
1 
 

ĐẠO ĐỨC KINH 
http://nhantu.net/ 

Nhân Tử Nguyễn Văn Thọ 
khảo luận & bình dịch 

 

 
Lão Tử kỵ ngưu 老 子 騎 牛 (Lão Tử cưỡi trâu) - 

tranh của Triều Vô Cữu 晁 無 咎 (1053-1110) đời Bắc Tống 
  

MỤC LỤC 

Khảo Luận 



2 
 

Phi lộ 
1. Tiểu sử Lão tử 
    a. Tiểu sử Lão tử theo Tư Mã Thiên: 
    * Lão tử truyện khảo 
    * Lão tử cổ tích đồ 
    b. Tiểu sử Lão tử theo Lão tử minh 
    c. Tiểu sử Lão tử theo Lão tử biến hoá 
kinh 
2. Đại cương Đạo đức kinh 

    a. Lão tử - một con nguời hiếu cổ 
    b. Lão tử là một nhà huyền học 
    c. Toát lược Đạo đức kinh 
3. Tổng luận 

 
Bình dịch 

THƯỢNG KINH: ĐẠO KINH 

Chương 1 - Thể Đạo 

Chương 2 - Dưỡng thân 

Chương 3 - An dân 

Chương 4 - Vô nguyên 

Chương 5 - Hư dụng 

Chương 6 - Thành tượng 

Chương 7 - Thao quang 

Chương 8 - Dị tính 

Chương 9 - Vận di 

Chương 10 - Năng vi 

Chương 11 - Vô dụng 

Chương 12 - Kiểm dục 

Chương 13 - Yếm sỉ 

HẠ KINH: ĐỨC KINH 

Chương 38 - Luận đức 

Chương 39 - Pháp bản 

Chương 40 - Khử dụng 

Chương 41 - Đồng dị 

Chương 42 - Đạo hoá 

Chương 43 - Biến dụng 

Chương 44 - Tri chỉ 

Chương 45 - Hồng đức 

Chương 46 - Kiệm dục 

Chương 47 - Giám viễn 

Chương 48 - Vong tri 

Chương 49 - Nhiệm 
đức 

Chương 50 - Quí sinh 



3 
 

Chương 14 - Tán huyền 

Chương 15 - Hiển đức 

Chương 16 - Qui căn 

Chương 17 - Thuần phong 

Chương 18 - Tục bạc 

Chương 19 - Hoàn thuần 

Chương 20 - Dị tục 

Chương 21 - Hư tâm 

Chương 22 - Ích khiêm 

Chương 23 - Hư vô 

Chương 24 - Khổ ân 

Chương 25 - Tuợng nguyên 

Chương 26 - Trọng đức 

Chương 27 - Xảo dụng 

Chương 28 - Phản phác 

Chương 29 - Vô vi 

Chương 30 - Kiệm vu 

Chương 31 - Yến vũ 

Chương 32 - Thánh đức 

Chương 33 - Biện đức 

Chương 34 - Nhiệm thành 

Chương 35 - Nhân đức 

Chương 36 - Vi minh 

Chương 37 - Vi chính 

Chương 51 - Dưỡng 
đức 

Chương 52 - Qui 
nguyên 

Chương 53 - Ích chứng 

Chương 54 - Tu quan 

Chương 55 - Huyền 
phù 

Chương 56 - Huyền 

đức 

Chương 57 - Thuần 
phong 

Chương 58 - Thuận 
hoá 

Chương 59 - Thủ đạo 

Chương 60 - Cư vị 

Chương 61 - Khiêm 
đức 

Chương 62 - Vi đạo 
(Quí đạo) 

Chương 63 - Tu thủy 

Chương 64 - Thủ vi 

Chương 65 - Thuần 
đức 

Chương 66 - Hậu kỷ 

Chương 67 - Tam bảo 

Chương 68 - Phối thiên 

Chương 69 - Huyền 
dụng 

Chương 70 - Tri nan 



4 
 

 

Chương 71 - Tri bệnh 

Chương 72 - Ái kỷ 

Chương 73 - Nhiệm vi 

Chương 74 - Chế hoặc 

Chương 75 - Tham tổn 

Chương 76 - Giới 
cuờng 

Chương 77 - Thiên đạo 

Chương 78 - Nhiệm tín 

Chương 79 - Nhiệm 
khế 

Chương 80 - Độc lập 

Chương 81 - Hiển chất 

Sách tham khảo chính 
      

  

ĐẠO ĐỨC KINH 
Nhân Tử Nguyễn Văn Thọ 

khảo luận & bình dịch 

 
» mục lục » khảo luận 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 

10 11 12 13 14 15 16 17 18 

19 20 21 22 23 24 25 26 27 

28 29 30 31 32 33 34 35 36 

37 38 39 40 41 42 43 44 45 

46 47 48 49 50 51 52 53 54 

55 56 57 58 59 60 61 62 63 

64 65 66 67 68 69 70 71 72 

73 74 75 76 77 78 79 80 81 

 



5 
 

Thượng Kinh 

ĐẠO KINH 

上 經 ● 道 經 

CHƯƠNG I 

THỂ ĐẠO [1] 

體 道  

Hán văn: 

道 可 道 非 常 道. 名 可 名 非 常 名. 無 名 天 地 之 始; 有 名 萬 物 之 母. 故 常 無 欲 以 觀 其 
妙; 常 有 欲, 以 觀 其 徼. 此 兩 者 同 出 而 異 名. 同 謂 之 玄. 玄 之 又 玄. 眾 妙 之 門. 

Phiên âm: 

1. Đạo khả đạo phi thường Đạo. Danh khả danh phi thường danh. 

2. Vô danh thiên địa chi thủy; Hữu danh vạn vật chi mẫu. 

3. Cố thường vô dục dĩ quan kỳ diệu; Thường hữu dục dĩ quan kỳ kiếu. 

4.  Thử lưỡng giả đồng xuất nhi dị danh. Đồng vị chi huyền. Huyền chi hựu huyền. Chúng diệu chi môn. 

Dịch xuôi: 

1. Đạo (mà) có thể gọi được, không phải là Đạo thường (hằng cửu). Tên mà có thể gọi được, không 
(còn) phải là tên thường (hằng cửu). 

2. Không tên là gốc của trời đất, có tên là mẹ của muôn vật. 

3. Cho nên thường không có dục để nhìn thấy chỗ vi diệu của mình. Thường có dục, để nhìn thấy chỗ 
giới hạn (công dụng) [2] của mình. 

4. Hai cái đó cùng một nguồn gốc, nhưng tên khác nhau, đều gọi là Huyền nhiệm. (Cái) tối ư huyền 
nhiệm ấy chính là cửa phát sinh ra mọi điều huyền diệu. 

Dịch thơ: 

1. Hóa công hồ dễ đặt tên, 

Khuôn thiêng hồ dễ mà đem luận bàn. 

2. Không tên sáng tạo thế gian, 

Có tên, là mẹ muôn vàn thụ sinh. 



6 
 

3. Tịch nhiên cho thấy uy linh, 

Hiển dương cho thấy công trình vân vi. 

4. Hai phương diện một Hóa Nhi, 

Huyền linh khôn xuất huyền vi khôn lường. 

Ấy là chúng diệu chi môn, 

Cửa thiêng phát xuất mọi nguồn huyền vi. 

BÌNH GIẢNG 

Chương 1 này rất quan trọng vì bàn về Đạo thể của vũ trụ. Ta có thể nương theo ý Lão tử mà bình giải 
như sau: 

Đạo là gì? 

1. Đạo chính là Tuyệt đối, là Bản thể thường hằng cửu vũ trụ. Vì Tuyệt đối, nên Đạo khó bàn cãi, khó 
xưng danh. 

2. Đạo chính là nguồn gốc sinh xuất vũ trụ quần sinh. 

3. Đạo có thể ở vào một trong hai trạng thái: tĩnh và động. Tĩnh là trạng thái chưa hiển dương. Động là 
trạng thái đã hiển dương. Chưa hiển dương thời minh linh, ảo diệu, không biết đâu là bến bờ. Đã hiển 
dương, thời mới thấy công trình vân vi, giới hạn. 

4. Nhưng hiển dương hay không hiển dương, vẫn chỉ là một đạo thể siêu vi. Danh hiệu tuy khác nhau 
nhưng tựu trung vẫn là một thực thể. Đạo thể siêu vi ấy là cửa thiêng sinh xuất ra mọi điều huyền vi ảo 

diệu. 

5. Quan niệm của các nhà bình giải về chữ Đạo: Các nhà bình giải và các dịch giả Âu châu thường hiểu 
Đạo là Nguyên lý vũ trụ. Wieger dịch Đạo là Principe (Nguyên lý). A. Rémusat dịch Đạo là Logos (Thần 
ngôn). Stanislas Julien dịch Đạo là La Voie (Đường). P. B. Blakney dịch Đạo là The Way (Đường). Các dịch 
giả người Đức dịch Đạo là Weg (Đường), Vernunft (Lý), Wort (Logos, Thần ngôn), Wahrheit (Chân lý). A. 
W. Watts dịch Đạo là Réalité ultime (Thực thể tối hậu). Trong bản dịch Đạo Đức Kinh đầu tiên ra tiếng 
Latinh chữ Đạo đã được dịch là: Lý; Nguyên lý; Tạo hóa. [3] A. Rémusat, giáo sư Hoa ngữ ở Đại học Paris, 
dịch giả Đạo đức kinh, cho rằng chỉ có thể dịch chữ Đạo bằng chữ Logos với nghĩa là Nguyên thể, Nguyên 
lý, Nguyên âm. [4] Hardwick, giáo sư đại học Cambridge, cho rằng chữ Đạo phải được hiểu là Nguyên 
nhân trừu tượng, là Nguyên lý, Nguyên sinh vô hình, vô tượng, vô thủy vô chung, vô biên tế, v.v. [5] 

Các nhà bình giải Đạo đức kinh, Hoa hay Việt cũng đều giải Đạo là Nguyên lý tối cao, là nguồn gốc sinh 
ra trời đất vạn vật, là Thái cực, v.v. 



7 
 

Để giải thích chữ Đạo cho rõ hơn, tôi mượn lời lẽ của Hoài Nam tử 淮 南 子 trong thiên Nguyên đạo 
huấn 原 道 訓 (xem Hoài Nam tử, chương I), và trình bày như sau: 

«Hóa công chở đất che trời, 

Mênh mông bốn hướng, chơi vơi tám từng. 

Cao cao vô tận vô ngần, 

Thẳm sâu, sâu mấy muôn tầm đo sao. 

Trùm trời mà đất cũng bao, 

Vô hình, vô tượng, nhẽ nào hình dung. 

Nguồn tung, suối tỏa tưng bừng, 

Ngỡ là sắp cạn, bỗng dưng đầy tràn. 

Ào ào, cuồn cuộn, vang vang, 

Ngỡ là vẩn đục, vẫn hoàn trong veo. 

Giồng lên, đất ngợp trời teo, 

Tung ra, bốn biển có chiều mung lung. 

Ra tay linh diệu khôn cùng, 

Quang âm khôn cản, dặm chừng vân du. 

Khi tung trời đất không vừa, 

Khi thu, nhỏ xíu lọt vừa nắm tay. 

Tuy co mà dãn như mây, 

Tuy mờ mà sáng như ngày nắng chang. 

Tơ non mà rất cương cường, 

Mềm nhung, mà rắn in tuồng thép gang. 

Gồm tứ đức, vai mang tuế nguyệt, 

Ngất trời mây soi hết trăng sao. 

Mịn màng, thắm thiết biết bao, 

Tế vi, tươm tất tả sao cho cùng. 

Núi nhờ thế, mà tung cao vút, 

Vực dựa uy, sâu ngút ngàn trùng. 



8 
 

Ngài cho thú chạy trong rừng, 

Cho chim tung cánh chín từng mây xanh. 

Ngài tô ánh quang minh nhật nguyệt, 

Ngài rong cương ruổi hết tinh vi. 

Kỳ lân đùa rỡn cũng vì, 

Phượng loan bay bổng quyền uy không ngoài. 

Đời thái cổ, có hai hoàng đế, 

Nhờ ơn ngài chỉ vẽ trước sau, 

Mới nên nhân đức nhiệm mầu; 

Thần thông hóa dục, dẫn đầu muôn phương. 

Quyền uy ngài khôn lường, khôn tả, 

Rung cả trời, lắng cả đất đai, 

Quay cho trời đất vẫn xoay, 

Xô cho nước chảy đêm ngày chẳng thôi. 

Thủy chung để sánh vai muôn vật, 

Thổi gió giông, ủ ấp làn mây, 

Việc gì cũng có dúng tay, 

Ầm ầm sấm động, mưa bay tỏ quyền...» 

Sau khi đã hiểu Đạo là Nguyên lý tối của của vạn hữu, sau khi đã nhận định rằng Đạo vô hình danh và 
bất khả tư nghị, tôi sẽ dùng những từ ngữ «hữu hình danh» như: Hóa Công, Hóa Nhi, Tạo hóa, Khuôn 
xanh, Khuôn thiêng, v.v. để dịch chữ Đạo. 

Sở dĩ tôi dám làm như vậy là vì: 

1. Đạo không có tên, cho nên dùng danh từ nào cũng bất xứng như nhau, kể từ ngay cả chữ Đạo. 

Chính Lão tử cũng chủ trương như vậy. Ngài viết: «Ngô bất tri kỳ danh, tự chi viết đạo.» 吾 不 知 其 名,字 
之 曰 道 (Ta không biết tên ngài, ta gọi bằng Đạo.) 

2. Trang tử nhiều khi cũng đã nhân cách hóa Đạo và gọi bằng Tạo Hóa, Tạo vật giả, v.v. (Xem Nam Hoa 
kinh, chương 6, F). 

Câu «Thường vô dục dĩ quan kỳ diệu, thường hữu dục dĩ quan kỳ kiếu.» 常 無 欲 以 觀 其 妙, 常 有 欲 以 
觀 其 徼 nơi đoạn 3 chương này xưa nay thường được dịch và giải như sau: 



9 
 

«Không có dục tình mới thất được bản thể vi diệu của Đạo, có dục tình thời chỉ thấy được những hình 
tướng, vạn thù, sai biệt bên ngoài của Đạo mà thôi.» 

Ý rằng muốn hiểu Đạo, thời cần phải sống phối kết với Đạo, vì thế nên Hà Thượng Công 河 上 公 mới gọi 
chương này là «Thể Đạo» 體 道. Các nhà Đạo học cũng còn cho rằng hai câu này chính là chìa khóa để đi 
vào công phu tu luyện, đắc đạo, thành tiên. Hà Thượng Công 河 上 公, Huỳnh Nguyên Cát 黃 元 吉, 
Wieger, Legge, Stanislas, Julien, v.v. đều hiểu nhất loạt như vậy. 

«Rằng hay thì thật là hay», nhưng riêng tôi thấy rằng nếu dịch như vậy, chương nhất này sẽ mất mạch 
lạc. Đoạn 3 này sẽ không ăn ý với đoạn 4. Wieger đã nhìn thấy sự mất mạch lạc ấy nên ông đã đánh số 
đoạn 3 thành đoạn 4, và lúc dịch đã đem đoạn 3 này xuống cuối chương. 

Chẳng lẽ Lão tử viết sách mà không lưu ý đến mạch lạc của chương cú hay sao. Chính vì vậy mà khi 
dịch tôi vẫn áp dụng hai câu này cho Đạo, thay vì cho người, và cho rằng hai câu này mô tả hai phương 
diện ẩn hiện của Đạo. 

Tịch nhiên cho thấy uy linh, 

Hiển dương cho thấy công trình vân vi. 

Dịch như vậy ta thấy hai câu sau cùng mới có ý nghĩa: 

«Hai phương diện một Hóa Nhi, 

Huyền linh khôn xiết, huyền vi khôn lường, 

Ấy là chúng diệu chi môn, 

Cửa thiêng phát xuất mọi nguồn huyền vi.» 

Lối dịch và hiểu của tôi làm cho chương này trở nên nhất trí, vì trên dưới chỉ luận về Đạo, về Đạo thể. Và 
nếu có thể đặt tên cho chương này, tôi sẽ đặt là Đạo thể thay vì hai chữ Thể đạo của Hà Thượng Công. 

Nhận xét rằng Lão tử sau này còn dùng nhiều chương để bàn luận về Đạo (xem các chương 4, 14, 6, 25, 
34, 42, 52) thì không có lẽ nơi chương I, ngài lại nói được có một hai câu về Đạo, rồi vội vàng quay ra dạy 
công phu tu luyện, biết Đạo, hiểu Đạo. Chính vì vậy mà tôi mới có lối bình và dịch như trên. Sai hay phải 
sau này tùy công luận phê phán. [6]  

[1] Tên các chương theo Hà Thượng Công 河 上 公. 

[2] Annie Besant dịch: 

Nous devons être trouvés toujours sans désir 

Si nous voulons en sonder le mystère profond. 



10 
 

 

Mais si le désir est toujours en nous, 

Nous n’en verrons que la frange extérieure 

Annie Besant, La Sagesse antique, p. 22. 

[3] The first translation of the Tao Teh King into a Western language was executed in Latin by some of the 
Roman Catholic missionaries and a copy of it was brought to England by a Mr. Matthew Raper, F. R. S. 
and presented by him to the Society at a meeting on the 10th January 1788, – being the gift to him of P. 
Jes. De Gramment, Missionarius Apostolicus, ex-Jesuita. In this version, Tâo is taken in the sense of 
Ratio, or the Supreme Reason of the Divine Being, the Creator and Governor. James Legge, The Text of 
Taoism, p. 58. 

[4] Ce mot me semble ne pas pouvoir être bien traduit si ce n’est par le mot Logos, dans le triple sens de 
souverain Être de raison et de parole.» (Ibid., p. 58) 

[5] The indefinite expression Tao was adopted to denominate an abstract cause, or the initial principle of life 
and order, to which worshippers were able to assign the attributes of immateriality, eternity, immensity, 
invisibility. (Ibid., p. 59) 

[6]   a) Hai phương diện ẩn hiện của Đạo thường hay được các nhà huyền học đề cập tới. Annie Besant viết 
trong quyển La Sagesse antique như sau: Dans le Tâo Teh Ching, l’enseignement traditionnel au sujet 
du Non-Manifesté et du Manifesté ressort clairement: Le Tâo qui peut être suivi n’est pas le tao éternel 
er immuable. Le nom qui peut être nommé n’est pas le nom éternel et immuable. Lorsqu’il n’a point de 
nom, il est Celui qui a engendré le Ciel et la Terre; lorsqu’il possède un nom, il est la Mère de toutes 
choses. (...) Sous ces deux aspects, il est identique en réalité mais à mesure que le développement se 
produit, il reçoit différents noms. Ensemble nous les appelons le Mystère. (I, 1, 2, 4) Xem La Sagesse 
antique, p. 18. 

b) Ramakrishna nhận định về Tuyệt đối cũng giống y như Lão tử. Ông viết trong quyển L’ Enseignement 
de Ramakrishna như sau: 

- L’Absolu est ineffable, impensable, inconcevable. (op, cit. p. 467) 

- L’Absolu est l’Être non conditionné par quoi que ce soit: ni, par le temps, ni par l’espace, ni par la 
causalité, comment les paroles pourraient-elles l’exprimer. (Ibid., p. 467) 

- Quand on pense à l’Être Suprême sous son aspect inactif (nishkriya) on le nomme Dieu absolu 
(Shuddha-Brahman) et quand on le représente sous son aspect actif créant soutenant et détruisant, on 
le nomme Shakti ou Divinité personnelle. (Ibid., p. 475) 

 



11 
 

CHƯƠNG 2 
DƯỠNG THÂN 

養 身 

Hán văn: 

天 下 皆 知 美 之 為 美, 斯 惡 已; 皆 知 善 之 為 善, 斯 不 善 已. 故 有 無 相 生, 難 易 相 成,長 短 
相 形, 高 下 相 傾, 音 聲 相 和, 前 後 相 隨. 是 以 聖 人 處 無 為 之 事, 行 不 言 之 教. 萬 物 作 焉 
而 不 辭, 生 而 不 有, 為 而 不 恃, 功 成 而 弗 居. 夫 唯 弗 居, 是 以 不 去. 

Phiên âm: 

1. Thiên hạ giai tri mỹ chi vi mỹ, tư ác dĩ; giai tri thiện chi vi thiện, tư bất thiện dĩ. Cố hữu vô tương sinh, nan 
dị tương thành, trường đoản tương hình,[1] cao hạ tương khuynh, âm thanh tương hòa, tiền hậu tương tùy. 

2. Thị dĩ thánh nhân xử vô vi chi sự, hành bất ngôn chi giáo. [2] 

3. Vạn vật tác yên nhi bất từ, sinh nhi bất hữu, vi nhi bất thị,[3] công thành nhi phất cư. 

4. Phù duy phất cư, thị dĩ bất khứ. [4] 

Dịch xuôi: 

1. Thiên hạ đều biết đẹp là đẹp, thế là xấu vậy; đều biết tốt là tốt thế là không tốt vậy, bởi vì có không sinh 
ra nhau dễ khó thành tựu lẫn nhau, ngắn dài tạo thành lẫn nhau, trên dưới lộn lạo ra nhau, thanh âm hòa hợp 
với nhau, sau trước theo nhau. 

2. Cho nên thánh nhân dùng Vô vi mà xử sự, dùng «vô ngôn» mà dạy dỗ. 

3. Vạn vật hoạt động mà vẫn im lìm; sống động mà không (đòi quyền) sở hữu; lao tác mà không cậy công; 
công thành mà không lưu luyến. 

4. Không lưu luyến nên mới không mất. 

Dịch thơ: 

1. Người đời thấy đẹp biết khen, 

Thế là cái xấu đã chen vào rồi. 



12 
 

Điều hay đã rõ khúc nhôi, 

Thời đà dang dở lôi thôi sinh dần. 

Mới hay: Không có chuyển vần, 

Dễ sinh ra khó, vắn nhân thành dài. 

Thấp cao tùy ngó ngược xuôi, 

Tiếng ca, trầm bổng, dòng đời trước sau. 

2. Thánh nhân khinh khoát tầng cao, 

Vô vi, thầm lặng, tiêu hao dạy đời. 

3. Kìa xem muôn vật thảnh thơi, 

Im lìm sinh hoạt, một lời cũng không. 

Ngày đêm làm chẳng kể công, 

Công thành phơi phới, tuyệt không bận lòng. 

4. Không nấn ná lúc thành công, 

Cho nên tồn tại mãi cùng thiên thu. 

BÌNH GIẢNG 

1. Sau khi đã cho ta thấy Đạo thể siêu việt tuyệt đối ở nơi chương I, Lão tử liền cho ta thấy nơi đây một cái 
nhìn bao quát về thế giới tương đối biến thiên, đầy mâu thuẫn, và cho rằng những mâu thuẫn ấy đều là tương 
đối, giả tạo đối với một nhà đạo học. 

Theo Lão tử trong cái hay có cái dở, trong cái dở lại có cái hay. (ĐĐK, chương 58). Vả lại, «Thiện ác cũng 
chẳng khác nhau là bao nhiêu.» (ĐĐK, ch. 20) 

Tại sao vậy? Bởi vì vạn vật ảo hóa biến thiên. Nếu ta tách mọi sự ra khỏi vòng biến dịch, ta sẽ thấy xấu tốt 
khác nhau. Nhưng nếu ta lồng mọi sự vào vòng biến chuyển, ta sẽ thấy thiện cũng như ác, đẹp cũng như 
xấu, không có gì là cố định. 

Héraclite cũng đã viết: «Trong chu kỳ biến hóa, sống chết đắp đổi nhau. Tiên tục, tục tiên; tục sống thời 
tiên chết, tục chết thời tiên sống.» [5] 

«Sống hay chết, thức hay ngủ, trẻ hay già chỉ là một, vì sự biến hóa, cái này sẽ thành cái kia, cái kia sẽ 
thành cái nọ. [6] [... ] Nhất tán thời thành vạn, vạn tụ thời thành nhất.» [7] 

Kinh nghiệm cũng cho chúng ta thấy rằng: Sự thiện ác theo đà thời gian, theo trào lưu lịch sử cũng đã luôn 
luôn thay đổi bộ mặt. 



13 
 

Sử gia Henry Steele Commager viết: «Lịch sử cho chúng ta thấy rằng các tiêu chuẩn, các giá trị, các 
nguyên tắc biến đổi theo thời gian và xã hội. Ở trong một xã hội, chúng biến đổi theo mỗi thế hệ. Các giáo 
hoàng xưa đã được lựa chọn vì học vấn và nhân đức đã tin rằng luân lý bắt buộc các ngài phải tiêu trừ «loạn 
giáo» (hérésies) bằng sắt bằng lửa, bằng bạo tàn bằng tra tấn. Các người Âu châu thế kỷ XVI đã không ngần 
ngại, giết người da đỏ, vì cho rằng họ không có linh hồn. Những người thanh giáo (puritains) giỏi giang và 
ngay thẳng đã không ngần ngại kết án tử hình những mụ phù thủy, và ở thế kỷ XIX, các người Công giáo 
miền Nam nước Mỹ đã cho rằng chế độ nô lệ là một ân sủng của Trời.» [8] 

Trang tử cũng viết đại khái rằng: «Trên phương diện Đạo thể thì một cọng cỏ hay một xà nhà, nàng Lệ hay 

Tây Thi, vui hay buồn, khôn hay dại, tất cả đều là một. Thịnh suy thành bại chỉ là những trạng thái tương tục 
luân phiên. Tất cả đều là một nhưng chỉ có những bậc đại trí mới thấy được. Cho nên thánh nhân vượt lên 
trên các quan niệm thị phi yên nghỉ trong Hóa Công, mặc cho sự vật chuyển vần xuôi ngược.» [9] 

Thế tức là trong thế giới biến dịch, ta phải chấp nhận mọi trạng thái, mọi khía cạnh, và phải biết vươn mình 
lên trên những cặp mâu thuẫn tương đối ấy để sống trong Đạo thể đại đồng. Vì thế tiếp theo Lão tử mới 
khuyên chúng ta: Xử vô vi chi sự, hành bất ngôn chi giáo.» 處 無 為 之 事, 行 不 言 之 教. 

2. Xử vô vi chi sự 

Hai chữ Vô vi rất là quan trọng. Lão tử, Liệt tử, Trang tử thường đề cập đến hai chữ vô vi. Ta thấy Đạo đức 

kinh đề cập hai chữ Vô vi nơi các chương: 

- Chương 2, B 

- Chương 3, C 

- Chương 10, D 

- Chương 37, A 

- Chương 38, A 

- Chương 43, B 

- Chương 48, B 

- Chương 57, C 

- Chương 63, A 

- Chương 64, C 

Xung Hư chân kinh 沖 虛 真 經 đề cập Vô vi nơi các chương: 

- Chương 2, J (Léon Wieger, Les Pères du Système Taoiste, tr. 94) 



14 
 

- Chương 8, H (tr. 186) (Định nghĩa Vô vi). 

Nam Hoa kinh đề cập Vô vi nơi các chương: 

- Chương 6, G (tr. 258) và E (tr. 254) 

- Chương 7, F (tr. 266) 

- Chương 10, D (tr. 280) 

- Chương 11 A (tr. 284) 

- Chương 11 D (tr. 290) 

- Chương 11 F (tr. 292) (Định nghĩa Vô vi) 

- Chương 12 A và B (tr. 294) 

- Chương 13 A (tr. 308) 

- Chương 13 B (tr. 310) 

- Chương 15 B (tr. 130) 

- Chương 18 A (tr. 350) 

- Chương 22 H (tr. 396) 

Vô vi là gì? Các học giả bình giải Đạo Đức kinh thường cho rằng Vô vi là sống thuận theo tự nhiên. Thiết 
tưởng giải như vậy chưa cho chúng ta thấy được hết tầm quan trọng của hai chữ Vô vi. 

Liệt tử cho rằng: «Lời nói cao siêu nhất là sự thầm lặng, việc làm cao siêu nhất là vô vi.» [10] 

Trang tử cho rằng: «Vô vi là đường lối của trời đất.» [11] «Vô vi là công việc của Trời.» [12] «Tịch mịch vô 
vi là căn bản của vạn vật.» [13] «Vô vi để trở về khế hợp với bản căn, bản tính, để thành thần.» [14] 

Chương 37 Đạo Đức kinh cũng cho rằng Vô vi là hoạt động của Đạo. [15] 

Các nhà luyện đan thời cho rằng: 

- Vô vi là nhập đại định. [16] 

- Đạt tới Vô vi là đạt tới Đại chu thiên 大 周 天, giai đoạn tối hậu của khoa luyện đan, tức là nhập định hóa 
thần 入 定 化 神. [17] 

Tóm lại, ta có thể nói rằng theo đạo Lão thì: Ở cõi hữu vi là cõi người; lên cõi vô vi là lên cõi trời. 

Chính vì thế mà xưa cao tăng Cưu Ma La Thập 鳩 摩 羅 什 (Kumarajiva, 340-413) đã dùng hai chữ Vô vi 
để dịch chữ Niết Bàn 涅 槃 . Như vậy đạt tới Vô vi tức là đạt tới cõi bất sinh bất diệt. [18] 

Mặt khác chúng ta cũng nên ghi nhận rằng chữ Niết bàn còn được phiên âm ra tiếng Hán bằng hai chữ Nê 
hoàn 泥 丸 . [19] 



15 
 

Đạo Phật cũng đã dùng chữ Nê Hoàn để phiên âm chữ Niết Bàn. Kinh Thủ Lăng Nghiêm viết: 

Phục thỉnh thế tôn vị chứng minh 

Ngũ trược ác thế thệ tiên nhập. 

Nhất nhất chúng sinh vị thành Phật 

Chung bất ư thử thủ Nê Hoàn. 

Dịch: 

Cúi xin Thế Tôn hãy chứng minh, 

Đời ác ngũ trược thề vào trước. 

Như một chúng sinh chưa thành Phật 

Trót chẳng về nơi cảnh Niết Bàn. [20] 

Như vậy ta có: Niết Bàn = Vô vi = Nê Hoàn = Não thất ba. Phương trình này làm ta liên tưởng đến câu nói 
sau đây của một nhà Tâm lý học Âu châu: «Sự khác biệt giữa kiến thức và tín ngưỡng chẳng qua là sự khác 
biệt giữa cổ não (trung não) và tân não (ngoại não).» [21] 

Vượt lên trên thế giới phù sinh, tương đối để đi vào thế giới của chân nhất, của Đạo thể, đó là: Xử vô vi chi 
sự 處 無 為 之 事 . 

Khảo kinh Kim Cương, ta cũng thấy nói y như vậy. Phật nói: «Phàm cái gì có hình tướng, thảy đều hư 
vọng.»[22] Lại nói: «Phải lìa tất cả các chấp tướng mới gọi là chư Phật. [23] 

Ngài Cảo thiền sư ngộ được câu «Lìa tất cả các vọng chấp mới là chư phật» nên có làm hai bài tụng rằng: 

«Thân khẩu ý thanh tịnh, 

Thị danh Phật xuất thế. 

Thân khẩu ý bất tịnh, 

Thị danh Phật diệt độ. 

Tức tâm thị Phật vô dư pháp. 

Mê giả đa ư tâm ngoại cầu. 

Nhất niệm quách nhiên qui bổn tế 

Hoàn như tẩy khước thượng thuyền đầu. 

       Phỏng dịch: 

Thân khẩu ý thanh tịnh, 



16 
 

Đó là Phật xuất thế. 

Thân khẩu ý bất tịnh, 

Đó là Phật nhập diệt. 

Tâm kia là Phật chớ nên quên, 

Mê mới ngoài tâm kiếm mọi miền 

Nhẽ ấy vỡ ra là tới Phật, 

Dễ như rửa cẳng bước lên thuyền. [24] 

Phật lại dạy: Tu Bồ Đề, Bồ tát phát tâm Bồ đề phải xa lìa tất cả các chấp tướng. Bồ tát không nên sinh tâm 
trụ chấp nơi sắc trần, thanh trần, hương trần, vị trần, xúc trần và pháp trần [... ] Nói tóm lại, Bồ tát đừng sinh 
vọng tâm trụ chấp một nơi nào cả. Nếu Bồ tát tâm còn trụ chấp nơi nào, thì không phải thật an trụ chân tâm. 
(Ib. 109). 

Ta cũng có thể mượn mấy vần thơ phỏng theo ca vịnh David XV mà giải câu «Xử vô vi chi sự» như sau: 

Ai lên núi Chúa cao quang, 

Dừng bước đền vàng sang trọng huyền linh. 

Là ai giữ tấm lòng thanh, 

Giữ bàn tay khỏi vấn tanh mùi phàm. 

Ai lên núi Chúa cao quang, 

Dừng bước đền vàng sang trọng huyền linh. 

Là ai sống giữa phù sinh, 

Chẳng hề mơ quẩn ước quan bận hồn. [25] 

Hành vô ngôn chi giáo 

Nếu trên đã giải Vô vi là hoạt động của thần, của Đạo, của Trời, thì bây giờ lại phải giải Vô ngôn là tiếng 
nói của Đạo, của Thần, của Trời. Tiếng nói của Thần, của Đạo tưởng là thầm lặng nhưng chính là sấm vang 

rung chuyển vũ trụ. 

Lão tử Đạo đức kinh, chương 41 viết: «Đại âm hi thanh.» 大 音 希 聲 (Tiếng to như sấm mà dường vô 
thanh.) Liệt tử giải: Vô ngôn là chí ngôn, là tiếng nói cao siêu nhất chính là vì vậy. [26] 

Trang tử cũng viết trong Nam Hoa kinh: «Vô vi chi chi vị Thiên, vô vi ngôn chi chi vị Đức.» 

(Vô vi là việc của Trời, 

Hễ là Đức cả không lời lặng thinh.) 



17 
 

Vì thế cho nên những bậc đại trí thường muốn vô ngôn. Liệt tử viết: «Đắc ý giả vô ngôn, tiến trí giả diệc vô 
ngôn.» 得 意 者 無 言,進 智 者 亦 無 言 (Người được như ý thời không nói. Người đại trí cũng không nói.)[27] 

Khổng tử cũng muốn Vô ngôn, vì đó là thái độ của Trời. Ngài nói: «Trời có nói gì đâu mà bốn mùa vẫn vần 
xoay, vạn vật vẫn sinh hóa.» [28] 

Phật nói: 

«Thủy tùng thành đạo hậu, 

Chung chí Bạt đề hà. 

Ư thị nhị trung gian, 

Vị thường thuyết nhật tự.» 

Dịch:   

«Từ khi mới thành đạo, 

Đến lúc nhập Niết Bàn, 

Trong khoảng thời gian này, 

Ta không nói một chữ.» [29] 

Kinh Kim Cương cũng viết: «Vô thuyết, vô văn, chân Bát Nhã.» 無 說 無 聞 真 般 若. [30] Mới hay: Tiếng 
của người thì hữu thanh, hữu ngôn, tiếng của Trời, của Đạo thời vô thanh, vô ngôn. 

3. Sống tự nhiên vô vi, vô ngôn như vậy chính là khuôn theo đường lối của trời đất, vì vũ trụ vạn vật đều im 
lìm sinh hoạt, tuy sinh mà không cho mình là có, tuy làm mà không tự thi, tuy thành công mà không lưu luyến 
với thành quả đã thâu lượm được. 

4. Thánh nhân cũng phải vô tự, vô dục, phải theo được gương người xưa «dầu được cả thiên hạ, lòng cũng 
không dính bén.»[31] Có thể mới trường cửu cùng trời đất. [32] 

[1] Bản của Vương Bật in là Trường đoản tương giảo 長 短 相 較. Các bản sau này đổi là Trường đoản tương 
hình 長 短 相 形 cho hợp vận với câu Nan dị tương thành 難 易 相 成 ở trên. 

[2] Đoạn này sẽ được bàn lại nơi chương 43 Đạo đức kinh. 

[3] Đoạn này có hai cách dịch: 

  a. Coi chữ «vạn vật» là chủ từ (sujet) (Xem James Legge, The Texts of Taoism, tr. 96; Nghiêm Toản, Đạo 
Đức kinh, tr. 11) 



18 
 

b. Coi chữ «thánh nhân» là chủ từ (sujet) chữ «vạn vật» là túc từ (complément) (Xem Wieger, Les Pères du 
Système Taoïste, tr. 19; Nguyễn duy Cần, Đạo Đức Kinh, tr. 46); Duyvendak lại cho câu này xuống nơi 
chương 51 (Xem J. J. L. Duyvendak, Tao To King, tr. 7, tr. 121). Tôi theo cách thứ nhất, vì lẽ động từ 
«tác» 作 và «sinh» 生 đều là những động từ không có bổ từ trực tiếp (complément direct). 

[4] Wieger phân câu như sau: Công thành nhi phất cư. Phù duy phất cư, thị dĩ bất khứ. Tôi coi câu Công 
thành nhi phất cư thuộc vào cuối câu 3. James Legge cũng làm như vậy. 

[5] Dans le cycle, vie et mort s’échangent. «Immortels, mortels, mortels immortels; notre vie est leur mort, et 

notre mort est leur vie.» (Abel Jannière, La Pensée d’Héraclite d’Éphèse, Aubier, Editions Montaigne, 
1959, p. 80) 

[6] C’est la même chose d’être, ce qui est vivant et ce qui est mort, éveillé ou endormi, jeune ou vieux, car par 
le changement ceci est cela, et par changement cela est à son tour ceci. (Ib. 80-81) 

[7]... Grand cycle de la concentration et de la déconcentration de l’Identique. (Ib.) 

L’un pénètre dans la multiplicité et la multiplicité n’est qu’une forme de l’Unité, bien plus, elle est l’Unité 
même... (Ib. 91.) 

[8] Si l’histoire «nous apprend» quelque chose, c’est bien que les normes, les valeurs et les principes varient 
considérablement d’âge en âge, de société en société, et même d’une génération à l’autre, dans la même 
société. Des papes qui avaient été choisis pour leur savoir et leurs vertus étaient convaincus que la morale 
exigeait qu’ils abattent les hérésies par le fer et par le feu, par la cruauté et la torture; les Européens du 
XVIe siècle ne se faisaient aucun scrupule de tuer les Indiens, parce que les Indiens n’avait pas d’âme; 
des puritains doctes et droits envoyaient sans broncher les sorcières à la mort, et au XIXe siècle, dans le 
Sud des Etats Unis les chrétiens considéraient l’esclavage comme une béùnédiction. Henry Steele 
Commager, L’historien et l’histoire, Nouveaux Horizons 1967, p. 149. 

[9] Nam Hoa Kinh, chương 2, C. 

[10] Chí ngôn khứ ngôn, chí vi vô vi 至 言 去 言, 至為 無 為 (Xung Hư chân kinh, chương 2, J; Wieger, p. 94.) 

[11] Vô vi nhi tôn giả, thiên đạo dã 無 為 而 尊 者, 天道 也 (Nam hoa kinh, chương II, F; Wieger, p. 292.) 

[12] Vô vi vi chi chi vị Thiên, vô vi giả, vạn vật chi bản dã 無 為 之 謂 天, 無 為 者 萬 物 之 本 也. Nam hoa 
kinh, chương 12, B; Wieger, p. 294.) 

[13] Phù hư tĩnh, điềm đạm tịch mịch, vô vi giả, vạn vật chi bản dã 夫 虛 靜, 恬 淡, 寂 寞, 無 為 者, 萬 物 之 本 
也 (Nam hoa kinh, chương 13, A; Wieger, p. 302.) 

[14] Vô vi phục phác, thể tính, bão thần 無 為 復 樸, 體 性 抱 神 (Nam hoa kinh, chương 12, K; Wieger, p. 



19 
 

302.) 

[15] Đạo thường vô vi nhi vô bất vi 道 常 無 為 而 無 不 為 (Đạo đức kinh, chương 37, A.) 

[16] Đại chu nhập định 大 周 入 定 (Thiên tiên chánh lý trực luận, tr. 36a.) Hữu vi giả tiểu chu thiên dã; vô vi 
giả đại chu thiên dã 有 為 者 小 周 天 也 ; 無 為 者 大 周 天 也 (Thiên tiên chính lý trực luận 天 仙 正 理 直 
論, tr. 28a.) 

[17] Cái tiểu chu thiên giả hóa khí, đại chu thiên giả hóa thần 蓋 小 周 天 者 化 氣, 大 周 天 者 化 神 (Ib. 35a.) 

[18] Vô vi tức Niết bàn, Phạn ngữ cụ túc viết Ban niết bàn. Dịch vi tịch diệt, hoặc bất sinh bất diệt. La Thập 
tựu Trung Quốc cựu danh, dịch tác Vô vi. [...] Vô vi giả chỉ tự tính thanh tịnh chi tâm, nguyên lai cụ túc, vô 
tạo tác tướng. Phật kinh thượng vô tu vô chứng, tức chỉ thử nhi ngôn. Chỉ yếu bả sinh diệt tâm diệt liễu, thử 
tịch diệt tức hiện tiền. Chí tu hành hạ thủ, tức thượng văn phi pháp phi phi pháp, lưỡng biên bất thủ. Tương 
phân biệt vọng tưởng trừ tận phương khả… 無 為 即 涅 槃, 梵 語 具 足 曰 般 涅 槃. 譯 為 寂 滅,或 不 生 不 
滅. 羅什 就 中 國 舊 名, 譯 作 無 為. [...] 無 為者 指 自 性 清 淨 之 心, 原 來 具 足, 無 造 作相.佛 經 上 無 修 
無 證, 即 指 此 而 言. 祇 要 把 生 滅 心 滅 了, 此 寂 滅 即 現 前. 至 修 行 下 手, 即 上 文 非 法 非 非 法, 兩 
邊 不 取. 將 分 別 妄 想 除 盡 方 可 (Giang Vị Nông cư sĩ di trước, Kim cương kinh giải nghĩa, quyển 2, tr. 
129.) 

[19] Le terme Niwan (Nê hoàn) qui signifie littéralement Pilule de Boue est en réalité une transcription du mot 

sanscrit Nirvana. (Henry Maspero, Le Taoïsme, p. 94 (Xem thêm p. 19, 20, 92, 117, 141, 143.) 

[20] Đại đức Thích Chân Giám dịch, Thủ lăng nghiêm, Linh sơn Phật học Nghiên cứu hội, tr. 243. 

[21] L’opposition entre la connaissance et la foi so remène à celle qui existe entre l’archipallium et le 
néopallium. -- Ernest Aeppli, Psychologie du Conscient et de l’Inconscient, Payot Paris, 1953, p. 19. 

[22] Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng 凡 所 有 相 皆 是 虛 妄 (Kinh Kim cương, Thích Thiện Hoa dịch, 
Hương đạo xuất bản, 1967, tr. 101. 

[23] Ib., tr. 102. 

[24] Kinh Kim Cương, Thích Thiện Hoa dịch, Hương đạo xuất bản, tr. 10. 

[25] Nhạc đoàn Lê Bảo Tịnh, Cung thánh tổng hợp, 1963, tr. 70. 

[26] Xung Hư chân kinh, chương 2, J. 

[27] Nam hoa kinh, chương 12, B (Wieger, p. 294.) 

[28] Xung Hư chân kinh, chương 4, E (Wieger, p. 120.) 

[29] Tử viết: Dư dục vô ngôn. Tử Cống viết: Tử như bất ngôn, tắc tiểu tử hà thuật yên? Tử viết: Thiên hà ngôn 
tai, tứ thời hành yên, vạn vật sinh yên, thiên hà ngôn tai? 子 曰: 予 欲 無 言. 子 貢 曰: 子 如 不 言,則 小 子何 



20 
 

述 焉? 子 曰: 天 何 言 哉, 四 時 行 焉, 萬 物 生 焉, 天 何言 哉 ? (Luận ngữ, XVII, 18) 

[30] Tử viết: Nguy nguy hồ! Thuấn Vũ chi hữu thiên hạ dã, nhi bất dư yên 子 曰: 巍 巍 乎! 舜禹 之 有 天 下 
也, 而 不 與 焉 (Luận ngữ, VIII, 18) 

[31] Đắc thiên hạ nhi bất dự 得 天 下 而 不 預 (Luận Ngữ) 

[32] Về sự tương đối của các cặp mâu thuẫn, xin đọc thêm: Đạo đức kinh 20, D-36; A-40, A-58, B. Nam hoa 
kinh chương 2, C; 6, C. 

  
CHƯƠNG 3 

AN DÂN 

安 ⺠ 

Hán văn: 

不 尚 賢, 使 ⺠ 不 爭. 不 貴 難 得 之 貨, 使 ⺠ 不 為 盜. 不 ⾒ 可 欲, 使 ⺠ ⼼ 不 亂. 是以 聖 ⼈ 之 治, 虛 其 ⼼, 實 其 

腹, 弱 其 志, 強 其 ⾻. 常 使 ⺠ 無 知 無 欲. 使 夫 知 不 敢 為 也. 為 無為, 則 無 不 治. 

Phiên âm: 

1.  Bất thượng hiền, sử dân bất tranh. Bất quí nan đắc chi hóa, sử dân bất vi đạo. Bất kiến khả dục, sử dân tâm bất loạn. 

2. Thị dĩ thánh nhân chi trị, hư kỳ tâm, thực kỳ phúc,[1] nhược kỳ chí, cường kỳ cốt. Thường sử dân vô tri vô dục. [2] Sở 
phù trí giả bất cảm vi dã. 

3. Vi vô vi, tắc vô bất trị. 

Dịch xuôi: 

1. Không sùng thượng hiền tài, khiến cho dân không tranh. Không quí của khó được, khiến cho dân không trộm cướp. 
Không phô trương những gì kích thích lòng ham muốn, khiến cho lòng dân không loạn. 

2. Vì vậy phép trị nước của thánh nhân là làm cho dân: Trống lòng; No dạ; Yếu chí; Mạnh xương. Thường khiến cho dân 
không biết, không ham. Khiến cho kẻ trí không dám làm gì cả. 

3. Làm theo phép Vô vi, thời không gì là không trị. 

Dịch thơ: 

1. Không sùng thượng hiền tài trần thế, 

Cho dân gian bỏ lệ tranh đua, 



21 
 

Không tham vật quí khó mua, 

Cho dân hết thiết đi vơ của người. 

Mọi vẻ đẹp bên ngoài chẳng thiết, 

Cho lòng dân cao khiết trong veo. 

2. Trị dân hiền thánh muốn điều, 

Ít ham, ít muốn, ăn nhiều uống no. 

Bao tơ tưởng làm cho yếu hết, 

Nhưng thịt xương sắt thép khang cường. [3] 

Tò mò, cớ tưởng vấn vương, 

Dân ta ta giữ cho thường vô lo, 

Khiến người xảo quyệt mưu cơ, 

Sống trong cảnh ấy khó mà ra tay. 

       3. Sống khinh khoát mảy may chẳng bợn, 

Thời muôn điều ngang chướng hết ngay. 

BÌNH GIẢNG 

Chương này là một trong những chương của Đạo Đức kinh bàn về cách trị dân theo Lão tử. Vậy trước khi bình giải 
chương này chúng ta nên biết đại khái chủ trương của Lão tử và Trang tử về chính trị. 

Chủ trương của Lão tử là muốn cho dân trở lại đời sống thời thái cổ, vì thời buổi ấy dân chúng sống thuần phác hồn nhiên, 
thuận thiên lý, chưa có chút gì là nhân vi ngụy tạo. 

Thời thái cổ ấy đại khái là thời Tam Hoàng - Phục Hi, Thần Nông, Chúc Dung (khoảng 2800 trước kỷ nguyên trở về 
trước) - hoặc là thời trước nữa: càng mộc mạc, càng thô sơ càng tốt. 

Ta có thể mượn lời Trang tử nói trong thiên Khư Khiếp 胠 篋, Nam Hoa kinh mà mô tả thời thái cổ ấy như sau: 

Thời thượng cổ là thời đạo đức, 

Thời Đại Đình, Lật Lục, Chúc Dung, 

Hiên Viên, Lý Súc, Thần Nông, 



22 
 

Hách Tư, Thái Hạo, Hoàng, Trung, Dung Thành. [4] 

Thời buổi ấy thanh bình an lạc, 

Và chúng dân thuần phác ung dung. 

Thắt thừng bện lõi mà dùng, 

Ăn ngon, mặc đẹp, chưa từng xốn xang. 

Thời buổi ấy lân bang giáp cạnh, 

Tiếng gà kêu chó cắn đều nghe, 

Tuy không cách trở sơn khê, 

Mà không tiếp xúc đi về với nhau. 

Thời buổi ấy đâu đâu cũng trị, 

Sống yên bình đến thế thì thôi. [5] 

Gần đây Ernest Aeppli, một nhà tâm lý học Âu châu đã mô tả trạng thái ban sơ ấy của nhân loại như sau: «Người ban sơ ít 
ngã chấp, sống hồn nhiên, thuận theo thiên lý.» Vì ngã chấp còn ít oi, nên họ sống hầu như hòa mình với đoàn thể, và 

chính vì thế, trách nhiệm họ cũng được giảm thiểu đến mức tối đa. Lúc ấy, đời sống tri thức họ rất thô sơ, nhưng sức mạnh 
vô thức họ lại hoạt động rất mạnh. Người thời buổi văn minh ngày nay thường ước mơ trạng thái ấy. Họ muốn trút bỏ 

trách nhiệm và muốn thoát nợ suy tư. Họ muốn trở lại tình trạng thiên nhiên, và họ tưởng tượng ra một đời sống tiên cảnh, 
khi mà con người chưa ăn phải trái tri thức đắng đót. [6] 

Lão tử ước mơ cho dân con sống lại những ngày hoàng kim ấy. Đạo Đức kinh chương 80, Lão tử viết: 

«Nước ta bé nhỏ dân thưa, 

Vài mươi tôi giỏi, ta chưa hề dùng. 

Dạy dân sợ chết làm lòng, 

Cho nên dân chẳng vẫy vùng phiêu lưu. 

Xe kia thuyền nọ đìu hiu, 

Nào ai muốn cưỡi, muốn chèo mà chi. 

Binh kia giáp nọ ủ ê, 

Chẳng ai dở dói nghĩ khoe, nghĩ bày. 

Dạy dân trở lại thắt dây, 



23 
 

Sống đời thuần phác tháng ngày tiêu dao. 

Cho dân ăn uống thanh tao, 

Cho dân ăn mặc bảnh bao, chững chàng. 

Cho dân đời sống bình an, 

Cho dân phong tục dịu dàng đẹp tươi. 

Liên bang nào cách mấy mươi, 

Gà kêu, chó cắn đòi nơi rõ ràng. 

Tuy rằng gần gũi tấc gang, 

Suốt đời dân chúng nào màng tới nơi. 

Lão tử cũng như Trang đều cho rằng người xưa vẹn được thiên chân, thiên tính của mình, vì thế nên sung sướng hạnh 
phúc. 

Ngày nay các nhà cầm quyền vì bày vẽ quá nhiều luật pháp, lễ nghi, hình thức, nên đã làm cho dân con mất thiên chân 
thiên tính, để rồi chạy theo những văn minh, những kiến thức kiến văn giả tạo bên ngoài. Những cái đó không đem lại 

hạnh phúc, an bình cho con người được; trái lại chúng chính là mầm loạn lạc chia ly. 

Trang tử chủ trương đại khái như sau nơi thiên Mã đề ⾺ 蹄: 

«Kìa thiên hạ ung dung tự tại, 

Sống đơn sơ vui với muông chim. 

Sống đời mộc mạc tự nhiên, 

Thung dung cùng đạo một niềm sắt son. 

Vì đâu đã mỏi mòn nhớn nhác, 

Vì đâu nên tan tác phân ly? 

Bày ra nhân nghĩa mà chi? 

Để cho thiên hạ suy vi tần phiền. 

Gỗ không nát, sao nên được chén, 

Ngọc không tan, sao vẹn chương khuê. 



24 
 

Đạo tan đức nát ê chề, 

Mới bày ra được những bề nghĩa nhân. 

Loạn năm sắc, mới văn mới vẻ, 

Rối thanh âm, bày vẽ đàn ca. 

Ai làm đạo đức xác xơ, 

Lập ra nhân nghĩa vẩn vơ hại đời. 

Lập nghi lễ, hình hài trói buộc, 

Lập nghĩa nhân, bày chước ủi an. 

Lòng người vì thế ly tan, 

Khôn ngoan càng lắm, gian ngoan càng nhiều. [7] 

Trong thiên Biền Mẫu 駢 拇, Trang tử lại viết đại khái rằng: 

«Vậy đừng có suy bì vẽ sự, 

Đừng chia phôi quân tử tiểu nhân. 

Đã cùng đánh mất thiên chân, 

Dù phân biệt hão, cũng ngần ấy thôi. 

Đem thiên tính làm tôi nhân nghĩa, 

Giỏi Sử, Tăng ta kể như không. 

Vì ăn mà tổn tấc lòng, 

Du nhi có giỏi, chớ hòng ta khen. 

Đem nhã nhạc đảo điên tính khí, 

Sư Khoáng kia, nào quí chi đâu. 

Tính Trời lệ thuộc năm mầu, 

Ly Chu ta cũng trước sau coi hèn. 

Ta sau trước chỉ khen đạo đức, 



25 
 

Phục tính trời, chẳng phục nghĩa nhân. 

Thông minh chẳng tại kiến văn, 

Mà do tìm được cốt căn của mình. 

Bỏ căn cốt tông minh đâu nữa, 

Đạo Chích [8] kia cũng lứa Bá Di,[9] 

Đều là đắm đuối, sân si, 

Đều là thiên lệch có gì khác đâu. 

Nên ta chẳng tìm cầu nhân nghĩa, 

Chẳng mơ màng dâm tị, đảo điên, 

Cốt sao giữ vẹn căn nguyên, 

Tính trời cốt giữ tinh truyền trước sau...» [10] 

Vì thế cho nên theo Lão tử, làm chính trị là phải cố phục hồi trạng thái hồn nhiên nguyên thủy ấy cho dân. Muốn được vậy 
đại khái sẽ: 

1. Không sùng thượng hiền tài, để dân hết tranh dành. 

2. Không tham vật quí khó mua, khó chuốc, để dân hết trộm cắp. 

3. Không ngó ngàng đến những vẻ đẹp bên ngoài, để cho dân khỏi loạn. 

4. Lo cho dân ăn uống no đủ, sống một đời sống khỏe mạnh. (Thực kỳ phúc, cường kỳ cốt.) 

5. Không đem kiến văn kiến thức dạy dân. (Thường xử dân vô trị.) 

6. Không kích thích thị hiếu của dân, cho lòng dân không bợn ham muốn tư dục, thanh thản hồn nhiên. (Hư kỳ tâm..., 
thường sử dân vô tri vô dục.) 

7. Giữ không cho những người khôn ngoan, tinh quái lũng đoạn tinh thần dân, đời sống dân. 

8. Như vậy, dân sẽ sống hồn nhiên, hạnh phúc, thế làm không làm mà vẫn làm được hết mọi sự, vẫn trị được hết mọi sự. 
(Vi vô vi tắc vô bất vi.) 

Trong thiên Khư Khiếp 胠 篋, Trang Tử cũng theo chủ trương của Lão tử, nhưng đã trình bày chủ trương ấy với một luận 
điệu quyết liệt hơn nhiều. Ông viết đại khái như sau: 

... Nên dứt tánh, dứt tình với trí, 



26 
 

Thời cướp ngày sẽ bí lối sinh. 

Trầm châu, đắm ngọc tan tành, 

Rồi ra trộm cắp lưu manh hết liền. 

Phá ấn tín, dân nên thuần phác, 

Đập đấu cân, dân gác ghen tuông. 

Phá tan thánh pháp, kỷ cương, 

Rồi ra dân sẽ rộng đường tới lui. 

Vứt đàn sáo, bịt tai Sư Khoáng, 

Thời chúng dân sẽ sáng tai ra. 

Tung hê mầu sắc văn hoa, 

Cho mờ văn vẻ, cho lòa Ly Châu. [11] 

Hãy hủy hẳn giây, câu, khuôn, thước, 

Tay Công Thùy [12] tìm chước chặt đi. 

Sử, Tăng [13] ta hãy khinh khi, 

Bịt mồm Dương,[14] Mặc,[15] bịt đi đỡ phiền. 

Điều nhân nghĩa đảo điên hãy bỏ, 

Bỏ đi rồi, sẽ rõ huyền đồng. 

Huyền đồng là chính thần thông, 

Hợp cùng đạo cả, thung dung vẹn nghì. 

Kìa Tăng, Sử, Công Thùy, Sư Khoáng, 

Hạng Ly Chu hay hạng Mặc Dương. 

Đều là nhân đức phô trương, 

Dốc bầu tinh túy, huynh hoang bên ngoài. 

Chính vì vậy gieo tai gieo họa, 



27 
 

Loạn dân tình, loạn cả nước non. 

Tưởng là ích lợi ngàn muôn, 

Nào ngờ điên đảo, mỏi mòn lòng ai. [16] 

Tóm lại, chủ trương của Lão tử, chính là không can thiệp vào đời sống dân, không đem kiến văn, kiến thức dạy dân. Tại 
sao? 

a. Vì con người là một nghệ phẩm tối cao, không được nhào nắn bậy bạ. Đạo Đức kinh chương 29 viết: 

Những muốn nặn muốn nhào thiên hạ, 

Suy cho cùng chẳng khá được nào. 

Lòng người nghệ phẩm tối cao. 

Ai cho ta nặn ta nhào tự do? 

Lòng người ai nắm giữ hoài, 

Già tay nặn bóp bao đời tiêu ma...» [17] 

b. Vì thánh nhân chỉ giúp cho vạn vật sống tự nhiên theo thiên chân, thiên lý mà thôi. Đạo Đức kinh chương 64 viết: 

Cho nên hiền thánh trên đời, 

Chỉ say Đạo cả chơi vơi ngàn trùng. 

Của khan, vật hiếm chẳng mong, 

Của đời người tế đèo bòng mà chi. 

Học là học đạo siêu vi, 

Dạy đời lầm lạc hướng đi tuyệt vời. 

Giúp ai thanh thả đường trời, 

Chứ không chọc nước quấy trời uổng công. 

c. Vì đem điều xảo trá, đem kiến văn kiến thức dạy dân, là làm hại dân, làm cho họ trở nên xa Đạo, xa trời, trở nên bất trị, 
chứ không làm lợi cho họ. Đạo Đức kinh chương 65 viết: 

Nên những kẻ am tường đạo cả, 

Chẳng đem điều xảo trá dạy dân, 



28 
 

Muốn dân chất phác ôn thuần...» [18] 

Đọc thiên Biền Mẫu của Trang tử ta càng thấy rõ chủ trương để mặc cho dân sống theo «tự nhiên» của Đạo Lão. Trang tử 
viết đại khái như sau: 

«Chân nhân biết nhẽ chân thường, 

«Thường nhiên», «chí chính» am tường vân vi. 

Cũng vì vậy nên chê ngụy tạo, 

Ghét những điều đánh tráo, lộn sòng. 

Chân liền ngón chạnh, bướu sưng, 

Ấy đâu có phải của chung con người. 

Cũng một lẽ, hán hài cổn mãng, 

Với những điều mô phạm nghĩa nhân. 

Cùng là lễ nhạc, gian trần, 

Ấy đâu có thuộc chân tâm con người. 

Kìa Sư Khoáng vẽ vời tơ trúc, 

Nọ Ly, Chu háo hức xiêm y, 

Sử, Tăng bày chuyện lễ nghi, 

Mặc, Dương biện bác thôi thì trăm khoanh. 

Thế đâu phải nhân tình chất phác, 

Toàn là điều bôi bác bên ngoài. 

Le le cổ ngắn lẽ trời, 

Hạc kia dài cổ cũng thời tự nhiên. 

Dài hay ngắn bớt thêm đều khổ, 

Phá tự nhiên phá vỡ lòng ai. 

Keo sơn, qui củ bên ngoài, 

Chẳng qua vá víu nhất thời ích chi... 



29 
 

Bình chương này, Duvendak cho rằng về phương diện chính trị, đạo Lão phản văn hóa.[19] Wieger cho rằng Lão tử muốn 
cho dân chúng trở thành những con vật siêng năng cần cù, dễ bảo.[20] Những lời phê bình như vậy hơi quá đáng, vì thực 

ra Lão tử muốn điều hay cho dân, chứ không muốn điều dở cho dân; muốn cho dân sống yên vui chứ không muốn lợi dụng 
dân. 

Trở về lối sống hồn nhiên nguyên thủy, Lão Trang không cho đó là phục cổ, mà là phục hồi lối sống thiên nhiên của con 
người. 

Phục cổ theo Lão trang có nghĩa là đem áp dụng những chính sách, những lễ nghi, những pháp độ của các vua chúa xưa 
vào đời sống dân ngày nay. Điều đó Lão cũng như Trang và nhất là Trang không hề cổ súy. Trang thì cho rằng «lễ nghi 

pháp độ biến thiên theo thời gian» nên người nay không thể theo pháp độ người xưa.[21] 

Chúng ta chỉ có thể nhận xét rằng từ khi Lão tử chủ xướng những quan điểm trên về chính trị đến nay, chưa có một triều 
đại vua chúa nào ở Trung Hoa dám đem ra mà áp dụng. 

Chẳng những vua chúa không theo nổi Lão tử, mà chính ngay khi đạo Lão cực thịnh vào đầu đời Tam Quốc với những nhà 
lãnh đạo nổi tiếng như Trương Lỗ 張 魯, Trương Giác 張⾓, Trương Bảo 張 寶, Trương Lương 張 梁, Trương Tu 張 修, 
với những vùng đất lớn lao đã được đặt dưới tầm ảnh hưởng như vùng Hán Trung, với một số giáo dân lớn lao, ta thấy các 
nhà lãnh đạo tinh thần đạo Lão lúc ấy cũng hoàn toàn đi vào hữu vi, hữu tướng với một giáo hội có hệ thống tổ chức, có 

nhiều loại cán bộ, có binh lực, có lễ nghi, có kinh kệ, có bùa chú, có đóng góp, hội hè, v.v. [22] 

Xem thế đủ biết, muốn đem nhân loại ra khỏi trào lưu lịch sử thực là một điều không thể làm được. 

[1] Câu: Hư kỳ tâm, thực kỳ phúc 虛 其 ⼼ 實 其 腹 nhiều người thường tách ra, để hướng về phía tu dưỡng. Sách Đông 

du bát tiên 東 遊⼋ 仙 viết: «Phép sống lâu chẳng có lạ gì, lòng phải trống mà bụng phải đặc. Chung Ly nguyên soái hỏi: 
Xin ông cắt nghĩa cho rành. Ông ấy nói: Trong lòng đừng lo việc gì cả, để cho thư thái như không, ấy là trống lòng. Còn 

đừng theo việc sắc dục, dưỡng tinh thần, nguyên khí chẳng hao, gọi là đặc bụng.» (tr. 27) 

[2] Hoài Nam tử 淮 南 ⼦ (quyển 1, chương 11b) có một đoạn tương tự: «Thị cố chí nhân chi trị dã yểm kỳ thông minh, 
diệt kỳ văn chương, y đạo, phế trí, dự dân đồng xuất vu công chính, ước kỳ sở thủ, quả kỳ sở cầu, khử kỳ dụ mộ, trừ kỳ thị 
dục, tổn kỳ tư lự.» 是 故⾄ ⼈ 之 治 也 掩 其 聰 明, 滅 其 ⽂ 章, 依 道, 廢 智, 與 ⺠ 同 出 于 公 正, 約其 所 守, 寡 其 

所 求, 去 其 誘 慕, 除 其 嗜 欲, 損 其 思 慮. 

[3] Trước kia tôi dịch mấy câu này theo xu hướng tu dưỡng như sau: 

Lối đường hiền thánh khó theo, 

Rảnh rang niềm tục, chắt chiu niềm trời. 

Bỏ ham muốn thảnh thơi hồn phách, 

Lo tài bồi cốt cách thiện lương. 



30 
 

Lưu Nhất Minh 劉 ⼀ 明 trong Chu Dịch Xiển Chân 周 易 闡 真, chương Văn Vương Hậu Thiên Bát Quái⽂ 王 後 天 ⼋ 

掛, cũng giải như vậy. 

[4] Thái Hạo 太 昊 = Phục Hi 伏 羲. Hoàng 皇 = Bá Hoàng 伯 皇. Trung 中 = Trung ương 中 央. Đại Đình ⼤ 庭, Lật 

Lục 栗 陸, Chúc Dung 祝 融, Hiên Viên 軒 轅, Ly Súc 驪 畜, Thần Nông 神 農, Phục Hi 伏 羲, Hách Tư 赫 胥, Bá 

Hoàng 伯 皇, Trung Ương 中 央, Dung Thành 容 成. 

[5] Nam hoa kinh, chương 10, Khư khiếp 胠 篋, đoạn C. 

[6] L’homme très peu conscient de lui-même qui ne se dirige pas dans la vie par ses propres initiatives conscientes, le 
primitif, enfant de la nature, vit en harmonie inconsciente avec les archétypes. Son moi est cependant très réduit, de telle 
sorte que toute son individualité n’est pas différenciée de la collectivité. Sa responsabilité en est diminuée pour autant. 

C’est vers cet état, alors que les forces du moi sont très réduites alors que celles de l’inconscient sont très importantes, que 
tend souvant la nostalgie de l’homme civilisé. Il voudrait se libérer de ses responsabilités et-dit-il, ne plus être obligé de 

penser. Il voudrait retourner «à la nature» et il imagine une existence paradisiaque dans laquelle il n’a pas mordu encore au
fruit amer de la connaissance. — Ernest Aeppli, Psychologie du Conscient et de l’Inconscient, Payot Paris, 1953, p. 60. 

[7] Xem Nam hoa kinh, chương IX, C, D. 

[8] Đạo Chích: Tên một người ăn trộm nổi tiếng. 

[9] Tên một người hiền cuối đời Ân. Bá Di và em là Thúc Tề không thần phục nhà Chu, đã nhịn đói cho đến chết ở núi 
Thủ Dương. 

[10] Nam hoa kinh, chương VIII, Biền mẫu 駢 拇, C, và D. 

[11] Ly Châu 離 朱: tên người thợ vẽ đã nghĩ ra văn vẻ, trang hoàng. 

[12] Công Thùy ⼯ 倕: tên của một người giỏi về lễ nhạc. 

[13] Sử 史, Tăng 曾: Sử Thu 史 鰍 và Tăng Sâm 曾參, tên hai người giỏi về lễ, nhạc. 

[14] Dương: Dương Chu 楊 朱, triết gia thời Xuân thu. 

[15] Mặc: Mặc Địch 墨 翟, triết gia thời Xuân thu. 

[16] Nam hoa kinh, chương X, Khư khiếp, B. 

[17] Xem thêm Nam hoa kinh, chương XI, Tại hựu, B. 



31 
 

[18] Cổ chi thiện vi đạo giả, phi dĩ minh dân, tương dĩ ngu chi 古 之 善 為 道 者 ⾮ 以 明 ⺠ 將 以 愚 之 . 

[19] Dans son application politique, le Taoïsme est donc anti-culturel. Duvendak, Tao To King, Adrien Maisonneuse, 
1953, p. 9. 

[20] Faites des hommes, des bêtes de travail productives et dociles, veillez à ce que, bien repus, ils ne pensent pas, ne 
sachant rien, les hommes n’auront pas d’envies, ne coteront pas de surveillance, et rapporteront à l’État. -- Léon 

Wieger, Les Pères du Système Taoïste, Cathasia, 1950, p. 20, commentaires. 

[21] Cf. Nam hoa kinh, chương XIV, Thiên vận 天 運, D. 

[22] Xem Henri Maspero, Le Taoïsme, Civilisation du Sud S. A. E. P. Paris, 1950, p. 149-184. 
  

CHƯƠNG 4 

VÔ NGUYÊN 

無 源 

Hán văn: 

道 沖 而 用 之 或 不 盈. 淵 兮 似 萬 物 之 宗. 挫 其 銳, 解 其 紛, 和 其 光, 同 其 
塵. 湛 兮 似 或 存. 吾 不 知 誰 之 子. 象 帝 之 先. 

Phiên âm: 

1. Đạo xung [1] nhi dụng chi hoặc [2] bất doanh. [3] 

2. Uyên [4] hề tự vạn vật chi tông. [5] 

3. Tỏa [6] kỳ nhuệ,[7] giải kỳ phân,[8] hòa kỳ quang, đồng kỳ trần. 

4. Trạm hề [9] tự hoặc tồn. [10] 

5. Ngô bất tri thùy chi tử. Tượng [11] đế chi tiên. [12] 

Dịch xuôi: 

1. Đạo rỗng không mà dùng không hết. 

2. Đạo sâu xa man mác tựa hồ như là tổ tông vạn vật. 

3. Làm nhụt bén nhọn, tháo gỡ rối rắm, pha trộn ánh sáng, hòa mình cùng bụi rậm. 

4. Trong trẻo thay, tựa hồ trường tồn. 

5. Ta không biết Đạo con ai; hình như có trước Thiên đế. 

Dịch thơ: 



32 
 

A. Dịch cách thứ nhất: 

1. Đạo không hư dùng muôn đời không cạn, 

2. Sâu ngàn trùng, sinh ngàn vạn chúng sinh. 

3. Dấu sâu sắc, gỡ cho hết mối manh, 

Pha ánh sáng hòa mình cùng trần cấu. 

4. Nhưng trong trẻo, muôn đời không nhơ dấu, 

5. Ta chẳng hay, ngài sinh xuất từ đâu, 

Trước Thiên đế, (trước muôn ngàn hiện tượng). 

B. Dịch cách thứ hai: 

1. Đạo vơi, dùng mãi không vơi, 

2. Thẳm sâu, tông tổ muôn loài thụ sinh. 

3. Làm tầy mũi nhọn (cho tình), 

Gỡ tung rối rắm, (quần sinh hòa hài). 

Sáng mình pha sáng muôn loài, 

Hòa mình cùng với trần ai mới là. 

4. Thế nhưng trong (ngọc) trắng (ngà), 

Muôn đời vẫn chẳng chút là hư hao. 

5. Con ai ta biết đâu nào, 

Trước ngôi Thiên đế, từ bao lâu rồi. 

BÌNH GIẢNG 

Chương này Lão tử lại bàn luận về Đạo. Đạo vượt tầm tri thức của ta. 

1. Đạo huyền linh cao diệu, tưởng như là hư không, trống rỗng mà dùng chẳng bao giờ 
vơi, chẳng bao giờ hết. 

2. Đạo sâu man mác, đã sinh xuất ra vũ trụ quần sinh. 

3. Chẳng những thế, Đạo lại còn luôn lồng trong vạn hữu (immanence). Muốn vậy, Đạo 
đã dấu hết sắc bén, bỏ mọi phiền tạp, hòa ánh sáng cùng vạn hữu, đồng hóa mình với sự 
thấp hèn của vạn hữu. 

4. Tuy nhiên, Đạo vẫn luôn trong trẻo, vẫn vĩnh viễn trường tồn, tự nhiên tự tại. 

5. Không thể biết Đạo đã sinh xuất từ đâu. Có lẽ Đạo có trước Thượng đế. 



33 
 

Vì vậy mà Hà Thượng Công đặt tên chương này là «Vô nguyên» (Không đầu cội). 

Lão tử luôn luôn tỏ ra dè dặt khi bàn luận về Đạo. Chương này ngài dùng: hai 
chữ tự 似 (tựa hồ); hai chữ hoặc 或 chỉ nghi ngờ, không quyết đoán); một chữ bất tri 不 知. 
Như vậy Lão tử tỏ ra rất khiêm tốn không hề dám quyết đoán gì về Đạo, mà toàn là phỏng 
đoán. 

Chương này chỉ có ý nói: (1) Đạo vô biên tế, vô cùng tận; (2) Đạo là căn nguyên vạn 
hữu; (3) Đạo hằng lồng trong vạn hữu; (4) Đạo có trước mọi hiện tượng. 

Trang tử, nơi chương Đại tông sư, có một đoạn bình về Đạo cũng na ná chương này 
của Lão tử. Đại khái như sau: 

Đạo thời hữu tín, hữu tình, 

Vô vi mà lại vô hình mới hay. 

Dễ truyền, khó bắt lạ thay, 

Giữ thời giữ được, trông rày hẳn không. 

Tự sinh, tự bản vô cùng, 

Có từ trời đất còn không có gì. 

Sinh trời, sinh đất ra uy, 

Quỉ thần âu cũng là tùy sở do. 

Cao cao vô tận khôn dò, 

Cao hơn Thái cực vẫn cho là thường. 

Thẳm sâu, sâu mấy ngàn muôn, 

Sâu hơn vũ trụ, mà nhường không hay. 

Lâu lai nào kể tháng ngày, 

Trước trời trước đất, lâu này lâu chi. 

Sống từ muôn thủơ vẫn y, 

Ngàn muôn tuổi thọ đã gì già nua. 

Hi Vi, Hoàng Đế, Kiên Ngô, 

Kham Phi, Chuyên Húc đã nhờ thần thông. 

Đạo trời soi sáng cõi lòng, 

Mới thành thần thánh, sống cùng trời mây. 



34 
 

Lão Bành, Phó Duyệt nhờ tay, 

Ngung Cường, Vương Mẫu may thay được ngài. 

Mới nên thần thánh tuyệt vời, 

Ngự cung Thiếu Quảng, chơi nơi Ngân Hà. 

Biết bao thỏ lặn ác tà, 

Hai vầng nhật nguyệt khôn qua Đạo Trời. 

Kìa như Bắc đẩu thảnh thơi, 

Cũng nhờ Đạo cả, mới ngôi cửu trùng. 

Đạo Trời ngẫm thực vô cùng, 

Bao nhiêu quyền phép thần thông nhiệm mầu. [13] 

A. Nói rằng Đạo vô biên thể, Đạo là tông tổ vạn hữu thì đó là một chuyện dễ nói, đạo 

gia nào cũng nói được như vậy. Hoài Nam tử 淮 南 子 cũng đã viết: «Lúc còn là toàn thể, 
thời như là thuần phác, lúc đã phát tán, thời y như là đục ngầu; đục rồi dần dần lại trong, 
vơi rồi dần dần lại đầy, lặng lẽ như vực sâu, phơ phất như mây nổi; tựa như không mà vẫn 
có, tựa như mất mà vẫn còn, tất cả vạn vật, vạn sự đều phát xuất từ một cửa Đạo.»[14] 

B. Còn như nói rằng Đạo lồng trong vạn hữu, thì chỉ những bậc chân sư mới dám nói. 
Lão tử đã đề xướng chủ trương này nơi chương này. Trang tử cũng đã long trọng chủ 
trương như vậy trong thiên Tri Bắc du, đoạn F, khi ông đối thoại với Đông Quách tử. 
Wieger đã dịch rất thoát ý phần kết đoạn ấy như sau: «Xin đừng hỏi Đạo ở trong đây hay 
đó. Đạo ở trong lòng vạn vật. Vì thế người ta mới gọi Đạo là lớn, là tuyệt luân, là toàn bích, 
là phổ quát, là viên mãn. Tất cả những từ ngữ đó đều áp dụng cho một thực thể duy nhất 
đó làBản thể vũ trụ.»[15] 

Lão tử chủ trương Đạo có trước mọi hiện tượng; nơi chương 25, Đạo đức kinh, ta thấy 
viết: 

Có một vật an nhiên tự hữu, 

Trước đất trời vĩnh cửu, tự thành. 

Tịch liêu, vắng ngắt vắng tanh, 

Một mình mình biết, một mình mình hay. 

Muôn vàn chẳng chút đổi thay, 

Đó đây quanh khắp, đó đây chẳng chồn. 



35 
 

Sinh muôn vật mẹ muôn thiên hạ, 

Tính danh ngài ta há biết sao, 

Tên ngài phải gọi thế nào, 

Gọi liều là Đạo, gọi ào là To. 

Vì quá to nên xa thăm thẳm, 

Thăm thẳm xa mà vẫn gần kề, 

Đạo to, to lớn muôn bề... 

Câu «Tượng Đế chi tiên» 象 帝 之 先 này đã làm điên đầu các nhà bình giải châu Âu, vì 
đối với châu Âu Thượng đế là tuyệt đối, là rốt ráo rồi, thì sao lại có thể nói được rằng Đạo 
có trước Thượng đế. Thực ra vấn đề này cũng dễ bình giải, nếu chúng ta nhận định rằng 
các nhà huyền học trong đó có Lão tử, đều chấp nhận rằng: Tuyệt đối có hai phương diện: 

Vô 無: Tuyệt đối chưa hiển dương; Hữu 有: Tuyệt đối đã hiển dương. 

Tuyệt đối chưa hiển dương, Lão tử gọi là Vô 無 hay là Đạo 道. Tuyệt đối đã hiển dương, 
Lão tử gọi là Hữu 有 hay là Đế 帝. Như vậy nói rằng Đạo có trước Thượng đế thực ra cũng 
không sai quấy gì. Châu Âu thực ra cũng đã có quan niệm này từ lâu đời. 

Xưa Hésiode (thế kỷ 8 trước công nguyên) đã có lần nhắc tới. Đối với Hésiode «Hồng 
mông» không phải là «hư vô tuyệt đối» mà là một cái gì vô định và bất khả tư nghị có 
trước trời đất và thần minh». [16] 

Vả lại, từ ngữ châu Âu cũng đã có những chữ: Godhead và God; Deité và Dieu. Cũng 
như Bà la môn có chữ: Brahma và Brahman. 

Ramakrishna cũng đã nói: «Khi ta nghĩ đến thực thể tối cao dưới hình thức thái 
tĩnh (Nishkriya) ta gọi Ngài là Thượng đế siêu việt tuyệt đối (Shuddha Brahman), còn khi ta 
nghĩ đến Ngài dưới hình thức hoạt động, tạo dựng, gìn giữ hay hủy hoại, ta gọi Ngài là 
Shakti hay Thượng đế hữu ngã.» [17] 

Tóm lại, theo tôi, phân tuyệt đối thành Vô 無, Hữu 有, hay Hữu ngã 有 我, Vô ngã 無 我, 
chỉ là những phân biệt của gian trần. Sau trước cũng chỉ có một Tuyệt đối. Đó là điều mà 
tôi đã chủ trương trong tập Vô cực luận 無 極 論. 

 
[1] Xung 沖 : rỗng, trống không. Hoài Nam tử 淮 南 子 (tr. 11b) có câu: Xung nhi từ 

doanh 沖 而 徐 盈. 



36 
 

[2] Hoặc 或: Duyvendak giải: rỗng nhưng từ từ lại đầy, đổi thành chữ cửu 久 . 

[3] Doanh 盈: đầy, không hết. (Cao Hanh 高 亨 giải) 

[4] Uyên 淵: 1. vực; 2. sâu. 

[5] Tông 宗: tông tổ; gốc. 

[6] Tỏa 挫: bẻ. 

[7] Nhuệ 銳: nhọn. 

[8] Phân 紛: rối rít, rối rắm. 

[9] Trạm 湛: 1. sâu; 2. trong. 

[10] Hoặc tồn 或 存: Duyvendak sửa là cửu tồn 久 存 (bền vững, lâu dài). 

[11] Tượng 象: hình như (Cf. Legge). 

[12] Đế 帝: Vương Bật 王 弼 giải là Thiên đế 天 帝. Legge, Wieger đều giải là Thượng 

đế 上 帝. 

[13] Cf. Trang Tử Nam hoa kinh 莊 子 南 華 經, chương 6, Đại tông sư 大 宗 師, D. 

[14] Cf. Hoài Nam tử 淮 南 子, tr. 11b. Tứ bộ bị yếu 四 部 備 要: «Kỳ toàn dã thuần hề 
nhược phác, kỳ tán dã hồn hề nhược trọc. Trọc nhi từ thanh, sung nhi từ doanh, đạm hề 
kỳ nhược thâm uyên, tấn hề kỳ nhược phù vân. Nhược vô nhị hữu, nhược vong nhi tồn. 
Vạn vật chi tổng giai duyệt nhất khổng, bách sự chi căn giai xuất nhất môn.» 其 全 也 
純 兮 若 樸, 其 散 也 混 兮 若 濁. 濁 而 徐 清, 沖 而 徐 盈, 澹 兮 其 若 深 淵, 汛 兮 其 若 
浮 雲. 若 無 而 有, 若 亡 而 存. 萬 物 之 總 皆 閱 一 孔, 百 事 之 根 皆 出 一 門. 

[15] «Ne demandez pas si le Principe est dans ceci ou dans cela. Il est dans tous les 
êtres. C’est pour cela qu’on lui donne les épithètes de Grand, de suprême, d’entier, 
d’universel, de total. Tous ces termes différents, s’appliquent à une seule et même 
réalité, à l’unité cosmique.» Cf. Wieger, Les pères du système Taoïste, Tchouang Tzeu, 
chap. 22, F, p. 395. 

Câu «Tỏa kỳ nhuệ, giải kỳ phân, hòa kỳ quang, đồng kỳ trần» sẽ còn được thấy nơi 
chương 56, và Duyvendak đem đoạn này xuống nơi chương 56, theo lối Mã Tự Luân và 
Trần Tử. Nhưng làm như vậy, mặc nhiên đã bỏ đi mất một nhận xét tối ư quan trọng về 
Đạo, đó là nhận xét: «Đạo chẳng xa lìa vạn hữu.» 

[16] Le mythe à la fois théogonique et cosmogonique à été repris, on le sait, par Hésiode. 
Le Chaos, répétons-le, n’est pas exactement le néant absolu, c’est quelque chose 



37 
 

d’indéterminé et d’indéfinissable qui précède l’être au monde et des dieux. --  Claude 
Tresmontant, P. E. D. p. 76. 

[17] Quand on pense à l’Être suprême sous son aspect inactif (nishkriya), on le nomme 
Dieu absolu (Shuddha-Brahman) et quand on le représente sous son aspect actif et 
créant, soutenant et détruisant, on le nomme Shakti ou divinité personnelle. --
  L’Enseignement de Ramakrishna, p. 475. 

CHƯƠNG 7 

THAO QUANG [1] 

韜 光 

Hán văn: 

天 長 地 久. 天 地 所 以 能 長 且 久 者, 以 其 不 自 生, 故 能 長 生. 是以 聖 人 
後 其 身 而 身 先, 外 其 身 而 身 存. 非 以 其 無 私 耶? 故 能 成 其 私. 

Phiên âm: 

1. Thiên trường, địa cửu. Thiên địa sở dĩ năng trường thả cửu giả, dĩ kỳ bất tự sinh, cố 
năng trường sinh. 

2. Thị dĩ thánh nhân, hậu kỳ thân nhi thân tiên, ngoại kỳ thân nhi thân tồn. 

3. Phi dĩ kỳ vô tư da? Cố năng thành kỳ tư. 

Dịch xuôi: 

Trời dài, đất lâu. Trời đất sở dĩ dài lâu chính vì không sống cho mình, vì thế nên trường 
sinh. 

Vì vậy thánh nhân để thân ra sau mà thân ở trước; để thân ra ngoài mà thân còn. 

Phải chăng vì không riêng tây, nên vẫn thành được cái riêng tây? 

Dịch thơ: 

Trời đất bền, không vì mình sống, 

Rẻ tấm thân, hiền thánh vinh danh. 



38 
 

Khinh thân, chẳng xá chi mình, 

Vô tư nên mới hoàn thành riêng tư. 

BÌNH GIẢNG 

Chương này dạy ta hai bài học trọng đại: 

1. Bắt chước đất trời mà hành sự. 

2. Sống một cuộc đời vô ngã, vô kỷ, chí công, vô tư. 

1. Lão tử chủ trương: Thánh nhân phải biết noi gương trời đất mà hành sự. Chủ trương 
này cũng chính là chủ trường của kinh Dịch. 

Dịch kinh 易 經 viết: «Thiên thùy tượng, hiện cát hung, thánh nhân tượng chi.» 天 垂 象 
現 吉 凶 聖 人 象 之 (Trời sinh hiện tượng, cho biết hay dở, thánh nhân trông đó mà bắt 
chước.) [2] 

Nếu chúng ta nhìn vào thiên nhiên, vào vũ trụ để mà tìm ra những bài học luân lý tiềm 
ẩn trong mọi hiện tượng, thì trời đất đối với ta sẽ trở thành một cuốn sách vĩ đại. 

2. Lão tử cũng dạy cho ta bài học «vô ngã, vô kỷ». Lão tử cho rằng trời đất trường cửu 
chính là vì không có lòng tư tâm, tư kỷ, hằng lồng trong vạn vật chẳng hề lìa xa,[3] sinh 
dưỡng vạn vật chẳng hề bỏ sót vật nào.[4] 

Cũng một lẽ nếu thánh nhân, chỉ lo lợi lộc riêng tư của mình, thì chỉ mua oán chuốc 
sầu, mà chẳng thành tựu được công trình chi to tát. 

Muốn trường cửu, cần phải biết quên mình. Quên mình tức là rũ bỏ hết tiểu kỷ, tiểu 
ngã, hòa mình với Đại đồng: 

Tống Long Uyên cho rằng: Thánh nhân coi đạo đức là gốc, coi ảo thân là ngọn, không 
cầu vinh hiển cho mình.[5] 

Trang tử viết: Chí nhân vô kỷ 至 人 無 己.[6] 

Lại viết: «Chỉ có thể tán tụng bậc chí nhân rằng: Ngài đã hợp nhất với đại đồng, và 
không còn cái mình nhỉ nhoi nữa.»[7] 

Đã không còn cái mình nhỏ nhoi, tức là đã thể hiện được Đại ngã. Thể hiện được Đại 
ngã tức là nhập Niết bàn, theo từ ngữ Phật giáo.[8] 

Thánh nhân vì không còn lòng tư kỷ, nên lấy lòng người làm lòng mình, không còn 



39 
 

tranh chấp. Chính vì thế mà tồn tại cùng với thời gian, chính vì thế mà những cái gì riêng 
tư của mình cũng chẳng mất. 

Lưu Tư 劉 思, tác giả quyển Bạch thoại dịch giải Lão tử kể một truyện rất dí dỏm sau 
đây để giải thích câu «Phi dĩ kỳ vô tư da, cố năng thành kỳ tư» 非 以 其 無 私 耶? 故 能 成 
其 私: Công Nghi Hựu làm tướng nước Lỗ, tính rất thích cá. Cả nước dâng cá. Công Nghi 
không nhận. Đệ tử trách: “Thầy thích cá, mà không nhận cá, vì sao?” - Công Nghi nói: 
“Chính vì thích cá, mà không nhận cá. Nếu nhận cá sẽ mất chức tướng quốc, dẫu thích 
cá, cũng không thể cung cấp cá cho mình. Không nhận cá, thời còn chức tướng quốc, vì 
thế nên vẫn có cá ăn lâu dài...” [9] 

Đạo Đức kinh, chương 66, cũng viết: 

«Sông biển kia cớ sao mà trọng, 

Nước muôn khe thao túng vì đâu? 

Biển sông vì thấp vì sâu, 

Cho nên mới được đứng đầu muôn khe. 

Muốn cao cả, ngôi che nhân thế, 

Phải hạ mình, nhỏ nhẹ khiêm cung. 

Cầm đầu phải ẩn sau lưng, 

Mình sau, người trước chớ đừng kiêu căng. 

Cho nên những nhân quân thánh đế, 

Ở trên dân, dân nhẹ như không. 

Trước dân, dân vẫn nức lòng, 

(Người tung kẻ hứng, như rồng gặp mây). 

Dạ vốn chẳng toan bài tranh chấp, 

Thế cho nên chẳng gặp đấu tranh.» 



40 
 

[1] Thao quang 韜 光: che giấu bớt ánh sáng. 

[2] Hệ từ thượng, chương 11. 

[3] Thể vạn vật nhi bất khả di 體 萬 物 而 不 可 遺 . Đạo đức kinh giảng nghĩa 道 德 經 講 
義, tr. 10b. 

[4] Sinh vạn vật nhi bất quỹ 生 萬 物 而 不 匱. ib. 10b. 

[5] Dĩ đạo đức vi bản, dĩ ảo [huyễn] thân vi mạt, bất cầu vinh hiển ư nhất thân 以 道 德 為 
本, 以 幻 身 為 末,不 求 榮 顯 於 一 身 (Đạo đức kinh giảng nghĩa, tr. 10) 

[6] Nam hoa kinh, I, Tề vật luận, C. 

[7] Luận tụng hình khu, hợp hồ Đại đồng. Đại đồng nhi vô kỷ. 論 頌 形 軀,合 乎 大 同 . 大 
同 而 無 己. Cf. Wieger, Les pères du système Taoïste, Tchoang Tzeu, chap. 11, E. p. 
291-293. 

[8] Hữu đại ngã cố, danh đại Niết bàn. 有 大 我 故 名 大 涅 槃 «Niết bàn kinh». 

[9] Lưu Tư, Bạch thoại dịch giải Lão tử, tr. 16. 
  

CHƯƠNG 8 

DỊ TÍNH [1] 

易 性 

Hán văn: 

上 善 若 水. 水 善 利 萬 物 而 不 爭, 居 眾 人 之 所 惡, 故 几 於 道. 居 善 地, 心 
善 淵, 與 善 仁, 言 善 信, 政 善 治, 事 善 能, 動 善 時. 夫 唯 不 爭, 故 無 尤. 

Phiên âm: 

Thượng thiện nhược thủy. 

Thủy thiện lợi vạn vật nhi bất tranh, xử chúng nhân chi sở ố, cố cơ [2] ư Đạo. 

Cư thiện [3] địa, tâm thiện uyên, dữ [4] thiện nhân, ngôn thiện tín, chính thiện trị, sự 
thiện năng, động thiện thời. 

Phù duy bất tranh, cố vô vưu. [5] 



41 
 

Dịch xuôi: 

Bậc trọn lành giống như nước. 

Nước khéo làm ích cho muôn loài mà không tranh giành, ở chỗ mọi người đều ghét, cho 
nên gần Đạo. 

Ở thì lựa nơi chốn; tâm hồn thời thâm trầm sâu sắc; giao tiếp với người một mực nhân 
ái; nói năng thành tín; lâm chính thời trị bình; làm việc thời có khả năng; hoạt động cư xử 
hợp thời. 

Chính vì không tranh, nên không ai chê trách oán thán. 

Dịch thơ: 

1. Người trọn hảo giống in làn nước, 

2. Nuôi muôn loài chẳng chút cạnh tranh. 

Ở nơi nhân thế rẻ khinh, 

Nên cùng Đạo cả mặc tình thảnh thơi. 

3. Người trọn hảo, chọn nơi ăn ở, 

Lòng trong veo, cố giữ đức nhân. 

Những là thành tín nói năng, 

Ra tài bình trị chúng dân trong ngoài. 

Mọi công việc an bài khéo léo, 

Lại hành vi mềm dẻo hợp thời. 

4. Vì không tranh chấp với ai, 

Một đời thanh thản, ai người trách ta. 

BÌNH GIẢNG 

Có nhiều cách bình giảng chương này: 

a. Vương Bật, Hà Thượng công, Tống Long Uyên toàn đề cập các đức tính của nước. 

b. James Legge và Duyvendak cho rằng chương này nói về sự trọn hảo. 



42 
 

c. Có nhiều tác giả khác như Nghiêm Toản, Nguyễn Duy Cần áp dụng chương này vào 
«bậc trọn hảo», vào thánh nhân. Tôi cũng chủ trương như vậy. 

Ở chương này, Lão tử khuyên các bậc thánh nhân phải bắt chước nước. Nước bao giờ 
cũng chảy chỗ trũng, chỗ thấp, làm ơn ích cho muôn loài muôn vật. 

Bậc thánh nhân cũng phải như vậy: phải sống cuộc đời khiêm cung, từ tốn, quên mình 
vì người, không tự cao tự đại có như thế mới gần Đạo gần Trời. [6] 

Ngoài ra thánh nhân phải: 

(1) Chọn nơi ăn chốn ở, vì chỗ ăn ở ảnh hưởng rất nhiều đến toàn thể con người. (2) 
Phải sống thâm trầm, không phù phiếm, xốc nổi. 

Tham Đồng Khế 參 同 契 của Ngụy Bá Dương 魏 伯 陽 có câu: «Chân nhân tiềm thâm 
uyên, phù du thủ qui trung.» 真 人潛 深 淵,浮 游 守 規 中 và giải rằng đó là luôn giữ được 
Nguyên thần ở Nê hoàn.[7] 

3. Giao tiếp với người bằng một lòng nhân ái. 

4. Nói lời thành tín. 

5. Nếu cầm quyền chính, sẽ đem bình trị lại cho thiên hạ. 

6. Khi làm công việc, tỏ ra có khả năng. 

7. Hoạt động uyển chuyển theo thời. Chẳng những thế thánh nhân sẽ không tranh chấp 
với ai. 

Cát Trường Canh toát lược chương này như sau: «Nước bỏ chỗ cao, mà chảy xuống 
chỗ thấp – ngày đêm, nước làm việc chẳng ngừng. Trên trời, nước làm mưa, làm sương. 
Dưới đất, nước sinh sông, sinh lạch. Đâu đâu nước cũng thấm nhuần, tắm gội. Nước làm 
ích cho mọi loài. Nước luôn tuân phục, không kháng cự. Đắp đê ngăn thời nước ngừng; 
mở cửa cống cho thoát thời nước chảy. Nước cũng đổi hình thù vuông tròn tùy theo bình 
chứa. Con người thường có khuynh hướng khác hẳn. Con người luôn ưa lợi lộc, luôn luôn 
vị kỷ. Vì thế con người phải bắt chước làm nước. Kẻ nào hạ mình để phục vụ người, sẽ 
được mọi người thương mến, và không bị ai chống đối.» [8] 

 

[1] Dị tính 易 性: sống giản dị, theo tính tự nhiên. 

[2] Cơ 幾: gần. 



43 
 

[3] Thiện 善: (a) ưa thích, chịu. (b) nên, tốt,... mới tốt. (Ví dụ: Tâm phải sâu xa mới tốt. Lời 
nói phải tín thành mới tốt.) 

Duyvendak theo James Legge, dịch câu này như sau: 

On considère: 

- bon pour la demeure, le lieu (favorable) 

- bonne pour le cœur, la profondeur, 

- bonne pour les rapports sociaux, l’humanité 

- bonne pour la parole, la bonne foi 

- bon pour le gouvernement, l’ordre 

- bonne pour le service, la capacité 

- bon pour l’action, de saisir le moment favorable 

Duyvendak, Tao Te King, p. 19. 

[4] Dữ 與: sự giao tiếp. 

[5] Vưu 尤: lỗi lầm oán trách. 

[6] Thánh nhân dĩ khiêm thoái tự xử, dĩ ti hạ tự an, ninh khúc kỷ dĩ toàn nhân, bất hiếu cao 
nhi tự đại. 聖 人 以 謙 退 自 處, 以卑 下 自 安, 寧 曲 己 以 全 人, 不 好 高 而 自大 . Tống 
Long Uyên, Đạo đức kinh giảng nghĩa, tr. 11. 

[7] Chân nhân tiềm thâm uyên, phù du thủ qui trung... Tùy chân tức chi vãng lai, nhiệm 
chân tức chi thăng giáng, tự triêu chí mộ, nguyên thần thường thê ư nê hoàn… 真 人 潛 
深 淵, 浮 游 守 規 中 ... 隨 真 息 之 往 來, 任 真 息 之 升 降, 自 朝 至 暮, 元 神 常 棲 於 
泥 丸 ... Phục mệnh thiên vân: «Hội hướng ngã gia viên lý, tài bồi nhất mẫu thiên 
điền. 復 命 篇 云 : 會 向 我 家 園 裏, 栽 培 一 畝 天 田. Thiên điền 天 田 là thiên tâm 天 
心, thiên cốc 天 谷, nê hoàn 泥 丸) Chu dịch tham đồng khế phát huy 周 易 參 同 契 發 
輝,quyển trung, tr. 18b. 

[8] Xem Léon Wieger, Les Pères du Sytème Taoïste, p. 25. 

CHƯƠNG 9 

VẬN DI [1] 

運 夷 

Hán văn: 



44 
 

持 而 盈 之, 不 如 其 已. 揣 而 銳 之, 不 可 長 保. 金 玉 滿 堂, 莫 之 能 守. 富 
貴 而 驕, 自 遺 其 咎. 功 成 名 遂, 身 退, 天 之 道. 

Phiên âm: 

1. Trì [2] nhi doanh [3] chi bất như kỳ dĩ.[4] 

2. Sủy [5] nhi nhuệ [6] chi bất khả trường bảo. 

3. Kim ngọc mãn đường, mạc chi năng thủ. 

4. Phú quí nhi kiêu, tự di [7] kỳ cữu.[8] 

5. Công thành, danh toại, thân thoái,[9] thiên chi đạo. 

Dịch xuôi: 

1. Giữ mà làm cho đầy mãi, không bằng dừng lại. 

2. Mài cho nhọn, cho sắc không giữ được lâu. 

3. Vàng ngọc đầy nhà, chẳng thể giữ được. 

4. Giàu sang mà kiêu căng, sẽ tự vời tai họa. 

5. Thành công, thành danh rồi thời nên lui thân, ấy là đạo Trời. 

Dịch thơ: 

1. Bình nước đầy giữ sao khỏi đổ, 

Đổ chi đầy quá cỡ chứa chan? 

2. Ra công mài nhọn dao oan, 

Giữ sao cho được vẹn toàn trước sau? 

3. Đầy vàng ngọc nhà nào bền bỉ, 

4. Quá giàu sang chắc sẽ kiêu sa, 

Suy vong do đó sinh ra, 

5. Nên giờ vinh hiển là giờ thoái lui. 

Công thành thân thoái lẽ Trời. 

BÌNH GIẢNG 

Chương này bàn về sự thăng trầm của cuộc đời. 

Léon Wieger bình chương này như sau: «Một bình nước đầy, hơi đụng tới sẽ tràn, hoặc 
sẽ hao dần vì bốc hơi. Một lưỡi nhọn quá nhọn, sẽ bị khí trời làm giảm sức bén. Một kho 



45 
 

tàng trước sau sẽ bị cướp bóc, bị tịch thâu. Mặt trời lên đến đỉnh sẽ xế; trăng mà tròn thời 
sẽ khuyết. Một bánh xe quay tới điểm cao nhất sẽ lộn xuống. Ai mà hiểu định luật phổ 
quát và bất biến này của trời đất là hết doanh sẽ đến hư, khi thấy công danh của mình đã 
lên tới cực điểm rồi, thì phải liệu bề rút lui. Làm vậy không phải vì sợ nhục sau này, mà 
chính là để bảo thân, để theo đúng đường lối của số mệnh. Một nhà bình giải cho rằng: 
khi giờ đã điểm, thánh nhân sẽ tháo cũi, sổ lồng, để sống ngoài vòng cương tỏa. Như kinh 
Dịch đã nói, lúc ấy thánh nhân không còn phục vụ vua chúa nữa, vì tâm trí ngài đã ở trên 
một bình diện cao hơn. [10] Nhiều đạo gia xưa nay đã theo đường lối này và đã qui ẩn lúc 
đang thời thịnh mãn. [11] 

Con người cần phải biết định luật doanh hư, tiêu trưởng của trời đất, mới bảo tồn được 
tấm thân. Đó chính cũng là chủ trương của Dịch, và của Khổng giáo. 

Kinh Dịch nơi Thoán truyện quẻ Phong 豐 viết: 

«Vừng dương cao sẽ xế ngang, 

Trăng tròn rồi sẽ chuyển sang hao gầy. 

Đất trời lúc rỗng, lúc đầy, 

Thăng trầm, tăng giảm đổi thay theo thời. 

Đất trời còn thế nữa người, 

Quỉ thần âu cũng một bài thịnh suy.» [12] 

Trong quyển Khổng tử thánh tích đồ có kể: «Trong miếu thờ Lỗ Hoàn công có treo một 
bình gọi là y khí. Để không thì nghiêng; đổ nước vào lưng chừng thời ngay ngắn, đổ nước 
đầy đến miệng thì lập úp xấp lại. Vua chúa treo để tự răn. Đức Khổng bảo môn đệ đổ 
nước thí nghiệm, thấy đúng như vậy. Ngài dạy các môn đệ rằng: Muốn trì mãn (giữ sự 
sung mãn) phải hết sức khiêm cung.»[13] 

Thoán truyện quẻ Khiêm 謙 cũng viết: 

«Trời làm vơi chốn dồi dào, 

Mà thêm vào những chỗ nào khiêm cung. 

Đất soi mòn bớt cao phong, 

Mà cho lòng biển, lòng sông thêm dày. 

Quỉ thần hại kẻ no đầy, 

Mà đem phúc lại cho người khiêm cung. 



46 
 

Người thường ghét kẻ thừa dùng, 

Còn người khiêm tốn thật lòng thời ưa. 

Trên khiêm thời sáng mãi ra, 

Dưới khiêm ai kẻ hơn ta được nào? 

Khiêm cung giữ vẹn trước sau, 

Rồi ra quân tử gót đầu hanh thông.» [14] 

Rút lui đúng lúc đúng thời, kinh Dịch gọi thế là: 

- Hiếu độn 好 遯 (rút lui mà vui thích);[15] 

- Gia độn 嘉 遯 (rút lui một cách đẹp đẽ);[16] 

- Phì độn 肥 遯 (rút lui mà lòng khoan khoái).[17] 

Ta có thể tóm tắt tư tưởng của Lão, của kinh Dịch về sự cần phải rút lui khi đã thành 
công như sau: 

- Bịn rịn mà chi lúc rút lui, 

Tư tình, quân tử rũ xong rồi, 

Thênh thang nhẹ gót đường bôn tẩu, 

Tiểu nhân tình lụy, khó êm xuôi. 

(phóng tác hào cửu tứ quẻ Độn) 

- Rút lui đẹp đẽ mới là lui, 

Phải thời, mọi chuyện sẽ êm xuôi, 

Mình mạnh, mình lui người mới phục, 

Lui cho lý tưởng khỏi pha phôi. 

(phóng tác hào cửu ngũ quẻ Độn) 

- Rút lui hớn hở mới là hay, 

Về với điền viên, với cỏ cây, 

Bỏ chuyện công danh vui đạo lý, 

«Công thành thân thoái» lẽ xưa nay. 

(phóng tác hào thượng cửu quẻ Độn) [18] 

[1] Vận di 運 夷: có thể là «bị hại vì vận mệnh». 



47 
 

[2] Trì 持: cầm. 

[3] Doanh 盈: đầy. 

[4] Dĩ 已: thôi. 

[5] Sủy 揣: mài nhọn. 

[6] Nhuệ 銳: làm cho sắc bén. 

[7] Di 遺: để lại. 

[8] Cữu 咎: lỗi. 

[9] Công thành, doanh toại, thân thoái: Có nhiều sách chỉ chép có công toại, thân thoái. 

[10] Xem quẻ Cổ 蠱, hào thượng cửu: «Bất sự vương hầu, cao thượng kỳ sự.» 不 事 王 侯 
高 尚 其 事. 

[11] Xem Wieger, Les Pères du Sytème Taoïste, tr. 25 - 26. 

[12] Xem Dịch kinh, quẻ Phong 豐, Thoán truyện: Nhật trung tắc trắc, nguyệt doanh tắc 
thực; thiên địa doanh hư, dữ thời tiêu tức, nhi huống ư nhân hồ? Huống ư quỉ thần 
hồ? 日 中 則 昃 月 盈 則 食 ; 天地 盈 虛 與 時 消 息 而 況 於 人 乎 ? 況 於 鬼 神 乎 Xem 
Nguyễn Văn Thọ, Chân dung Khổng Tử, tr. 209. 

[13] Xem Khổng tử thánh tích đồ, tr. 62 - 63. -- Xem Nguyễn Văn Thọ, Chân dung Khổng 
tử, tr. 210. 

[14] Xem kinh Dịch, quẻ Khiêm 謙, Thoán truyện: Thiên đạo khuy doanh nhi ích khiêm, địa 
đạo biến doanh nhi lưu khiêm, quỉ thần hại doanh nhi phúc khiêm, nhân đạo ố doanh 
nhi háo khiêm. Khiêm tôn nhi quang, ti nhi bất khả du: Quân tử chi chung dã. 天 道 虧 
盈 而 益 謙, 地 道 變 盈 而 流 謙, 鬼 神 害 盈 而 福 謙, 人 道 惡 盈 而 好 謙. 謙 尊 而 
光, 卑 而 不 可 踰: 君子 之 終 也. Xem Chân dung Khổng tử, tr. 210-211. 

[15] Xem Kinh Dịch quẻ Độn 遯, hào cửu tứ: Hiếu độn, quân tử cát, tiểu nhân phủ. 好 遯 
君 子 吉 小 人 否. 

[16] Xem Kinh Dịch quẻ Độn 遯, hào cửu ngũ: Gia độn, trinh cát. 遯 嘉 遯 貞 吉. 

[17] Xem Kinh Dịch, quả Độn 遯, hào thượng cửu: Phì độn, vô bất lợi. 遯 肥 遯 無 不 利. 

[18] Xem Kinh Dịch, dịch thơ và bình giảng của Nguyễn Văn Thọ, nơi quẻ Độn 遯. 
  

CHƯƠNG 10 

NĂNG VI 



48 
 

能 為 

Hán văn: 

載 營 魄 抱 一 能 無 離 乎? 專 氣 致 柔, 能 如 嬰 兒 乎? 滌 除 玄 覽, 能 無 疵 
乎? 愛 民 治 國, 能 無 為 乎? 天 門 開 闔, 能 無 雌 乎? 明 白 四 達, 能 無 知 
乎? 生 而 畜 之, 生 而 不 有, 為 而 不 恃, 長 而 不 宰, 是 謂 玄 德. 

Phiên âm: 

1. Tải doanh phách[1] bão nhất[2] năng vô ly hồ? 

2. Chuyên khí trí nhu,[3] năng anh nhi[4] hồ? 

3. Dịch [5] trừ [6] huyền lãm,[7] năng vô tì hồ? [8] 

4. Ái dân trị quốc năng vô vi hồ? [9] 

5. Thiên môn khai hạp, năng vô thư hồ? [10] 

6. Minh bạch tứ đạt năng vô tri hồ? [11] 

7. Sinh nhi súc chi, sinh nhi bất hữu, vi nhi bất thị, trưởng chi bất tể, thị vị huyền 
đức.[12] 

Dịch xuôi: 

Năng vi (Làm được không?) 

1. Có thể đem hồn phách ôm ấp lấy Đạo, không lìa xa chăng? 

2. Có thể giữ cho nguyên khí không tán loạn, giữ vẹn thiên chân, hoàn toàn theo được 
đạo Trời, (định luật trời đất) như anh nhi chăng? 

3. Có thể tẩy trừ được (trần cấu), giữ được cho gương lòng trong sáng không tì vết 
chăng? 

4. Có thể yêu dân trị nước, mà vẫn vô vi chăng? 

5. Cơ trời mở đóng, có thể thuận ứng như con mái chăng? 

6. Có thể sáng suốt mà như người vô tri chăng? 

7. Sinh dưỡng vạn vật; sống mà vẫn như không có; làm mà không cậy công; khiến cho 
lớn mà không đòi làm chủ, thế là đức sâu xa vậy. 

Dịch thơ: 

1. Làm sao đem hết xác hồn, 

Hòa mình với Đạo chẳng còn lìa xa. 



49 
 

2. Làm sao giữ vẹn tinh hoa, 

Sống đời thanh thản, như là Anh Nhi! 

3. Làm sao rũ sạch hà tì, 

Gương lòng vằng vặc, quang huy vẹn tuyền! 

4. Thương dân trị nước cho yên, 

Vô vi mà vẫn ấm êm mới là! 

5. Cửa trời mở đóng lại qua, 

Thuận theo, chẳng dám phôi pha mệnh trời! 

6. Muốn điều thông suốt khúc nhôi, 

Ở sao vẫn tựa như người vô tri! 

7. (Những người đức hạnh huyền vi,) 

Dưỡng sinh muôn vật chẳng hề tâng công, 

Sống đời vẫn tựa như không, 

Cần cù lao tác, chẳng mong đáp đền. 

Giúp dân, nhưng chẳng tranh quyền, 

Ấy là đức hạnh nhiệm huyền, siêu vi. 

BÌNH GIẢNG 

Chương này, theo James Legge, là một chương tối nghĩa nhất của sách. Vì thế ta thấy 
các nhà bình giải chương này theo nhiều trình độ cao thấp khác nhau. 

Trước khi đi vào chi tiết, ta hãy tóm tắt đại ý của chương. Chương này nói lên những 
nguyện vọng chính yếu của Lão tử. 

1. Làm sao sống kết hợp với trời, với Đạo (ba câu đầu). 

2. Làm sao thương dân, trị dân mà không làm nhũng loạn dân (câu 4). 

3. Làm sao sống thuận mệnh trời (câu 5). 

4. Làm sao thông minh duệ trí, mà không phô trương (câu 6). 

5. Làm sao làm ơn ích cho muôn loài, mà không tự thị (câu 7). 

1. Làm sao sống kết hợp với Trời, với Đạo 

a. Tải doanh phách, bão nhất: 



50 
 

- Lão tử cho rằng muốn sống kết hợp với Trời với Đạo, thời phải dùng hết hồn, xác 
mình, hết khả năng mình. 

Đạo Lão gọi thế là: 

- Thủ Trung 守 中, Bão Nhất 抱 一 

- Bão Nguyên 抱 元, Thủ Nhất 守 一 

- Kiến tố 見 素, Bão phác 抱 樸 

- Đắc Nhất 得 一, Đắc Đạo 得 道 

Thượng phẩm đơn pháp cũng có đề cập đến «bão nguyên, thủ nhất» và 
giải Nguyên là «Nguyên thủy tể khí»; Nhất là «Bản lai nguyên tính». 

Lão tử đề cập đến: 

- «Thủ trung» ở chương 5. 

- «Bão nhất» ở chương này. 

- Và «Đắc nhất» ở chương 39. 

Hà Thượng Công cho rằng nếu con người ôm ấp được Trời, được Nhất, khiến không lìa 
xa thân mình, sẽ được trường tồn; và sau đó ông cũng đề cập đến chương nói về Đắc 
Nhất của Lão tử. Sống kết hợp với Trời, với Đạo là lý tưởng của mọi đạo giáo. 

Lão tử nói: «Tải doanh phách bão nhất năng vô ly hồ.» thì Chúa Jesus cũng nói: 
«Ngươi phải mến Chúa, là Chúa Trời người, hết lòng, hết linh hồn, hết sức, hết trí ngươi.» 
(Luc, 10-26). 

Theo từ ngữ của huyền học, thì Bão Nhất, Đắc Nhất, chính là tìm ra được Trung điểm 
tâm hồn, đáy thẳm tầng sâu tâm hồn, nơi phát xuất tung tỏa ra mọi quan năng. Đó tức là 
tìm ra được vô cùng lồng trong vạn hữu, vĩnh cửu lồng trong tạm bợ, biến thiên. [13] 

Trong quyển Yoga và Thiền học của Nguyễn Duy Hinh, nơi trang 55, ta thấy một đoạn 
rất lý thú như sau: 

«Người tu được Một mới là linh, 

Một ấy gắng tìm ở giữa mình. 

Lặng lẽ tịch ngồi, gom tứ tổ, 

Im lìm ngưng ngó, hiệp tam tinh. 

Đem thần về cội, tâm vô động, 



51 
 

Dẫn khí qui nguyên, khí phải bình. 

Nhất khiếu huyền linh, thông vạn pháp. 

Thiên kinh, vạn quyển nhất thời minh. 

«Một là gì? Tức là Chân Như, Chân thần, Chân nhân, Chân tâm, là Đạo, Niết Bàn, là 
Chân lý v. v... 

Một ấy, bạn khỏi tìm đâu xa. Hãy tìm ngay trong cái Tâm thanh tịnh, sáng suốt của 
mình. Tứ tổ là tứ đại, tức là tất cả các giác quan gom về một mối. 

Khi tinh, khí, thần hiệp làm một, tất nhiên cái tâm phát sinh diệu dụng, sáng suốt tỏ 
tường, soi thấu mọi sự vật. 

Bởi trong cái tâm thanh tịnh và sáng suốt ấy gom chứa và thông suốt tất cả, cho nên 
nói là «Thiên kinh vạn quyển nhất thời minh». Tất cả các kinh sách đều do một cái chân 
tâm mà có, tuy bày ra muôn ngàn lời lẽ, gương tích, nhưng cũng đồng một chân lý.» 

Tam Mao Chân Quân 三 茅 真 君 có thơ: 

Linh đài trạm trạm tự băng hồ 

靈 臺 湛 湛 似 冰 壺 

Chỉ hứa nguyên thần lý diện cư  

只許 元 神 裏 面 居 

Nhược hướng thủ trung lưu nhất vật 

若 向 此 中留 一 物 

Khởi năng chứng Đạo hợp hư vô. [14]  

起能 証 道 合 虛 無 

Tạm dịch: 

Tâm linh man mác tựa băng hồ, 

Nơi ấy Nguyên thần độc nhất cư, 

Nếu để vật chi vương vấn đó, 

Làm sao chứng Đạo, hợp Hư vô. 

Khẩu quyết «Tải doanh phách bão nhất» cũng giúp chúng ta hiểu các khẩu quyết tương 
tự khác như: 

- Toản thốc ngũ hành     攢 簇 五 行 



52 
 

- Tam hoa qui đỉnh 三 花 歸 頂 

- Ngũ khí triều nguyên 五 氣 朝 元 

- Tứ tổ qui gia 四 祖 歸 家 

- Tính 性, tình 情, hồn 魂, phách 魄, ý 意, qui trung 歸 中, v. v... của Đạo Lão. 

b. Chuyên khí trí nhu, năng anh nhi hồ. 

«Chuyên khí trí nhu» tức là giữ sao cho vẹn thiên chân, thiên tính, không để cho nó hao 
tán, và để cho nó được tới chỗ nhu hòa tột mức. (Lưu Tư) 

Hà Thượng Công cũng cho rằng «chuyên khí» là giữ cho tinh khí không tán loạn. 

Tống Long Uyên cho rằng «chuyên khí chí nhu» là trạng thái vô tư, vô lự, vô tri, vô dục, 
khi mọi vọng niệm đã tiêu tan. [15] 

«Anh nhi» thường được hiểu là anh hài, là trẻ sơ sinh. 

Nhưng kết quả của công phu tu luyện không phải là trở về trạng thái trẻ sơ sinh, mà 

chính là trở thành «thần minh». 

Vì tu tiên đạo đức là phải đi hết con đường nhân đạo, rồi mới lên tới tiên đạo,[16] mới có 
thể thông linh đạt biến,[17] tâm tĩnh, khí định, sống một cuộc đời tiêu sái, hồn nhiên. 

Thượng phẩm đan pháp cho rằng: Anh nhi tức là Thiên chân ngưng kết, chứ không còn 
phải là phàm tinh, phàm khí, phàm thần, ẩn hiện tùy tâm, có thể xuyên qua vàng, qua sắt, 
mà không hề để lại vết tích gì.[18] 

Thế tức là «Tiên thiên chân thể» đã hiển lộ,[19] «phàm tâm đã sạch», «chân tính» đã 
được phát huy.[20] 

Lúc ấy con người sẽ sống hoàn toàn tự nhiên, tự tại, sảng khoái, thần tiên. Thế gọi là 
«sống chí thành bắt chước tự nhiên». [21] 

Nhập dược kính 入 藥 鏡 của Thôi Hi Phạm 崔 希 范 có thơ rằng: 

Đại đạo hư vô pháp tự nhiên 

大 道 虛 無 法 自 然 

Tự nhiên chi ngoại cánh vô huyền 

自 然 之 外 更 無 玄 

Trí nhu, chuyên khí, anh nhi dạng 

致 柔 專 氣 嬰 兒 樣 



53 
 

Cơ tức cầu san, khốn tức miên. [22] 

飢 即 求 餐 困 即 眠 

Tạm dịch: 

Hư vô, đạo phỏng tự nhiên, 

Ngoài ra, nào có phép huyền nào đâu? 

Sống đời thanh thản, tiêu dao, 

Đói ăn mệt ngủ, khác nào anh nhi. 

c. Địch trừ huyền lãm, năng vô tì hồ. 

Tống Long Uyên cho rằng «huyền lãm» là kiến thức, kiến văn. 

Khi chưa đắc đạo thì tạm dùng nó, như là thuyền bè để qua sông. Khi đã đắc đạo, thời 
phải rũ bỏ kiến thức gian trần cho tâm hồn được thảnh thơi, y như khi đã hết bệnh thời thôi 
dùng thuốc.[23] 

Hà Thượng Công cho rằng «huyền lãm» là nhìn thấu u huyền và giải rằng khi đã tẩy 
rửa cho tâm hồn trở nên thanh khiết, thì tâm hồn sẽ thấu suốt vạn sự, vạn duyên, sẽ nhìn 
thấu u huyền.[24] 

Trương Mặc lại cho rằng gột rửa trừ bỏ những bụi bậm xấu dơ bám vào tấm gương siêu 
hình «huyền lãm» khiến cho nó trở nên trong suốt sáng ngời không chút bợn nhơ, vẩn 
đục.[25] 

Nếu ta chấp nhận chủ trương của Trương Mặc, thì câu này cũng giống như câu kệ của 
Thần Tú: 

Thân thị bồ đề thụ 

身 是 菩 提 樹 

Tâm như minh kính đài 

心 如 明 鏡 臺 

Thời thời cần phất thức 

時 時 勤 拂 拭 

Mạc sử nhạ trần ai 

莫 使 惹 塵 埃 

«Thân như cây bồ đề, 



54 
 

Tâm như đài gương tỏ, 

Thường khi lo phủi chùi, 

Đừng để đóng bụi nhọ.» 

Nhiều nhà bình giải cho rằng chương này dạy về phép vệ sinh, cốt sao cho «linh, nhục 
điều hòa». [26] 

Thiết tưởng giải như vậy, mặc nhiên đã hạ Lão tử xuống một trình độ rất thấp. 

Riêng tôi, tôi cho rằng chương này đã cho ta những tôn chỉ, những phương pháp để đạt 
tới Thái cực, tới Tuyệt đối, thực hiện được Thiên chân, Thiên thể. 

Muốn vậy phải giữ cho tâm thần được nguyên tuyền, thanh sảng, thần thanh, trí định, 
tâm bình, khí hòa, phải hết lòng hết sức ao ước kết hợp với Thiên lý, Thiên chân... [27] 

2. Làm sao trị dân trị nước mà vẫn vô vi 

Lão tử chủ trương không dùng lối hữu vi, hữu dục mà lũng đoạn đời sống tự nhiên của 
dân. Thương dân chính là để cho dân thuận sinh, thuận hóa. 

Cai trị bằng lối vô vi, thương dân mà dân không biết, trị dân mà dân không hay, như vậy 
mới cao siêu. 

3. Làm sao sống thuận mệnh Trời 

Muốn sống thuận mệnh trời, phải biết theo đường lối nhu thuận, không bao giờ được 
gàng quải sự biến hóa của trời đất. Đó là theo đường lối Âm nhu, thuận ứng, mà Dịch đã 
đề cập trong quẻ Khôn. 

Muốn vậy phải sống theo «thiên thời, địa lợi, nhân hòa» và nhất là phải biết sống thuận 
theo tuổi tác mình. 

Khi còn trẻ, phải thuận theo lẽ trời mà hướng ngoại để góp phần xây dựng gia đình, 
quốc gia, xã hội. 

Khi đã đứng tuổi, phải biết hướng nội, tu tâm, tu tính, mong có ngày qui nguyên, phản 
bản. 

Gẫm đạo lý có sau, có trước, 

Lẽ Âm dương có ngược, có xuôi. 

Ngược là gió cuốn bụi đời, 

Đẩy đưa vào chốn trần ai, cát lầm. 

Có thử thách mới phân vàng đá, 



55 
 

Có lầm than mới rõ chuyện đời. 

Khi xuôi, sấm chớp tơi bời, 

Tầng sâu bày giải căn trời nội tâm. 

Trông tỏ đức chí nhân, chí chính, 

Biết mục phiêu sẽ định, sẽ an, 

Rồi ra suy xét nguồn cơn, 

Con đường phối mệnh chu toàn tóc tơ. [28] 

Sự thuận thảo cao siêu nhất là sống hoàn toàn thuận theo Thiên chân, Thiên lý tiềm ẩn 
trong lòng mình. 

Các nhà huyền học đều cho rằng nhu thuận, tự nhiên là điều kiện để tiếp xúc với Chân 
ngã. 

Họa sĩ Raphael bảo họa sĩ Léonard de Vinci: «Tôi nhận thấy rằng khi vẽ, mình không 

được nghĩ gì; lúc đó sẽ vẽ đẹp hơn.» 

Tiểu ngã như vậy cần phải nhận định được sự thiếu sót, bất toàn của mình, và cần phải 
thuận theo thiên chân, thiên tính, hoạt động trong tầng sâu tâm hồn mình.[29] 

Thế là thuận phục để thần thánh hóa mình.[30] 

4. Làm sao thông minh, duệ trí mà không phô trương 

Đạo vốn quang minh, nên đạt đạo sẽ trở nên thông minh, duệ trí. 

Trung Dung viết: 

«Vốn hoàn thiện, quang hoa mọi lẽ, 

Ấy tính trời muôn vẻ tinh anh, 

Quang minh rồi mới tinh thành, 

Ấy nhờ giáo hóa, tập thành mà nên. 

Đã hoàn thiện, tất nhiên thông tuệ, 

Thông tuệ rồi ắt sẽ tinh thành.» [31] 

Thế nhưng, cần phải biết che dấu bớt sự thông tuệ của mình đi, như vậy mới an thân. 

Đạo Lão gọi thế là: «Hàm chương» [32] và «Dụng hối nhi minh».[33] 

5. Làm sao ơn ích cho muôn loài mà không tự thị 

Trời đất làm ơn, ích cho muôn loài mà chẳng bao giờ tự cao, tự đại, tự tôn, tự thị. 



56 
 

Thánh nhân suốt đời làm ơn ích cho muôn loài, mà chẳng bao giờ khoe công, như vậy 
mới gọi là «Huyền đức». 

Huyền đức là đức hạnh huyền vi, cao diệu. 
 

[1] Doanh phách 營 魄: Hồn phách (doanh 營: hồn). Wieger lại giải doanh là xác. 

[2] Bão nhất 抱 一: ôm ấp Đạo. 

[3] Chuyên khí trí nhu 專 氣 致 柔: giữ vẹn sinh khí, cho đến chỗ hoàn toàn nhu 
thuận. 

[4] Anh nhi 嬰 兒: a) trẻ thơ; b) hóa nhi, chân nhân. 

[5] Dịch 滌: rửa. 

[6] Trừ 除: bỏ đi. 

[7] Huyền lãm 玄 覽: gương siêu hình (Trương Mặc); sự hiểu biết sâu xa huyền 
diệu (Hà Thượng Công); xem nhiều, biết nhiều (kiến thức) (Tống Long Uyên) 

[8] Tì 疵: tì vết. 

[9] Vô vi 無 為: có sách viết là vô tri. 

[10] Vô thư 無 雌: thư 雌: con mái. Tống Long Uyên viết là vi thư 為 雌. 

[11] Vô tri 無 知: có sách viết là vô vi 無 為 . 

[12] Huyền đức 玄 德: đức sâu xa nhiệm mầu. 

[13] «There is a root or depth in thee», says Law, «from whence all these 
faculties come forth as lines from a centre, or as branches from the body of a 
tree. 

This depth is called the centre, the fund, or bottom, of the soul. This depth is 
the Unity, the Eternity, I had almost said the infinity of the soul, for it is so 
infinite that nothing can satisfy it, or give it any rest, but the infinity of God.» --
   Evelyn Underhill, Mysticism, p. 61. 

[14] Tống Long Uyên, Đạo đức kinh giảng nghĩa, tr. 14. 

[15] Tống Long Uyên, Đạo đức kinh giảng nghĩa, tr. 14b. 



57 
 

[16] Dục tri tiên đạo, tiên tận nhân đạo, nhân đạo bất tu, tiên đạo viễn hĩ. 欲 知 
仙 道 先 盡 人 道 人 道 不 修 仙 道 遠 矣. 

[17] Thượng phẩm đan pháp 上 品 丹 法 Tiết thứ tr. 7a. Thái ất kim hoa tông 
chỉ 太 乙 金 華 宗 旨, 15b. 

[18] Thượng phẩm đơn pháp, tr. 10a.  

[19] ib. 1a. 

[20] Luyện khứ phàm tâm độc tồn chân tính 鍊 去 凡 心 獨 存 真 性. ib. 1a. 

[21] Thôi Hi Phạm, Nhập dược kính, tr. 6b. 

[22] Thôi Hi Phạm, Nhập dược kính, tr. 6b. 

[23] Tống Long Uyên, Đạo đức kinh giải nghĩa, tr. 14b. 

[24] Âm chú, Hà Thượng Công, Lão tử Đạo đức kinh, tr. 5a. 

[25] Nghiêm Toản, Lão tử Đạo đức kinh, quyển 1, tr. 53. 

[26] Xem Lưu Tư, Bạch thoại thích giải Đạo đức kinh, tr. 23. 

   Xem Nghiêm Toản, Lão tử Đạo đức kinh, tr. 58-59. 

[27] Đọc thêm Trang Tử, Nam Hoa Kinh, chương Đại Tông Sư, đoạn J; Trí bắc 
du đoạn C, v. v... 

[28] Xem Nguyễn Văn Thọ, Trung Dung tân khảo, tr. 499-500. 

[29] To let oneself go, be quiet, receptive, is the condition under which such 
contact with the comic Life may be obtained. «I have noticed that when one 
pains, one should think of nothing: everything then comes better,» says the 
young Raphael to Leonardo Da Vinci. The superficial self must here 
acknowledge its own insufficiency, must become the humble servant of a 
more profound and vital consciousness... 

Then the conscious mind being passive, the more divine mind below the 
threshold – organ of our free creative life – can emerge and presents its 
report. In the words of an older mystic, «The soul leaving all things and 



58 
 

forgetting herself, is immersed in the ocean of Divine Splendour, and 
illuminated by the sublime Abyss of the Unfathomable Wisdom». 

(Evelyn Underhill, Mysticism, p. 76-77) 

[30] Surrender and deification, Ib. p. 113. 

[31] Xem Nguyễn Văn Thọ, Trung Dung tân khảo, tr. 50. 

[32] Kinh Dịch, quẻ Khôn, hào lục tam. 

[33] Kinh Dịch, quẻ Minh Di, Tượng truyện. 

CHƯƠNG 11 

VÔ DỤNG 

無 用 

Hán văn: 

三 十 輻 共 一 轂. 當 其 無, 有 車 之 用. 埏 埴 以 為 器. 當 其 無, 有 器 之 
用. 鑿 戶 牖 以 為 室. 當 其 無,  有 室 之 用. 故 有 之 以 為 利, 無 之 以 為 用. 

Phiên âm: 

1. Tam thập phúc,[1] cộng nhất cốc.[2] Đương kỳ vô, hữu xa chi dụng. 

2. Duyên [3] thực [4] dĩ vi khí. Đương kỳ vô, hữu khí chi dụng. 

3. Tạc hộ [5] dũ [6] dĩ vi thất. Đương kỳ vô, hữu thất chi dụng. 

4. Cố hữu chi dĩ vi lợi, vô chi dĩ vi dụng.[7] 

Dịch xuôi: 

1. Ba chục căm, hợp lại một bầu. Nhờ chỗ «trống không», mới có cái dùng của xe. 

2. Nhào đất để làm chén bát. Nhờ chỗ «trống không», mới có cái dùng của chén bát. 

3. Đục cửa lớn, cửa sổ để làm nhà; nhờ có chỗ trống không, mới có cái dùng của nhà. 

4. Cho nên lấy cái «có» để làm cái lợi, lấy cái «không» để làm cái dụng. 

Dịch thơ: 

1. Bánh xe ba mươi tai hoa, 

 Cái bầu giữa trống, nó nhờ nó quay. 

2. Bát kia lấy đất dựng gầy, 



59 
 

 Nhờ lòng bát rỗng, mới hay đựng đồ. 

3. Làm nhà trổ cửa nhỏ, to, 

 Nhờ cửa mở trống, cái nhà mới quang. 

4. Hữu hình để chở, để mang, 

 Vô hình mới thực chính tang «cái dùng». 

BÌNH GIẢNG 

Trong chương này, Lão tử dùng ba ví dụ để nói lên sự quan trọng của Hư vô. Đó là: 

- Khoảng không của trục xe 

- Khoảng không trong lòng bát 

- Khoảng không nơi các cửa lớn nhỏ, và 

- Khoảng không trong lòng nhà. 

Suy ra, thì cái hữu hình hữu tướng chỉ cốt là để dung chứa cái không, và cái không mới 
thực sự quan hệ. 

Nhân chương này, thiết tưởng nên bàn về chữ Vô, chữ Không của đạo Lão. 

1. Chữ Hư, Vô trong siêu hình học Lão giáo 

Chữ Hư, chữ Vô, chữ Không, trong siêu hình học đạo Lão, tức là Tuyệt đối. Đạo đức 
kinh chương 40 viết: «Thiên hạ vạn vật sinh ư hữu, hữu sinh ư Vô.» 

Xướng đạo Chân ngôn viết: Đạo gia gọi là Hư; Phật gia gọi là Không. «Không có thể 
nhìn thấy mọi sự, nghe thấy mọi sự. «Không» vẫn không làm gì gián cách, không vốn vô 
lượng, vô biên. Cho nên khi một người suy nghĩ, người cùng nhà không hay biết, mà Hư 
không vô lượng, vô biên đã biết, đã hay... Vì thế, Nho gia «thận độc, úy không» (cẩn thận 
khi ở một mình, sợ hãi cái Không).[8] 

Nơi con người hư vô chính là chân tâm, bản tâm con người. Sách Tựu Chính lục viết: 
«Thiên hạ vạn sự vạn vật giai hữu hình, hữu tích, duy có tâm là không thể lấy hình tích mà 
tìm cầu; không tiếng không hơi; không không, đãng đãng...»[9] 

2. Những khoảng không trong con người 

Nếu ở nơi bánh xe, chén bát, nhà cửa, khoảng không trọng hơn khoảng có, thì ở nơi 
con người các khoảng không, đều trọng hơn khoảng có. 



60 
 

Y gia chỉ biết các khoảng có. Đạo gia chuyên chú trọng đến các khoảng không. Theo 
đạo gia thì có ba khoảng không quan trọng nhất trong con người, mà họ thường gọi là 
Thiên cốc, Ứng cốc, Linh cốc. 

a) Thiên cốc 天 谷 hay Thượng đan điền 上 丹 田 hay Huyền quan khiếu 玄 關 竅 ở Nê 
hoàn cung 泥 丸 宮 hay Não thất ba.[10] 

b) Ứng cốc 應 谷 hay Giáng cung 絳 宮 hay Trung đan điền 中 丹 田 ở xoang giữa ngực 
(médiastin) gần tim.[11] 

c) Linh cốc 靈 谷 hay Khí hải 氣 海 hay Hạ đan điền 下 丹 田 xoang bụng dưới rốn 
(cavité abdominale, région Hi pogastrique).[12] 

Thiên cốc 天 谷 hay Huyền quan khiếu 玄 關 竅, dĩ nhiên là quan trọng hơn cả.[13] 

Sách Tu chân biện nạn tiền biên viết: 

       Tại thiên, tắc Vô cực                        在 天 則 無 極 

       Tại nhân, tắc Huyền khiếu. [14]      在 人 則 玄 竅 

Các xoang cốc trong người đều không thương với nhau bằng những kinh lạc vô hình và 
nhất là qua ngả ống giữa tủy xương sống (canal épendymaire). 

3. Tu đạo là đi tìm không, thực hiện không 

Người tu đạo chính là đi tìm Không. Những cái có, nhỡn tiền, ai chẳng thấy. Xác thịt 
trần trần, ai chẳng thấy. Cho nên người cao siêu, tu đạo, tức là đi tìm cái vô hình, vô tướng 
mà mọi người không tìm thấy; chỉ cho nhau cái không, mà người thường không thấy. 

Tính mệnh khuê chỉ 性 命 圭 旨 có thơ rằng: 

«Đại đạo căn kinh thức giả hi 

大 道 根 莖 識 者 稀 

Thường nhân nhật dụng thục năng tri 

常 人 日 用 孰 能 知 

Vị quân chỉ xuất thần tiên quật 

為 君 指 出 神 仙 窟 

Nhất khiếu loan loan tự nguyệt mi.» 

一 竅 灣 灣 似 月 眉 

Tạm dịch: 



61 
 

Căn kinh đại đạo ít ai hay, 

Thường nhân dùng mãi, biết nào ai? 

Vì người, xin chỉ thần tiên động, 

Một khiếu cong cong tựa nét ngài... [15] 

Tu là đem tâm thần về Không động. 

Trương Vô Mộng nói: «Tâm tại linh quan, thân hữu chủ. Khí qui nguyên hải thọ vô 
cùng.» 心 在 靈 關 身 有 主氣 歸 元 海 壽 無 窮. 

 «Tâm ở linh quan thân có chủ,            

Khí về nguyên hải thọ vô cùng...» [16] 

Nhập dược kính nói: «Nê hoàn là bản cung của Thần, Thần về Nê hoàn thời vạn thần 
triều hội. Vì thế nói: «Người muốn bất tử, thời tu Côn Lôn.»[17] 

Mục đích của sự tu trì là: Thành thần trở về với Vô cực. (Luyện thần hoàn hư. Phục qui 

vô cực. 煉 神 還 虛, 復 歸 無 極) 

Các đạo sĩ Yoga xưa tu luyện không phải đi tìm «Thiên đường» mà cốt là kết hợp với 
bản nguyên của vũ trụ. [18] 

Như vậy con người một nửa là Hữu một nửa là Vô. Tìm ra được nửa Vô trong người, 
làm cho các năng lực còn tiềm tàng trong Vô đó được thi triển, mới là con người toàn 
diện. [19] 

Lý tưởng đời sống theo đạo Lão đều xoay quanh chữ VÔ 無. Ta thấy đạo Lão toàn chủ 
trương VÔ: 

       - Vô kỷ 無 己 

       - Vô công 無 功 

       - Vô danh 無 名 

       - Vô vi 無 為 

       - Vô dục 無 欲 

Có hoàn toàn Vô, mới hòa mình được với Bản thể vũ trụ vô biên tế. 

Thiệu Khang Tiết nói: «Vô ngã, nhiên hậu vạn vật giai ngã. Thử thị chí ngôn, diệc thị 
chân quyết.» [20] 



62 
 

Tống Long Uyên bình chương này đại khái như sau: Trời đất có trống giữa thì âm 
dương mới có diệu dụng. Thánh nhân có «hư tâm» sự vạn dụng mới vi diệu. Nếu đất trời 
không trống giữa, thì bốn mùa sẽ không vần xoay, quỉ thần sẽ không biến hóa, cho nên 
người biết thế nào là «Hư Trung», sẽ biết căn bản của Tạo hóa. Nếu thánh nhân không 
«hư tâm», sẽ không hiểu được thiên lý vi diệu, không làm cho nhân tâm trở nên chính 
đính, không thể sửa đổi phong tục, treo gương cho nhân quần. Cho nên người biết thế nào 
là «hư tâm» sẽ biết căn bản của đạo đức. [21] 

 

[1] Phúc 輻: tai hoa (rayons, rais). 

[2] Cốc 轂: bầu (moyeu). 

[3] Duyên 埏: pha trộn, nhào nặn. 

[4] Thực 埴: đất sét, đất thó. 

[5] Hộ 戶: cửa một cánh, (cửa 2 cánh là môn). 

[6] Dũ 牖: cửa sổ. 

[7] Xướng đạo chân ngôn (tr. 28b) có một đoạn dài nói về Hư vô. 

[8] Đạo gia vị chi Hư, Phật gia vị chi Không. Không năng vô sở bất kiến, vô sở 
bất văn... Không vô sở cách. Không bản vô lượng vô biên. Cố nhất nhân phát 
nhất niệm đồng thất chi nhân bất tri, nhi vô lượng chi không tri chi. Nho gia chi 
thận độc, úy không cố dã. 道 家 謂 之 虛 佛 家 謂 之 空 . 空 能 無 所 不 見 無 
所 不 聞 . 空 無 所 隔 空 本 無 量 無 邊 . 故 一 人 發 一 念 同 室 之 人 不 知 而 
無 量 之 空 知 之 . 儒 者 之 慎 獨 畏 空 故 也. Xướng đạo chân ngôn, quyển 5, 
tr. 31. 

[9] Thiên hạ vạn vật giai hữu hình, hữu tích, duy tâm bất khả dĩ hình tích cầu, vô 
thanh vô xú, không không, đãng đãng. 天 下 萬 物 皆 有 形 有 跡 惟 心 不 可 
以 形 跡 求 無 聲 無 臭 空 空 蕩 蕩 Tựu Chính lục, tr. 1b. 

[10] Lạc Dục Đường Ngữ Lục 樂 育 堂 語 錄, quyển 2: Hà vị thiên cốc? Cái nhân 
đầu hữu cửu cung, trung hữu nhất sở, danh viết thiên cốc. Thanh tịnh vô trần, 
năng tương nguyên thần an trí kỳ trung, hào bất ngoại trì, tắc thành chân 
chứng thánh. 何 謂 天 谷 蓋 人 頭 有 九 宮 中 有 一 所 名 曰 天 谷 . 清 淨 無 塵 



63 
 

能 將 元 神 安 置 其 中 毫 不 外 馳 則 成 真 証 聖 (Thiên cốc là gì? Đầu người 
có 9 cung, trong đó có một chỗ tên là thiên cốc. Thanh tịnh không nhiễm trần 
thì có thể đem nguyên thần an trí tại nơi đó, không mảy may [để nguyên thần] 
thoát chạy ra ngoài ắt sẽ chứng thành tiên thánh). 

[11] Tử Thanh Chỉ Huyền Tập 紫 清 指 玄 集 giải thích: Trung hữu ứng cốc 
giáng cung, tàng khí chi phủ dã. Hậu thế xưng vi trung đan điền 中 有 應 谷 絳 
宮 藏 氣 之 府 也 . 後 世 稱 為 中 丹 田 (Bên trong có ứng cốc [tức là] giáng 
cung, là nơi chứa khí. Người đời sau gọi là trung đan điền.) 

[12] Tử Thanh Chỉ Huyền Tập 紫 清 指 玄 集 giải thích: Hạ hữu linh cốc quan 
nguyên, tàng tinh chi phủ dã. Hậu thế xưng vi hạ đan điền 下 有 靈 谷 關 元 
藏 精 之 府 也. 後 世 稱 為 下丹 田 (Phía dưới có linh cốc [tức là] quan 
nguyên, là nơi chứa tinh.) 

[13] Dans les trois sections du corps, ils (les Taoïstes) placent trois régions 
principales, l’une dans la tête, la deuxième dans la poitrine, la troisième dans 
le ventre. Ce sont en quelque sorte les portes du commandement de chacune 
des sections. On les appelle les Champs de Cinabre dantian (đan điền) pour 
rappeler le nom de l’élément essentiel de la drogue d’immortalité, le cinabre. 
Le premier, ou Palais du Nihuan (Nirvâna) est dans le cerveau; le deuxième, 
le Palais Écarlate, est près du cœur; le troisième, le Champ de Cinabre 
inférieur, est au-dessous du nombril. Henri Maspéro, Le Taoïsme, p. 92. 

 Thiên cốc (thượng đan điền) cũng gọi là tính căn 性 根 là nơi phát xuất tư duy 
thần chí, sách Tu Chân Thập Thư 修 真 十 書 (quyển 3) gọi đó là «nơi tụ tập 
của vạn thần» 萬 神 會 集 之 鄉 (vạn thần hội tập chi hương), tức là não bộ 腦 
部. Sách Kim Đan Đại Thành 金 丹 大 成, chương Kim Đan Vấn Đáp 金 丹問 
答, bảo: «Não vi thượng điền.» 腦 為 上 田 (Não là thượng [đan] điền). 
Thượng đan điền cũng gọi làthâm uyên 深 淵 hay thái uyên 太 淵. Chu Dịch 
Tham Đồng Khế Phát Huy 周 易 參 同 契 發 揮, quyển trung, nói: «Chân nhân 
tiềm thâm uyên, phù du thủ quy trung.» 真 人 潛 深 淵 浮 游 守 規 中 . C hân 



64 
 

nhân ở đây là nguyên thần 元 神; thâm uyên là thái uyên hay thượng đan 
điền. Sách Chu Dịch Tham Đồng Khế này đưa ra 67 thuật ngữ khác nhau 
cùng chỉ thượng đan điền như: 1. Nê hoàn cung 泥 丸 宮, 2. Lưu châu 
cung 流 珠 宮, 3. Ngọc Thanh cung 玉 清 宮, 4. Tử Thanh cung 紫 清 宮, 5. 
Thúy vi cung 翠 微 宮, 6. Thái Nhất cung 太 一 宮, 7. Thái huyền quan 太 玄 
關, 8. Huyền môn 玄 門, 9. Huyền thất 玄 室, 10. Huyền cốc 玄 谷, 11. Huyền 
điền 玄 田, 12. Sa điền 砂 田, 13. Đệ nhất quan 第 一 關, 14. Đô quan 都 關, 
15. Thiên quan 天 關, 16. Thiên môn 天 門, 17. Thiên cốc 天 谷, 18. Thiên 
điền 天 田, 19. Thiên tâm 天 心, 20. Thiên luân 天 輪, 21. Thiên trục 天 軸, 22. 
Thiên nguyên 天 源, 23. Thiên trì 天 池, 24. Thiên căn 天 根, 25. Thiên 
đường 天堂, 26. Thiên cung 天 宮, 27. Càn cung 乾 宮, 28. Càn gia 乾 家, 29. 
Giao cảm cung 交 感 宮, 30. Ly cung 離 宮, 31. Thần cung 神 宮, 32. Thần 
thất 神 室, 33. Thần quan神 關, 34. Thần kinh 神 京, 35. Thần đô 神 都, 36. 
Huyền đô 玄 都, 37. Cố đô 故 都, 38. Cố hương 故 鄉, 40. Cố khâu 故 丘, 41. 
Cố lâm 故 林, 42. Cố cung 故 宮, 43. Tử phủ 紫 府, 44. Tử đình 紫 庭, 45. Tử 
kim thành 紫 金 城, 46. Tử kim đỉnh 紫 金 鼎, 47. Chu sa đỉnh 朱 砂 鼎, 48. 
Hống đỉnh 汞 鼎, 49. Ngọc đỉnh玉 鼎, 50. Ngọc thất 玉 室, 51. Ngọc kinh 玉 
京, 52. Ngọc vũ 玉 宇, 53. Diêu phong 瑤 峰, 54. Đệ nhất phong 第 一 峰, 55. 
Tối cao phong 最 高 峰, 56. Chúc Dung phong 祝 融 峰, 57. Côn Lôn đỉnh 昆 
崙 頂, 58. Không Động sơn 崆 峒 山, 59. Bồng Lai 蓬萊, 60. Thượng đảo 上 
島, 61. Thượng kinh 上 京, 62. Thượng cung 上 宮, 63. Thượng huyền 上 玄, 
64. Thượng nguyên 上 元, 65. Thượng cốc 上 谷, 66. Thượng thổ phủ 上 土 
釜, 67. Thái vi cung 太 微 宮. Sách Tính Mệnh Khuê Chỉ 性 命 圭 旨 (nơi Phản 
Chiếu đồ 反 照 圖) đưa ra 47 thuật ngữ khác nhau của thượng đan điền. 
Ngoài 21 danh từ đã kể trùng lặp trong Chu Dịch Tham Đồng Khế Phát Huy, 
Tính Mệnh Khuê Chỉ còn kể thêm các thuật ngữ: 1. Thanh hư phủ 清 虛 府, 2. 
Thượng thiên quan 上 天 關, 3. Tam ma địa 三 摩 地, 4. Hoàng phòng 黃 房, 
5. Chân tế 真 際, 6. Bỉ ngạn 彼 岸, 7. Diêu trì 瑤 池, 8. Nê hoàn 泥 丸, 9. Nội 
viện 內 院, 10. Liêu thiên 寥 天, 11. Đế Ất 帝 乙, 12. Tắng sơn 甑 山, 13. Thiên 



65 
 

phù 天 符, 14. Ma ni châu 摩 尼 珠, 15. Ngọc kinh sơn玉 京 山, 16. Thái uyên 
trì 太 淵 池, 17. Uy quang đỉnh 威 光 鼎, 18. Bát nhã ngạn 般 若 岸, 19. Ba la 
mật địa 波羅 密 地, 20. Bách linh chi mệnh trạch 百 靈 之 命 宅, 21. Tân dịch 
chi sơn nguyên 津 液 之 山 源, 22. Viên giác hải 圓 覺 海, 23. Trung nhất 
cung 中 一 宮, 24. Đà la ni môn 陀 羅 尼 門, 25. Não huyết chi quỳnh 
phòng 腦 血 之 瓊 房, 26. Hồn tinh chi ngọc thất 魂 精 之 玉 室. 

[14] Tu chân biện nạn tiền biên, tr. 25a. 

[15] Xướng đạo chân ngôn, tr. 10b có một đoạn nói về Hư trong con người. 

[16] Tính mệnh khuê chỉ, quyển Hanh. 

[17] Nê hoàn, Thần chi bản cung dã. Thần qui nê hoàn tắc vạn thần triều hội. Tử 
dục bất tử tu Côn Lôn thị dã. 泥 丸 神 之 本 宮 也 . 神 歸 泥 丸 則 萬 神 朝 
會 . 子 欲 不 死 修 昆 崙 是 也 . Nhập dược kính, tr. 10b. 

[18] Aucun Yogi ne cherche «le Ciel» mais l’union avec ce qui est la source de 
tous les mondes. Arthur Avalon, La Puissance du Serpent. 

[19] Only the mystic can be called a whole man, since in the other half, the 
powers of the self always sleep. --   Everlyn Underhill, Mysticism, p. 75. 

[20] Thiệu tử vân: Vô ngã, nhiên hậu vạn vật giai ngã. Thử thị chí ngôn, diệc thị 
chân quyết 邵 子 云 : 無 我 然 後 萬 物 皆 我 . 此 是 至 言 亦 是 真 訣 (Vô ngã 
rồi sau vạn vật mới đều có ngã. Thực chí lý vậy). Tựu Chính lục, tr. 3b. 

[21] Tống Long Uyên, Đạo đức kinh giải nghĩa, tr. 16a. 

CHƯƠNG 12 

KIỂM DỤC 

檢 欲 

Hán văn: 

五 色 令 人 目 盲. 五 音 令 人 耳 聾. 五 味 令 人 口 爽. 馳 騁 田 獵 令 人 心 發 
狂. 難 得 之 貨, 令 人 行 妨. 是 以 聖 人 為 腹 不 為 目. 故 去 彼 取 此. 



66 
 

Phiên âm: 

1. Ngũ sắc lịnh [1] nhân mục manh.[2] Ngũ âm lịnh nhân nhĩ lung.[3] Ngũ vị lịnh nhân 
khẩu sảng.[4] Trì sính [5] điền liệp [6] lịnh nhân tâm phát cuồng. Nan đắc chi hóa, lịnh 
nhân hành phương.[7] 

2. Thị dĩ thánh nhân vị phúc bất vị mục. Cố khứ bỉ thủ thử. 

Dịch xuôi: 

1. Năm màu khiến người mù mắt. Năm giọng khiến người điếc tai. Năm mùi khiến người 
tê lưỡi. Ruổi rong săn bắn, khiến lòng người hóa cuồng. Của cải khó được, khiến người bị 
tai hại. 

2. Bởi vậy, thánh nhân vì bụng không vì mắt. Nên bỏ cái kia, lấy cái này. 

Dịch thơ: 

1. Sắc năm màu làm ta choáng mắt, 

Thanh năm cung ngây ngất lỗ tai. 

Năm mùi tê lưỡi mềm sai, 

Ruổi rong săn bắn, lòng người hóa điên. 

Của hiếm có ngả nghiêng nhân đức, 

Khinh giác quan, giữ chắc lòng son. 

2. Thánh nhân hiểu lẽ mất còn. 

BÌNH GIẢNG 

Các lời khuyên của Lão tử trên đây rất hữu ích cho công phu tu luyện. 

Như ta đã biết Lão tử là một nhà huyền học. Mà Huyền học là sự vươn vượt lên trên thế 
giới hiện tượng hữu hình để đạt tới Chân thể nấp sau bức màn hiện tượng. [8] 

Nhà huyền học là một người «phản vọng, qui chân», bỏ điều sai lạc, trở về cùng chân 
lý»,[9] không hướng ngoại, mà trở về tâm điểm tâm thần. [10] 

Muốn hướng nội, để tìm ra thiên chân thiên thể, cần phải thoát mọi phiền trược, thúc 
phọc bên ngoài, cần phải định thần, tĩnh trí. Chính vì vậy, mà những thú vui giác quan bên 
ngoài trở thành chướng ngại. Chúng làm cho tản thần, hao khí; chúng làm cho tâm hồn trở 



67 
 

nên bất định không hoàn toàn chuyên chú vào được vấn đề trọng đại nhất của người tu 
đạo, là thực hiện thiên chân. 

Những nhà huyền học chân chính thường sống rất thâm trầm nơi tâm khảm, nơi mà 
«tiểu ngã» trở nên vô nghĩa, vì «tâm hồn» tiếp xúc với nguồn sống của đại thể... [11] 

Vì thế cho nên họ rất sợ những cám dỗ ngoại lai, mặc dầu là những cám dỗ nhỏ nhặt. 

Thánh Jean de la Croix viết: «... Tâm hồn bị sa lầy trong tình ái, mắc mứu trong cạm 
bẫy của dục vọng và lòng vị kỷ, dầu là nhỏ nhoi mấy chăng nữa, cũng bị ngăn cản không 

thể vươn mình lên đến Chân Thiện. Sự luyến ái tạo vật đó đã thành trở ngại lớn lao không 
cho tâm hồn phối kết với Thượng Đế.» [12] 

Các vị thiền sư cũng cho rằng lòng khát khao sự vật sẽ tạo nên một trạng thái sắc 
tướng, một trạng thái nô lệ. Vì thế nên họ muốn đời sống mình vô sắc tướng.[13] 

Lại nói: 

Mảng vui là mất khinh phiêu, 

Khinh thường hoan lạc, có chiều trường sinh. [14] 

Suy ra ta mới hiểu tại sao xưa nay tại sao có nhiều người lại đi ẩn tu trong các tu viện, 
hoặc nơi sa mạc hoang vu. Đó là vì họ đã chọn đời sống tinh thần vĩnh cửu, thay vì đời 
sống giác quan tạm bợ. 

Trong các pháp môn tu luyện, ta lại thấy môn «thiền định» là quan trọng và phổ quát 
hơn cả, mà thiền định chính là khép cửa giác quan, vận khí, điều thần, tập trung tư tưởng, 
thần trí, để cuối cùng đi đến chỗ cao siêu nhất là xuất thần nhập định, huyền hóa với Đại 
đạo. 

Trang tử gọi thế là «Tọa vong».[15] 

Tóm lại chương này khuyên ta hãy rũ bỏ cái phù hoa sắc tướng bên ngoài, để giữ gìn 
cái «Ta» thiên nhiên, chân thực, giữ gìn lấy cái Đại ngã siêu linh, vô sắc tướng. 

Trong khi vạn sự, vạn loài trong vũ trụ phá tán và hủy hoại hình thể mình,[16] thì nhà 
huyền học cố thu thần định trí, hồi quang phản chiếu, như vậy có phải là đã thoát ly được 
mọi định luật chi phối vạn vật không, và đã siêu thoát không? 

 

[1] Lịnh 令: hay lệnh, khiến. 

[2] Manh 肓: mù. 



68 
 

[3] Lung 聾: điếc. 

[4] Sảng 爽: sai. 

[5] Trì sính 馳 騁: rong ruổi. 

[6] Điền liệp 田 獵: săn bắn. Săn mùa Xuân gọi là Điền 田; Săn mùa Hạ gọi là 
Miêu 苗; Săn mùa Thu gọi là Tiễn 獮; Săn mùa Đông gọi là Liệp (lạp) 獵, vì 
thế săn bắn mới gọi là Điền liệp (lạp) 田 獵. 

[7] Phương 妨: tổn thương hư hỏng. 

[8] The hermetic science is a method of transcending the phenomenal world and 
attain to the realty which is behind phenomena. --   Everlyn 
Underhill, Mysticism, p. 181. 

[9] Xem Đạo đức kinh giải nghĩa, tr. 17a. 

[10] Not outward bound, but rather on the journey to its centre. --   Evelyn 
Underhill, Mysticism, p. 123. 

[11] In the deepest recesses of her (St. Teresa) spirit, in that unplumbed abyss 
where selfhood ceases to have meaning and the individual soul touches the 
life of the All, distinction vanished and she «saw God in a point». --   Everlyn 
Underhill, Mysticism, p. 123. 

[12] L’Âme est englouée dans ses affections, prise au piège de ses passions et 
de son égoisme, même infime, et se trouve ainsi empêchée de s’élancer vers 
son véritable bien. C’est cet attachement à la créature qui constitue l’obstacle 
majeur à l’union de l’âme avec Dieu. St Jean de la Croix, p. 114. 

[13] La soif des choses produit l’état coloré que le Yogi considère comme une 
servitude, un esclavage. C’est l’état incolore qu’il s’impose à sa vie. --   Ernest 
E. Wood, La Pratique du Yoga, p. 31. 

[14] Celui qui accapare une joie, 

 Détruit la vie ailée. 

 Celui qui embrasse la joie au passage, 



69 
 

 Vit dans l’aurore de l’éternité. 

Ib. p. 32. 

[15] Xem Nam Hoa kinh, Đại tông sư, J và Trí Bắc Du, C. 

[16] All the phenomena of nature visible and invisible, within the atom and in 
outer space, indicate that the substance and energy of the universe are 
inexorably diffusing like vapor through the insatiable void. The sun is slowly 
but surely burning out, the stars are dying embers, and everywhere in the 
cosmos, heat is turning to cold, matter is dissolving into radiation, and energy 
is being dissipated into empty space. --   Lincoln Barnett, The Universe and 
Dr Einstein, p. 110. 

CHƯƠNG 13 

YẾM SỈ 

厭 恥 

Hán văn: 

寵 辱 若 驚. (貴) 大 患 若身. 何 謂 寵 辱 若 驚. 寵 為 (上, 辱 為) 下. 得 之 若 
驚, 失 之 若 驚.何 謂 (貴) 大 患 若 身. 吾 所 以 有 大 患 者, 為 吾 有 身. 及 吾 無 
身, 吾 有 何 患? 故 貴以 身 為 天 下, 若 可 寄 天 下. 愛 以 身 為 天 下, 若 可 托 天 
下. 

Phiên âm: 

1. Sủng nhục nhược [1] kinh. (Quí) [2] đại hoạn nhược* thân. 

2. Hà vị sủng nhục nhược* kinh. Sủng vi (thượng, nhục vi) hạ. [3] Đắc chi nhược* kinh, 
Thất chi nhược*kinh. 

3. Hà vị (quí) [4] đại hoạn nhược* thân. Ngô sở dĩ hữu đại hoạn giả, vi ngô hữu thân. 
Cập ngô vô thân, ngô hữu hà hoạn? 

4. Cố quí dĩ thân vi thiên hạ, nhược [5] khả ký thiên hạ. Ái dĩ thân vi thiên 
hạ, nhược* khả thác thiên hạ. 

Dịch xuôi: 

1. Vinh, nhục cũng làm lo âu. Sở dĩ hoạn nạn là vì có thân. 



70 
 

2. Tại sao vinh, nhục đều làm lo âu? Vinh là ở ngôi cao, nhục là ở địa vị thấp. Được 
cũng lo, mất cũng lo. Vì thế nên nói: Vinh nhục đều lo. 

3. Tại sao nói: «Hoạn nạn là vì có thân?» Ta sở dĩ phải lo âu nhiều, chính vì ta có thân. 
Nếu không có thân, ta đâu có lo ! 

4. Cho nên ai quí thiên hạ hơn thân mình, thì có thể đem thiên hạ giao phó cho, ai yêu 
thiên hạ hơn thân mình, thì có thể gửi gắm thiên hạ cho họ được.[6] 

Dịch thơ: 

1. Vinh hay nhục lo âu cũng rứa, 

Ta lo âu vì có tấm thân. 

2. Nhục vinh là mối bận tâm, 

Lên voi xuống chó cũng ngần ấy lo. 

3. Luôn sợ hãi là do thân thể, 

Không thân này hồ dễ âu lo. 

4. Xin đem thiên hạ hiến cho, 

Ai vì thiên hạ, chẳng tơ tưởng mình. 

BÌNH GIẢNG 

Hai chương trên, Lão tử khuyên ta: (1) Phải sống hư tâm, khinh khoát. (2) Phải biết tiết 
dục, đừng mê mải chạy theo những thú vui giác quan. 

Trong chương này, Lão tử tiếp tục khuyên ta: Đừng nên bận tâm vì công danh trần tục 
cũng như nên vươn lên khỏi đời sống phàm tục của tiểu ngã. 

1. Không nên bận tâm vì công danh trần tục 

Lão tử cho rằng công danh chỉ làm khổ con người. 

       Vinh cũng lo, cũng khổ. 

       Nhục cũng lo cũng khổ. 

Cái vinh nhục đầy lo âu ấy, chỉ có những người đã qua cầu mới hay. 

Vinh nhục ở đời như là những đợt sóng cồn kế tiếp nhau trên bể hoạn. 

Câu Tiễn đương là vua nước Việt, bỗng thua trận, bị Phù Sai bắt, cùng với vợ, về nước 
Ngô chăn ngựa. 

Sở Chiêu Vương, đang làm vua nước Sở, bị vua Hạp Lư nước Ngô, cùng Tôn Võ và 



71 
 

Ngũ Tử Tư tấn công, phải bỏ kinh đô, xuống thuyền mà chạy. Bỗng gặp bọn thảo khấu. 
Tùy tùng nói đây là Sở Chiêu Vương xin đừng xâm phạm. Bọn thảo khấu trả lời: «Ta chỉ 
biết có của, chứ không biết có chúa.» Nói đoạn đánh người, cướp của đốt thuyền. Vua, tôi 
phải bỏ thuyền lên bờ mà chạy. Sau gặp thuyền của quân đại phu Lâm Doãn Vĩ cũng đi 
lánh nạn. Vua tôi xin cho lên thuyền. Lâm Doãn Vĩ đáp: «Ta chở chúa mất nước đi làm 
gì?» Rồi đi luôn không ghé. 

Napoléon trước kia ở cung vàng, điện ngọc, mà khi bị đi đày ra Sainte Hélène cũng chĩ 
nằm trên một giường sắt nhà binh cũ, dùng một cái chậu rửa mặt cũ, đặt trên một cái giá 
gỗ cũ, như một người nghèo nhà quê. 

Nhiều vua chúa Trung Đông xưa bị vua nước địch bắt được, phải khom lưng làm ghế, 
để vua địch bước lên, mỗi khi lên ngựa. 

Bacon nói: «Người trên làm đày tớ đến ba lần: đày tớ cho vua, đày tớ cho danh vọng, 
đày tớ cho công việc, vì thế họ mất hết tự do; bản thân mất tự do; hoạt động mất tự do; giờ 
giấc mất tự do. Thật là kỳ dị: người có quyền cai trị người khác, lại không cai trị nổi 
mình.» [7] 

Young nói: «Địa vị cao không mang lại hạnh phúc, mà mang lại rắc rối. Không ai nghĩ 
rằng người trên khổ, chỉ có người trên mới thấy điều đó.» [8] 

Ugo Foscolo nói: «Danh vọng của những người lớn, một phần là do sự liều lĩnh, hai 
phần là do may mắn, còn một phần nữa là do tội ác của họ.» [9] 

Cung Oán Ngâm Khúc viết: 

«Mùi phú quí dử làng xa mã, 

Bả vinh hoa lừa gã công khanh. 

Giấc Nam Kha khéo bất bình, 

Bừng con mắt dậy, thấy mình tay không.» 

Chính vì thế mà Lão tử khuyên ta đừng nên bận tâm đến vinh nhục bên ngoài. 

2. Phải vươn lên khỏi đời sống phàm tục của tiểu ngã 

Lão tử cũng khuyên chúng ta không nên bám víu vào thân tâm bên ngoài, vì nó cũng 
chỉ phù du tạm bợ như những cái gì hữu hình, hữu tướng, vì nó chính là nguồn gốc của 
mọi sự khổ đau, phiền trước của con người. 

Người tu đạo phải biết vươn lên trên những giới hạn hình hài sắc tướng của tiểu ngã để 



72 
 

tiến lên đến bình diện vô biên tế của Đại Ngã, bình diện của tự do và hạnh phúc trường 
tồn. [10] 

Như vậy Lão tử đã chỉ cho ta thấy nguồn gốc lo âu sầu khổ chính là cái phàm thân của 
ta, là cái tiểu ngã của ta. Thế tức là ngài dạy ta: muốn thoát khổ phải đi đến chỗ vô kỷ, vô 
ngã. 

Khổng tử đã đạt tới vô ngã. [11] 

Phật giáo chủ trương diệt ngã. 

Như vậy Phật, Lão, Khổng đều chủ trương rằng cái phàm thân là giả tướng, cái chân 
tâm, chân ngã mới là con người đích thực, là «Chân nhân». 

Huyền học Âu Châu cũng đề cập hai con người: 

- Một con người phù phiếm, phàm tục mà các nhà huyền học đều lo rũ bỏ. [12] 

- Một con người siêu việt, mà các nhà huyền học đều muốn thực hiện. [13] 

3. Không cầu danh tranh lợi 

Lão tử kết luận rằng chỉ những người không cầu danh, tranh lợi, chỉ những người thoát 
được ra ngoài vòng phàm thân, phàm tâm, mới là những người xứng đáng cầm đầu thiên 
hạ. 

[1] Sáu chữ nhược 若 trên đều có nghĩa như chữ giả 者. 

[2] Bản của Lưu Tư bỏ chữ quí 貴, cho là thừa, Cao Hanh cũng nghĩ vậy. 

[3] Nhiều sách chỉ viết: Sủng vi hạ 寵 為 下. Nhưng Trần Danh Nguyên và Lý Đạo Thuần 
sửa lại như trên là:Sủng vi thượng, nhục vi hạ 寵 為 上 辱 為 下. 

[4] Chữ quí 貴 ở đây cũng nên bỏ đi. (Cao Hanh). 

[5] Hai chữ nhược 若 sau nghĩa như chữ tắc 則 (: thì). 

[6] À celui qui est uniquement soucieux de la grandeur de l’empire (et non de la sienne), à 
celui qui ne désire que le bien de l’empire (et non le sien propre), qu’à celui-là on confie 
l’empire (et il sera en bonnes mains). -- Léon Wieger, Les Pères du Système Taoïste. 

[7] Men in great place are thrice servants, servants of the sovereign or state, servants of 
fame, and servants of business; so that they have no freedom, neither in their person, 
in their actions, nor in their times. It is a strange desire to seek powers over others, and 
to lose power over a man’s self - (Bacon). The New Dictionary of Thoughts, p. 250. 



73 
 

[8] High Stations tumult, not bliss create, - None think the great unhappy, but the great 
(Young) ib. 251. 

[9] La gloire des grands hommes tient pour un quart à leur audace, pour deux quarts au 
hasard, pour le dernier quart à leurs crimes. Encyclopédie des Citations, p. 432. 

[10] The law of this Infinite life, which was in the Incarnation expressing its own nature to a 
supreme degree, must then also be the law of the finite life; in so far as that life aspries 
to transcend individual limitations, rise to freedom and attain union with Infinity. Evelyn 

Underhill, Mysticism, p. 145. 

[11] Tử tuyệt tứ. Vô ý, vô tất, vô cố, vô ngã 子 絕 四 : 毋 意, 毋 必, 毋 固, 毋 我 (Luận Ngữ, 
Tử Hãn chương 9, câu 4) Đức Khổng có bốn không: (1) Không có ý riêng (lòng tư dục); 
(2) Không có lòng kỳ tất, nhưng biết tùy cảnh mà làm; (3) Không cố chấp, tức là biết 
bao dung; (4) Vô ngã: tức là không vị kỷ, tư kỷ. 

[12] Xem Everlyn Underhill, Mysticism, các trang viết trong dấâu ngoặc. Surface 
personality (272), surface consciousness (68), superficial consciousness (?), superficial 
mind (69), surface mind (262), the finite Life (145), the natural mind (122), the lower 
nature (145, surface life (80). 

[13] The transcendental consciousness (272), the interior man (272), the mystical 
consciousness (273), the subliminal mind (190), the superhuman plane (191), the 
supersensual plane (147), subconscious deeps (80), the divine Substance (144), the 
absolute (144), The Principle of Life (144), The Principle of Restitution (144), The 
Infinite Life (145), The Divine (133), The Archetypal world (186), the deified Life (212). 

  

CHƯƠNG 14 

TÁN HUYỀN 

贊 玄 

Hán văn: 

視 之 不 見, 名 曰 夷. 聽 之 不 聞, 名 曰 希. 搏 之 不 得, 名 曰 微. 此 三 者 
不 可 致 詰. 故 混 而 為 一. 其 上 不 皎, 其下 不 昧, 繩 繩 不 可 名, 復 歸 於 
無 物. 是 謂 無 狀 之 狀, 無 物 之 象.是 謂 惚 恍, 迎 之 不 見 其 首. 隨 之 不 
見 其 後. 執 古 之 道, 以 御 今 之 有. 能 知 古 始, 是 謂 道 紀. 

  



74 
 

Phiên âm: 

1. Thị chi bất kiến, danh viết Di. Thính chi bất văn, danh viết Hi. Bác chi bất đắc, 
danh viết Vi. Thử tam giả bất khả trí cật. [1] Cố hỗn nhi vi nhất. 

2. Kỳ thượng bất kiểu. [2] Kỳ hạ bất muội. Thằng thằng [3] bất khả danh, phục qui 
ư vô vật. Thị vị vô trạng chi trạng, vô vật chi tượng. Thị vị bất hốt hoảng, nghinh chi 
bất kiến kỳ thủ. Tùy chi bất kiến kỳ hậu. 

3. Chấp cổ chi đạo, dĩ ngự kim chi hữu. Năng tri cổ thủy, Thị vị đạo kỷ.[4] 

Dịch xuôi: 

1. Nhìn không thấy, gọi là Di. Nghe không thấy, gọi là Hi. Nắm không được, gọi là 
Vi. Ba điều ấy không thể suy cứu đến cùng. Cho nên hợp lại làm một. 

2. Trên nó không sáng. Dưới nó không mờ. Miên man dằng dặc mà không thể đặt 
tên. Rồi lại trở về chỗ không có gì. Đó là trạng thái của cái không trạng thái. Hình 
tượng của cái không có vật chất. Cái có hoảng hốt, đón trước không thấy đầu, theo 
sau không thấy đuôi. 

3. Giữ cái Đạo xưa để trị chuyện nay; biết cái đầu mối của thời xưa, ấy là nắm 
được giềng mối đạo. 

Dịch thơ: 

1. Gọi là Di vì nhìn chẳng nổi, 

Nghe không ra nên gọi là Hi, 

Thoát tay nên gọi là Vi, 

Ba điều ấy, khôn suy cho cùng. 

Suy không cùng nên chung làm một, 

2. Trên chẳng trong, dưới suốt chẳng mờ, 

Mung lung nên khó gọi thưa, 

Miên man bất tận nên vô tượng hình. 

Không dáng dấp, siêu linh ta gọi, 

Không tượng hình nên mới siêu linh. 

Phất phơ không bóng không hình, 

Đầu đuôi chẳng có, cung nghinh đàng nào. 



75 
 

3. Đành phải sống ướm vào «cổ giả». 

Thấu nguồn xưa là rõ đạo Trời. 

BÌNH GIẢNG 

Chương này Lão tử lại luận về Đạo thể. Đại khái Lão tử cho rằng Đạo thể huyền 
vi, mung lung, ảo diệu, thoát tầm kích quan năng của con người. Đại đạo vô hình 
tướng, nên không có đầu đuôi, dù đón trước theo sau cũng không truy lùng ra dáng 
dấp. 

Tuy nhiên, ta vẫn có cách biết được Đạo, nếu ta biết cách khảo sát đời sống các vị 
thánh nhân đời trước. Hiểu được thời cổ, tức là biết được chuyện nay, hiểu được Đạo 
thể. 

* 

Như vậy chương này Lão tử lại luận về Đạo và cho rằng Đạo vô thanh vô xú, bất 
khả tư nghị. 

Rémusat năm 1823 đã cho rằng ba chữ Di, Hi, Vi có lẽ là đã được phiên âm từ 

chữa (Yod, He, Vau, He: Yahweh: Thượng đế). Chữ này có lẽ đã được nhập vào 
Trung Hoa trước thời Lão tử. Sau này các Ông Victor von Strauss (1870) và Bác sĩ 
Edkins (1884) cũng lại chủ trương như vậy. James Legge cho rằng chủ trương này 
vu khoát. [5] 

Tôi không nghĩ rằng ba chữ Di, Hi, Vi đã được phiên âm từ chữ YHVH của Do 
Thái, nhưng biết chắc là nơi đây Lão tử bàn về Đạo thể, tức là bàn về Thượng đế 
theo từ ngữ các nhà huyền học. Nhan Hồi cũng đã nói trong Luận ngữ: 

«Càng trông lên, càng thấy cao, 

Càng dùi vào càng thấy kiên cố, 

Mới thấy đằng trước, 

Thoát đã ra sau...» [6] 

Các bậc đại thánh Âu châu, từ Ruysbroeck, Jean de la Croix đến Thérèse d’Avila, 
đều phân biệt rõ ràng giữa Thực tại mà họ thấy, với những hình ảnh mà họ dùng để 
mô tả Thực tại ấy. 

Họ luôn luôn chủ trương như Dionysius và Eckhart rằng Cái mà họ chiêm ngưỡng 
vốn không có hình tướng. Họ lại cũng chủ trương như Jean de la Croix rằng: tâm hồn 



76 
 

không thể nào phối hiệp hoàn toàn được với Đạo, nếu họ còn phải qua trung gian 
của Hình, Thức, Sắc, Tướng. [7] 

Phật cũng nói: «Nhược dĩ sắc kiến Ngã, dĩ âm thanh cầu ngã, thị nhân hành tà 
đạo, bất kiến Như Lai.»若 以 色 見 我, 以 音 聲 求 我, 是 人 行 邪 道, 不 見 如 來 (Kim 
Cương kinh). 

Nếu Đạo đã vô hình tướng như vậy thì làm sao mà tìm thấy Đạo? Các nhà bình 
giải đoạn này bình giải mỗi người một cách. Chung qui ta thấy có ba cách này: 

a) Muốn tìm Đạo phải truy kỳ nguyên, từ lúc chưa có đất trời. [8] 

b) Muốn tìm Đạo phải biết hồi quang phản chiếu, để tìm ra Đạo thể ở đáy lòng. [9] 

c) Muốn tìm Đạo, phải nương theo cách thức của người xưa. 

Khảo các nhà huyền học, ta thấy xưa cũng như nay, đạo lý chỉ có một, đó là: Trời 
chẳng xa người. Tewekkul Beg, một nhà huyền học Hồi giáo thế kỷ 17 nói: «Ngài 
chính là tôi, thế mà trước kia tôi u mê, không biết điều huyền diệu siêu việt ấy.» [10] 

Plotin nói: «Thượng đế chẳng ở ngoài ai, nhưng hiện diện trong mọi sự vật, mặc 
dầu mọi người không biết vậy.» Nói cách khác: «Thần Chúa ở trong các bạn.» [11] 

«Tuyệt đối mà mọi người tìm cầu không có ở cao xa diệu vợi tách rời khỏi vũ trụ 
hình tướng bất toàn này, nhưng đã ở ngay trong lòng biến dịch; đã đứng chờ ngay ở 
cửa lòng con người và gõ và chờ cho phàm tâm con người dần dà tìm ra được kho 
tàng của nó.» [12] 

Đại đỗng chân kinh 大 洞 真 經 cũng viết: «Trời vốn dĩ chẳng xa người.» (Thiên 
nhân bản thị vô sai biệt天 人 本 是 無 差 別); [13] và mục đích của khoa luyện đan 
cũng chính là tìm ra được, Thái cực, được Trời, được Đạo trong lòng mình. [14] 

 [1] Trí cật 致 詰: gạn hỏi đến cùng. 

[2] Kiểu 皎: sáng. 

[3] Thằng thằng 繩 繩: miên man. 

[4] Đạo kỷ 道 紀: giềng mối của Đạo. 

[5] Cf. J. Legge, The Textes of Taoism, p. 106. 

[6] Nhan Uyên vị nhiên thán viết: Ngưỡng chi di cao, toản chi di kiên. Chiêm chi tại 
tiền, hốt nhiên (yên) tại hậu 顏 淵 喟 然 歎 曰: 仰之 彌 高, 鑽 之 彌 堅. 瞻 之 在 



77 
 

 

前, 忽 然 (焉) 在 後. Luận Ngữ, chương 9, câu 10. 

[7] The great mystics, however - Ruysbroeck, St. John of the Cross, and St Teresa 
herself in her later stages - distinguish clearly between the indicible Realty which 
they perceive and the image under which they describe it. Again and again they 
tell us with Dionysius and Eckhart, that the Object of their contemplation «hath no 
image»: or with St John of the Cross that «the Soul can never attain to the height 
of the divine union, so far as it is possible in this life, through the medium of any 
forms or figures.» Evelyn Underhill, Mysticism, p. 94. 

[8] Cổ thủy giả, chỉ Đại Đạo tại Tượng đế chi tiên. Cố vân cổ thủy 古 始 者, 指 大 道 

在 象 帝 之 先. 故 云 古 始. Tống Long Uyên, Đạo đức kinh giảng nghĩa, tr. 21b. 

[9] Nhân năng phản quan tự tính, bất chước thanh sắc, bất chấp hữu vô, tiền niệm 
bất khởi, hậu niệm bất tục, niệm niệm bất hữu, ly nhất thiết sắc tướng, tắc vô trạng 
chi trạng, vô tượng chi tượng, tự nhiên vạn pháp hỗn nhi vi nhất. 人 能 返 觀 自 
性, 不 著 聲 色, 不 執 有 無, 前 念 不 起, 後 念不 續, 念 念 不 有, 離 一 切 色 相, 則 
無 狀 之 狀, 無 象 之 象, 自 然 萬 法 混 而 為 一. Ib. tr. 32a. 

[10] «Thou art I, but dark was my heart, I knew not the secret transcendent» says 
Tewekkul Beg, a moslem mystic of the seventeenth century. Cf. Evelyn 
Underhill, Mysticism, p. 119. 

[11] «God» says Plotinus «is not external to anyone, but is present with all things, 
though they are ignorant that he is so.» In other and older words: The Spirit of God 
is within you. Ib. p. 119. 

[12] The Absolute Whom all seek does not hold Himself aloof from an imperfect 
material Universe, but dwells within the flux of things: stands as it were at the very 
threshold of consciousness and knocks, awaiting the the self’s slow discovery of 
her treasures. Evelyn Underhill, Mysticism p. 119. 

[13] Thiên nhân bản thi vô sai biệt; Nhất điểm linh quang hỗn thái huyền. 天 人 本 是 
無 差 別; 一 點 靈 光 混 太 玄. Tr. 5b. 

[14] Đại đỗng chân kinh: Đan giả hà dã, nhân trung chi thái cực dã 大 洞 真 經: 丹 者 
何 也, 人 中 之 太 極 也. 

  



78 
 

  ĐẠO ĐỨC KINH 
Nhân Tử Nguyễn Văn Thọ 

khảo luận & bình dịch 

 
» mục lục » khảo luận 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 

10 11 12 13 14 15 16 17 18 

19 20 21 22 23 24 25 26 27 

28 29 30 31 32 33 34 35 36 

37 38 39 40 41 42 43 44 45 

46 47 48 49 50 51 52 53 54 

55 56 57 58 59 60 61 62 63 

64 65 66 67 68 69 70 71 72 

73 74 75 76 77 78 79 80 81 

CHƯƠNG 15 

HIỂN ĐỨC 

顯 德 

Hán văn: 

古 之 善 為 士 者, 微 妙 玄 通, 深 不 可 識. 夫 唯 不 可 識, 故 強 為 之 容. 豫 焉 
若 冬 涉 川.猶 兮 若 畏 四 鄰. 儼 兮 其 若 客. 渙 兮 其 若 冰 之 將 釋. 敦 兮 其 若 
朴. 曠 兮 其 若 谷. 混 兮,其 若 濁. 孰 能 濁 以 止, 靜 而 徐 清. 孰 以 安 以 久 動 而 
徐 生. 保 此 道 者, 不 欲 盈. 夫 唯 不盈 故 能 蔽, 不 新 成. 

Phiên âm: 

1. Cổ chi thiện vi sĩ [1] giả, vi diệu huyền thông, thâm bất khả thức. Phù duy bất khả 
thức, cố cưỡng vi chi dung. 

2. Dự [2] yên nhược đông thiệp xuyên. Do [3] hề nhược úy tứ lân. Nghiễm [4] hề kỳ 
nhược khách.[5]Hoán hề nhược băng chi tương thích. Đôn hề kỳ nhược 
phác.[6] Khoáng [7] hề kỳ nhược cốc. Hỗn hề kỳ nhược trọc. 

3. Thục năng trọc dĩ chỉ, tĩnh nhi từ thanh. Thục dĩ [8] an dĩ cửu động nhi từ sinh.[9] 



79 
 

4. Bảo thử Đạo giả bất dục doanh. Phù duy bất doanh cố năng tế,[10] bất tân thành.[11] 

Dịch xuôi: 

1. Bậc hoàn thiện xưa siêu vi, huyền diệu, thâm thúy, thông suốt; thâm thúy khôn 
lường. Vì khó lường nên gượng tả hình dung. 

2. Các ngài thận trọng như mùa đông đi qua sông; các ngài e dè sợ láng giềng bốn 
bên; kính cẩn như khách; lạnh lùng như băng tan; mộc mạc chất phác như chưa đẽo gọt; 
man mác như hang núi; hỗn mang như nước đục. 

3. Ai có thể đục mà nhờ tĩnh lại dần dần trong. Ai có thể yên mà nhờ động lại dần dần 
linh hoạt. 

4. Kẻ giữ đạo không muốn đầy. Chỉ vì không muốn đầy, nên mới che dấu và chẳng đổi 
mới. 

Dịch thơ: 

1. Ai người xưa khuôn theo đạo cả, 

Sống huyền vi, rất khó tri tường. 

Nay ta gạn ép văn chương, 

Hình dung dáng dấp, liệu đường phác ra. 

2. Họ e ấp như qua băng tuyết, 

Họ ngỡ ngàng như khiếp láng giềng. 

Hình dung khách khí trang nghiêm, 

Băng tan, tuyết tán, như in lạnh lùng. 

Họ đầy đặn như tuồng mộc mạc, 

Nhưng phiêu khinh man mác hang sâu. 

Hỗn mang ngỡ nước đục ngầu, 

3. Đục ngầu lắng xuống một mầu trong veo. 

Ngỡ ù cạc một chiều an phận, 

Nào ai hay sống động khôn lường. 

4. Phù hoa gom góp chẳng màng, 

Ai say đạo cả, coi thường phù hoa. 

Sống ẩn dật, không ưa thanh thế, 



80 
 

Việc thế gian hồ dễ đổi thay. 

BÌNH GIẢNG 

Chương này chứng tỏ các bậc chân nhân đắc đạo đã có từ thượng cổ. Lão tử cho rằng 
các ngài là những người siêu việt huyền vi, nan trắc, nên rất khó hình dung. Tuy nhiên, 
Lão tử cũng đã phác họa ra chân dung một vị chân nhân đắc đạo. 

1. Bậc chân nhân đắc đạo vi, diệu, huyền, thông. 

(Vi 微 = ẩn áo; Diệu 妙 = bất trắc; Huyền 玄 = u thâm; Thông 通 = vô ngại.) Ẩn áo, 
huyền vi, tứ thông, bát đạt, hành tung khôn lường, in tựa thần minh. 

2. Các ngài thận trọng như người qua sông băng giá, buổi đông thiên. 

Sự cẩn thận là một đức tính cố hữu của các bậc triết nhân. Kinh Dịch viết: 

«E dè thắng bớt bánh xe, 

 Hồ kia đuôi ướt, ngại bề lội sông. 

 Thế thời mới khỏi lỗi lầm.» 

       (Dịch, quẻ Ký tế, hào Sơ lục) 

3. Các ngài kính cẩn như sợ láng giềng. Bậc chí nhân luôn luôn kính sợ Trời, kính sợ 
Đạo tiềm ẩn đáy lòng mình, nên lúc nào cũng thận trọng, nên dẫu ở một mình cũng tưởng 
như ở nơi: mười mắt trông vào, mười tay chỉ vào (Thập mục sở thị, thập thủ sở chỉ, kỳ 
nghiêm hồ.) 十 目 所 視,十 手 所 指,其嚴 乎 (Đại học, chương 6) 

4. Vì tin rằng Trời, Đạo cũng ngự trị trong lòng mọi người nên các ngài đối với ai cũng 
nghiêm trang cung kính, như gặp khách quí. [12] 

5. Các ngài, mới thoạt gặp, có một vẻ ngoài lạnh lùng. Ấy chính là: 

Quân tử chi giao đạm như thủy     君 子 之 交 淡 如 水. 

Tiểu nhân chi giao cam như mật  小 人 之 交 甘 如 蜜. 

Tống Long Uyên lại giải rằng các bậc nhân xưa coi mọi chuyện đời như là «bào ảnh 
quang hoa» 泡 影 光 華 (Xem: Đạo đức kinh giảng nghĩa, tr. 23). 

6. Các ngài có một vẻ ngoài đơn sơ, chất phác. Luận Ngữ cũng nói: «Những người 
cương nghị, chất phác, ít nói thời gần sự hoàn thiện.»[13] 

7. Các ngài có một tâm hồn rộng rãi, bao la, không câu nệ cố chấp. Uyên Giám loại 
hàm ghi: Thánh nhân có độ lượng vũ trụ. [14] 

8. Các ngài sống cuộc đời ẩn dật, không phô trương thanh thế đức độ, tài năng. 



81 
 

Đó là chủ trương: Thao quang hối tích, ẩn thánh hiển phàm (che bớt ánh sáng làm mờ 
dấu tích, che dấu vẻ thánh, làm lộ nét phàm) của người xưa. [15] 

9. Vì thế cho nên các bậc thánh nhân bề ngoài thời rất tầm thường, tưởng chừng như 
vẩn đục, ù lì, mà bề trong thời trong trẻo, linh động. Đạo đức kinh chương 70 viết: 

«Xưa nay các bậc thánh nhân, 

Ngọc tàng dưới lớp quần áo xác xơ.» 

10. Thánh nhân không chuộng phù hoa; chẳng những không ưa phô trương thanh thế, 
hiện tại (tế) mà cũng chẳng mơ ước vinh quang tương lai [16] cũng như chẳng có những 
mộng tưởng chọc nước quấy trời.[17] 

 
[1] Mã Tự Luân, Phó Dịch đều viết: Thiện chi vi đạo giả 善 之 為 道 者. 

[2] Dự 豫: do dự. 

[3] Do 猶: do dự. 

[4] Nghiễm 儼: nghiêm trang. 

[5] Khách 客: có sách viết là dung. 

[6] Phác 樸: chất phác. 

[7] Khoáng 曠: rộng. 

[8] Tống Long Uyên thay chữ dĩ 以 bằng chữ năng 能. 

[9] Lưu Tư đổi cả câu này lại như sau: Thục năng hối dĩ lý chi từ minh; thục năng trọc dĩ 
tĩnh chi từ thanh; thục năng an dĩ động chi (đích) từ sinh 孰 能 晦 以 理 之 徐 明, 孰 能 
濁 以 靜 之 徐 清 ; 孰 能 安 以 動 之(的 ) 徐 生. 

[10] Có sách viết là tế 蔽 (che). Hà Thượng Công giải là che dấu ánh sáng. Có sách viết 
là tệ 弊 (tệ lậu, xấu). Có sách viết là tệ 敝 (nát, tệ). 

[11] Tân thành 新 成: Hà Thượng Công giải là quí công danh. 

[12] Xuất môn như kiến đại tân, sử dân như thừa đại tế. 出 門 如 見 大 賓, 使 民 如 承 大 
祭. Luận ngữchương 12 Nhan Uyên. 

[13] Cương, nghị, mộc, nột cận nhân 剛, 毅, 木, 訥 近 仁. Luận Ngữ, chương 13, câu 27. 

[14] Thánh nhân giả, thiên địa chi lượng dã 聖 人 者, 天 地 之 量 也 (Trình tử 程 子). Uyên 
giám loại hàm 淵 鑑 類 函, q. IV, tr. 4670, mục chữ Thánh 聖. 

[15] Xem Tống Long Uyên, Đạo đức kinh giảng nghĩa, tr. 22-23. 



82 
 

[16] Thí như vị lai chi công danh, vị lai chi vinh quí, giai thị tân thành chi sự 譬 如 未 來 之 
功 名, 未 來 之 榮 貴, 皆 是 新 成 之 事. Tống Long Uyên, Đạo đức kinh giảng nghĩa, tr. 
24. 

[17] Celui qui garde cette règle de ne pas se consumer en désirs stériles d’un état 
chimérique, celui là vivra volontiers dans l’obscurité, et ne prétendra pas à renouveler le 
monde. --  Wieger, Les Pères du Système Taoïste, p. 30. 

 

CÒN TIẾP TỪ CHƯƠNG 16 ĐẾN 81 

SÁCH THAM KHẢO CHÍNH 
» mục lục » khảo luận » bình dịch 

  

1.    Abel Jannière, La Pensée d’Héraclite d’Éphèse, Aubier, Editions Montaigne, 1959. 

2.    Âm Phù Kinh 陰 符 經 André Lamouche, La Destinée Humaine, Flammarion. 

3.    Anna K. Seidel, La Divinisation de Lao Tseu dans le Taoisme des Han. 

4.    Annie Besant, La Sagesse antique. 

5.    Annie Besant dịch, The Bhagavad Gita. 

6.    Arthur Avalon, La Puissance du Serpent. 

7.    Arthur Waley, The Way and its Power, 1934. 

8.    Bạch Hổ Thông 白 虎 通 

9.    Berthold Altaner, Précis de Patrologie. 

10.  Brandon, Man and his Destiny. 

11.  Bùi Khánh Đản, Đường Thi. 

12.  Chu Dịch Tham Đồng Khế Phát Huy 周 易 參 同 契 發 輝 

13.  Cina Cerminara, De nombreuses demeures, traduction Sasia Erlics, Adyar, Paris 

1966. 

14.  Couvreur, Li Ki (Lễ ký 禮 記). 

15.  Doãn Chân Nhân, Tính Mệnh Khuê Chỉ 性 命 圭 旨 



83 
 

16.  Dương Bá Tuấn 楊 伯 峻, Luận Ngữ Dịch Chú 論 語 譯 注, Trung Hoa Thư Cục xb, 

Bắc Kinh, 1963. 

17.  Dr. I Klug, Les Profondeurs de l’Âme, Éditions Salvator Mulhouse (Haut Rhin), 1951. 

18.  Đại Đỗng Chân Kinh 大 洞 真 經 

19.  Đái Nguyên Trường 戴 源 長, Tiên Học Từ Điển 仙 學 辭 典 

20.  Đàm Xuân Thiều & Trần Trọng San, Việt Văn Độc Bản, đệ nhị. 

21.  Đoàn Trung Còn, Phật Học Từ Điển. 

22.  Đông Du Bát Tiên 東 遊 八 仙 

23.  Encyclopédie des Citations. 

24.  Ernest Aeppli, Psychologie du Conscient et de l’Inconscient, Payot, Paris, 1953. 

25.  Ernest E. Wood, La Pratique du Yoga. 

26.  Evelyn Underhill, Mysticism. 

27.  Giang Vị Nông cư sĩ di trước, Kim Cương Kinh Giải Nghĩa. 

28.  Hàn Phi Tử 韓 非 子 

29.  Henri Corbins, Histoire de la Philosophye islamique. 

30.  Henri Doré, Variétés sinologiques, No 66. 

31.  Henri Maspero, Le Taoisme, Civilisation du Sud S. A. E. P. Paris, 1950. 

32.  Henri Maspero, Le Taoisme, Éditions Gallimard, 1971. 

33.  Henry Steele Commager, L’historien et l’histoire, Nouveaux Horizons 1967. 

34.  Hà Thượng Công 河 上 公, Lão Tử Đạo Đức Kinh âm chú 老 子 道 德 經 音 注. 

35.  Zimmer, Mythes et Symboles dans l’art et la civilisation de l’ Inde, Payot Paris. 

36.  Hoài Nam Tử 淮 南 子 

37.  Hoàng Đế Nội Kinh, Thượng hải Cầm Chương đồ thư cục ấn hành. 

38.  Huỳnh Nguyên Cát 黃 元 吉, Đạo Đức Kinh chú thích 道 德 經 注 釋. 

39.  Duyvendak, Le Livre de la Voie et de la Vertu, 1953. 

40.  Duvendak, Tao To King, Adrien Maisonneuse, 1953. 



84 
 

41.  James Legge, The Textes of Taoism. 

42.  James Legge, The Tao Te Ching. 

43.  Jean Grenier, L’Esprit du Tao. 

44.  Khổng Tử Gia Ngữ 孔 子 家 語 

45.  Kim Đan Đại Thành Tập 金 丹 大 成 集 

46.  Kinh Thư 書 經 

47.  La Montée du Carmel (Les œuvres spirituelles du Bienheureux Père Jean de la 

Croix, Desclée et Brower) 

48.  L’Enseignement de Ramakrishna. 

49.  Léon Wieger, Caractères Chinois. 

50.  Léon Wieger, Lao-tzeu. 

51.  Léon Wieger, Les Pères du Système Taoiste. 

52.  Léon Wieger, Tao Tei King, 1950. 

53.  Léon Wieger, Taoïsme. 

54.  Léon Wieger, Textes historiques. 

55.  Liệt Tử 列 子, Xung Hư Chân Kinh 沖 虛 真 經. 

56.  Lincoln Barnett, The Universe and Dr Einstein. 

57.  Luận Ngữ 論 語 

58.  Lữ Tổ, Thái Ất Kim Hoa Tông Chỉ 太 乙 金 華 宗 旨. 

59.  Lưu Nhất Minh 劉 一 明, Chu Dịch Xiển Chân 周 易 闡 真 Tây An 西 安 Trung Quốc, 

1995. 

60.  Lưu Tư 劉 思, Bạch Thoại dịch giải Lão Tử 白 話 譯 解 老 子. 

61.  Lý Văn Hùng 李 文 雄, Trung Quốc Tân Thiên Tự Văn 中 國 新 千 字 文, 

62.  Marijan Molé, Les Mystiques musulmans. 

63.  Nghiêm Toản, Đạo Đức Kinh, tập 1, 1959; tập 2, Khai Trí xb, 1972. 

64.  Nguyễn Duy Cần, Đạo Đức Kinh, Khai Trí xb, 1968. 



85 
 

65.  Nguyễn Hiến Lê, Tô Đông Pha, Cảo thơm xb. 

66.  Nguyễn Văn Thọ, Khổng Học Tinh Hoa. 

67.  Nguyễn Văn Thọ, Lecomte de Nouy và học thuyết Viễn đích, Tinh Việt Văn Đoàn xb. 

68.  Nguyễn Văn Thọ, Trung Dung Tân Khảo. 

69.  Nguyễn Văn Thọ & Huyền Linh Yến Lê, Dịch Kinh Đại Toàn, tập 1, 2, 3. 

70.  Nhạc đoàn Lê Bảo Tịnh, Cung Thánh Tổng Hợp, 1963. 

71.  Nhượng Tống dịch, Trang Tử Nam Hoa Kinh 

72.  Quan Thế Âm Bồ Tát Bản Tích Cảm Ứng Tụng 觀 世 音 菩 薩 本 跡 感 應 頌 

73.  St Jean de la Croix. 

74.  Soderblom Nathan, La Vie future d’après le Mazdéisme, Ernest Leroux éditeurs, 

Paris 1901. 

75.  Stanislas Julien, Le Livre de la Voie et de la Vertu, 1842. 

76.  Thái Thượng Bảo Phiệt Đồ Thuyết 太 上 寶 筏 圖 說. 

77.  Thái Thượng Xích Văn Đổng Cổ Kinh Chú. 

78.  Thanh Phong dịch, Đại Minh Hồng Vũ 大 明 洪 武. 

79.  Thanh Phong dịch, Tây Hán Diễn Nghĩa. 

80.  Thần Tiên Luận 神 仙 論. 

81.  The New Dictionary of Thoughts. 

82.  Thê Vân Sơn, Lưu Nguyên Ngộ Đạo Lục. 

83.  Thích Chân Giám dịch, Thủ Lăng Nghiêm, Linh sơn Phật học Nghiên cứu hội. 

84.  Thích Thiện Hoa dịch, Kinh Kim Cương, Hương đạo xuất bản, 1967. 

85.  Thích Trí Tịnh dịch, Kinh Đại Bát Niết Bàn, tập 1&2. 

86.  Thủ Lăng Nghiêm, Việt Nam Phật tử hội xb, q. 1. 

87.  Thiên Phong Lão Nhân 天 峰 老 人 (Triệu Tị Trần 趙 避 塵), Tính Mệnh Pháp 

Quyết 性 命 法 訣 

88.  Thiên Tiên Chính Lý 天 仙 正 理 



86 
 

89.  Thiên Tiên Chính Lý Trực Luận 天 仙 正 理 直 論 

90.  Thôi Hi Phạm 崔 希 范, Nhập Dược kính 入 藥 鏡, 

91.  Thông Thiên Bí Thư 通 天 秘 書 

92.  Thượng Phẩm Đan Pháp 上 品 丹 法 

93.  Tống Bản Thập Tam Kinh 宋 本 十 三 經 

94.  Tống Long Uyên 宋 龍 淵, Đạo Đức Kinh Giảng Nghĩa 道 德 經 講 義 

95.  Trang Tử, Nam Hoa Kinh 莊 子 南 華 經. 

96.  Trần Trọng Kim, Đường Thi. 

97.  Trần Trọng Kim, Việt Nam Sử Lược, quyển I. 

98.  Trúc Cơ Tham Chứng 筑 基 參 證. 

99.  Trương Kỳ Quân 張 其 昀, Trung Hoa Ngũ Thiên Niên Sử 中華五千年史, quyển 3. 

100. Trương Bá Đoan 張伯端 (Tử Dương Chân Nhân 紫陽真人), Ngộ Chân Thiên 悟真篇 

101. Tu Chân Biện Nạn Tiền Biên. 

102. Từ Nguyên 辭 源 

103. Tứ thư 四 書. 

104. Tử Thanh Chỉ Huyền Tập 紫 清 指 玄 集 

105. Tưởng Bá Tiềm 蔣 伯 潛, Chư Tử Thông Khảo 諸 子 通 考 

106. Tựu Chính Lục 就 正 錄 

107. Uyên Giám Loại Hàm 淵 鑑 類 函 

108. Võ Minh Trí dịch, Đông Châu Liệt Quốc. 

109. Xướng Đạo Chân Ngôn 唱 道 真 言. 
LINKS 

 
Lão Tử Đạo Đức Kinh: 
» 道 德 經 » The Way and Its Power » James Legge » Richard Wilhelm (Đức) » Walter Jerven (Đức) 
» Charles Muller » Lão Tử Đạo Đức Kinh chữ Triện » Lão Tử trúc giản Quách Điếm (1) (2) 

 


