
 1

______________________________________________________________________ 

Tiến sĩ Alan Wallace, một học giả về Phật giáo Tây Tạng, là người có nhiều đóng góp 
cho việc phổ biến các tài liệu và thuyết giảng Phật giáo Mật tông sang tiếng Anh.  Từ 
năm 1970 ông đã sang Ấn độ cư ngụ tại Dharamsala để tu học.  Sau đó, ông tham gia 
thành lập học viện Tibet Institute tại  Rikon học viện Tây Tạng tại Thụy Điển. Ông đã 
tham gia nhiều hoạt động nghiên cứu Phật học cho đến 1997 trở thành  giảng sư tại 
UC, California, Santa Barbara. Hiện ông là viện trưởng Santa Barbara Institute for 
Consciousness Studies. Tiểu sử của TS Wallace có thể tìm được tại địa chỉ 
http://www.alanwallace.org/profile.htm 

Phần này được dịch trực tiếp từ bài tham luận "Afterword: Buddhist Reflections" của 
ông.  Xin chân thành cảm ta TS Alan Wallace đã vui lòng cho phép dịch giả chuyển ngữ 
và phổ biến rộng rãi.  – Bài dịch đã được anh Nguyễn Minh Tiến hiệu đính. 

 _____________________________________________________________________________ 

 
 

Các Quán Chiếu Phật Giáo của TS. B. Alan Wallace 
Hội Nghị Tâm Thức và Đời Sống (Mind and Life Conference) đã phải bị thu ngắn  và chỉ 
kéo dài trong 2 ngày thay vì 5 ngày như mọi cuộc hội nghị khác trong cùng loạt này. Do 
đó, Robert Livington đã yêu cầu tôi viết một bài kết luận cung cấp thêm về toàn cảnh và 
các giải thích rõ hơn các đề tài Phật giáo được đức Dalai Lama nêu ra trong cuộc hội 
nghị này. Những gì trình bày sau đây là sự cố gắng của tôi để đáp ứng mong mỏi đó, 
chủ yếu là đề khởi một số quan điểm Phật giáo nhất định về vấn đề thân-tâm, và ở một 



 2

vài chỗ c?ng xem lại các xác quyết của khoa học hiện đại dưới ánh sáng của thế giới 
quan Phật giáo. Động cơ việc làm của tôi không phải nhằm chứng minh sự vượt trội 
của quan điểm này so với quan điểm kia, mà là để mở ra cho các nhà khoa học c?ng 
như Phật học những con đường mới trong việc nghiên cứu lý thuyết và kinh nghiệm. 
Bởi vì tôi tin rằng, hiện nay ngày càng có nhiều người giống như tôi, đều cảm thấy rằng 
khoa thần kinh học hiện đại và Phật giáo có rất nhiều điều để học hỏi lẫn nhau, không 
bên nào nắm giữ phương cách duy nhất để khám phá bản chất thực sự của tâm thức 
hay cơ thể. 

SỰ THẬT VỀ KHỔ ĐAU 

Tứ diệu đế được biết đến trong vai trò tổng thể như là một cấu trúc nền tảng của Phật 
giáo. Tất cả các phần giáo lý và thực hành của đạo Phật đều được trình bày trong 
phạm vi nội dung của bốn chân lý này, cụ thể là sự thực về khổ đau, sự thực về các 
nguồn gốc của khổ đau, sự thực về chấm dứt khổ đau và những nguyên nhân tiềm ẩn 
của nó, và cuối cùng là sự thực về con đường để đạt tới sự chấm dứt đó. Những lời 
dạy của đức Phật về bốn chân lý này là: người ta nên nhận biết được sự thực về khổ 
đau, loại trừ các nguồn gốc của khổ đau, hoàn tất sự chấm dứt khổ đau, và nương theo 
con đường dẫn tới sự tịch diệt. 

Phật giáo nhận diện hai loại khổ đau: thể xác và tinh thần. Hai loại này không đồng 
nhất, bởi vì về mặt thể nghiệm rõ ràng là người ta có thể khó chịu về thể xác - chẳng 
hạn như trong lúc tham gia rèn luyện thể chất rất căng thẳng - nhưng lại phấn khởi về 
mặt tinh thần; và ngược lại, người ta cũng có thể bấn loạn tinh thần trong lúc đang 
được thoải mái về thể xác. Điều này lập tức gợi lên vấn đề về mối quan hệ giữa than 
thể và tâm thức. Chúng ta có các nền tảng chắc chắn để không đánh giá một cách đơn 
giản các mức độ lành mạnh của tinh thần và thể chất là như nhau; và sự thật đó hàm ý 
một kiểu nhị nguyên cảm tính giữa than và tâm. Chủ trương nhị nguyên như vậy được 
Phật giáo chấp nhận một cách rõ ràng và không có nguyên do nào được trình bày trong 
hội nghị này về việc tại sao điều đó lại bị bác bỏ bởi khoa thần kinh học hiện đại. 

Nhị nguyên cảm tính có thể được bao gồm trong phạm trù rộng lớn hơn của cái khả dĩ 
được cho là nhị nguyên kinh nghiệm: Những kinh nghiệm của chúng ta về các hiện 
tượng vật lý khách quan hoàn toàn khác với những kinh nghiệm về các hiện tượng tinh 
thần chủ quan. Một sự kiện như quả táo rơi xuống từ trên cây, hay một sự vật như bản 
thân trái táo, có vẻ như hoàn toàn khác hẳn với sự thất vọng hay kinh nghiệm tự tin. 
Tương tự, có sự khác biệt đáng kể về mặt kinh nghiệm giữa việc quan sát các tiến trình 
não một cách khách quan với việc theo dõi các tiến trình tinh thần một cách chủ quan. 
Việc quan sát tiến trình não có những vị trí cụ thể và bao gồm các thực thể vật chất có 
hình dáng, màu sắc, khối lượng, và nhiều thuộc tính vật lý khác. Các tiến trình tinh thần 
dường như thiếu hẳn các thuộc tính vật lý đó, trong khi lại có một số tính chất riêng biệt 
không thấy rõ trong các tiến trình não. Các nhà tu hành Phật giáo đã quan sát tâm thức 
trong nhiều thế kỉ nhưng không hình thành lý thuyết nào về não bộ, sự thật đó hàm ý 
rằng tri kiến quán chiếu nội tâm không cần thiết phải soi rọi bất cứ chút ánh sáng nào 
vào não bộ. C?ng vậy, việc nghiên cứu riêng về não bộ - độc lập với tất cả các khoản 
thể nghiệm về ngôi danh xưng thứ nhất của các trạng thái tinh thần - không cần thiết 



 3

tạo ra bất cứ hiểu biết nào về hiện tượng tinh thần. Như vậy, chủ trương nhị nguyên 
kinh nghiệm bảo lưu rằng các hiện tượng tinh thần và vật lý dường như là khác nhau 
về mặt thể nghiệm. Điều này được chấp nhận bởi Phật giáo cũng như bởi ít nhất một 
số nhà khoa học trong hội nghị này.  

Chủ trương nhị nguyên kinh nghiệm cũng bao gồm điều có thể được gọi là nhị nguyên 
nhân quả, bởi vì hệ thống thân-tâm, theo cách nói của Allan Hobson, “rõ ràng là chấp 
nhận hai kiểu can thiệp khác nhau: sự can thiệp về mặt sinh học và sự can thiệp về mặt 
nhận thức”. Lewis Judd tán thành như vậy khi nhận xét rằng “có bằng chứng là có thể 
có một hiệu ứng tổng hợp giữa tâm lý dược học và các dạng đặc biệt của tâm lý trị 
liệu”. Bởi vì với sự kết hợp của cả hai phương pháp, tỉ lệ giảm nhẹ của trạng thái suy 
nhược lâm sang là cao hơn so với người chỉ được điều trị riêng bằng thuốc. Thêm vào 
đó, Phật giáo cho rằng tâm thức chịu ảnh hưởng và c?ng đồng thời tạo ra ảnh hưởng 
đối với cả hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật lý. 

Ta sẽ làm gì với chủ trương nhị nguyên thân-tâm được công nhận rộng rãi trong Phật 
giáo và khoa học hiện đại? Quan điểm của Trung quán tông, được ngài Dalai Lama tán 
thành và được xem là đỉnh cao của triết học Phật giáo Tây Tạng, cho rằng con người 
có xu hướng bẩm sinh cụ thể hóa cả nội dung của kinh nghiệm cũng như chính mình 
như là chủ thể đang kinh nghiệm. Theo quan điểm này, trong khi việc nhận biết sự khác 
biệt hiển nhiên giữa các sự kiện tinh thần và vật lý là hữu ích trong các cách thức trên, 
thì việc kết luận rằng thiên nhiên tự nó - không phụ thuộc vào các cấu trúc nhận thức 
của chúng ta - đã tạo ra một ranh giới tuyệt đối nào đó giữa các hiện tượng tinh thần và 
vật lý lại là một sai lầm sâu sắc. Do đó, quan điểm Trung quán dứt khoát bác bỏ chủ 
trương nhị nguyên thực thể của Descartes, là chủ trương đã từng bị các nhà thần kinh 
học đương thời công khai phê phán. 

Những người theo Trung quán tông hoặc những người ủng hộ quan điểm này nêu rõ 
rằng: nếu tâm và than mỗi cái đều tự nó tồn tại - không phụ thuộc vào các danh xưng 
theo khái niệm - thì hẳn chúng đã không bao giờ tương tác với nhau. Do đó, có sự 
không tương hợp sâu sắc giữa những gì được nhìn thấy và thực tại: trong khi tâm thức 
và vật chất dường như vốn dĩ là hai kiểu khác nhau của dạng tồn tại độc lập, thì những 
vẻ ngoài như vậy lại là sai lệch; điều này chỉ trở nên rõ ràng qua sự phân tích bản thể 
học về bản chất của cả hai loại hiện tượng Sự khó khăn trong việc đưa ra bất cứ giải 
thích nào về sự tương tác nhân quả giữa thân và tâm nếu cả hai được xem là những 
sự vật thực hữu và tách biệt đã được nêu ra một cách rõ ràng trong hội nghị này, và đó 
là lý do chủ yếu giải thích tại sao đại đa số các nhà thần kinh học đã chấp nhận một 
quan điểm vật lý về tâm thức. Từ cách nhìn của Phật giáo, trong khi bước này giải tỏa 
được sự cần thiết của bất kỳ một cơ chế nhân quả nào liên hệ giữa một tâm thức phi 
vật thể với não bộ, thì nó lại có khuyết điểm là không soi rọi được chút ánh sáng nào 
vào bản chất thực sự hay những nguồn gốc của ý thức. 

Quả thực, dù thần kinh học hiện đại đã khám phá nhiều thành tố của bộ não và các tiến 
trình thần kinh cần thiết cho việc tạo ra các tiến trình ý thức cụ thể, nhưng khoa học này 
không những không đưa ra được sự giải thích thuyết phục nào về bản chất của ý thức, 
mà họ cũng không có bất cứ phương thức khoa học nào để nhận biết được sự hiện 



 4

hữu hay vắng mặt của ý thức trong bất kì một loài sinh vật nào cả. Nhiều năm sau cuộc 
hội nghị này, tôi vẫn không nghe có thêm sự giải thích sáng tỏ nào của các nhà duy vật 
về ý thức, ngoài những gì đã nêu ra ở đây, nói rõ hơn, họ cho rằng đó chỉ hoàn toàn là 
một điều kiện tự nhiên của bộ não đượchoạt hóa. Tôi cũng không nghe được gì thêm 
về nguồn gốc của ý thức ngoài phát biểu rằng ý thức là một cái gì đó sinh khởi khi có 
đủ các tế bào thần kinh cùng với các nối kết đủ phức tạp để hỗ trợ hoạt động nhận 
thức. Những trình bày đó không thực sự giải thích được gì, và hầu như không thể xem 
là các lý thuyết khoa học, vì chúng không thích hợp cho cả việc kiểm nhận hay bác bỏ 
kinh nghiệm. 

Trung quán tông không chỉ bác bỏ quan điểm rằng tâm thức là một cái gì đó tự hữu, mà 
họ cũng phủ nhận một cách tương tự việc cho rằng các hiện tượng vật lý như ta thể 
nghiệm và nhận thức về chúng là các sự vật tự tồn; thay vì vậy, các hiện tượng vật lý 
được cho là tồn tại trong mối quan hệ với các nhận thức và quan niệm của ta. Những gì 
ta nhận thức chắc chắn có quan hệ với các kiểu cách cảm nhận của ta trong việc quan 
sát, và các cách thức ta nhận hiểu về các hiện tượng chắc chắn có liên hệ tới những 
quan niệm và ngôn ngữ của ta. 

Khi phủ nhận sự tồn tại độc lập của tất cả mọi hiện tượng làm nên thế giới kinh nghiệm 
của chúng ta, quan điểm Trung quán tách rời khỏi cả chủ nghĩa nhị nguyên thực thể 
của Descartes lẫn chủ nghĩa đơn nguyên thực thể - tức là chủ nghĩa duy vật - đó là đặc 
tính của khoa học hiện đại. Chủ nghĩa duy vật đề xuất bởi nhiều nhà khoa học đương 
thời dường như khẳng định rằng thế giới thực được cấu thành bởi các thực thể vật lý 
tự hữu, trong khi tất cả các hiện tượng tinh thần được xem như chỉ hoàn toàn là những 
sự trình hiện, không có bất kì thực thể nào trong đó và thuộc về chúng. Rất nhiều luận 
điểm được hình thành từ sự khác biệt này giữa các trình hiện và thực tại. 

Quan điểm Trung quán cũng nhấn mạnh sự khác biệt giữa các trình hiện và thực tại, 
nhưng theo một cách hoàn toàn khác. Quan điểm này cho rằng tất cả các hiện tượng 
tinh thần và vật lý mà ta kinh nghiệm xuất hiện như thể là chúng tồn tại trong nhau và 
thuộc về nhau, hoàn toàn không phụ thuộc vào kiểu cách hay nhận thức và quan niệm 
của chúng ta. Chúng có vẻ như là các sự vật tự hữu, nhưng trong thực tại chúng tồn tại 
như là các sự kiện có liên hệ phụ thuộc. Sự phụ thuộc của chúng có 3 tầng: 

1. Các hiện tượng khởi lên trong sự phụ thuộc vào các ảnh hưởng nhân quả ngay 
trước đó, 

2. Chúng tồn tại phụ thuộc vào các thành phần và (hoặc là) các thuộc tính của riêng 
chúng, 

3. Các hiện tượng tạo nên thế giới kinh nghiệm của chúng ta phụ thuộc vào sự định 
danh ngôn ngữ và quan niệm của chúng ta về chúng. 

Về mặt trực giác, sự phụ thuộc ba tầng này không rõ rệt, vì chúng bị che giấu bởi sự 
trình hiện của các hiện tượng như là có khả năng tự tồn và không phụ thuộc vào sự 
định danh theo khái niệm. Dựa trên những trình hiện sai lệch này, cũng là điều hoàn 



 5

toàn tự nhiên khi nghĩ về các hiện tượng, hay nắm bắt chúng về mặt khái niệm, như là 
những sự vật tự xác định mình trong chính toàn thể ấy. Xu hướng này được biết tới 
như là sự vật thể hóa, và theo quan điểm Trung quán, đây là một sự sai lầm bẩm sinh 
tạo ra nền tảng cho vô số các phiền não tinh thần. Sự vật thể hóa tách rời mọi sự vật ra 
khỏi toàn cảnh, nhìn các hiện tượng mà không hề xem xét tới mối quan hệ nhân quả 
làm sinh khởi chúng, và cũng không xem xét tới những phương thức quan sát và hình 
thành khái niệm cụ thể được sử dụng để nhận biết chúng. Tên gọi Trung quán được 
hình thành là vì quan điểm này cố tránh khỏi hai phía cực đoan: một bên là vật thể hóa 
các hiện tượng và một bên là phủ nhận sự tồn tại của chúng. 

Theo quan điểm Trung quán, các sự kiện tinh thần cũng có thực tính không khác gì so 
với các sự kiện vật lý. Trong kinh nghiệm tri giác thông thường của chúng ta, quả thật 
có những kiểu khác biệt giữa các hiện tượng vật lý và tinh thần. Trong khi các hiện 
tượng vật lý thường có khối lượng, vị trí, vận tốc, hình dáng, kích cở, và nhiều thuộc 
tính vật lý khác, thì những điều này nói chung không phải là đặc tính của các hiện 
tượng tinh thần. Chẳng hạn, ta thường không nhận biết được tình cảm yêu mến của 
một người đối với người khác như là có khối lượng hay vị trí. Những thuộc tính vật lý 
này cũng không hợp với các hiện tượng tinh thần khác như là sự buồn bã, một hình 
ảnh được nhớ lại từ thời thơ ấu, hình dung của một đóa hồng, hay ý thức về bất cứ 
điều gì. Do đó, các hiện tượng tinh thần không được xem như là vật thể, bởi lẽ đơn 
giản là chúng không có nhiều thuộc tính là đặc tính chỉ có ở các hiện tượng vật lý. Do 
đó, Phật giáo chưa từng chấp nhận các nguyên lý vật lý chỉ xem các vật thể vật lý mới 
là có thực. Trở lại với Chân lý thứ nhất, cả những khổ đau thể chất và tinh thần đều 
được thừa nhận, nhưng theo quan điểm Trung quán, chúng đều không tồn tại như là 
những sự kiện tự hữu, và do đó, tính nhị nguyên giữa chúng là một bản tính tương đối, 
không phải tuyệt đối.  

SỰ THẬT VỀ NGUỒN GỐC CỦA KHỔ ĐAU 

Cũng giống như việc thừa nhận hai loại khổ đau - thể chất và tinh thần - Phật giáo cũng 
xác nhận sự tồn tại của cả hai loại ảnh hưởng tinh thần và thể chất là nguyên nhân làm 
sinh khởi đau khổ. Chẳng hạn, các tổn thương vật lý tạo ra đau đớn về thể chất và 
cũng có thể gây hậu quả thống khổ về tinh thần. Mặt khác, các thái độ nhất định như là 
kiêu ngạo, thiếu tự tin, thèm muốn, thù địch và ghen tức cũng có thể gây ra sự khổ não 
về tinh thần, và những thúc bách tinh thần này cũng có thể dẫn người ta tới các hành vi 
tạo ra sự đau đớn thể xác. Cũng có điều rõ ràng là những đau ốm và tổn thương thể 
chất không nhất thiết gây hậu quả buồn đau về tinh thần - chúng không gây hậu quả 
như thế cho tất cả mọi người bất cứ khi nào có các sự kiện vật lý như vậy xảy ra - và 
những đau khổ tinh thần cũng có thể sinh khởi ngay cả khi không có bất kì ảnh hưởng 
vật lý rõ rệt nào. Chẳng hạn, người ta có thể cảm thấy buồn khổ sâu sắc vì không nhận 
được một cuộc điện thoại từ ai đó. Điều này không có ý nói là không có các mối tương 
quan sinh lý học thần kinh với trạng thái buồn khổ như thế - nghĩa là không có các sự 
kiện não bộ có thể là cần thiết cho sự sinh khởi trạng thái buồn khổ đó - nhưng không 
có bằng chứng cho thấy các tiến trình vật lý là những nguyên nhân chính yếu gây ra sự 
đau buồn của một người. Thật ra, Phật giáo Tây Tạng xác nhận rằng tất cả những 
trạng thái tinh thần mà con người trải nghiệm quả là có các tương quan sinh lý trong cơ 



 6

thể, nhưng không hạ thấp các trạng thái tinh thần được thể nghiệm một cách chủ quan 
thành các trạng thái cơ thể thuần túy khách quan. 

Đức Dalai Lama đã nhiều lần khẳng định rằng, nếu các yếu tố nào trong Phật học, bao 
gồm cả quan điểm Trung quán, bị bác bỏ một cách thuyết phục bởi các chứng cứ thực 
nghiệm mới hay lập luận vững chắc, thì những yếu tố đó phải bị loại bỏ. Nhiều nhà thần 
kinh học ngày nay cho rằng các tiến trình tinh thần thực ra không gì khác hơn là các 
tiến trình não bộ: Tất cả các hiện tượng tinh thần hoặc là đồng nhất với các sự kiện não 
bộ hoặc hoàn toàn được tạo ra bởi chúng và không hề có sự tồn tại tách biệt với các sự 
kiện não bộ. Quan điểm này không tương hợp với Phật giáo, vậy nên nếu có các lập 
luận thuyết phục để chấp nhận nó thì Phật học cần phải được xem xét lại một cách 
tương ứng.  

Sự phát triển liên tục về số lượng các khám phá thần kinh học về sự tương ứng giữa 
các tiến trình tinh thần nhất định với các sự kiện thần kinh cụ thể có thể được diễn dịch 
hợp lý theo một trong hai cách. Thứ nhất, chứng cứ này có thể gợi ý rằng các tiến trình 
tinh thần là đồng nhất hay ít ra cũng là đi kèm với các tiến trình não tương ứng. Nếu 
đúng vậy thì đây có thể xem là chứng cứ hỗ trợ cho quan điểm duy vật rằng tâm thức 
chỉ đơn thuần là một chức năng của não bộ, nhưng chắc chắn đây không phải là kết 
luận hợp lý duy nhất có thể rút ra từ chứng cứ này. Cách diễn dịch khác là, các tương 
ứng như thế giữa các tiến trình tinh thần và thần kinh có thể biểu thị rằng các tiến trình 
tinh thần xảy ra trong sự phụ thuộc vào các tiến trình não. Điều này gợi ý về một mối 
quan hệ nhân quả giữa hai loại hiện tượng, để ngỏ khả năng có thể có những nguyên 
nhân khác - có thể là một bản chất nhận thức phi vật lý - vốn là cần thiết cho việc tạo ra 
các tiến trình tinh thần. 

Kinh nghiệm tri giác thông thường cho thấy rằng các sự kiện tinh thần và vật lý gây ra 
các ảnh hưởng nhân quả tác động lẫn nhau. Từ lâu ta đã biết rằng các kích thích vật lý 
từ môi trường và thân thể của chúng ta ảnh hưởng đến các nhận thức, tư duy và cảm 
xúc. Và các hoạt động tinh thần - bao gồm chính các nhận thức, tư duy, và cảm xúc đó 
- lại ảnh hưởng đến thân thể. Phật giáo xem các hỗ tương nhân quả như thế chỉ là giá 
trị bề mặt; cả tác nhân vật lý lẫn tinh thần đều không được loại trừ dựa vào bất cứ giả 
thiết suy luận nào. Phật giáo xem các sự kiện tinh thần thể nghiệm một cách chủ quan 
như là phi vật thể trong ý nghĩa rằng chúng không tạo thành từ các hạt tử vật chất; và 
xem các sự kiện vật lý như là phi tinh thần trong ý nghĩa rằng chúng không thuộc về 
bản chất nhận thức.  

Theo như kiểu giới hạn của chủ trương nhị nguyên này, thì loại cơ chế vật lý nào có thể 
giải thích cho sự tương tác nhân quả giữa hai loại hiện tượng này? Câu hỏi này giả 
định rằng tất cả các nguyên nhân đều đòi hỏi phải có cơ chế vật lý, nhưng giả định này 
chưa từng được các nhà Phật học nêu ra. 

Với tôi, không có bằng chứng cho thấy ngành vật lý đương thời bác bỏ quan điểm nhị 
nguyên giới hạn đưa ra bởi quan điểm Trung quán. Vũ trụ học hiện đại gợi ý rằng thế 
giới vật lý có thể đã từng hình thành từ chính không gian, vốn không bao gồm các hạt 
tử vật chất và do đó là phi vật thể trong ý nghĩa của từ ngữ này theo Phật giáo như vừa 



 7

nói trên. Nhiều nhà vật lý giờ đây cũng xem thời gian là rất giống như một chiều của 
không gian, và ngay cả năng lượng tự nó cũng không nhất thiết là một thực thể vật chất 
hoàn toàn khách quan. Trong khi nguyên lý bảo toàn năng lượng đã từng được các nhà 
thần kinh học thừa nhận như một định luật vật lý loại trừ bất cứ ảnh hưởng phi vật thể 
nào trong thế giới vật lý, thì Richard Feynman (bản thân là một nhà vật lý nổi tiếng)1 chỉ 
ra rằng đây là một nguyên lý toán học và không phải sự mô tả một cơ chế hay bất kì 
điều gì cụ thể. Ông nói thêm rằng, trong vật lý học ngày nay, chúng ta hoàn toàn không 
biết năng lượng là gì,2 để ngỏ khả năng - như các nhà Trung quán đề xuất - rằng năng 
lượng theo như ta nhận thức không phải là một cái gì tồn tại hoàn toàn khách quan như 
một thực thể vật lý độc lập. Do nơi khả năng chuyển đổi giữa khối lượng và năng 
lượng, điều này cũng làm nảy sinh những vấn đề lí thú về trạng thái bản chất của vật 
chất.  

Euan Squires, một nhà vật lý lý thuyết đương đại, xác nhận một cách dứt khoát rằng 
các định luật bảo toàn của vật lý không nên được dùng như nền tảng vững chắc để bác 
bỏ giả thuyết nhị nguyên về tâm thức và vật chất.3 Trước khi có công trình của Newton 
các nhà vật lý đã tin rằng tất cả các lực chỉ hoàn toàn là các hiệu ứng “đẩy xa ra hoặc 
hút lại gần” của các vật thể vật chất, nhưng định luật hấp dẫn lực của Newton nói 
ngược lại rằng, sự có mặt của một vật thể ở một nơi có thể gây ra ảnh hưởng đến một 
vật thể khác trong khoảng cách rất xa tùy ý, mà không cần đến sự can thiệp của bất cứ 
phương tiện hay cơ chế nào. Do đó, Squires chỉ ra rằng, chủ trương vật chất theo cách 
hiểu hẹp nhất đã kết thúc vào thế kỉ 17. Tương tự, cho đến cuối thế kỉ 19, hầu hết các 
nhà khoa học đều nhìn thế giới theo quan điểm chủ nghĩa vật chất cơ giới, vốn đòi hỏi 
một phương tiện vật chất cho sự truyền ánh sáng. Nhưng nguyên lý cơ học này cũng 
trở nên lỗi thời khi Maxwell1 chứng minh bằng toán học rằng không hề cần đến phương 
tiện vật chất nào cả. Và Michelson và Morley chứng minh bằng thực nghiệm sự không 
có mặt của bất kì chứng cứ vật lý nào cho một phương tiện như thế. Do đó, nguyên lý 
cơ học cổ điển đã bị đào thải trong thế kỉ 19 và thậm chí càng bị chôn sâu bởi các 
khám phá trong lĩnh vực cơ học lượng tử của thế kỉ 20. Trong những thí dụ nêu trên, 
các giả định dựa vào sự suy đoán đã bị loại bởi những tiến bộ về tri thức trong tinh thần 
thẩm vấn khoa học cao nhất. 

Trở lại với sự giải thích của Phật giáo về các tác động qua lại giữa thân và tâm, nếu 
các tiến trình tinh thần và vật lý không ảnh hưởng đến nhau bằng vào một cơ chế nào 
đó, vậy làm thế nào chúng tương tác với nhau? Phật giáo mở đầu bằng việc xác nhận 
giá trị của kết luận dựa theo tri giác thông thường rằng các hiện tượng tinh thần và vật 
chất có ảnh hưởng lẫn nhau - điều mà các nhà khoa học trong hội nghị này cũng hoàn 
toàn thừa nhận. Sự thừa nhận này dựa trên cơ sở sự giải thích rất rõ ràng của Phật 
giáo về quan hệ nhân quả: A chỉ có thể được xem là nguyên nhân của B nếu  

(1) A xuất hiện trước B và (2) khi sự xuất hiện của A bị ngăn chận thì sự xuất hiện của 
B cũng bị ngăn chận. 

Như vậy, lý thuyết hiện tượng nhân quả này không nhất thiết đòi hỏi phải có một cơ 
chế. Như đức Dalai Lama đã chỉ ra, có một sự phân chia thành hai lớp đơn giản của 
quan hệ nhân quả và điều đó liên quan chặt chẽ đến bản chất của ý thức. A có thể là 



 8

nguyên nhân chính yếu của B, trong trường hợp nó thực sự chuyển dạng thành B, hay 
A có thể là nguyên nhân phối hợp của B, trong trường hợp nó góp phần cho sự xuất 
hiện của B, nhưng không chuyển dạng thành B. Vậy, nếu các trạng thái tinh thần thực 
sự không gì khác hơn là các trạng thái não bộ, thì không có vấn đề gì trong việc khẳng 
định các sự kiện sinh lý thần kinh trước đó chuyển dạng thành các trạng thái tinh thần, 
và vì thế có vai trò như là các nguyên nhân chính yếu của các trạng thái tinh thần đó. 
Nhưng để kết luận chắc chắn rằng các sự kiện tinh thần là đồng nhất với những sự 
kiện thần kinh tương ứng của chúng - hay cho rằng các sự kiện tinh thần đó chỉ đơn 
giản là một chức năng hay trạng thái của các trạng thái não bộ tương ứng - thì phải 
chứng minh bằng thực nghiệm rằng cả hai sự kiện xảy ra đồng thời chứ không tiếp nối 
nhau. Điều này đòi hỏi phải biết được thời điểm chính xác khi một sự kiện tinh thần xảy 
ra và thời điểm chính xác khi sự kiện thần kinh tương ứng của nó xảy ra, và xác định 
xem liệu hai thời điểm đó là đồng thời hay tiếp nối nhau. Trong phạm vi kiến thức của 
tôi thì điều này chưa từng được thực hiện, và tôi cũng không biết phải làm thế nào để 
thực hiện được điều này với một độ chính xác cần thiết. Nếu các hiện tượng tinh thần 
được sản sinh từ các hiện tượng thần kinh trước đó, thì cả hai không thể đồng nhất. 
Trong trường hợp đó, câu hỏi hợp lý có thể đưa ra là: Các tiến trình vật lý giữ vai trò 
như các nguyên nhân chính yếu hay như những nguyên nhân phối hợp cho các tiến 
trình tinh thần? 

Nếu các sự kiện vật lý trong khi gây ra các hiện tượng tinh thần phi vật lý sẽ chuyển 
dạng vào các hiện tượng tinh thần đó, thì khối lượng và năng lượng của các sự kiện 
vật lý đó hẳn phải mất đi trong tiến trình này. Quan điểm này bị bác bỏ bởi cả Phật giáo 
lẫn khoa học, dù là với những lý lẽ khác nhau. Vì thế, Phật giáo đề xuất rằng các tiến 
trình vật lý có thể giữ vai trò phối hợp, nhưng không chính yếu, trong việc gây ra các 
hiện tượng tinh thần. Trong khi đó, các sự kiện vật lý thường giữ vai trò như nguyên 
nhân chính yếu của những sự kiện vật lý tiếp theo sau. Nhưng điều này làm nảy sinh 
câu hỏi: Nếu các tiến trình vật lý liền trước đó chỉ giữ vai trò như các nguyên nhân phối 
hợp, thì điều gì là nguyên nhân chính yếu của các sự kiện tinh thần, nếu có? Còn nếu 
các tiến trình tinh thần không có nguyên nhân chính yếu, thì điều này sẽ hàm ý rằng 
chúng khởi lên không từ đâu cả. Phật giáo bác bỏ khả năng này, cũng giống như đã 
bác bỏ quan điểm cho rằng các sự kiện vật lý có thể khởi lên không từ đâu cả. 

Kết luận của Phật giáo là: các sự kiện tinh thần xảy ra trước giữ vai trò như các nguyên 
nhân chính yếu của các sự kiện tinh thần theo sau. Đôi khi, một số trạng thái tinh thần 
nhất định chuyển sang trạng thái tiềm tàng, chẳng hạn như nhãn thức1 tiềm ẩn khi ta 
ngủ. Nhưng dòng tương tục của tâm thức thì không bao giờ mất đi và cũng không bao 
giờ khởi lên không từ đâu cả. 

Toàn bộ nền Phật học đều liên quan đến việc nhận diện bản chất và nguồn gốc của 
đau khổ cũng như tìm ra các phương thức để loại trừ khổ đau tận cội nguồn của nó. 
Chủ yếu dựa vào sự khảo sát bằng các phương thức suy nghiệm và luận lý, Phật giáo 
quan tâm trước nhất đến các phiền não tinh thần, phân biệt với các bệnh tật thể chất, 
và chú ý tới các nguyên nhân tinh thần của sự đau buồn nhiều hơn là những nguyên 
nhân vật lý. Trong việc tìm hiểu các nguyên nhân vật lý của sự đau khổ tinh thần, Phật 
giáo có rất nhiều điều để học hỏi từ khoa thần kinh học hiện đại. Trong Phật giáo không 



 9

có điểm nào bác bỏ các ảnh hưởng của di truyền, sự mất cân bằng điện hóa trong não 
bộ và những loại tổn thương não khác góp phần gây ra các rối loạn chức năng tinh 
thần, nhưng trước những chứng cứ thuyết phục như thế, người Phật tử có thể nêu ra 
các câu hỏi như là: Nếu hai người cùng chịu một kiểu rối loạn tinh thần nào đó do di 
truyền, tại sao một người gục ngã trước căn bệnh còn người kia thì không? Tương tự, 
hai người cùng hứng chịu các loại chấn thương rất giống nhau, nhưng phản ứng tâm lý 
của họ có thể rất khác nhau. Sự giới hạn việc theo đuổi các câu hỏi như vậy riêng trong 
phạm vi các nguyên nhân sinh lý có vẻ như không thỏa đáng, cho dù khuynh hướng 
siêu hình của người ấy có là gì đi nữa. Sự xác định một nguyên nhân vật lý của một rối 
loạn tinh thần không loại trừ khả năng còn có các nhân tố tâm lý quan trọng cũng liên 
quan đến nó. Vì thế, việc khuyên một người né tránh hay xử lý tốt một số tình huống có 
thể dẫn tới các vấn đề tinh thần nào đó là lời khuyên đúng đắn. Tuy nhiên, đạo Phật 
chú trọng nhiều hơn đến việc nhận diện và chữa lành các tiến trình tinh thần nội tâm 
làm cho một người dễ bị tổn thương bởi những tác động từ bên ngoài như thế. Thay vì 
cố sức kiểm soát hay tránh né hoàn cảnh bên ngoài, đạo Phật nhận ra rằng có nhiều 
tình huống khó khăn bên ngoài là không thể kiểm soát và đôi khi không thể tránh né. Do 
đó, đạo Phật tập trung chủ yếu vào việc tìm hiểu khả năng linh hoạt của tâm thức, đặc 
biệt là trong ý nghĩa làm cho tâm thức giảm bớt được khuynh hướng đau khổ, bất chấp 
môi trường xung quanh. Tóm lại, Phật giáo nhấn mạnh vào việc kiểm soát tự tâm hơn 
là kiểm soát môi trường chung quanh. Đây có thể là lý do tại sao đức Dalai Lama biểu 
lộ một mối quan tâm như thế về các nguyên nhân gây các chứng rối loạn tinh thần, 
chẳng hạn như chứng trầm cảm kinh niên, bởi vì Phật giáo quan tâm đến việc trừ bỏ 
các nguyên nhân chính yếu của những rối loạn như thế, không chỉ đơn giản là việc điều 
trị các triệu chứng. Bất chấp các tiến bộ y học trong hiểu biết về chứng trầm cảm kinh 
niên, Lewis Judd vẫn thẳng thắn thừa nhận rằng các loại thuốc chống trầm cảm không 
chữa khỏi các rối loạn này; chúng chỉ “đối phó hay kiềm chế” các rối loạn này khi các 
thầy thuốc lâm sàng cố gắng loại bỏ các triệu chứng. Điều này trước mắt có thể là hết 
sức hữu ích, nhưng nhắm đến lâu dài thì Phật giáo nhấn mạnh tầm quan trọng của việc 
xác định các nguyên nhân cần và đủ của tất cả các dạng rối loạn tinh thần với hy vọng 
rằng chúng có thể bị loại trừ và người bệnh có thể hoàn toàn bình phục. 

Tại sao y học rất thường tự giới hạn với các giải thích liên quan đến nguyên nhân vật lý 
và rất nhanh chóng chuyển hướng những ảnh hưởng khác sang phạm trù được gọi 
một cách hoa mỹ là “các hiệu ứng giả dược” (nên nhớ rằng giả dược được định nghĩa 
như là các chất không có những hiệu quả y học đáng kể)? Tôi ngờ rằng điều này phần 
lớn do nơi sự kiện là trong 300 năm theo sau thời kỳ Cách mạng Khoa học1 đã không 
có ngành khoa học nào về tâm thức ở Tây phương, và trong 100 năm đầu tiên phát 
triển ngành tâm lý học thì bản chất, nguồn gốc và hiệu lực nhân quả của ý thức đã bị bỏ 
qua một cách phổ biến với ngoại lệ ngắn ngủi của một vài nhà nội quan học như 
William James. Như James đã nhận xét, những hiện tượng mà ta hết sức chú tâm vào 
sẽ trở nên có thật đối với ta, và những hiện tượng mà ta không quan tâm tới sẽ mờ 
nhạt đi thành trạng thái của các trình hiện tưởng tượng, mờ ảo, cuối cùng là tương 
đương với chẳng có gì cả.3 Trong khi não bộ đã trở thành rất thật đối với các nhà khoa 
học quan sát nó, thì các tương quan vật lý của hoạt động tinh thần, do không có được 
sự phát triển các kĩ thuật tinh vi tương đương để trực tiếp thám sát các hiện tượng tinh 
thần, các hiện tượng chủ quan như là hình ảnh tinh thần, lòng tin, cảm xúc và chính tự 



 10

thân ý thức, đã bị xem một cách phổ biến như các hiện tượng phụ không thật của não 
bộ. 

Các thiền giả Phật giáo thì ngược lại, từ lâu đã không lưu tâm đến các ảnh hưởng của 
não bộ lên tâm thức, và do đó cho rằng các ảnh hưởng này, nếu có, là không đáng kể. 
Nhưng họ đã phát triển một phạm vi rộng lớn các phương pháp quán chiếu và suy 
nghiệm nội tâm để rèn luyện sự tập trung tâm ý nhằm trực tiếp khảo sát về bản chất, 
nguồn gốc và hiệu lực nhân quả của các hiện tượng tinh thần, bao gồm bản thân ý 
thức; và để chuyển hóa tâm thức theo các chiều hướng có lợi. Kinh nghiệm rút ra từ sự 
thực hành đạo Phật trong nhiều thế kỷ qua nói lên rằng tâm thức có thể linh hoạt hơn 
và tiềm ẩn một năng lực lớn lao hơn nhiều so với giả định hiện nay của khoa học hiện 
đại. Tuy nhiên, như đức Dalai Lama có lần đã nhận xét, những phát biểu như thế cũng 
giống như giấy bạc. Nếu muốn gán một giá trị cho chúng, ta phải xác nhận được rằng 
chúng được bảo chứng bởi kinh nghiệm có giá trị. Chỉ có những kinh nghiệm đó mới là 
lượng vàng bảo chứng cho loại tiền tệ là các phát biểu như trên của Phật giáo. Liệu 
khoa nhận thức học hiện đại có đủ hiểu biết về não bộ và tâm thức để kết luận mà 
không sợ sai lầm rằng giả thuyết về một tâm thức phi vật lý là vô ích? Khi được hỏi 
chúng ta hiện nay hiểu được bao nhiêu phần trăm về chức năng của não bộ, nhà thần 
kinh học Robert Livington trả lời: “Khoảng 0,5%”, và Lewis Judd cũng tán thành: “Chúng 
ta hầu như chỉ mới khảo sát được phần cạn cợt nhất.” Dù vậy, người ta vẫn có thể theo 
quan điểm duy vật về tâm thức trên cơ sở là không có chứng cứ khoa học nào về sự 
tồn tại của bất kì một hiện tượng phi vật lý nào cả, nên giả thiết về một tâm thức phi vật 
lý không phải xem xét đến, dù chỉ trong chốc lát. Đây hẳn là một kết luận rất vững chắc 
nếu như khoa học phát triển được các thiết bị để phát hiện sự có mặt của các hiện 
tượng phi vật lý và các thiết bị đó xác nhận là không hề có các hiện tượng này. Tuy 
nhiên, trong phạm vi hiểu biết của tôi thì chưa từng có thiết bị nào như thế. Do đó, phát 
biểu rằng không có chứng cứ khoa học nào về sự tồn tại của bất kì hiện tượng phi vật 
lý nào là vô căn cứ. Nếu các nhà thần kinh học đã có một hiểu biết toàn diện về tất cả 
các nguyên nhân cần và đủ cho việc tạo ra ý thức, và nếu tất cả các nguyên nhân đó 
đều là nguyên nhân vật lý, thì tất cả các lý thuyết nhị nguyên của tâm thức và não bộ 
hẳn phải bị bác bỏ. Nhưng các nhà thần kinh học hiện thời đồng ý rằng họ còn cách rất 
xa mục tiêu đó. 

Cũng là thích đáng khi nêu ra rằng, nói một cách nghiêm khắc thì vẫn chưa có bằng 
chứng khoa học nào về sự tồn tại của ý thức! Các nhà khoa học biết được sự tồn tại 
của nó chỉ vì tự mình nhận biết, và họ suy diễn trên cơ sở không khoa học đó, rằng các 
sinh vật tương tự khác cũng có ý thức. Nhưng một thực thể khác phải tương tự như thế 
nào với con người mới có thể cho là có ý thức? Khi xét đến sự có mặt hay vắng mặt 
của ý thức trong một bào thai con người chưa sinh ra và trong các loài vật thì không có 
được sự nhất trí khoa học, vì lý do đơn giản là không có phương tiện khoa học nào để 
phát hiện sự có mặt hay vắng mặt của ý thức trong bất kì thực thể nào. Điều này cho 
thấy sự thiếu thốn tri thức khoa học hiện nay về bản chất, nguồn gốc và hiệu lực nhân 
quả của ý thức. Lưu ý đến điều này, bây giờ chúng ta chuyển sang đề tài sự chấm dứt 
của khổ đau và khả năng cósự vắng bặt của tự thân ý thức.  

 



 11

Sự thật về sự chấm dứt của khổ đau 

Khi toàn bộ khổ đau đã được nhận diện và các nguyên nhân cần và đủ của nó đã được 
phát hiện, câu hỏi Phật giáo đưa ra là: Có thể nào vĩnh viễn thoát khỏi khổ đau và cội 
nguồn của nó hay không? Nhiều nhà khoa học sẽ trả lời với sự khẳng định nhanh 
chóng: Khi bạn chết, tất cả các kinh nghiệm của bạn đều ngưng lại, vì ý thức tan biến 
mất. Nói cách khác, sự chấm dứt của khổ đau xảy ra do sự diệt mất cá nhân. Trong khi 
điều này thường được nâng lên thành quan điểm khoa học, thì từ góc nhìn của Phật 
giáo, tình trạng thiếu hiểu biết của thần kinh học hiện thời về nguồn gốc và bản chất 
của ý thức tạo ra độ tin cậy rất thấp đối với bất kì kết luận nào mà các nhà khoa học có 
thể rút ra về tác động lên ý thức của cái chết về mặt sinh học. 

Phật giáo Tây Tạng xác nhận rằng trong tiến trình của sự chết, các giác quan thông 
thường và năng lực nhận thức trở nên tiềm tàng. Kết quả cuối cùng của tiến trình này - 
khi tất cả năng lực tinh thần bình thường của chúng ta đã mất đi - không phải là sự 
đoạn diệt tâm thức, mà là sự hiển lộ của tâm thức rất vi tế mà từ đó tất cả các tiến trình 
tinh thần khởi nguồn. Theo Phật giáo Tây Tạng, sự hiện diện của tâm thức vi tế này 
không phụ thuộc vào não bộ, cũng không đòi hỏi sự mất đi của ý thức. Đúng hơn, kinh 
nghiệm của loại tâm thức này là kinh nghiệm của sự nhận biết trực tiếp và nguyên sơ, 
được xem như là nền tảng cấu thành của thế giới tự nhiên. Khi sự nối kết giữa tâm 
thức vi tế này và thân thể bị cắt đứt, cái chết xảy ra. Nhưng tâm thức này không biến 
mất. Ngược lại, từ nơi tâm thức này tạm thời khởi lên một “thân thể tinh thần” (thân 
trung ấm), tương tự như loại thân thể phi vật lý mà người ta có trong giấc mơ. Theo sau 
cái chết của một người là một chuỗi kinh nghiệm tương tự như trong giấc mơ, rồi sau 
đó “thân thể tinh thần” này cũng “chết đi”, và ngay khoảnh khắc tiếp theo đó thì đời 
sống kế tiếp bắt đầu, chẳng hạn như trong tử cung của người mẹ tương lai. Trong suốt 
thời gian phát triển bào thai, các giác quan và năng lực nhận thức khác nhau được phát 
triển dựa vào sự thành hình của cơ thể. Nhưng ý thức tinh thần được cho là đã có mặt 
từ thời điểm thụ thai. 

Những gì là nền tảng kinh nghiệm của lý thuyết luân hồi vừa được trình bày sơ lược 
trên? Nhiều thiền giả Tây Tạng bậc cao nói rằng họ có thể nhớ lại được các sự kiện 
trong lần chết trước đây của họ, những kinh nghiệm tương tự như trong giấc mơ theo 
sau đó, và tiến trình của sự thọ sinh. Trong nhiều trường hợp, họ cũng nhớ lại được 
các sự kiện chi tiết từ những kiếp sống quá khứ; vì theo thuyết này thì các kí ức được 
lưu giữ trong dòng tương tục của tâm thức được mang theo từ kiếp này sang kiếp 
khác. Những người không tu tập thiền định cũng có thể có khả năng nhớ lại các tiền 
kiếp của họ, như trong thí dụ đức Dalai Lama đã đưa ra về hai cô gái ở Ấn Độ nói rằng 
họ nhớ lại được tên của những người họ quen biết trong kiếp trước. Tuy nhiên, theo 
Phật giáo thì hầu hết người ta không thể nhớ được tiền kiếp của họ, vì các kinh nghiệm 
đó bị che khuất bởi các kinh nghiệm gần hơn của đời sống hiện tại, cũng giống như hầu 
hết những người lớn chỉ nhớ được rất ít về thời thơ ấu của chính đời sống này. 

Trong hội nghị này, sự khó khăn của các nhà khoa học trong việc nhận hiểu khái niệm 
tâm thức vi tế của Phật giáo có vẻ như thật kỳ lạ, bởi vì ý niệm về các hiện tượng vật lý 
vi tế là phổ biến trong khoa học. Chẳng hạn, trường điện từ của một đơn điện tử là 



 12

moat hiện tượng vi tế, chỉ có thể được nhận biết bởi các thiết bị rất tinh vi. Cũng vậy, 
ánh sáng từ các thiên hà cách xa hàng tỉ năm ánh sáng là rất vi tế và chỉ có thể được 

phát hiện bởi các kính viễn vọng rất mạnh và tinh vi. Tương tự, Phật giáo thừa nhận sự 
tồn tại của các trạng thái vi tế của sự nhận biết và các sự kiện tinh thần mà chỉ có thể 
được phát hiện với sự chú tâm nhạy cảm, tập trung bền vững. Ý thức thông thường 
quá thô thiển và không ổn định nên không thể nhận ra các hiện tượng như thế, nhưng 
Phật giáo đã phát minh ra rất nhiều phương thức rèn luyện sự định tâm - mà khoa học 
hiện đại không biết tới - để tâm thức có thể nhận biết chắc chắn các hiện tượng tinh 
thần và vật lý ngày càng vi tế hơn.1 Trong khi các trạng thái vi tế của sự nhận biết chỉ 
có thể được nhận ra bởi sự nhận biết rất tinh tế, thì ngay cả các trạng thái tinh thần thô 
thiển nhất, chẳng hạn như sự giận dữ (có thể được nhận biết chắc chắn một cách trực 
tiếp bởi một tâm thức bình thường không tu tập) thì vẫn không thể phát hiện trực tiếp 
bởi các thiết bị vật lý của thần kinh học hiện đại: họ chỉ phát hiện được các tương quan 
thần kinh tâm lý của những trạng thái tinh thần như thế và các biểu hiện vật lý khác có 
liên hệ. Do đó, mọi trạng thái của ý thức có thể xem là quá vi tế đến mức thần kinh học 
hiện đại không thể phát hiện. 

Trong khi ở Tây phương niềm tin vào kiếp sau hay sự tương tục của tâm thức sau khi 
chết thường chỉ được xem như một cách hành xử lạc quan của niềm tin, thì Phật giáo 
trái lại cho rằng niềm tin vào sự chấm dứt một cách tự động và vĩnh viễn của khổ đau ở 
thời điểm chết do sự biến mất của ý thức chỉ là một cách hành xử lạc quan của niềm tin 
mà không có các cơ sở thực nghiệm hay lập luận thuyết phục nào để hỗ trợ. Phật giáo 
quả thật có nói rằng khổ đau cùng với nguồn gốc của nó có thể diệt trừ tận gốc một 
cách vĩnh viễn, nhưng điều này đòi hỏi một sự tinh luyện khéo léo và lâu bền của tâm 
thức và sự diệt trừ nguyên nhân căn bản của khổ đau - cụ thể là vô minh và ảo tưởng - 
thông qua việc nuôi dưỡng tuệ giác thiền định và tri thức. Những phương thức để phát 
triển một tuệ giác như thế được trình bày trong con đường hướng đến sự giải thoát của 
Phật giáo.  

Sự thật về con đường diệt khổ  

Theo Phật giáo Tây Tạng, gốc rễ nền tảng của khổ đau là một loại vô minh có tính bẩm 
sinh về bản chất cá tính của chính mình, ý thức của chính mình, và thế giới mà mình 
nhận thức. Truyền thống này xác nhận rằng tất cả mọi người đều sinh ra với những sự 
vô minh này, trừ những người đã được giác ngộ ở bậc cao. Nhưng sự vô minh này có 
thể bị suy yếu đi và thậm chí là bị loại bỏ hoàn toàn. Một cách cụ thể, do ảnh hưởng 
của sự vô minh bẩm sinh như vậy, ta bám chấp vào tính nhị nguyên tuyệt đối của ta và 
người khác, và điều này lại dẫn tới sự cụ thể hóa tất cả kiểu loại hiện tượng tinh thần 
và vật lý, cũng như là sự phân chia của chính hai phạm trù tinh thần và vật chất. Theo 
quan điểm Trung quán, loại vô minh như thế bị đối trị bởi việc nhận biết rõ cách thức 
mà tất cả các hiện tượng, kể cả bản ngã, tồn tại như là các sự kiện có quan hệ một 
cách phụ thuộc lẫn nhau như đã mô tả trước đây trong luận văn này. 

Cùng với sự vô minh bẩm sinh như thế, con người  còn là đối tượng của một loại khổ 
não tinh thần thứ hai được biết như là vô minh ức đoán. Không ai sinh ra sẵn có loại vô 



 13

minh này, nó thực ra được tiếp nhận thông qua sự truyền bá và ức đoán sai lầm. Phật 
giáo luôn cho rằng do kết quả của việc tiếp nhận các giả định ức đoán không có căn 
cứ, ta có thể trở nên nhầm lẫn nhiều hơn so với khi không nhận được bất kì sự giáo 
dục chính thức nào. 

Vì vậy, nhiệm vụ đúng đắn của việc rèn luyện trong Phật giáo là không truyền thụ cho 
người ta những giáo điều định sẵn hay một loạt các nguyên lý triết học. Thay vì vậy, 
phải khích lệ người ta tự mình khảo sát và kiểm định các giả thiết được ấp ủ lâu nhất 
về bản chất của thực tại. Bằng cách liên tục kiểm tra lại các giả định của chúng ta qua 
sự khảo sát khắt khe bằng phương pháp quan sát cẩn thận và lập luận rõ ràng, ta tự 
tạo ra khả năng khám phá và xóa bỏ sự nhầm lẫn do ức đoán của chính mình. Một khi 
sự nhầm lẫn này được quét sạch, ta sẽ đạt đến một mức độ có hiệu quả hơn nhiều 
trong việc nhận biết và chế ngự phần vô minh bẩm sinh tiềm ẩn cùng với những đau 
khổ tinh thần do nó gây ra. Trong đạo Phật, sự lành mạnh tinh thần và mức độ trưởng 
thành tâm linh có thể được đo lường trong mối quan hệ trực tiếp với sự thành công của 
một người trong việc chế ngự hai loại khổ não tinh thần này. 

Trong khi lưu tâm đến sự phân loại hai lớp vô minh như thế, ta hãy khảo sát những 
điểm chung giữa Phật giáo và khoa học hiện đại như là 2 phương pháp khác hẳn nhau 
trong việc đối mặt với thực tại. Một bên sử dụng những phương thức gắn liền với một 
hệ thống tư tưởng và bên kia thì bằng cách theo đuổi các nghiên cứu khoa học. Nhà 
nhân chủng học xuất sắc Clifford Geertz1 nhận xét về vấn đề này: “Khoa học đặt tên 
cấu trúc của các trạng thái theo cách sao cho khuynh hướng hàm ý đối với chúng là vô 
tư... Nhưng hệ tư tưởng đặt tên cấu trúc của các trạng thái theo cách sao cho khuynh 
hướng hàm ý đối với chúng là sự tin tưởng.” Geertz đề cập tới lòng tin tôn giáo như là 
một mô thức kiểu mẫu của hệ tư tưởng, và ông lưu ý rằng điều này có liên quan tới sự 
thừa nhận trước một quyền lực chuyển hóa kinh nghiệm. Một cách ngắn gọn, đối với 
bất cứ hệ tư tưởng nào, ai muốn hiểu biết thì trước hết phải có lòng tin. 

Khó khăn của việc tiếp thu một hệ tư tưởng phát sinh khi có sự khác biệt giữa những gì 
được tin tưởng với những gì có thể được xác nhận bởi chứng cứ thuyết phục. Nhưng 
cái gì cấu thành chứng cứ thuyết phục và nó được dành cho ai? Các nhà khoa học tin 
vào chủ nghĩa duy vật thì hết sức hoài nghi đối với bất kì chứng cứ nào không phù hợp 
với quan điểm đó. Như Allan Hobson nhận xét, tâm tư của họ phải cởi mở đối với các 
chứng cứ như thế, nhưng sự cởi mở đó còn rất hẹp hòi. Mặt khác, các nhà Phật học 
Tây Tạng là những người tin vào thuyết luân hồi thì lại hết sức hoài nghi các khẳng 
định của khoa học thần kinh rằng tâm thức chỉ hoàn toàn là một hiện tượng phụ hay 
chức năng của bộ não. Do đó, với cùng một chứng cứ của khoa học thần kinh được 
đưa ra, các nhà vật lý thấy đó là chứng cứ thuyết phục để bác bỏ sự tồn tại phi vật lý 
của tâm thức, trong khi các nhà Phật học Tây Tạng theo truyền thống và những người 
khác không theo chủ nghĩa duy vật thì không thấy như vậy. 

Hầu hết các nhà khoa học hẳn phải thừa nhận họ không thật biết rằng ý thức không 
phải là gì khác hơn một chức năng của não; và tôi tin rằng hầu hết các nhà Phật học 
hẳn cũng thừa nhận họ không thật biết rằng ý thức là một cái gì đó nhiều hơn là một 
chức năng của não. Và sự thuyết phục diễn ra rất mạnh ở cả hai phía, cho thấy rằng 



 14

hai bên tin theo các hệ tư tưởng rất khác biệt nhau. Nếu điều này đúng, thì các nhà 
khoa học cũng như các nhà Phật học đều như nhau, cùng có khuynh hướng nghiêng 
về các hệ tư tưởng - theo cách nói của Robert Livingston1 là “các giả định ức đoán”. 

Trong khi lịch sử khoa học phần lớn là việc tự sửa chữa các giả định ức đoán sai lầm, 
thì như Robert Livingston chỉ ra, Phật giáo cũng đặt ưu tiên cao cho việc xóa bỏ các vô 
minh như thế để có thể loại trừ vô minh bẩm sinh ẩn sâu hơn nơi cội nguồn của đau 
khổ. Có lẽ để khảo sát điểm chung này mà đức Dalai Lama đã dẫn ra sự phân chia ba 
loại hiện tượng theo Phật giáo. Loại thứ nhất bao gồm các hiện tượng có thể trực tiếp 
nhận hiểu hay chứng minh bằng thực nghiệm. Loại thứ hai là các hiện tượng được biết 
qua suy luận hợp lý, nhưng không trực tiếp. Loại thứ ba bao gồm những hiện tượng 
được chấp nhận hoàn toàn dựa trên sự xác nhận hay uy tín của một người khác. Ngài 
cũng bổ sung ngay rằng đây không phải là các phẩm chất vốn có của các loại hiện 
tượng khác nhau; mà là tùy thuộc vào sự giới hạn kiến thức của chính chúng ta. Một sự 
kiện được một người biết đến hoàn toàn dựa trên sự xác nhận của người khác (loại thứ 
ba), nhưng có thể được một người thứ hai biết đến qua suy luận (loại thứ nhì); và cùng 
một sự kiện đó lại có thể được một người thứ ba nhận biết trực tiếp (loại thứ nhất). Mọi 
người đã đồng ý rằng nhiệm vụ của khoa học là giảm thiểu số lượng các hiện tượng 
thuộc loại thứ ba, và cố gắng hết sức để chuyển đổi tối đa các hiện tượng thuộc loại 
thứ nhì sang loại thứ nhất. Điều này thật ra cũng là mục tiêu của đạo Phật. 

Bởi vì Phật giáo được phần lớn Tây phương xem như chỉ đơn thuần là một tôn giáo, 
nên nền học thuật của đạo Phật vẫn được nhiều người xem như là một hệ thống tư 
tưởng, ngược lại với kiến thức khoa học. Quả thật, nhiều nhà Phật học tiếp nhận một 
cách không phê phán các giáo lý trong tín ngưỡng của họ như là một giáo điều, mà 
không hề đưa ra phân tích bằng lý lẽ hay thực nghiệm. Các hệ thống tư tưởng thường 
không dựa trên kinh nghiệm trực tiếp hay sự phân tích hợp lý và thuyết phục, mà là 
dựa trên sự chứng nhận của một người khác, chẳng hạn như đức Phật, người được 
xem là có đủ uy tín. Nếu những lời dạy của đức Phật không được chấp nhận như là 
đáng tin cậy, thì nền tảng của hệ tư tưởng này sẽ hoàn toàn tan biến. Cho dù nhiều 
Phật tử quả là có chấp nhận giáo lý nhà Phật theo cách này, nhưng đức Phật từng răn 
dạy các đệ tử tin theo Ngài rằng: “Các tỳ-kheo! Cũng như người khôn ngoan chỉ chấp 
nhận vàng sau khi đã thử nghiệm bằng cách nung nóng, cắt gọt, và nén dập nó, những 
lời của ta cũng vậy, chỉ được chấp nhận sau khi đã kiểm tra chúng, chứ không phải do 
sự tôn kính (đối với ta).”  Do đó, sự tin tưởng không tra xét vào một hệ tư tưởng chẳng 
những là không cần thiết trong Phật giáo, mà còn bị quở trách rõ ràng bởi chính đức 
Phật!  

Trong khi tri thức khoa học thường được xem như tương đồng với các khám phá thực 
nghiệm, với việc liên tục giảm thiểu sự phụ thuộc vào suy đoán hay sự xác nhận của 
người khác, thì tôi tin rằng ngay cả chỉ với một sự kiểm tra lướt qua về lịch sử khoa học 
cũng đủ để chứng minh rằng quan điểm so sánh này không hề chính xác. Với sự 
chuyên môn hóa đồ sộ trong các ngành khoa học và khối lượng khổng lồ các nghiên 
cứu đã từng thực hiện xuyên suốt lịch sử và trên toàn thế giới ngày nay thì không một 
ai có thể hy vọng xác nhận được bằng thực nghiệm các khám phá của những người 
khác trong cộng đồng khoa học. Hơn thế nữa, nghiên cứu khoa học thực nghiệm tin 



 15

cậy vào các công cụ tinh vi của công nghệ, nhưng ít có khoa học gia nào đủ thì giờ hay 
có ý muốn kiểm tra kĩ thuật của mọi công cụ mà họ sử dụng. Để tri thức khoa học có 
thể tiến triển, các nhà khoa học ngày càng buộc phải tin cậy nhiều hơn vào các xác 
nhận của những đồng nghiệp khoa học và công nghệ trong quá khứ cũng như hiện tại. 
Trong hầu hết các trường hợp, tôi tin rằng sự tin cậy đó là cần thiết, nhưng nói chung 
thì như vậy quả thật là tin cậy vào uy tín của người khác chứ không phải các quan sát 
của chính mình hay các lập luận chặt chẽ. Vì điều này là đúng trong giới khoa học, nên 
nó còn hoàn toàn đúng hơn đối với cả cộng đồng xã hội, vốn là nguồn tài trợ cho 
nghiên cứu khoa học - người ta xem các nhà khoa học như là những người có uy tín 
trong lãnh vực tương ứng của họ và chấp nhận những lời nói của họ trên cơ sở sự tin 
cậy đó. Sự tin cậy này được bảo đảm bởi lòng tin rằng, nếu một người đã được tham 
gia sự đào tạo khoa học cần thiết và tự mình tiến hành một loại nghiên cứu cụ thể nào 
đó, thì về nguyên tắc người đó hẳn có thể thẩm tra kết quả nghiên cứu của những 
người khác một cách thực nghiệm, hay ít nhất cũng bằng sự phân tích hợp lý. Các 
thiền giả Phật giáo cũng có cùng một sự tin cậy như thế khi tiếp nhận sự giáo huấn 
chính thức trong Phật giáo và cố gắng tự mình chứng nghiệm các khám phá có mục 
đích của chính đức Phật về bản chất của khổ đau, nguồn gốc của khổ đau, sự chấm 
dứt của khổ đau, và con đường đi đến sự chấm dứt đó. 

Sự thẩm tra của người Phật tử đối với ba loại hiện tượng trên được tiến hành bằng vào 
bốn nguyên lý lập luận mà đức Dalai Lama chỉ nêu ra một cách vắn tắt trong cuộc hội 
nghị này. Để mở rộng  một cách tinh giản những lời giảng của Ngài ở đây, có thể hiểu 
là nguyên lý phụ thuộc chỉ cho sự phụ thuộc của các hiện tượng kết hợp vào các 
nguyên nhân của chúng, chẳng hạn như sự phụ thuộc của nhãn thức vào thần kinh thị 
giác. Nguyên lý này cũng gắn liền với sự phụ thuộc của bất kỳ loại hiện tượng nào vào 
chính các thành phần và thuộc tính của nó, hoặc phụ thuộc vào các thực thể khác, như 
trong sự tương thuộc giữa “lên” với “xuống”, giữa “cha mẹ” với “con cái”. Nguyên lý về 
năng lực gắn liền với hiệu quả nguyên nhân của một hiện tượng cụ thể, chẳng hạn như 
khả năng của một hạt bắp tạo ra một thân cây bắp. Nguyên lý chứng minh hợp lý bao 
gồm ba phương thức để người ta xác nhận sự tồn tại của bất kì điều gì - đó là: trực tiếp 
nhận thức, suy đoán chắc chắn, và tri thức dựa vào sự xác nhận. Ba phương thức này 
tương ứng với sự phân chia ba loại hiện tượng về mặt nhận thức như đã nói trên, và rõ 
ràng là không phải là về mặt bản thể. Nguyên lý về bản chất chỉ đến bản chất của các 
hiện tượng tồn tại trong các đặc tính riêng và chung của chúng. Chẳng hạn, một đặc 
tính riêng của nhiệt là độ nóng và một trong các đặc tính chung của nó là vô thường. 
Để minh họa cho nguyên lý này, Đức Dalai Lama nêu ra sự thật rằng cơ thể là sự kết 
hợp của các hạt tử vật chất và sự thật là ý thức hoàn toàn thuộc về bản chất của sự 
sáng tỏ và nhận biết. Những sự kiện này hoàn toàn phải được chấp nhận vì ý nghĩa 
hiển nhiên: chúng không được giải thích bởi sự khảo sát các nguyên nhân của cơ thể 
và tâm thức hay hiệu quả nguyên nhân của riêng chúng. 

Hãy áp dụng bốn nguyên lý này vào sự hiểu biết duy vật về ý thức. Theo quan điểm 
này, ý thức chỉ đơn thuần là một điều kiện tự nhiên của não bộ đã hoạt hóa, rất giống 
như hơi nóng là một điều kiện tự nhiên của lửa (nguyên lý về bản chất) Như thế, ý thức 
tan biến ngay khi não không còn hoạt động (nguyên lý phụ thuộc), và nó không có hiệu 
lực nguyên nhân nào của riêng nó, ngoại trừ não bộ (nguyên lý về năng lực). Các kết 



 16

luận này dựa trên những quan sát trực tiếp của các nhà thần kinh học khi khảo sát về 
các mối tương quan giữa tâm thức và não bộ; chúng được suy đoán ra bởi các nhà triết 
học hiểu biết về các tương quan như thế; và chúng được chấp nhận như một sự thật 
bởi nhiều người thừa nhận chủ nghĩa duy vật khoa học mà không tự biết được các sự 
kiện thực nghiệm hay các lý lẽ logic làm nền tảng cho nó (nguyên lý về chứng minh hợp 
lý). 

Ngược lại, theo quan điểm Phật học thì ý thức hoàn toàn thuộc về bản chất sáng tỏ và 
nhận biết, rất giống như lửa thuộc về bản chất của nhiệt (nguyên lý về bản chất). Các 
trạng thái cụ thể của ý thức khởi lên trong sự phụ thuộc vào các giác quan, các đối 
tượng của sự cảm thụ,  và các trạng thái phi vật lý trước đó của ý thức (nguyên lý phụ 
thuộc); và rồi các trạng thái ý thức này lại ảnh hưởng đến những trạng thái tinh thần và 
vật lý tiếp theo sau, gồm cả các ảnh hưởng gián tiếp lên thế giới vật chất bên ngoài 
(nguyên lý về năng lực). Các kết luận này được thừa nhận là dựa trên quan sát trực 
tiếp của các thiền giả, những người đã thâm nhập và nhận hiểu một cách thấu đáo về 
bản chất của ý thức; chúng được suy đoán ra bởi các nhà triết học dựa trên cơ sở kinh 
nghiệm của người khác; và chúng được chấp nhận như một sự thật bởi nhiều Phật tử 
tin nhận Phật học mà không tự biết được các sự kiện thực nghiệm hay các lý lẽ lô-gíc 
làm nền tảng cho nó (nguyên lý về chứng minh hợp lý). 

Trong việc đánh giá hai cách hiểu về ý thức hoàn toàn khác nhau này, câu hỏi trọng 
tâm nảy sinh là: Những người nào được cho là đáng tin cậy trong vấn đề ý thức, dựa 
trên tri kiến trực tiếp riêng biệt của họ? Những người Tây phương hiện đại có thể hết 
sức hoài nghi bất kì ai tự cho mình là người đáng tin cậy mà không phải là một nhà 
thần kinh học tài ba. Ngược lại, các Phật tử Tây Tạng truyền thống cũng có thể hoài 
nghi tương tự đối với bất kì ai tự cho mình là đáng tin cậy trong vấn đề ý thức mà chưa 
đạt được các mức độ thiền định bậc cao để qua đó tự quay vào quán xét bản chất của 
tâm thức. Người ta phải dựa vào những tiêu chuẩn nào để đánh giá ai là người đáng tin 
cậy, và ai có thể đưa ra một sự xác nhận đáng tin cậy? Nói cách khác, những quan sát 
trực tiếp của ai được cho là đáng tin cậy? Tôi rất ngờ rằng những giải đáp cho các câu 
hỏi trên phải hướng tới vai trò của hệ tư tưởng, và có lẽ sự thật hóa ra lại là: những ai 
muốn hiểu biết – dù là thông qua sự suy đoán hoặc dựa trên sự xác nhận đáng tin cậy - 
thì trước hết phải có lòng tin. Những câu hỏi này chắc chắn là rất đáng để được khảo 
sát chi tiết hơn nhiều, đặc biệt là trong khuôn khổ của cuộc đối thoại giao lưu văn hóa 
như thế này. Trước khi kết thúc, tôi muốn nêu lên một vấn đề cuối cùng, vốn là trọng 
tâm của Phật giáo và cũng với chính đức Dalai Lama, đó là lòng từ bi. Như đức Dalai 
Lama đã nhiều lần nhận xét, các lý thuyết triết học và tôn giáo đổi khác từ nền văn hóa 
này sang nền văn hóa khác, và các lý thuyết khoa học phải thay đổi theo thời gian, 
nhưng tầm quan trọng của yêu thương và từ bi thì lại không thay đổi trong suốt lịch sử 
con người. Con đường đi đến giải thoát và thức tỉnh tâm linh của Phật giáo Tây Tạng 
cũng thế, luôn nhấn mạnh như nhau vào việc nuôi dưỡng tuệ giác và từ bi. Trong thực 
tế, tri kiến chứng nghiệm hướng đến trong đạo Phật được cho là để hỗ trợ và nâng cao 
lòng từ bi của con người, và bất cứ quan điểm nào làm suy giảm lòng từ bi đều được 
xem là hết sức đáng ngờ. 



 17

Có lẽ là nghĩ đến điều này nên trong hội nghị đức Dalai Lama đã hỏi những người tham 
dự Tây phương - những người luôn quả quyết về sự đồng nhất giữa tâm thức (và hàm 
ý một con người) với não bộ - rằng họ có thể cảm thấy xúc động với một bộ não hay 
không? Phản ứng chung trong các nhà thần kinh học có lẽ được biểu lộ rõ nhất bởi 
Antonio Damasio: “Điều mà tôi có thể cảm thấy xúc động phải là một cá nhân cụ thể, 
một người mà tôi quen biết... Tôi không thấy xúc động chút nào [với các bộ não]”. Lewis 
Judd đã phát biểu trong một kiểu cách tương tự: “Người y sĩ cống hiến tri thức và kĩ 
năng của mình vì lợi ích của bệnh nhân như là một tổng thể, một con người, không 
phải vì một bộ phận riêng rẻ hay một cơ quan nào đó... Bệnh nhân không phải chỉ là 
một lá gan hay bộ não có bệnh, hay bất kỳ cơ quan nào... Bệnh nhân là một con người 
kết hợp trọn vẹn.” Nhưng “cá nhân cụ thể” hay “con người trọn vẹn” này phải tìm thấy ở 
đâu? Theo chủ nghĩa duy vật, liệu đây có phải là gì khác hơn một ảo giác không có cơ 
sở? Và trong trường hợp nào thì hệ tư tưởng này không làm suy giảm nghiêm trọng 
lòng yêu thương và từ bi? 

Theo quan điểm Trung quán, một người không thể được xác định với chỉ riêng phần 
tâm thức hay não bộ, hay phần còn lại của thân thể. Nhưng không có cá nhân nào có 
thể được tìm thấy qua sự phân tích bên ngoài thân thể cũng như tâm thức. Không có 
“cái tôi” , hay tự ngã nào có thể được tìm thấy dưới sự khảo sát kĩ lưỡng theo kiểu bản 
thể học như thế, vậy nên những người theo Trung quán tông kết luận, cũng giống như 
nhiều nhà thần kinh học ngày nay, rằng bản ngã không tồn tại một cách khách quan 
hay vốn có, không liên quan đến sự định danh theo khái niệm. Tuy nhiên, những người 
theo Trung quán tông cũng thêm rằng, trong khi không có ai trong chúng ta tồn tại như 
những thực thể độc lập, thì chúng ta quả thật có tồn tại trong mối tương quan qua lại 
với nhau. Do đó, ta không tồn tại trong sự cách biệt xa lạ với các chúng sinh hữu tình 
khác và với môi trường quanh ta; thay vì vậy, chúng ta tồn tại trong sự phụ thuộc sâu 
sắc lẫn nhau, và nhận thức này được cho là tạo ra được cảm xúc thương yêu và từ bi 
sâu sắc hơn nhiều so với cảm xúc gắn liền với ý thức vật thể hóa về sự riêng biệt và tự 
tồn của mỗi cá nhân chúng ta. 

Dù có bất cứ sự hiểu biết mới mẻ nào có thể nảy sinh từ sự cộng các giữa các nhà 
Phật học và thần kinh học, tôi hy vọng là những hiểu biết ấy có thể dẫn dắt chúng ta trở 
nên những con người ngày càng tử tế, giàu tình cảm và biết cảm thông hơn. Tôi xin kết 
thúc luận văn này bằng chính những lời kết luận của đức Dalai Lama: 

“Cho dù lòng từ bi có tồn tại độc lập trong bản ngã hay không, tôi nghĩ rằng trong 
đời sống hằng ngày, chắc chắn lòng từ bi vẫn là nền tảng cho niềm hy vọng, là 
nguồn gốc và sự bảo đảm cho tương lai con người.” 

 

Làng Đậu chuyển Việt ngữ 

 

 



Afterword: Buddhist Reflections      153

15

Afterword: Buddhist Reflections

B. Alan Wallace

Due to the unusual brevity of this Mind and Life Conference, which
lasted two days instead of the five days for all the other meetings in
this series, Robert Livingston asked me to write a concluding essay
providing further context and elucidation of the Buddhist topics
raised here by the Dalai Lama. The following is my attempt to fulfill
that wish, principally setting forth certain Buddhist perspectives on
the mind/body problem, and at times viewing modern scientific as-
sertions in light of the Buddhist world view.12 My motivation in
doing so is not to demonstrate the superiority of one view over the
other, but to open up new avenues of theoretical and empirical re-
search to scientists and Buddhists alike. For there are, I believe, an
increasing number of people today who, like myself, feel that mod-
ern neuroscience and Buddhism have a great deal to learn from each
other. Neither has sole access to exploring the true nature of the
mind or body.

The Reality of Suffering

The fundamental structure of Buddhism as a whole is known as the
Four Noble Truths. All Buddhist theories and practices are presented
within the context of these four, namely the reality of suffering,
the reality of the sources of suffering, the reality of the cessation of



154      Consciousness at the Crossroads

suffering together with its underlying causes, and finally the reality
of the path to such cessation. The Buddha’s injunctions regarding
these four is that one should recognize the reality of suffering, elimi-
nate the sources of suffering, accomplish the cessation of suffering,
and follow the path leading to cessation.

Buddhism identifies two kinds of suffering: physical and mental.
The two are not identical, for it is experientially apparent that one
may be physically uncomfortable—for instance, while engaging in a
strenuous physical workout—while mentally cheerful; conversely,
one may be mentally distraught while experiencing physical com-
fort. This immediately raises the issue of the mind/body relation-
ship. The fact that we have compelling grounds for not simply equat-
ing mental and physical degrees of well-being implies a kind of affec-
tive dualism between the body and mind. Such dualism is explicitly
accepted by Buddhism and no reasons were presented in this confer-
ence why this should be refuted by modern neuroscience.

Affective dualism may be included in the broader category of what
may be deemed experiential  dualism: our experiences of objective,
physical phenomena are quite unlike our experiences of subjective,
mental phenomena. An event like an apple dropping from a tree, or
a thing like an apple itself, appears quite different from the event of
losing hope, or the experience of confidence. Similarly, there are sig-
nificant experiential differences between objectively observing brain
processes and subjectively observing mental processes: the former
have specific locations and are composed of material entities that
have shape, color, mass, and numerous other physical attributes;
mental processes seem to lack those physical attributes, while pos-
sessing qualities of their own that are not apparent in brain pro-
cesses. The fact that Buddhist contemplatives have observed the mind
for centuries yet formulated no theory of the brain implies that in-
trospective knowledge of the mind does not necessarily shed any
light on the brain. Likewise, the study of the brain alone—indepen-
dent of all first-person accounts of mental states—does not neces-
sarily yield any knowledge of mental phenomena. Thus, experiential
dualism, which maintains that physical and mental phenomena ex-
perientially seem to be different, is accepted by Buddhism as well as
by at least some of the scientists in this meeting.



Afterword: Buddhist Reflections      155

Experiential dualism also includes what may be called causal du-
alism, for the mind/body system, in Allan Hobson’s words “is clearly
open to interventions of two distinctive kinds. One is a biological
intervention, the other is a conceptual intervention.” Lewis Judd
concurs when he comments that there “is evidence that there may
be a synergistic effect between psychopharmacology and specific
forms of psychotherapy.” For with the combination of the two, the
rate of relief for the clinically depressed is higher than if one admin-
isters medications alone. Likewise, Buddhism maintains that the mind
is influenced by, and exerts its own influence upon, both mental and
physical phenomena.

What shall we make of such mind/body dualisms, which are com-
monly accepted in Buddhism and in modern science? The Madhya-
maka view, which the Dalai Lama endorses and which in Tibet is
generally considered the pinnacle of Buddhist philosophy, maintains
that humans have an innate tendency to reify both the contents of
experience as well as ourselves as experiencing agents. According to
this view, while it is useful to recognize the apparent differences be-
tween physical and mental events in the above ways, it is a profound
error to conclude that nature itself—independently of our concep-
tual constructs—has created some absolute demarcation between
physical and mental phenomena. Thus, the Madhyamaka view ex-
plicitly refutes Cartesian substance dualism, which has been so
roundly condemned by contemporary neuroscientists. Madhyamikas,
or proponents of the Madhyamaka view, declare that if the mind
and body did each exist inherently—independently of conceptual
designations—they could never interact. Thus, there is a deep in-
congruity between appearances and reality: while mind and matter
seem to be inherently different types of independently existing “stuff,”
such appearances are misleading; this becomes apparent only by an
ontological analysis of the nature of both types of phenomena.13

The difficulty of providing any explanation for the causal interac-
tion of the body and mind if the two are regarded as real, separate
“things” has been clearly addressed in this conference, and it is a
chief reason why the great majority of neuroscientists have adopted
a physicalist view of the mind. From a Buddhist perspective, while
this step eliminates the need for any causal mechanism relating a



156      Consciousness at the Crossroads

nonphysical mind with the brain, it has the disadvantage of shed-
ding no light on the actual nature of consciousness or its origins.
Indeed, though modern neuroscience has discovered many elements
of the brain and neural processes that are necessary for the produc-
tion of specific conscious processes, it has provided no cogent expla-
nation of the nature of consciousness, nor does this discipline have
any scientific means of detecting the presence or absence of con-
sciousness in any organism whatsoever. Over the years since this
meeting, I have heard no more illuminating materialist explanation
of consciousness than that offered here, namely that it is simply a
natural condition of the activated brain. Nor have I heard anything
more revealing concerning the origins of consciousness than the state-
ment that it is something that arises when there are enough neurons
with elaborate enough connections to support conscious activity.
Such accounts actually explain nothing, and they can hardly be
counted as scientific theories, for they do not lend themselves to
either empirical verification or refutation.

Not only do Madhyamikas reject the notion that the mind is an
inherently existent substance, or thing, they similarly deny that physi-
cal phenomena as we experience and conceive of them are things in
themselves; rather, physical phenomena are said to exist in relation
to our perceptions and conceptions. What we perceive is inescap-
ably related to our perceptual modes of observation, and the ways in
which we conceive of phenomena are inescapably related to our con-
cepts and languages.

In denying the independent self-existence of all the phenomena
that make up the world of our experience, the Madhyamaka view
departs from both the substance dualism of Descartes and the sub-
stance monism—namely, physicalism—that is characteristic of mod-
ern science. The physicalism propounded by many contemporary
scientists seems to assert that the real world is composed of physical
things-in-themselves, while all mental phenomena are regarded as
mere appearances, devoid of any reality in and of themselves. Much
is made of this difference between appearances and reality.

The Madhyamaka view also emphasizes the disparity between
appearances and reality, but in a radically different way. All the men-



Afterword: Buddhist Reflections      157

tal and physical phenomena that we experience, it declares, appear
as if they existed in and of themselves, utterly independent of our
modes or perception and conception. They appear to be inherently
existing things, but in reality they exist as dependently related events.
Their dependence is threefold: (1) phenomena arise in dependence
upon preceding causal influences, (2) they exist in dependence upon
their own parts and/or attributes, and (3) the phenomena that make
up the world of our experience are dependent upon our verbal and
conceptual designations of them.

This threefold dependence is not intuitively obvious, for it is con-
cealed by the appearance of phenomena as being self-sufficient and
independent of conceptual designation. On the basis of these mis-
leading appearances it is quite natural to think of, or conceptually
apprehend, phenomena as self-defining things in themselves. This
tendency is known as reification, and according to the Madhyamaka
view, this is an inborn delusion that provides the basis for a host of
mental afflictions. Reification decontextualizes. It views phenom-
ena without regard to the causal nexus in which they arise, and with-
out regard to the specific means of observation and conceptualization
by which they are known. The Madhyamaka, or Centrist, view is so
called for it seeks to avoid the two extremes of reifying phenomena
on the one hand, and of denying their existence on the other.

In the Madhyamaka view, mental events are no more or less real
than physical events. In terms of our common-sense experience, dif-
ferences of kind do exist between physical and mental phenomena.
While the former commonly have mass, location, velocity, shape,
size, and numerous other physical attributes, these are not generally
characteristic of mental phenomena. For example, we do not com-
monly conceive of the feeling of affection for another person as hav-
ing mass or location. These physical attributes are no more appro-
priate to other mental events such as sadness, a recalled image from
one’s childhood, the visual perception of a rose, or consciousness of
any sort. Mental phenomena are, therefore, not regarded as being
physical, for the simple reason that they lack many of the attributes
that are uniquely characteristic of physical phenomena. Thus, Bud-
dhism has never adopted the physicalist principle that regards only



158      Consciousness at the Crossroads

physical things as real. To return to the First Noble Truth, both physi-
cal and mental suffering are to be recognized, but according the
Madhyamaka view, neither exists as a thing-in-itself, and therefore
the dualism between them is of a relative, not an absolute, nature.

The Reality of the Sources of Suffering

Just as Buddhism recognizes two types of suffering—mental and
physical—so does it affirm the existence of both mental and physi-
cal causal influences that give rise to suffering. Physical injury, for
example, produces physical pain and it may also result in mental
anguish. On the other hand, certain attitudes such as arrogance, in-
security, craving, hostility, and jealousy may also result in mental
distress, and these mental impulses may also lead one into activities
that produce physical pain as well. It is also apparent that physical
illnesses and injuries do not necessarily result in mental distress—
they do not do so for everyone whenever such physical events oc-
cur—and mental suffering may arise even in the absence of any ap-
parent physical influences. For example, one may feel deeply dis-
tressed by not  receiving a telephone call from someone. This is not
to say that there are no neurophysiological correlates to such unhap-
piness—that is, that there are no brain events that may be necessary
for the arising of unhappiness—but it is not evident that those physi-
cal processes are the primary causes of one’s distress. Indeed, Tibetan
Buddhism asserts that all the mental states we experience as humans
do have physiological correlates in the body, but it does not reduce
the subjectively experienced mental states to purely objective, bodily
states.

As the Dalai Lama has affirmed many times, if elements of Bud-
dhist doctrine, including the Madhyamaka view, are compellingly
refuted by new empirical evidence or cogent reasoning, then those
Buddhist tenets must be abandoned. Many neuroscientists today claim
that mental processes are in fact nothing other than brain processes:
all mental events are either identical to brain events or are solely
produced by them and have no existence apart from them. This view
is at variance with Buddhism, so if there are compelling grounds for
adopting it, Buddhist doctrine should be revised accordingly.



Afterword: Buddhist Reflections      159

The ever-growing body of neuroscientific discoveries concerning
the correspondence of specific mental processes to specific neural
events can be reasonably interpreted in either of two ways. This evi-
dence might suggest that mental processes are identical  to, or at least
concomitant with, their corresponding brain processes. If this turns
out to be the case, this could be regarded as evidence in support of
the materialist view that the mind is simply a function of the brain,
but this is certainly not the only logical conclusion that could be
drawn from such evidence. Alternatively, such correspondences be-
tween mental and neural processes might demonstrate that mental
processes occur in dependence upon brain processes. This suggests a
causal relation between two sorts of phenomena, which leaves open
the possibility that there may be other causes—possibly of a non-
physical, cognitive nature—that are necessary for the production of
mental processes.

Common-sense experience suggests that mental and physical
events exert causal influences upon each other. It has long been known
that physical stimuli from our environment and from our body in-
fluence our perceptions, our thoughts, and feelings. And mental ac-
tivity—including those same perceptions, thoughts, and feelings—
influences the body. Buddhists take such causal interrelatedness at
face value; neither physical nor mental causal agency is discounted
due to any speculative presuppositions. Buddhism regards subjec-
tively experienced mental events as being nonphysical in the sense
that they are not composed of particles of matter; it regards physical
events as being nonmental in the sense that they are not of the na-
ture of cognition. Given this limited kind of dualism, what kind of
physical mechanism does it posit to account for the causal interac-
tion between these two kinds of phenomena? This question presup-
poses that all causation requires physical mechanisms, but this as-
sumption has never been held by Buddhists.

It is not evident to me that contemporary physics refutes the lim-
ited dualist view proposed by the Madhyamaka view. Modern cos-
mology suggests that the physical world may have arisen from space
itself, which is not composed of particles of matter and hence is not
physical in the above Buddhist sense of the term. Many physicists
now regard time, too, as being very like a dimension of space, and



160      Consciousness at the Crossroads

even energy itself is not necessarily a purely objective, material en-
tity. While the principle of the conservation of energy has often been
posited by neuroscientists as a physical law that prohibits any non-
material influences in the physical world, Richard Feynman (him-
self an avowed physicalist) points out that this is a mathematical
principle and not a description of a mechanism or anything con-
crete. He adds that in physics today we have no knowledge of what
energy is,14  leaving open the possibility, as the Madhyamikas pro-
pose, that energy as we conceive it is not something that exists purely
objectively as an independent physical reality. Given the interchange-
ability of mass and energy, this raises interesting questions concern-
ing the ontological status of matter as well.

The contemporary theoretical physicist Euan Squires explicitly
claims that the conservation laws of physics should not be posited as
compelling grounds for refuting dualist hypotheses of mind and
matter.15  Until the work of Newton, physicists believed that all forces
were simply “push/pull” effects of material bodies, but Newton’s law
of gravitation countered that the presence of an object at one place
could influence the behavior of another at an arbitrarily large dis-
tance away, without any intervening medium or mechanism. Thus,
as Squires points out, “materialism” in its narrowest interpretation
died in the seventeenth century. Similarly, until the late nineteenth
century, most scientists viewed the world from the perspective of
mechanistic materialism, which required a material medium for the
propagation of light. But this principle of mechanism also became
obsolete when Maxwell mathematically demonstrated that no such
medium was necessary, and Michelson and Morley empirically dem-
onstrated the absence of any physical evidence for such a medium.
Thus, the classical principle of mechanism died in the nineteenth
century and was even more deeply entombed by twentieth-century
discoveries in the field of quantum mechanics.16  In the examples
cited above, speculative preconceptions have been dispelled by ad-
vances in knowledge, in the best spirit of scientific inquiry.

To return to the Buddhist account of mind/body interactions, if
mental and physical processes do not influence each other by means
of some mechanism, how do they interact? Buddhism begins by af-
firming the validity of our common-sense conclusion that mental



Afterword: Buddhist Reflections      161

and physical phenomena influence each other—a point that the scien-
tists in this conference explicitly confirmed. This affirmation is made
on the basis of a very straightforward, Buddhist definition of causal-
ity: A can be regarded as a cause of B if and only if (1) A precedes B,
and (2) were the occurrence of A to have been averted, the occur-
rence of B would have been averted. Thus, this phenomenological
theory of causality does not necessarily require mechanism.

As the Dalai Lama pointed out, there is a simple, twofold classifi-
cation of causality that has a strong bearing on the nature of con-
sciousness. A may be a substantial cause of B, in which case it actu-
ally transforms into B, or A may be a cooperative cause of B, in which
case it contributes to the occurrence of B, but does not transform
into it. Now if mental states are in fact nothing other than brain
states, then there is no problem in asserting that prior neurophysi-
ological events transform into mental states, and thereby act as their
substantial causes. But to conclude with certainty that mental events
are identical  to their neural correlates—or that those mental events
are simply a function or state of the corresponding brain states—it
would have to be demonstrated empirically that the two occur si-
multaneously and not sequentially. This would entail knowing the
precise moment when a mental event takes place and the precise
moment its neural correlate takes place, and ascertaining whether
those two moments are simultaneous or sequential. To the best of
my knowledge, this has not yet been done, and it is not clear to me
how it could be done with sufficient precision. If mental events are
produced from prior neural events, the two cannot be identical, in
which case it is valid to ask: Do physical processes act as substantial
causes or as cooperative causes for mental processes?

If physical events, in causing nonphysical mental events, were to
transform into them, the mass/energy of those physical events would
have to disappear in the process; this is a position rejected by Bud-
dhism and science alike, albeit for different reasons. Buddhism there-
fore proposes that physical processes may act as cooperative, but not
substantial, causes for mental processes. In the meantime, physical
events commonly act as substantial causes for subsequent physical
events. But this raises the question: If preceding physical processes
act only as cooperative causes for mental events, what, if anything,



162      Consciousness at the Crossroads

are the substantial causes of mental events? If mental processes had
no substantial causes, this would imply that they arise from nothing;
Buddhism rejects this possibility, just as it rejects the notion that
physical events can arise from nothing.

The conclusion drawn by Buddhism is that prior mental events
act as the substantial causes of subsequent mental events. At times,
specific mental states enter a dormant state, as, for example, when
visual awareness is withdrawn as one falls asleep. But the continuum
of the mind is never annihilated, nor does it ever arise from nothing.

The whole of Buddhism is concerned with identifying the nature
and origins of suffering, and with exploring means to eliminate suf-
fering from its source. Relying chiefly on contemplative and logical
modes of inquiry, it is concerned chiefly with mental afflictions, as
opposed to physical illness, and it has attended more to the mental
causes of distress than to physical causes. In its pursuit of under-
standing the physical causes of mental suffering, Buddhism has much
to learn from modern neuroscience. There is nothing in Buddhism
to refute genetic influences, electrochemical imbalances in the brain,
and other types of brain damage as contributing to mental dysfunc-
tions, but in the face of such compelling evidence, a Buddhist might
ask such questions as: if two people are genetically prone to a certain
type of mental disorder, why is it that one may succumb to the dis-
ease and the other not? Likewise, two people may be subjected to
very similar kinds of trauma, yet their psychological responses may
be very different. To limit the pursuit of such questions solely to
physiological causation seems unjustified, regardless of one’s meta-
physical orientation. The identification of a physical cause of a men-
tal disorder does not preclude the possibility of important psycho-
logical factors also being involved. Thus, counseling someone to avoid
or more successfully manage certain kinds of circumstances that may
lead to mental problems may be sound advice. However, Buddhism
is more concerned with identifying and healing the inner mental
processes that make one vulnerable to such outer influences. Rather
than trying to control or avoid outer circumstances, Buddhism rec-
ognizes that many difficult outer circumstances are uncontrollable
and at times unavoidable; therefore it focuses primarily on exploring
the malleability of the mind, especially in terms of making it less
prone to afflictions regardless of one’s environment.



Afterword: Buddhist Reflections      163

In short, Buddhism places a greater emphasis on controlling one’s
own mind rather than on controlling one’s environment. This may
be why the Dalai Lama expressed such an interest in the range of
causes of such mental disorders as chronic depression, for Buddhism
is concerned with counteracting the principal causes of such disor-
ders and not simply with treating their symptoms. For all the medi-
cal advances in understanding chronic depression, Lewis Judd can-
didly acknowledged that antidepressants do not “cure” these disor-
ders; they “treat” or “manage” them as clinicians “try to remove the
symptoms.” This may be immensely useful in the short term, but
for the long term, Buddhism stresses the importance of identifying
the necessary and sufficient causes of all kinds of mental disorders
with the hope that they may be eliminated and the individual may
be utterly healed.

Why is it that medical science so often confines itself to explana-
tions involving physical causation and so swiftly relegates other in-
fluences to the euphemistic category of “placebo effects” (bearing in
mind that a placebo is defined as something that has no significant
medical effects)? I suspect this is largely due to the fact that for the
first three hundred years following the Scientific Revolution, there
was no science of the mind in the West, and for the first hundred
years in the development of psychology, the nature, origins, and causal
efficacy of consciousness were widely ignored, with the brief excep-
tion of a few introspectionists such as William James. As James com-
mented, those phenomena to which we attend closely become real
for us, and those we disregard are reduced to the status of imaginary,
illusory appearances, equivalent finally to nothing at all.17  While
the brain has become very real for scientists observing the objective,
physical correlates of mental activity, with no comparable develop-
ment of sophisticated techniques for exploring mental phenomena
firsthand, such subjective phenomena as mental imagery, beliefs,
emotions, and consciousness itself have been widely regarded as mere
illusory epiphenomena of the brain.

Buddhist contemplatives, on the other hand, have long ignored
the brain’s influence on the mind and therefore attribute little if any
significance to it. But they have developed a wide array of introspec-
tive, contemplative methods for training the attention, probing first-
hand into the nature, origins, and causal efficacy of mental events,



164      Consciousness at the Crossroads

including consciousness itself, and for transforming the mind in
beneficial ways. Centuries of experience derived from Buddhist prac-
tice suggest that the mind may be far more malleable and may hold
far greater potential than is now assumed by modern science. How-
ever, as the Dalai Lama has commented elsewhere, these claims are
like paper money. If we are to attribute value to them, we must be
able to verify that they are backed by valid experience. Only that is
the gold standard behind the currency of these Buddhist claims.

Does modern cognitive science know enough about the brain and
mind to safely conclude that the hypothesis of a nonphysical mind
is useless? When asked what percentage of the functioning of the
brain we presently understand, neuroscientist Robert Livingston re-
plies, “Half of one percent,” and Lewis Judd concurs that “we have
barely scratched the surface.” Nevertheless, one may still hold to a
physicalist view of the mind on the grounds that there is no scien-
tific evidence for the existence of any nonphysical phenomena what-
soever, so the hypothesis of a nonphysical mind should not be enter-
tained even for a moment. This would be a very cogent conclusion if
science had developed instruments for detecting the presence of non-
physical phenomena and those instruments yielded negative results.
However, to the best of my knowledge, no such instruments have
ever been developed. Thus, the statement that there is no scientific
evidence for the existence of anything nonphysical is unsubstanti-
ated. If neuroscientists had a thorough understanding of all the nec-
essary and sufficient causes for the production of consciousness, and
if all those causes turned out to be physical, then all dualist theories
of the mind and brain would have to be rejected. But contemporary
neuroscientists agree that they are very far from that goal.

It is pertinent to point out here that, strictly speaking, there is still
no scientific evidence for the existence of consciousness! Scientists
know of its existence only because they are conscious themselves, and
they infer on that nonscientific basis that other similar beings are
conscious as well. But how similar to a human being must another
entity be to be deemed conscious? When it comes to the presence or
absence of consciousness in unborn human fetuses and in other ani-
mals there is no scientific consensus for the simple reason that there
is no scientific means of detecting the presence or absence of con-
sciousness in anything whatsoever. This accounts for the current lack



Afterword: Buddhist Reflections      165

of scientific knowledge concerning the nature, origins, and causal
efficacy of consciousness. With this in mind, we now turn to the
topic of the cessation of suffering and the possibility of the cessation
of consciousness itself.

The Reality of the Cessation of Suffering

Once the full range of suffering has been identified and its necessary
and sufficient causes discovered, Buddhism asks: Is it possible to be
forever freed from suffering and its sources? Many scientists would
respond with a swift affirmative: when you die, all your experiences
stop, for consciousness vanishes. In other words, the cessation of
suffering occurs due to personal annihilation. While this is often
promoted as a scientific view, from a Buddhist perspective, the present
state of neuroscientific ignorance concerning the origins and nature
of consciousness lends little credibility to any conclusions scientists
may draw about the effect of biological death on consciousness.

Tibetan Buddhism asserts that during the process of dying, our
normal sensory and conceptual faculties become dormant. The end
result of this process, when all our normal mental faculties have with-
drawn, is not the cessation of consciousness, but rather the manifes-
tation of very subtle consciousness, from which all other mental pro-
cesses originate. The presence of this subtle consciousness, accord-
ing to Tibetan Buddhism, is not contingent upon the brain, nor
does it entail a loss of consciousness. Rather, the experience of this
consciousness is the experience of unmediated, primordial aware-
ness, which is regarded as a the fundamental constituent of the natu-
ral world. When the connection between this subtle consciousness
and the body is severed, death occurs. But this consciousness does
not vanish. On the contrary, from it temporarily arises a “mental
body,” akin to the type of nonphysical body one may assume in a
dream. Following a series of dreamlike experiences subsequent to
one’s death, this mental body also “perishes,” and in the next mo-
ment one’s next life begins, for example in the womb of one’s future
mother. During the development of the fetus, the various sensory
and conceptual faculties are developed in reliance upon the forma-
tion of the body. But mental consciousness is said to be present from
the moment of conception.



166      Consciousness at the Crossroads

What are the empirical grounds for this theory of metempsychosis,
presented here only in outline? Many highly trained Tibetan Bud-
dhist contemplatives claim to be able to recall the events of their
previous death, the subsequent dreamlike experience, and the pro-
cess of taking birth. In many cases they also recall detailed events
from their past lives, for the memories are stored, according to this
theory, in the continuum of mental consciousness that carries on
from one life to another. Other people, too, may have the sense of
recalling their past lives, as in the example the Dalai Lama gave of
the two girls in India who purportedly recollected the names of people
that they had known in previous lives. However, most people do not
remember their previous lives, according to Buddhism, for those
experiences are eclipsed by the more recent experiences of this life,
just as most adults have few memories of their infancy in this life.

In this conference, the scientists’ difficulty in understanding the
Buddhist concept of subtle consciousness may appear odd, for the
notion of subtle physical phenomena is common in science. For ex-
ample, the electromagnetic field of a single electron is a subtle phe-
nomenon, which can be detected only with very sophisticated in-
struments. Likewise, the light from galaxies billions of light years
away is very subtle and can be detected only with very powerful,
refined telescopes. Similarly, Buddhism posits the existence of subtle
states of awareness and mental events that can be detected only with
very sensitive, focused, sustained attention. Ordinary consciousness
is too unrefined and unstable to detect such phenomena, but Bud-
dhism has devised numerous techniques for training the attention,
unknown to modern science, so that it can ascertain increasingly
more subtle mental and physical phenomena.18  While subtle states
of awareness can be detected only with very refined awareness, even
the grossest mental states, such as rage (which can be ascertained
firsthand by an ordinary, untrained mind), cannot be directly de-
tected with the physical instruments of modern neuroscience: they
detect only the neurophysiological correlates of such mental states
and other related physical behavior. Thus, all states of consciousness
may be regarded as too subtle for modern neuroscience to detect.

Whereas belief in an afterlife or the continuity of consciousness
after death is often regarded as an optimistic act of faith in the West,
Buddhism counters that the belief in the automatic, eternal cessation



Afterword: Buddhist Reflections      167

of suffering at death due to the disappearance of consciousness is an
optimistic act of faith, with no compelling empirical or rational
grounds to support it. Buddhism does indeed propose that suffer-
ing, together with its source, can be radically, irreversibly dispelled,
but this requires skillful, sustained refinement of the mind and the
elimination of the root cause of suffering—namely, ignorance and
delusion—through the cultivation of contemplative insight and
knowledge. The means for developing such insight are presented in
the Buddhist path to liberation.

The Reality of the Path to the Cessation of Suffering

According to Tibetan Buddhism, the fundamental root of suffering
is a type of inborn ignorance regarding the nature of one’s own iden-
tity, one’s own consciousness, and the world of which one is con-
scious. This tradition claims that all but highly realized people are
born with these, but they can be attenuated and even eliminated
entirely. Specifically, under the influence of such inborn ignorance
we grasp on the absolute duality of self and other, which leads in
turn to the reification of all manner of mental and physical phe-
nomena, as well as the division of mental and physical itself. Accord-
ing to the Madhyamaka view, such ignorance is to be countered by
realizing the manner in which all phenomena, including oneself,
exist as dependently related events as described earlier in this essay.

In addition to such inborn ignorance, human beings are subject
to a second type of mental affliction known as speculative ignorance.
No one is born with this kind of ignorance, rather it is acquired
through false indoctrination and speculation. Buddhism maintains
that as a result of adopting unfounded, speculative presuppositions,
we may become more confused than we would have been without
receiving any formal education whatsoever.

Thus, the proper task of Buddhist training is not to indoctrinate
people into a given creed or set of philosophical tenets. Rather, it is
to challenge people to examine and re-examine their own most cher-
ished assumptions about the nature of reality. By repeatedly putting
our presuppositions to the test of critical examination by way of
careful observation and clear reasoning, we empower ourselves to
discover and eliminate our own speculative confusion. Once this is



168      Consciousness at the Crossroads

cleared away, we are in a much more effective position to detect and
vanquish the underlying, inborn ignorance and its resultant mental
afflictions. In Buddhism, mental health and spiritual maturation may
be measured in direct relation to one’s success in overcoming these
two types of mental afflictions.

With this twofold classification of ignorance in mind, let us ex-
amine the interface between Buddhism and modern science in terms
of two quite disparate ways of confronting reality. One is by means
of adhering to an ideology and the other is by pursuing scientific
inquiry. The eminent anthropologist Clifford Geertz comments in
this regard, “Science names the structure of situations in such a way
that the attitude contained toward them is one of disinterestedness. . . .
But ideology names the structure of situations in such a way that the
attitude contained toward them is one of commitment.”19  Geertz
regards religious belief as a paradigmatic example of an ideology,
and he remarks that this involves a prior acceptance of authority
which transforms experience. In short, with respect to any ideology,
one who would know must first believe.

The problem of adopting an ideology arises when there is a dis-
crepancy between what is believed and what can be established by
compelling evidence. But what constitutes compelling evidence and
for whom? Scientists who are committed to physicalism are extremely
skeptical of any evidence that is incompatible with that view. As Allan
Hobson comments, their minds must be open about such evidence,
but that opening is quite narrow. On the other hand, Tibetan Bud-
dhists who are committed to the theory of metempsychosis are ex-
tremely skeptical of neuroscientific claims that the mind is simply an
epiphenomenon or function of the brain. Thus, with the same neu-
roscientific evidence presented to them, physicalists find compelling
evidence for refuting the nonphysical existence of the mind, whereas
traditional Tibetan Buddhists and other nonmaterialists do not.

Most scientists would acknowledge that they do not know that
consciousness is nothing more than a function of the brain, and
most Buddhists, I believe, would acknowledge they do not know the
consciousness is something more than a function of the brain. And
yet convictions run strong in both ways, indicating that both sides
are committed to disparate ideologies. If this is true, then scientists,
together with Buddhists, may be equally prone to ideologies—or to



Afterword: Buddhist Reflections      169

use Robert Livingston’s term, “speculative suppositions.” While the
history of science is largely an account of disabusing ourselves of
mistaken speculative suppositions, as Robert Livingston points out,
Buddhism also places a high priority on dispelling such ignorance in
order to eliminate the deeper, inborn ignorance that lies at the root
of suffering.

Perhaps in order to explore this commonality, the Dalai Lama
cited a threefold classification of phenomena that is made in Bud-
dhism. The first of these categories includes phenomena that can be
directly apprehended, or empirically demonstrated. The second in-
cludes those that are known by logical inference, but not directly.
The third includes those that are accepted simply on the basis of
someone else’s testimony or authority. He hastened to add that these
are not qualities inherent to different types of phenomena; rather,
they are related to the limitations of our own knowledge. An event
that is known to one person solely on the basis of someone else’s
testimony may be inferentially known by a second person; the same
event may be known directly by a third person. Everyone agreed
that it is the task of science to reduce the number of phenomena in
the third category, and to move as many phenomena as possible from
the second to the first category. This, in fact, is the goal of Buddhism
as well.

Since it is widely regarded in the West simply as a religion, Bud-
dhist doctrine is still widely regarded as an ideology, in contrast to
scientific knowledge. Indeed, many Buddhists do uncritically adopt
the tenets of their faith simply as a creed, without subjecting it to
either empirical or rational analysis. Ideologies are commonly based
not on immediate experience or on cogent, logical analysis, but on
the testimony of someone else, such as the Buddha, whom one takes
to be an authority. If the words of the Buddha are not accepted as
authoritative, then the basis for this ideology vanishes into thin air.
Even though many Buddhists do accept Buddhist doctrine in this
way, the Buddha admonished his followers: “Monks, just as the wise
accept gold after testing it by heating, cutting, and rubbing it, so are
my words to be accepted after examining them, but not out of re-
spect [for me].”20  Thus, unquestioning commitment to an ideology
is not only unnecessary in Buddhism, it was explicitly condemned
by the Buddha himself!



170      Consciousness at the Crossroads

While scientific knowledge is commonly equated with empirical
discoveries, with an ever decreasing reliance upon inference and oth-
ers’ testimony, I believe even a cursory examination of the history of
science demonstrates that this view is far from accurate. With the
enormous specialization among the sciences and the vast amount of
research that has been conducted throughout history and through-
out the world today, no single individual can hope to empirically
confirm the findings of the rest of the scientific community. More-
over, empirical scientific research relies upon the sophisticated tools
of technology, and few scientists have the time or inclination to check
the engineering of every instrument they use. For scientific knowl-
edge to progress, scientists must rely increasingly on the claims of
their scientific and engineering colleagues of the past and present. In
most cases, I believe, that trust is well earned, but in most cases that
is indeed reliance upon others’ authority, not upon one’s own obser-
vations or rigorous logic. As this is true within the scientific com-
munity, it is all the more true for the public at large, which provides
the funding for scientific research—people regard scientists as au-
thorities in their respective fields and accept their words on the basis
of such trust. This trust is warranted by the belief that if one were to
engage in the necessary scientific training and perform a specific type of
research for oneself, one could, in principle, verify other’s findings em-
pirically or at least by logical analysis. It is with this same kind of trust
that Buddhist contemplatives receive formal training in Buddhism
and try to put to the test the Buddha’s own purported discoveries
about the nature of suffering, the source of suffering, its cessation,
and the path to that cessation.

Buddhist inquiry into the above three types of phenomena pro-
ceeds by way of four principles of reason, to which the Dalai Lama
referred only briefly in this meeting.21  To expand briefly on his com-
ments here, the principle of dependence refers to the dependence of
compounded phenomena upon their causes, such as the dependence
of visual perception upon the optic nerve. It also pertains to the
dependence of any type of phenomenon upon its own parts and
attributes, or upon other entities, as in the interdependence of “up”
and “down” and “parent” and “child.” The principle of efficacy per-
tains to the causal efficacy of specific phenomena, such as the capac-



Afterword: Buddhist Reflections      171

ity of a kernel of corn to produce a stalk of corn. The principle of
valid proof consists of three means by which one establishes the ex-
istence of anything: namely, direct perception, cogent inference, and
knowledge based upon testimony, which correspond to the above
threefold epistemological—and explicitly not ontological—classifi-
cation of phenomena. The principle of reality refers to the nature of
phenomena that is present in their individuating and generic prop-
erties. An individuating property of heat, for instance, is heat, and
one of its generic properties is that it is impermanent. The Dalai
Lama cites as examples of this principle the fact that the body is
composed of particles of matter and the fact that consciousness is
simply of the nature of luminosity and cognizance. These facts are
simply to be accepted at face value: they are not explained by inves-
tigating the causes of the body and mind or their individual causal
efficacy.

Let us apply these four principles to the materialist understand-
ing of consciousness. According to this view, consciousness is simply
a natural condition of the activated brain, much as heat is a natural
condition of fire (the principle of reality). As such, consciousness
vanishes as soon as the brain is no longer active (the principle of
dependence), and it has no causal efficacy of its own apart from the
brain (the principle of efficacy). These conclusions are based on the
direct observations of neuroscientists investigating mind/brain cor-
relates; they are inferred by philosophers who know of such corre-
lates; and they are accepted as fact by many people who accept scien-
tific materialism without knowing for themselves its supporting
empirical facts or logical arguments (the principle of valid proof ).

According to the Buddhist view, in contrast, consciousness is sim-
ply of the nature of luminosity and cognizance, much as fire is of the
nature of heat (the principle of reality). Specific states of consciousness
arise in dependence upon the sense organs, sensory objects, and prior,
nonphysical states of consciousness (the principle of dependence);
and they, in turn, exert influences on subsequent mental and physi-
cal states, including indirect influences on the outside physical world
(principle of efficacy). These conclusions are purportedly based on
the direct observations of contemplatives who have thoroughly fath-
omed the nature of consciousness; they are inferred by philosophers



172      Consciousness at the Crossroads

on the basis of others’ experiences; and they are accepted as fact by
many Buddhists who accept Buddhist doctrine without knowing
for themselves its supporting empirical facts or logical arguments
(the principle of valid proof).

In evaluating these two radically different ways of understanding
consciousness, the central question arises: which people are deemed
to be authorities on consciousness due to their privileged, direct
knowledge? Modern Westerners may look with deep skepticism upon
anyone claiming to be an authority who is not an accomplished neu-
roscientist. Traditional Tibetan Buddhists, on the other hand, may
look with equal skepticism upon anyone claiming to be an authority
on consciousness who has not accomplished advanced degrees of
meditative concentration by which to explore the nature of the mind
introspectively. By what criteria does one judge who is and who is
not an authority who can provide reliable testimony? In other words,
whose direct observations are to be deemed trustworthy? I strongly
suspect that answers to these questions must address the role of ide-
ology, and perhaps it will turn out to be true that one who would
know—either through inference or on the basis of authoritative tes-
timony—must first believe. These questions certainly deserve to be
examined in much greater detail, especially in the context of such
cross-cultural dialogue.

Before closing, I would like to raise one final issue that is central
to Buddhism and to the Dalai Lama himself, and that is compas-
sion. As the Dalai Lama has commented many times, philosophical
and religious theories vary from culture to culture, and scientific
theories are subject to change over time, but the importance of love
and compassion is a constant throughout human history. The Ti-
betan Buddhist path to liberation and spiritual awakening likewise
places an equal emphasis on the cultivation of insight and compas-
sion. Indeed, the experiential knowledge sought in Buddhism is said
to support and enhance one’s compassion, and any view that under-
mines compassion is viewed with extreme skepticism.

It was perhaps with this in mind that at one point in this confer-
ence the Dalai Lama asked the Western participants whether they—
who asserted the identity of the mind (and implicitly the person)
with the brain—could feel affection for a brain. The general response
among the neuroscientists was perhaps best expressed by Antonio



Afterword: Buddhist Reflections      173

Damasio: “What I can feel affection for is a particular individual, a
person whom I know. . . . I don’t feel any affection whatsoever [for
brains].” Lewis Judd commented in a similar vein, “the physician is
dedicating his or her knowledge and skills on behalf of the patient as
a totality, as a person, not to some fractional part or organ system. . . .
The patient is not just a diseased liver or diseased brain, or whatever.
The patient is an integrated, whole person.” But where is this “par-
ticular individual” or “whole person” to be found? According to physi-
calism, is this anything more than a baseless illusion, in which case,
doesn’t this ideology critically undermine love and compassion?

According to the Madhyamaka view, a person cannot be identi-
fied with the mind alone or with the brain or the rest of the body.
But no individual can be found under analysis apart from the body
and mind either. No “I,” or self, can be found under such ontologi-
cal scrutiny, so Madhyamikas conclude, like many neuroscientists
today, that the self does not exist objectively or inherently, indepen-
dently of conceptual designation. However, the Madhyamikas add
that while none of us exist as independent things, we do exist in
interrelationship with each other. Thus, we do not exist in alien-
ation from other sentient beings and from our surrounding environ-
ment; rather, we exist in profound interdependence, and this real-
ization is said to yield a far deeper sense of love and compassion than
that which is conjoined with a reified sense of our individual sepa-
rateness and autonomy.

Whatever fresh insights may be arise from the collaboration of
Buddhists and neuroscientists, it is my hope that these may lead us
to become more and more “warm-hearted persons.” I would like to
conclude this essay with the Dalai Lama’s own concluding words:
“Whether compassion has an independent existence within the self
or not, compassion certainly is, in daily life, I think, the foundation
of human hope, the source and assurance of our human future.”



174      Consciousness at the Crossroads


