
 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 1 

 

 
 

 
 
 

 
Tây-Ninh Thánh Địa  mùa Hoa Đạo nở 

Kỹ-niệm Hội-yến Diêu-Trì-Cung Quí Hợi (2007) 
Nữ Soạn giả 

 
NGUYÊN THỦY 

 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 2 

Lời nói đầu: 
Tôn-giáo quan trọng nhất là BÍ PHÁP. Nghiên cứu 

về một Tôn giáo tức nhiên nghiên cứu về BÍ PHÁP  của 
Tôn giáo đó. Thử hỏi Đạo Ca o-Đài có Bí pháp không và 
tìm hiểu Bí Pháp ấy như thế nào? 

Đền-Thánh này chứa tất cả BÍ PHÁP! 
Nay, Đức Chí -Tôn đến tạo Đạo, Ngài dựng nên 

Toà-Thánh Cao-Đài hiện tại nơi miền Nam Việt -Nam, 
vùng Tây Ninh Thánh Địa này, là ngôi của Đức Chí -Tôn 
ngự,  tượng-trưng Bạch Ngọc Kinh tại thế: 
 “Cái quyền -năng vô cực vô thượng của Ngài do 
những pháp vô-vi mầu-nhiệm mà có nên gọi là BÍ PHÁP. 
Đức Chí Tôn cũng dùng BÍ PHÁP mà lập Đại-Đạo Tam kỳ 
Phổ-Độ để ứng nghiệm cái quyền-năng của Ngài nơi địa 
cầu 68 này để bảo-tồn cơ sanh-hóa, vì Ngài là Chúa sự 
Thương yêu, mà vì thương -yêu mới có sanh sanh hóa hóa. 
Vậy nên Đại-Đạo Tam-Kỳ Phổ-Độ do BÍ PHÁP lập thành. 
 “Đền-Thánh là nơi Thầy ngự tại thế cũng do  BÍ 
PHÁP mà biến tướng ra. Ấy vậy, Đền-Thánh này chứa tất 
cả BÍ PHÁP của Đấng Chúa-tể Càn khôn vậy. 
 Đền-Thánh hoàn thành là cái triệu chứng “ Châu 
nhi phục thủy”. Từ đây đến vô cùng Vạn linh sanh chúng 
sẽ hưởng được muôn điều hạnh phúc của quyền-năng vô 
cực vô thượng của Đức Chí-Tôn ban cho tại thế này”. 
 Xin trân trọng gởi đến Đồng Đạo bốn phương đề tài 
“BÍ PHÁP CAO ĐÀI” để cùng nhau nghiên cứu.  
              Thánh Địa ngày Vía Đức CaoThượng-Phẩm 

In ngày 01- 03 - Kỷ Sửu (dl 26-3-2009) 
Nữ Soạn giả 

NGUYÊN THUỶ 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 3 

 
 

CHƯƠNG I 
Khái niệm về Bí-pháp 

 Mọi vật trong trời đất không thể đơn giản như dưới 
mắt con người trông thấy hằng ngày mà xem thường , như 
mặt trời buổi sáng mọc ở phương Đông, chiều lặn ở 
phương Tây. Cũng như Đạo không chỉ là một sự bái lạy, 
đến Chùa dâng hương xá Phật như người đời thường nhận 
định; Mà trong sự vận hành của mặ t trời phải đi theo một 
định luật của Tạo hoá. Người đến Chùa dâng hương là cả 
một tấm lòng thành kính, một sự câu thông với Càn-Khôn 
Vũ-trụ trong một Đức tin tuyệt đối. Còn nếu ta chưa được 
Đức-tin ấy là vì chưa thấu hiểu Chơn truyền L uật pháp 
Đại-Đạo mà thôi. Chứ không có một việc làm nào là vô 
ích, cử chỉ nào mà vô dụng đâu.! Tất cả đều ẩn tàng một 
cái gì khó giải bằng lời nói cho rõ thông được, vì nó còn bí 
ẩn, còn trong vòng bí mật của vũ trụ, hay nói khác hơn là 
ta chưa đủ ngôn từ mà diễn đạt cho chín h xác được, Đạo 
giáo gọi đó là Bí Pháp. 

Bí nghĩa là trang sức. Bí có nghĩa là rực rỡ, sáng 
sủa, to lớn. Ví như dưới núi có khí ấm: núi là chỗ ngưng tụ 
của vạn vật, trong đó tượng đủ Ngũ hành: Kim, Mộc, 
Thuỷ, Hoả, Thổ; là nơi cây cỏ, thú cầm tụ hợp. Sự tụ h ọp 
theo một luật định có thứ tự theo văn vẻ của trời đất.  

Trên núi thì cây cỏ mọc xanh um, dưới có bò dê 
đang ăn cỏ . Sự tụ họp của loài nào theo loại ấy, kết thành 
cái đẹp của thiên nhiên, của Tạo hoá bày ra, cho nên dưới 
bàn tay của Tạo hoá không có gì là không có chủ định hay 
nói rõ hơn là một sự hỗn tạp cả. Ví như trâu bò thì theo 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 4 

giống loại của nó kết hợp mà phủ giống, chắc chắn trâu, 
bò sẽ sanh ra giống trâu, bò. Ngựa sinh ra ngựa, không bao 
giờ sai lệch ra giống khác, gọi là “Ngưu tầm ngưu mã tầm 
mã” là vậy. 

Nếu lấy quẻ Dịch mà nói thì đây là quẻ SƠN HOẢ 
BÍ. Có nghĩa là dưới núi có ánh sáng chiếu lên núi, như 
vậy tượng là một sự trật tự, đẹp đẽ của Tạo hoá. Trật tự ấy 
là theo một luật định của Hoá công mà con người chưa 
thấu đáo được, chưa giải thích nỗi nên gọi là BÍ-PHÁP.  

Theo cuộc sinh tồn thì thân xác ta là chỗ an trụ của 
kiếp sống trong cõi đời, nhưng cả đời nếu không phải là 
một chuyên môn như Bác-sĩ, chắc chắn ta không bao giờ 
thấy cả ruột gan, phèo phổi nằm theo cách thức nào trong 
bụng, đừng nói chi đến cả bộ não ta hoạt động như thế 
nào, tâm tư ta suy nghĩ đây do ai điều khiển. Sống, ta chưa 
hiểu phương thức sống; chết, hồn này sẽ về đâu? Tất cả 
những sự kiện trên gọi là Bí-Pháp vì nó quá bí ẩn trong 
cuộc đời. Nhưng có phải vì vậy mà không một ai thấu đáo 
được? - Có chứ! 

Trong cửa Đạo Cao -Đài ngày nay người nắm giữ 
BÍ PHÁP thuộc về  quyền hành của Hộ-Pháp Giáo Chủ 
Đạo Cao-Đài. Tức nhiên Hộ-Pháp là người nắm pháp 
Thiên Điều, nắm cơ mầu nhiệm của Đạo vậy. 

Làm sao biết được? 
Chính Đức Hộ-Pháp có  thuật lại rằng: 

          “Đời quá ư bạo-tàn, cho nên Đức Chí-Tôn mới 
giáng trần mở Đạo cho con cái biết: các ngôi Thần, 
Thánh, Tiên, Phật đều tình nguyện hạ thế cứu đời, xuống 
bao nhiêu lại càng mất bấy nhiêu. Trong thời-kỳ ấy Bần 
Đạo vâng lịnh Đức Chí Tôn xuống thế mở Đạo, thì Đ ức 
Chí-Tôn mới hỏi rằng: 
           - Con phục lịnh xuống thế mở Đạo, con mở Bí pháp  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 5 

trước hay là mở Thể-pháp trước? 
           Bần-Đạo trả lời: 
           - Xin mở Bí-Pháp trước. 
           - Chí-Tôn nói:  
           - Nếu con mở Bí-Pháp trước thì phải khổ đa! 
Đang lúc đời cạnh-tranh tàn bạo, nếu mở Bí Pháp trước, 
cả sự bí-mật huyền-vi của Đạo, Đời thấy rõ xúm nhau 
tranh giành phá hoại thì mối Đạo phải ra thế nào?  
           Vì thế nên mở Thể-pháp trước, dầu cho đời quá 
dữ có tranh-giành phá hoại cơ thể hữu-vi hữu-hủy đi 
nữa thì cũng vô h ại, xin miễn mặt Bí Pháp còn là Đ ạo 
còn.  
            - Bí-pháp là Hiệp-Thiên-Đài giữ.                                                          
           - Thể pháp là Cửu Trùng Đài mở mang bành 
trướng về mặt phổ thông chơn giáo”. 

Đức Ngài còn cho biết: 
“Bí-pháp Chơn truyền của Đức Chí-Tôn ấy là một 

thuyết pháp trọng yếu khó-khăn hơn hết. 
Các nền Tôn-giáo đương nhiên bây giờ nếu gọi là 

thất chơn truyền, thì thất chơn truyền do đâu? 
- Do tại Bí -pháp không đúng lương tri lương 

năng của loài người, lương tri lương năng của mỗi người 
đương thời buổi này đã đạt đến mức cao thượng, trọng hệ 
là những triết-lý đơn sơ buổi nọ của các nền Tôn giáo để 
tại mặt thế này, hồi buổi Thượng cổ không cầm được 
quyền năng cùng tâm lý của nhân loại trong khuôn -khổ 
đạo-đức tinh-thần nữa.  

Ngày nay Đức Chí -Tôn đã đến, đem nền Tôn giáo 
của Ngài để tại mặt thế này đặng chỉnh đốn đạo đức tinh 
thần từ Thượng cổ đến giờ bằng Huyền Diệu Cơ bút. 
Ngài đến không có quyền nào ngăn cản, Ngài dạy con cái 
của Ngài,  Ngài  có quyền  đem Cơ  bí-mật  huyền vi Tạo  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 6 

đoan giáo-hóa con cái của Ngài”. 
Thế nên cùng một sự việc, mà mỗi người mỗi có sự 

thấy khác nhau. Người Bác-sĩ rất sợ vi-trùng vì người đã 
từng nhìn thấy vi trùng đủ các loại qua kính hiển vi. Có thể 
phóng to lên hằng triệu lần , nên đã thấy rõ hình dạng và 
biết được sự hoành hành của nó đến mức độ nào. Đối với 
người thường thì thản nhiên, không hề sợ sệt vì chưa bao 
giờ được một lần trông thấy vi trùng !  

Mọi vật trong vũ-trụ này cũng đầy sự bí mật huyền 
vi mầu nhiệm , không thể thấy bằng mắt thường được , 
nhưng vẫn có người thấu biết được. Vì sao? Vì người ta 
nhìn bằng con mắt thấu thị . Muốn có được con mắt thấu 
thị ấy phải làm sao? - Phải luyện. Phải học cho đến nơi 
đến chốn. Sự luyện ấy gọi là TU, là luyện đơn. Chính là sự 
cúng kiếng hằng ngày qua pháp Tứ thời Nhựt tụng là tu 
luyện cho chính mình  có con mắt thấu thị đó.  

Người thấy biết được mọi vật trong cõi bí mật, vô 
hình gọi là Phật, tức là bậc đã giác ngộ hay nói khác đi là 
người đã quét sạch được lòng phàm. Trong chữ Phật 佛 
gồm có bộ nhân là chỉ về người và chữ Phất 弗 là quét, 
tức nhiên người đã quét sạch bụi trần. Nếu xem đầu óc 
như một ngăn tủ trống trải thì chứa được những thứ mà ta 
muốn, còn tủ đã đầy ấp đồ đạc rồi thì không thể để một vật 
gì khác được nữa. Thế nên khi muốn làm một việc gì phải 
suy nghĩ k ỹ lưỡng rồi mới làm, vì Phật thì sợ nhân, cho 
nên không dám gây nhân. Chúng sanh chỉ sợ quả, nên làm 
việc gì cứ làm liều, khi thất bại thì đau khổ.  

Ví như rượu, thuốc lá là có hại, thậm chí đến như 
người uống rượu bị phạt, hút thuốc lá đến nơi công cộng bị 
cấm, nói rằng hậu quả là ung thư, là chết người, nhưng vẫn 
chứng nào tật nấy,  thuốc vẫn  cứ hút,  rượu vẫn  cứ uống.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 7 

Mai ngày ra sao cũng được.! 
Vì tầm nhãn giới của các Đấng vô hình thấy được 

cả hành tàng thiện ác của chúng sanh, nên kêu gọi chúng 
sanh lo làm thiện, làm lành, trì trai giữ giới, đừng giết hại 
sanh vật, vì nó cũng là đàn em chưa ti ến hoá của chúng 
sanh mà thôi. Nhưng cũng vì thói quen ăn u ống đã nhiều 
đời rồi bây giờ không nhịn được. Khó lắm, ngày còn bé 
Mẹ đã cho ăn món ngon v ật lạ, thịt này, thức kia cốt yếu 
cho con mau lớn, mập-mạp. Chính người Mẹ cũng không 
nhận ra Luật quả báo, Luân hồi là gì. Cứ cái đà ấy mà 
người cứ giết chóc từ con vật nhỏ đến con vật lớn, rồi 
tranh chấp nhau mà giết hại đến con người cũng xem là 
một điều tự nhiên. Tại sao có kẻ kiêng dè không giết một 
con ong cái kiến, mà có kẻ khác sát hại hàng loạt mà 
không gớm tay? 

Thể Đời, nhưng với những việc cụ thể như vậy đó 
là Thể pháp. Hậu quả của việc làm ấy sẽ có lợi hại, nên hư 
đặng thất như thế nào đó là Bí-pháp của Đời. 

Nhiều nhà nghiên cứu, nhà đạo học phân tích, nhận 
định rõ-ràng: Rượu, thuốc lá là Thể pháp của đời. Hậu quả 
chết người, bịnh ung thư là Bí-pháp của đời. Tức là Thế 
đạo. Như vậy Đời có Thể pháp và Bí pháp. 

Cũng như một học trò mới cắp sách đến trường bắt 
đầu học là tu theo Thể pháp Thế đạo, một vài tháng sau, 
nó đọc được chữ tức là đạt được Bí-pháp Thế đạo đó. Nó 
cầm tờ giấy bạc đọc được, biết được giá trị đồng tiền này 
lớn, nhỏ…Nhìn vào tấm bảng “Cấm đi lối này!” “Không 
leo trèo cột điện, nguy hiểm, chết người!” Nó  đọc được, 
nó biết tránh. Nó đạt Bí pháp Thế đạo rồi đó!  

Đạo cũng vậy, khi đã ý thức cảnh đời là nơi “Sống 
gởi thác về”, không vĩnh c ữu, thì ngư ời mới lo tiến thêm 
một bước học hỏi nữa là Tu theo Thiên đạo: cúng kiếng, 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 8 

làm công quả, bố thí, trường chay khổ hạnh, phụng sự, tất 
cả những thứ ấy là hành theo Thể pháp Thiên Đạo, mục 
đích là gì? - Tức nhiên giải thoát kiếp luân hồi sanh tử. Có 
thật vậy không? Chưa tin, hãy thí nghiệm.  

Nay, Đạo Cao-Đài, Đức Chí -Tôn cho thờ “Thánh 
Tượng Thiên nhãn Thầy” tức nhiên Thầy đã trấn Thần vào 
đó. Sự cúng kiếng hằng ngày quì trước Thiên bàn tức là 
nhận “Thần” của Đức Thượng Đế đó vậy. 

Tại sao những người tu thiền sai pháp  thường bị 
một chứng gọi là “tẩu hoả nhập ma”? Thử xét lại có nhiều 
nguyên cớ, nhưng có một điều là nơi ngồi “Tịnh” mà điểm 
để họ “Luyện Thần” không có ai trấn Thần cho họ, nên khi 
ấy Thần lực trong người mới đầu chưa đủ sức chống lại Tà 
lực bên ngoài. Nhưng khi hấp thu từ-trường được mạnh rồi 
bất cứ ngồi nơi nào cũng được. Cần yếu nhứt là không 
vọng tưởng. 

Bởi chữ NHÃN 眼 tức là con mắt thấu thị, gồm chữ 

Cấn 艮 là núi họp với chữ là mục目là mắt, do hai chữ này 
kết hợp lại, thế nên còn gọi là Huệ nhãn, Thần nhãn, 
Thánh nhãn. Do vậy thời điểm này Đạo Cao-Đài có được 
Bí-Pháp để chỉ rõ một thời kỳ chuyển tiếp để đến một 
giống dân Thần Thông Nhơn, tức là người người đều có 
được một sự sáng suốt, chí linh, chí diệu. 
 Hỏi vậy sứ mạng Cao-Đài-giáo phải làm gì? 
 “Thầy dặn rằng: Thầy đến chẳng phải lập một nền 
Đạo mới mà đến đặng nhắc các con rằng: Ngày tận tuyệt 
đã hầu gần, Quỉ Vương sắp đến, Thánh ngôn các Đạo đã 
khai từ thuở tạo thiên không đủ kềm thúc nhơn sanh đặng 
trọn lành. 
 Đời càng ngày càng trở nên hung bạo, nhơn loại 
giết lẫn nhau, cả hoàn cầu giặc giã, bịnh chướng biến 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 9 

sanh, thiên tai rắp đến. Ấy là các điều Thầy đã nói tiên tri 
rằng: Ngày tận thế đã đến! 
 Thầy  đã tạo thành đủ cả Pháp luật. 
 Thầy đến chỉ độ kẻ vô Đạo chớ không phải sửa 
Đạo. Các con hiểu à!” (23-11 Bính Dần – 1926) 

1- Về mặt hình thành Bí-pháp: 
  Trong các Bí-pháp có mầu nhiệm đắc Đạo  
   Pháp Chánh-Truyền Đức Lý Giáo-Tông có dạy: 
  …Nhờ Ngài và Hội-Thánh cầu khẩn, Thầy mới giáng 

bút truyền các Bí-pháp ấy cho Hộ-pháp: 
      “Mừng thay cho nhân loại chút ít rồi. Hội -Thánh 

chơn truyền Tân pháp đã đạt đặng như phép “Giải-oan”, 
phép “Khai sanh môn”, Ban Kim quan…lại còn nhiều Bí 
pháp nữa mà Hộ-pháp chưa có lịnh truyền và lại bị chúng 
sanh và Hội-Thánh còn mờ hồ không nạp dụng. Ngày nay 
chẳng biết các Đấng Thiêng-liêng và chư Thần, Thánh, 
Tiên, Phật tại Bát-Quái-Đài đã thọ lịnh của Thầy mà hành 
pháp vì thuộc về quyền hành của các Đấng ấy; ngày nay 
mới tính sao? Trong các Bí-pháp có mầu nhiệm đắc Đạo, 
bây giờ các Đấng ấy cho hay là không? Thảm!...Cười. 
Nếu  Lão có phương chỉnh đốn nền Đạo lại thì đặng, bằng 
chẳng vậy, thì không có một người đắc Pháp, Cửu Trùng 
Đài cũng đã yểm quyền Bát  Quái-Đài mà chớ!  Thật vậy 
đó chút” 

2-Đạo mở tức Cơ Đại-Ân-xá của Đức Chí-Tôn: 
Ngài Bảo-Đạo Hồ-Tấn-Khoa có nói: 
“Người mới Nhập môn vào Đạo Cao-Đài lập Minh 

thệ thì đặng hưởng hồng-ân là thọ phép Giải oan. Phép 
này rửa sạch tội tiền khiên của mình từ trước. 

Phép này cũng là một Đại Ân xá những tội tình, 
nhưng từ ngày Nhập môn về sau thì phải gìn giữ đừng gây 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 10 

thêm tội mới cho đến ngày chết tức là ngày trở về với Đức 
Chí-Tôn (Đại-Từ-Phụ) thì được nhẹ nhàng rất nhiều.  

Ngoài Bí-Pháp giải-oan này Đức Chí -Tôn còn ban 
cho Pháp Tắm Thánh, pháp làm Hôn phối và đặc biệt nhứt 
là phép xác và phép độ thăng. 

Người Tín-hữu Cao-Đài nào giữ được  10 ngày 
chay trong mỗi tháng đổ lên được thọ truyền bửu pháp tức 
là hưởng được phép xác, cắt hết 7 dây oan -nghiệt. Linh 
hồn không còn bị ràng buộc với thi hài bởi 7 dây oan 
nghiệt nữa nên được xuất ra nhẹ-nhàng về cõi Thiêng  
liêng hằng sống. 

Còn phép Đ ộ thăng là để giúp cho linh hồn những 
Chức-sắc được nhập vào Bát-Quái-Đài dễ-dàng hơn”. 

3- Người Đạo Cao-Đài hành Bí pháp Đạo là 
lời Minh thệ: 

Cho chí đến Thiên-phong Chức-sắc như hai vị 
Đầu-sư khi lãnh nhiệm vụ cũng phải lập Minh-Thệ.  

Thánh ngôn dạy: 
   “Cả thảy Môn đệ phân làm ba ban, đều quì xuống, 

biểu TẮC leo lên bàn, con chấp bút bằng nhang, đến bàn 
Ngũ Lôi đặng Thầy triệu nó đến, rồi mới tới trước mặt 
Tắc, đặng Thầy trục xuất Chơn Thần nó ra, nhớ biểu Hậu, 
Ðức xông hương tay của chúng nó, như Em có giự t mình 
té thì đỡ. 

Rồi biểu hai vị Ðầu Sư xuống ngai, quì, đến trước 
mặt Ngũ Lôi, hai tay chấp trên đầu, quì ngay bùa Kim 
Quang Tiên mà thề như vầy: 

"Tôi là Lê Văn Trung tự Thiên Ân là Thượng Trung 
Nhựt và Lê Văn Lịch tự Thiên Ân là Ngọc Lịch Nguyệt, thề 
Hoàng Thiên, Hậu Thổ, trước Bửu Pháp Ngũ Lôi rằng 
làm trọn Thiên Ðạo mà dìu dắt cả mấy em chúng tôi đều 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 11 

là Môn đệ của Cao Ðài Ngọc Ðế; nhứt nhứt do lịnh 
Thầy phân định chẳng dám chuyên quyền mà lập thành 
Tả đạo; như ngày sau hữu tội thì thề có Ngũ Lôi tru 
diệt”   (Lời thề trên có 60 chữ) 

Ðến bàn Vi Hộ Pháp cũng quì xuống, vái  y vậy, đều 
câu sau thì như vầy: 

“Như ngày sau phạm Thiên Ðiều thề có Hộ Pháp 
đọa Tam Ðồ bất năng thoát tục”. 

Rồi mới biểu Giảng xướng lại nữa “ Phục vị”, thì 
nhị vị Ðầu Sư trở lại ngồi trên Ngai. Chư Môn-đệ đều đến 
lạy mỗi người hai lạy. 

Tới phiên các Môn đệ, từ người đến bàn Ngũ Lôi 
mà thề rằng: 

Tên gì?... Họ gì?...  “Thề rằng: Từ đây biết một 
Ðạo Cao Ðài Ngọc Ðế, chẳng đổi dạ đổi lòng, hiệp đồng 
chư Môn đệ, gìn luật lệ Cao Ðài, như sau có lòng hai thì 
Thiên tru Ðịa lục."(36 chữ) 

Tới trước bàn Hộ Pháp cũng thề như vậy, rồi mới 
đến lạy nhị Ðầu Sư.” 

Đức Hộ pháp có dạy  vào ngày rằm tháng 9 năm 
Bính Tuất (1946) rằng: 

… “Còn nói về phần chư Môn Ðệ của Ðức Chí 
Tôn, từ buổi đem thân vào cửa Ðạo t rong lúc Nhập môn 
đã quì trước Bửu Ðiện có bàn Ngũ Lôi, mà lập Minh thệ 
(như trên) Than ôi! Cho những người thề như vậy, mà 
cũng không để trọn đức tin nơi Chí Tôn lại thối bước ngã 
lòng, cổi áo Ðạo, dẹp khăn tu, mong mỏi xu hướng theo 
con đường tục lụy, cho nên mới gây tạo ra con đường lằn 
súng mũi đạn ngày nay. 

Vậy, ai là người thất thệ với Chí Tôn  thì phải sớm 
thức tỉnh tâm hồn, ăn năn sám hối, cầu xin Ðại Từ Phụ 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 12 

cùng các Ðấng Thiêng Liêng, từ bi ân xá tội lỗi tiền khiên, 
họa may đặng chung hưởng ân huệ của Ðức Chí Tôn ban 
cho sau nầy. 

Ngày nào toàn thể nhơn sanh đều biết hồi đầu hướng 
thiện, nhìn Ðạo Trời là một Cơ Quan Cứu Thế, thật hành 
chủ nghĩa Thương yêu cho ra thiệt tướng thì n gày ấy mới 
đặng hưởng Hòa bình Đại đồng thế giới”. 

Đức Hộ-pháp cũng dạy cho biết rằng: 
“Về Bí pháp của Đạo cũng như triết lý của Đời, là 

càng đau khổ thì càng kinh nghiệm, càng thanh cao. Con 
đường Thiêng liêng lập vị của Đạo cũng do nơi  Bí  Pháp 
ấy. Thử hỏi từ ngàn xưa, biết bao vị  đắc đạo mà không 
nhờ trong khuôn khổ nào chăng ? 

Lại có câu: “Lửa thử vàng, gian nan thử Đạo” là 
cũng trong một ý niệm ấy. Nếu thoảng như đi trên con 
đường lập vị thiêng liêng được sung sướng hoặc dễ dàng 
hoặc không cần chi phải mệt xác mệt trí, hoặc không có 
chịu sự khảo duợt nào về tinh thần hay hình thể, thì nhơn 
loại trên mặt địa cầu nầy sẽ thành Phật hết. Như thế, các 
em nghiệm coi phẩm trật ấy có phân biệt và quí trọng 
không ? Hẳn là không phân biệt rồi. 

Vậy các em nên hiểu điều đó để lướt qua mọi trở 
ngại thử thách đặng kíp sớm cho các em đoạt được sở   
hành  phi  phàm đó vậy.” 

4- Đạo Cao-Đài có Thể-pháp và Bí-pháp: 
Nay là thời -kỳ Hạ nguơn Tam chuyển bước qua 

Thượng nguơn Tứ chuyển, Đức Chí -Tôn mở ra  mối Đạo 
Trời là cơ Đại Ân xá cho nhân lọai. Cơ Đại Ân xá này 
được thực hiện ở mọi nơi, mọi chỗ và bằng nhiều phương 
thức khác nhau: 

“Đức Chí-Tôn để cả hai triết-lý cho nhơn -loại biết 
sự thật. Bởi cớ cho nên Đức Chí-Tôn đến: Ngài đến đặng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 13 

giải một triết lý, một công-lý hiện hữu tại mặt thế gian 
này: Sự chơn thật. 

Ngài đã giải sự chơn thật. 
Phải hiểu Thể-pháp, biết Thể -pháp rồi mới thấu 

đến Bí-pháp. Khó lắm! Phải để tinh -thần tìm hiểu cho 
lắm! Khó lắm! phải rán học cho lắm mới có thể đoạt 
đặng! Điều rất khó-khăn là phải viết sách.” 

                                      ĐHP 5-4 Kỷ-Sửu) 
Vì : “Có Thể pháp thì có Bí-pháp! 
Các vị Giáo-chủ cũng phải tùng theo khuôn luật đó, 

một nền Tôn giáo có: 
- Thể-pháp là cơ-quan giải khổ cho chúng sanh, 

tức nhiên phải có: 
- Bí-Pháp

                       (ĐHP: 9-4 Kỷ Sửu 1949) 

 đặng làm cơ-quan giải thoát cho chúng 
sanh. Hễ độ phần xác tức nhiên phải độ phần hồn cho 
toàn vẹn. Một nền Tôn giáo đã xuất hiện tại thế gian này 
dầu Thể-pháp cao siêu bao nhiêu đi nữa, nếu không có 
Bí pháp làm tướng diện căn bản thì nền Tôn giáo ấy chỉ 
là Bàng môn tả đạo mà thôi”. 

 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 14 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 15 

 

CHƯƠNG II 
A- NHỮNG HÌNH THỨC GỌI LÀ BÍ PHÁP 

TRONG NỀN ĐẠI ĐẠO 
Bí pháp  秘 法 

A: The sacrament.  
P: Le sacrement.  

Bí: sáng rỡ. Giấu kín, không hở ra cho ai biết.  
Pháp: có nghĩa là pháp thuật, phương pháp.  
Bí Pháp là những pháp thuật huyền diệu, mà khi thi 

hành sẽ có những hiệu quả thiêng liêng mà ta không thể 
dùng trí phàm hiểu biết hết được. 

Đây là những Bí Pháp Chơn truyền của Đại-Đạo.  
Trong cửa Ðạo Cao Ðài, Ðức Phạm Hộ Pháp vâng 

lịnh Ðức Chí Tôn truyền cho các Chức sắc vào hàng 
Thánh Thể của C ửu Trùng Đài và Hiệp-Thiên-Đài hay 
Phước Thiện đi hành đạo ở địa phương bảy Pháp  sau đây 
để cứu độ nhơn sanh phần xác cũng như phần hồn, hầu 
giúp cho công cuộc Phổ Độ nhơn sanh được kết quả: 

1- Phép Tắm Thánh.      2- Phép Giải Oan.  
3- Phép Hôn Phối.         4- Phép Giải bịnh.      
5-Phép Xác  6-Phép Ðoạn Căn. 7-Phép Ðộ Thăng.  

          Tương tự: Bên Thiên Chúa giáo cũng có b ảy Bí 
Pháp dành cho “Con chiên của Chúa” là: 
          1- Phép Rửa tội               2- Thêm sức      
          3- Thánh Thể.                 4- Giải tội     
          5-Xức dầu   6-Truyền chức    7-Hôn phối.  

 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 16 

1- Bí pháp xưng tội 
Chơn-truyền từ trước đến nay Đức Chí-Tôn để tại 

mặt thế trên các Đạo: Phật, Tiên, Thánh, là phương để gội 
rửa linh-hồn mà thôi. Đức Hộ-Pháp nói: 
           “Nhứt là Công-giáo có phép xưng tội là một Bí 
pháp, nhưng ta không hiểu tại sao Chí-Tôn lại không 
truyền chơn-pháp. 
           Ta nghĩ, có lẽ Đức Chúa Jésus-Christ đã ban quyền 
cho những đại-diện của Ngài tức là người cầm quyền Hội 
Thánh có đủ năng-lực xá tội, nhưng trong hai đàng là kẻ 
xá tội và kẻ xưng tội; cũng có lẽ có người không thực tâm 
xưng tội, hoặc người không xứng đáng là ngừơi xá tội. 
Nếu xét ra người đến xưng tội  và người xá tội cũng đều là 
phàm cả, chưa biết người này có xá tội được cho người 
kia chăng? Thảng không đủ quyền tha tội càng thêm mang 
tội hơn nữa. Hễ có tội tức là có hình, có hình tức có phạt, 
có phạt phải thành án, mà án tiêu mới hết tội. Nên hễ có 
tội thì phải trả, mà có trả rồi thì hết tội”.. 
                     (Đức Hộ-Pháp 1-7 Mậu Tý 1948) 

 
2- Nhận dạng Bí tích 

Tại sao cũng thời là người mà không ai giống ai? 
Trách nhiệm, quyền hành cũng không giống nhau?  Cuộc 
đời thăng trầm cũng không giống nhau? Có ai biết được? 

Nhưng duy chỉ biết được một phần nào trong cái cơ 
vi bí mật của Tạo hoá  có thể từ trong kiếp trước, nay qua 
kiếp này còn lại một ít dấu tích mà người “sành đời” mới 
nhận biết hay đoán ra được thôi. Đó gọi là Bí tích.  

Trong cửa Đạo Cao -Đài ngày nay: Một Đấng mà 
toàn Đạo rất là tôn trọng đây  là Đức Hộ -Pháp, có ai biết 
được Ngài là ai? Cũng vì theo trí phàm mà  trước đây có 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 17 

nhiều sự ngộ nhận về Ngài, vì nghĩ rằng Ngài nhỏ tuổi  
không quyền thế, nên coi thường Ngài. Đến khi có Luật, 
Pháp, phân ngôi cao thấp thì sinh ra ganh tỵ, không nễ 
nang nhau, vì ngỡ rằng Ngài nhỏ tuổi thì cái gì cũng nhỏ, 
Đức Chí-Tôn cho là lầm lắm! 

Đức Hộ-Pháp là hiện thân của Đức Chúa 
Jésus Christ. 

Làm sao biết được? 
Trong năm 1956, thời gian Ngài  còn lưu vong nơi 

Miên Quốc, Kim biên Tông Đạo . Công việc tắm rửa cho 
Ngài là của Ba Hiệu, hôm ấy Ba Hiệu bị cảm không lo cho 
Ngài được nên nhờ Ông Út Thoại (Hữu Phan Quân Lê 
Văn-Thoại) làm thay. Đang tắm kỳ lưng cho Ngài thấy sau 
lưng hiện lên một Thiên-Nhãn hào quang sáng chói, trông 
việc lạ, ông quan sát tiếp  thấy bên hông có vết sẹo lớn và 
hai bàn tay cũng như hai bàn chân có dấu đóng đinh, còn 
trước trán hiện lên chữ Vạn . Khi tắm xong và mặc đồ 
cho Ngài rồi, ông Thoại tự tay đóng cửa phòng tắm lại, 
đoạn quì xuống bạch với Đức Ngài rằng: 

 “Có phải Thầy là Chúa  Jésus Christ Hộ -Pháp Di  
Đà không?” 

Đức Hộ-Pháp quở:  
- “Đồ quái gỡ. Ai bảo con hỏi?” 
Ông Thoại bạch:  
- Thưa Thầy do con thấy Thiên Nhãn sau lưng Thầy 

và trước trán hiện lên chữ Vạn  và vết sẹo do CHÚA  bị 
đóng đinh trên Thập Tự giá”. 

Đức Thầy dạy:  
- “Con không được tiết lộ nghe!” 
Ông Phạm Công Tắc nguơn linh  là Ngự Mã Thiên 

Quân Hộ -Pháp Di-Đà. Hiện Ngài nắm Ba Châu trên cõi 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 18 

Trời, nên nhơn sanh niệm danh Ngài  là “Nam mô Tam 
Châu Bát Bộ Hộ-Pháp Thiên Tôn”. Nhưng khi ngự ngai 
thì mặc Đại phục có Mão và “Người phải mặc giáp, đầu 
đội Kim Khôi toàn bằng Vàng, trên Kim Khôi có thể Tam 
Sơn, giống như cái chỉa ba ngạnh, chủ nghĩa là Chưởng 
Quản Tam Thiên bên Tây Phương Cực Lạc”. (PCT)  

Do đó mà khi thuyết giảng Đức Ngài có dạy rằng lẽ 
ra câu niệm phải là “Nam mô Tam Thiên Thế giới Hộ pháp 
giáng lâm” nhưng vì đã thành thói quen niệm như trên nên 
không sửa. 

Đức Hộ-Pháp nói về quyền hành của Ngài: 
“Bần Đạo duy muốn làm Bạn với con cái Ngài, nên 

phẩm vị PHẬT SỐNG của Đức Chí Tôn để cho Bần Đạo, 
mà Bần Đạo chưa có ngồi. Ấy vậy mê tín dị đoan trong 
cửa Đạo Cao Đài không có và không cần có, quả quyết 
hẳn vậy, nên đình lại Bí pháp chơn truyền, nếu thuyết ra là 
lấy cái quyền năng mê tín dị đoan mà thắng thiên hạ là 
một điều hèn nhát nên Bần Đạo không dùng, để khi nào 
dùng được Bần-Đạo sẽ dùng. Bần Đạo hứa chắc sẽ giáo 
hóa cho con cái Đức Chí Tôn mà thôi”. 

          Đức Hộ-Pháp làm phận sự của Chí-Tôn giao phó.  
 Đức Ngài nói: 
“Chỉ Qua biết phận sự của Qua là Đại-Từ-Phụ 

giao phó với một lời yếu thiết như thế này:  
- Tắc, đời quá khổ chẳng phải khổ về xác thịt mà 

thôi, mà lại khổ đế n tinh thần nữa, nạn của nhơn loại 
tương tàn tương sát sắp đ ến. Thầy giao cho con một cây 
CỜ CỨU KHỔ, chẳng phải cứu khổ tinh thần mà thôi, lại 
lẫn cả thể xác nữa. Trọng hệ hơn hết là điều ấy Thầy giao 
phó cho con, nhưng mà con phải hiểu: có khổ về tinh thần 
mới biến sanh ra khổ của thể xác.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 19 

Thầy nói rõ Thầy giao cho một gánh Đạo và Đời.  
Thực sự ra Bần Đạo xin thú thật, gánh của Đạo 

chẳng hề khi nào làm cho Bần-Đạo khủng khiếp. Duy có 
gánh của Đời, Ngài giao phó nó nặng nề hơn hết…” 

Về việc “Bí Tích” này Ông Thoại rất tôn kính và 
giữ nơi lòng không dám nói ra cho một ai biết. Chỉ duy 
ông Sĩ -Tải Huỳnh-Văn Hưởng thuở sanh tiền thường ghi 
chép tài liệu  và thân cận với Ông Hữu Phan Quân Lê văn 
Thoại nên có ghi lại. Tình cờ tôi biết được, nhưng hai vị 
này còn sinh thời, tôi không dám tiết lộ sớm, nhân có một 
em ở Tiền giang yêu cầu tôi nên viết về những bí sử, tôi 
vẫn còn e ngại, nhân hôm nay thấy ông Thanh Minh đã 
phổ biến những vấn đề này tôi mới tùng theo và ghi vào 
quyển “Bí pháp Cao-Đài” mà tôi đang soạn. 

Được biết Đức Hộ Pháp Phạm Công Tắc là Ngự 
Mã Thiên Quân tức là người đánh xe (ngự là đánh xe) của 
Đức Ngọc Đế, giáng trần làm Hộ Pháp cầm cây Kim Tiên, 
còn cây Giáng Ma Xử trấn ở Thiên môn.  Mãi đến khi Đức 
Hộ-Pháp triều Thiên rồi mới dám viết nên lời này: “Đức 
Ngài chính là Chúa Jésus Christ Hộ-Pháp Di Đà” đó vậy. 

 Trong tài liệu này vị Phạm Thanh có đề cập đến 
thuở xưa Đức Di-Lạc đang tắm với ông Cư-sĩ họ Trần nơi 
suối Trường Đình, đưa lưng nhờ ông Cư sĩ kỳ  giùm, bỗng 
thấy hiện bốn Thiên Nhãn sau lưng Phật Di-Lạc. 

Sự so-sánh này để thấy vào hàng Phật thì có nhãn  
quang chiếu khắp cõi ta bà để cứu nhơn độ thế. Phật Di 
Lạc là một trong ba vị Cổ-Phật là: Nhiên Đăng, Di-Đà và 
Di-Lạc. Còn Hộ-Pháp Di-Đà là Ngự Mã Thiên Q uân của 
Đức Chí-Tôn thay thế cho Ngài giáng trần chuyển Pháp 
lập Đại-Đạo Tam-Kỳ Phổ-Độ. Ngài là Đấng thay quyền 
cho Cực-Lạc Thế giới chuyển pháp. 

Nhân đó, nhìn  trong Đạo  phục  của Chức sắc Đại  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 20 

Thiên phong bên Cửu Trùng Đài  như Chưởng Pháp phái 
Ngọc “Bộ Ðại Phục thì toàn bằng màu hồng (màu Ðạo) 
nơi trước ngực và sau lưng có thêu Thiên Nhãn Thầy 
bao quanh một vòng Minh Khí (PCT)”. 

(Chưởng Pháp phái Thượng cũng như trên nhưng 
đặc biệt thay bằng màu Trắng) 

- Ngoài ra thì Pháp Chánh Truyền c òn dạy rõ là 
phẩm Giáo sư “nơi trước ngực và sau lưng có thêu Thiên 
Nhãn Thầy, bao quanh một vòng vô vi, áo ba dải”. 

- Chánh Phối Sư  thì áo chín dải, còn Phối Sư ba 
dải. Ðạo Phục cũng có hai bộ phân biệt (Ðại Phục và Tiểu 
Phục) như của vị Ðầu Sư, song trước ngực và sau lưng có 
thêu Thiên Nhãn Thầy bao quanh một vòng vô vi.  

- Riêng Đầu sư thì khác, nơi trước ngực và sau 
lưng có “thêu sáu chữ Ðại -Ðạo Tam-Kỳ Phổ-Ðộ, bao 
quanh ba vòng vô vi”. 

Thiên Nhãn ở trước ngực là sự nhập tâm về giáo lý, 
giáo pháp của Đại -Đạo. Thiên Nhãn ở sau lưng là sự phát 
huy lý Đạo, như hào quang chiếu diệu khắp nơi để Phổ Độ 
chúng sanh trong cơ chuyển thế và cứu thế này.  Nhưng 
đây chỉ là “thêu Thiên Nhãn” .Còn Thiên Nhãn thực thì 
mỗi người phải ra công tu tập mới có được vậy. 

3- Hỏi vậy ngày xưa Chúa đã chịu nạn cho 
 nhân loại như thế nào? 

Đức Hộ-Pháp nói: 
“Ðức Chúa Jésus-Christ thương nhơn loại một 

cách nồng nàn thâm thúy. Bởi Ngài đã ngó thấy:  
- Nhứt Kỳ Phổ-Ðộ nhơn loại ký Hòa -ước với Chí 

Tôn mà đã bội ước, nên phạm Thiên-Ðiều, nhân-quả nhơn 
loại gớm ghiết. Do nhân-quả ấy mà tội tình nhơn loại lưu 
trữ đến ngày nay, Thánh-Giáo gọi là “Tội Tổ tông”.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 21 

           - Chính mình Ngài đến, đến với một xác thịt phàm 
phu, Ngài đến giơ tay để ký Đệ Nhị Hòa ước với Ðức Chí 
Tôn chịu tội cho nhơn loại, ký đệ nhị Hòa -ước đặng dìu 
dắt chúng sanh trở về cùng Ðấng Cha lành của họ tức 
nhiên là Ðức Chí -Tôn, là Ðại Từ -Phụ chúng ta ngày nay 
đó vậy. 

Ðấng ấy vô tận vô biên, thấy nạn của nhơn loại đã 
dẫy-đầy, Ngài chỉ xuống tại mặt thế nầy làm con tế vật 
đặng chuộc tội tình cho nhơn loại, mà lại còn đem quyền 
của Chí-Tôn để nơi tay của nhơn loại, bàn tay đó đã ký đệ 
nhị Hòa-ước cho nhơn loại, nó làm cho Ngài thế nào?  

- Do tay Ngài ký tờ Hòa ước với Chí Tôn, nên hai 
tay của Ngài bị đóng đinh trên cây Thập Tự giá. Hai 
chân của Ðấng ấy đã đi trước nhơn loại dìu đường hằng 
sống cho họ, rồi hai chân của Ðấng ấy cũng bị đóng 
đinh trên cây Thánh-Giá, còn trái tim yêu ái nhơn sanh 
vô hạn ấy bị một mũi kiếm vô tình đâm ngay cạnh hông 
của Ngài, lấy giọt máu cuối cùng đó đặng cứu nhơn loại, 
một tình ái vô biên ấy để lại cho loài người một tôn chỉ 
yêu ái. Tôn chỉ nhìn nhơn loại là anh em cốt nhục và 
khuyên nhủ nhơn loại coi nhau như đồng chủng.  

“Ðức Chúa Jésus Christ đã lấy máu thịt đặng 
chuộc tội cho loài người. Giờ phút nầy là giờ hiển Thánh 
của Ngài dùng quyền hành yêu ái vô biên của Ðức Chí 
Tôn mà tha tội cho nhơn loại đó vậy”. 

Làm sao biết được Đức Hộ -Pháp là hậu thân của 
Đức Chúa? – Bài thi khoán thủ “Hộ-Pháp Chưởng Quản  
Nhị Hữu Hình Đài” có câu: 

Nhị kiếp Tây Âu cầm máy tạo, 
Hữu duyên Đông Á nắm Thiên thơ. 

Nếu kiếp thứ nhì Người đến thế này cầm máy tạo 
nơi “Tây Âu” do Thiên thơ định đoạt là Đức Chúa Jésus,  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 22 

thì kiếp thứ nhứt là ai? – Chính là Phật Thích Ca. 
Còn kiếp thứ ba hay kiếp hiện tại là Hộ-Pháp Phạm 

Công Tắc . Qua “bức hình ba mặt”  thì gồm có Hộ  pháp, 
Phật Thích Ca và Đức Chúa, cho ta kết luận ấy.  Tức là 
ngày nay thì Ngài: “Hữu duyên Đông Á nắm Thiên thơ”. 
Chính Đức Ngài đang hành quyền Hộ-Pháp đó vậy. 

Hiện tại hàng rào quanh Hộ-Pháp-Đường là hình 
ảnh Thập Tự Giá trang trí thành những cây sắt đứng, cốt 
để nhắc nhở cho nhơn sanh thấy rằng biểu tượng “Thập Tự 
Giá” là hình ảnh của Chúa Cứu Thế đó. 

Đức Trạng Trình Nguyễn Bỉnh Khiêm có trả lời 
Đức Hộ-Pháp về nguyên linh VI-HỘ khi Ngài cầu hỏi: 

(Báo Ân Đường Ki êm Biên, ngày 15-8-Bính Thân 
(dl 19-9-1956). Phò loan: Hộ Pháp - Bảo Đạo) 

- “Phải! Thì trước đầu kiếp vào nhà họ VI, còn nay 
vào nhà họ PHẠM. Điều đó có chi khó hiểu mà phỏng 
đoán. Tiên tri của Bần Tăng đã nhiều và chỉ rõ Việt Nam 
xuất Thánh thì đã hẳn rồi, còn chi không rõ rệt. Hơn nữa 
lại còn một điều trọng hệ hơn là DI -LẠC giáng linh, thì 
Thiên Tôn đã thấy rằng, tiên tri vốn không sai sót.  …. Vui 
mừng hơn nữa là từ đây thiên hạ sẽ hiểu rõ Thánh chất 
của Thiên Tôn và ngọn cờ cứu khổ sẽ cứu quốc cho giống 
nòi Việt Nam, rồi loan ra cho toàn thế giới chung hưởng.” 

Quả thật ngày nay Vi Hộ đắc quả Phật Hộ Pháp, gọi 
là VI HỘ PHÁP,hộ giá Đức Chí Tôn Ngọc Hoàng Thượng 
Đế. Thời Đại Đạo Tam Kỳ Phổ Độ, Vi Hộ Pháp đầu kiếp 
xuống trần vào nhà họ Phạm, tên là Phạm Công Tắc, làm 
Tướng soái cho Đức Chí Tôn khai Đạo cứu Đời 

 
 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 23 

B-Tìm hiểu nguơn linh của các bậc tiền bối: 
Trong Đại-Đạo Tam-Kỳ Phổ-Độ nầy, Bát Tiên lâm  

trần độ chúng sanh bằng thi phàm xác thịt là các ông:  
1. Lê Văn Trung            2. Cao Quỳnh Cư  
3. Cao Hoài Sang          4. Ca Minh Chương  
5. Lâm Quang Bính      6. Huỳnh Hương Hồ 
7. Vương Quan Kỳ       8. Ngô Văn Chiêu 

BÁT TIÊN LÂM TRẦN  
Việc chi trên cõi vũ trụ tuần hoàn này cũng do 

Thiên Thơ định sẵn. Lúc mới thâu Môn đệ  đầu tiên, Đức 
Chí Tôn đã dùng H uyền diệu cho Ngài Ngô văn Chiêu 
thấy cảnh Bồng Lai để ham Đạo mà tu hành, làm người 
nhân chứng thứ nhứt trong cửa Đạo. Chính cảnh Bồng Lai 
báo hiệu cho Bát Tiên giáng phàm lập Đạo cứu đời.  

Vào đêm 17-6-Qúi Hợi ( dl 30-7-1923) tại Miếu 
Nổi, Tào Quốc Cựu giáng cơ khuyên tu như sau: 

“Chư Nhu có phước có du yên nên mới gặp Đạo ở 
kỳ thứ ba “Hữu duyên đắc ngộ Tam Kỳ độ”. Tiên Thánh 
đều lâm phàm mà độ kẻ nguyên nhân”(Đại Đạo căn nguyên)  

Miếu Nổi nằm trên cồn đất độ trăm thước ở giữa 
sông Bến Cát, một nhánh của sông Bình Lợi (Gia định).            
Theo sách Tử Nguyên và Quảng sự Loại,  Bát Tiên là 
những người phàm tu thành Tiên. Kể thứ tự như sau:  

1. Lý Thiết Quả       2. Chung Ly Quyền  
3. Lữ Đồng Tân       4. Trương Quả Lão  
5. Lam Thể Hòa      6. Hà Tiên Cô  
7. Hàn Tương Tử    8. Tào Quốc Cựu  
Trước tiên Ðức Lão Tử độ Lý Thiết Quả; sau khi 

đắc đạo, Lý Thiết Quả độ Hớn Chung Ly và Hớn Chung 
Ly độ Lữ Ðồng Tân. Độ tất cả tám người thì lập thành Bát 
Tiên. Lữ Ðồng Tân là Đệ tử của Hớn Chung Ly.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 24 

1- Lý Thiết Quả hay  Lý Ngưng Dương 
Là nguơn linh của Ông Lê Văn Trung 

(1876 - 1934) 
Quyền Giáo Tông Thượng Trung Nhựt 

           Lý Thiết quả  người đất Giáp, sinh đời nhà Tùy, 
tên là Hồng Thủy, tiểu tự Thiết Quả (hay Quẩy). Người 
khôi ngô, tu luyện ở Nham Động. Trước khi xuất Chơn 
thần đi học với Đức Lão Tử, Thiết Quả dặn đệ tử: giữ xác 
Ta ở đây,  hồn Ta đi trong 7 ngày. Sau thời gian đó Ta 
không về thì hủy xác. Mới 6 ngày, mẹ học trò bị chết, 
người học trò vội hủy xác Thầy. Lý Thiết Quả xong việc 
trở về, không thấy xác, nhập vào tử thi của một kẻ hành 
khất. Ngài biến bị và gậy của kẻ ăn mày thành “Bầu Hồ lô 
và gậy sắt”  làm Bửu pháp của Ngài. Do đó, Lý Thiết Quả 
chân què, mặt và thân hình xấu xí, tay cầm bầu rượu. 

  Đức Lý Ngưng Dương hay Lý Thiết Quả cho thi: 
“Đại hỉ chư Đạo-hữu:  

Trời đất riêng tay giữ một bầu, 
Ngàn mây dặm gió gót chơn thâu. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 25 

Rừng tòng thong-thả nhàn ra dạo, 
Đền Ngọc thung-dung rảnh đến chầu. 
Thoát tục sớm dìu nên Bảy bạn, 
Dẫn phàm nay rảo khắp Năm châu. 
Thế trần mừng gặp Tam-Kỳ độ, 
Biển khổ thuyền đưa khách lánh sầu.  

     Lý-Ngưng-Dương 
            Hai vị nầy có điểm giống nhau là hay cứu người.  

Ngài Lê văn Trung quê ở Chợ Lớn, sinh ra trong 
một gia đình Nho phong. Ông rất thông minh năm 17 tuổi 
đã được bổ vào ngạch Thư ký Soái phủ Nam Kỳ . Năm 
1906, ông đắc cử Hội Đồng Quản Hạt. Năm 1911, ông đề 
xướng trường Nữ Học Đường, được thưởng Bắc Đẩu Bội 
Tinh. Ông Lê văn Trung được Đức Cao Thượng Phẩm  độ 
vào cửa Đạo năm Ất Sửu (Dl 6-10-1925). 

Ông từ chức Nghị viên, phế đời hành Đạo: 
Ngày 23-4-1925 đắc phong Đầu Sư, Thánh danh 

Thượng Trung Nhựt.  
Ngày 03-10-Canh Ngọ (1930)  Đức Lý Giáo Tông 

ban cho Ngài phẩm “Quyền Giáo Tông” hữu hình. 
Đức Quyền Giáo-Tông Lê văn Trung hành Đạo:  

Tính từ ngày Khai Đạo là 15-10- Bính Dần (19-11-1926)  
Lúc Ngài qui Tiên ngày    13-10-Giáp Tuất (19-11-1934). 
đúng 8 năm tròn, không thừa không thiếu 1 ngày. Điều ấ y 
đúng vào con số Bát Tiên mà Ngài là vị Tiên trưởng. Về lý 
Đạo thì Ngài đã nắm trọn Bát Quái Cao Đài vào tay.Ấy là 
Đấng đã “thay Trời tạo thế” trong nền Đại-Đạo. 

Tượng Đức Quyền Giáo-Tông LÊ VĂN TRUNG 
đứng trên quả đất đặt trước Bạch Ngọc Chung Đài (lầu 
chuông) của Đền Thánh. Nguơn linh Ngài là Lý Ngưng 
Dương hay là Lý Thiết Quả.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 26 

Hiện nay Tháp của Ngài đặt phía sau Bát Quái Đài 
Đền Thánh - Toà Thánh Tây Ninh-. 
           Đức Hộ Pháp đề Thần Lý Ngưng Dương du Nam: 

Bầu linh gậy sắt quảy du Nam, 
Nương bóng Từ Bi đến cõi phàm… 
Bảy Bạn  ai còn nơi cõi thế, 
Đông du xin nhắc chuyện ông Lam. 
                         (1949)  

Tượng, Đức Quyền Giáo Tông tay trái cầm gậy 
sắt, tay phải cầm quyển Thiên Thơ (Bộ Thánh Ngôn Hiệp 
Tuyển) đúng câu “Cầm mối Thiên Thơ lo cứu chúng”. 

Cũng nên phân biệt những quyển sách có trên các 
bức Tượng trong Đền Thánh như:  

- Đức Khổng-Tử tay cầm quyển sách cuộn tròn ấy 
là Bộ Xuân-Thu mà bình sinh Đ ức Ngài đã san đ ịnh. Nay 
là buổi Cao-Đài Đại-Đạo nên bộ Xuân Thu trở thành Cổ 
pháp của Đạo Thánh, là một trong Cổ-pháp Tam giáo: 

“Xuân-Thu, Phất chủ, Bát-vu, 
“Hiệp qui Tam-giáo hữu cầu chí chơn”. 
  (Kinh Phật-Mẫu) 
- Đức Quan-Thánh tay cầm sách mở ra, cũng là bộ 

Xuân-Thu, nhưng Đức Quan-Thánh là người học ở Bộ 
Xuân Thu, lập chí từ đó “Chí tại Xuân Thu tâm tại Hớn”. 

Như vậy là có cả thảy ba bộ sách cũng vừa đủ cho  
người Cao Đài suốt thông lý Đạo, là số ba tròn đầy rồi! 

Như vậy Giáo Tông trong cửa Đạo có các Ngài:  
- Lý Đại Tiên Trưởng kiêm Giáo-Tông Đại-Đạo 

Tam-Kỳ Phổ Độ là Giáo-Tông chánh vị, thuộc về Thần. 
- Đức Quyền Giáo Tông Lê Văn Trung, chỉ mới 

“Quyền” thuộc về Khí. 
- Ngài Ngô văn Chiêu thì Đức Chí -Tôn định ban 

phẩm Giáo-Tông, trong thời gian 10 ngày thì bị biếm.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 27 

Nhưng Ngài cũng có công “mời gọi” các bậc lương sanh , 
truyền lại phương thức thờ Thiên Nhãn Thầy, thuộc Tinh. 

Vậy Tinh - Khí - Thần đã đủ. Thế nên trong cửa 
Đại Đạo Tam Kỳ Phổ Độ này không một ai có quyền xưng 
là Giáo-Tông nữa cả. 
      Thánh ngôn Đức Lý có dạy ngày 19 - 3- 1928: 

 “Ðại hỉ, Ðại hỉ ! Cười... Lão cũng nên cắt nghĩa 
phẩm vị của chư Hiền hữu. Tỷ như ngôi của Thượng Ðầu 
Sư, Ngọc Ðầu Sư, Thái Ðầu Sư, Hộ Pháp, Thượng Phẩm, 
Thượng Sanh, hay là Giáo Tông của Lão đi nữa, dầu ngày 
sau có nhượng cho ai, thì họ ngồi địa vị của mình, chớ 
chẳng hề ở thế nầy có hai Thái Bạch, hai Thượng Trung 
Nhựt, hai Ngọc Lịch Nguyệt, hai Thái Nương Tinh, hai 
Hộ Pháp, hai Thượng Phẩm, hai Thượng Sanh bao giờ, 
hiểu à!” 

    
 2- Hớn Chung Ly hay Chung Ly Quyền 

Là Nguơn linh ông Cao Quỳnh Cư    
                               (1887-1929)  

 Thượng Phẩm Hiệp-Thiên-Đài 
 Do điển tích “Hớn rước Diêu Trì” nơi Báo-Ân-Từ: 

Vốn là Vua Hớn Vũ Đế có lòng mộ Đạo và sùng 
kính ĐỨC DIÊU-TRÌ-KIM-MẪU hơn hết trong các triều 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 28 

đại. Ngài là Vua thứ V của nhà Hán (Hớn) bên Tàu 
khoảng 141-87 trước Tây lịch , nghĩa là cách nay hơn 
2.000 năm, Ngài có lập một cảnh chùa cực kỳ tráng lệ gọi 
là Hoa Điện để sùng kính Đức Diêu -Trì. Nhân ngày lục 
tuần, Ngài thiết lễ ăn mừng, được một vị Tiên ĐÔNG 
PHƯƠNG SÓC đến mách bảo cho cách thức để thỉnh Đức 
Phật Mẫu Diêu-Trì về ngự. 
 Thường, Đức Mẹ Diêu Trì cỡi con chim Thanh loan 
tức là con chim linh của Đức Phật-Mẫu. Theo hầu, có 4 vị 
Tiên-Đồng Nữ Nhạc là: Hứa Phi Yến, An Phát Trinh,  
Đổng song Thanh, Vương Tử Phá. Đồng thời có 9 vị Tiên 
Nương theo sau Đức Phật Mẫu. Khi đến ngự nơi Hoa Điện 
Đức Phật Mẫu có ban cho HỚN VÕ ĐẾ bốn quả Đào 
Tiên. Ông Đông Phương Sóc hai tay nâng cái dĩa để nhận 
tặng vật ấy. 

Do theo điển tích này mà trên bức hình  đều được 
đắp tượng nổi để tỏ lòng ngưỡng vọng Đức DIÊU TRÌ 
KIM MẪU. Hình ảnh Hớn-Võ-Đế đắp theo gương mặt của 
Đức Cao Thượng Phẩm, vì chính  Đức Cao Thượng Phẩm 
là hậu thân của Hớn Chung Ly hay còn gọi là nguơn linh 
của  Ngài. 

Cuối năm Tân Mão (1951) Báo -Ân-Từ xưa bị hư 
mục qua 20 năm, giờ này được chuẩn bị để kiến tạo lại 
ngôi Báo Ân Từ cho khang trang . Phần trang trí được tạo 
dưới hình thức mới mẻ hơn, đắp vẽ bằng Tượng nổi do 
theo điển tích “HỚN RƯỚC DIÊU TRÌ”nói trên. 

Hớn Chung Ly do từ tên Chung Ly Quyền, tự Vân 
Phòng, người đất Hàm Dương, làm tướng đời Hớn. Chung 
Ly râu dài, mặt sáng, mình cao tám thước nên được  vua 
Hớn phong làm Nguyên soái đi đánh quân Phiên. Lý Thiết 
Quả thấy Chung Ly ham chinh chiến nên khiến cho thất 
trận chạy lạc vào núi gặp Đệ tử của ông là Đông Huê. Ông 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 29 

ấy mời cơm chay rồi nói “Công danh như bọt nước, phú 
quí như đèn trước gió. Thừa dịp n ày, Tướng quân nên đi 
tu, ham chi phú quí”.           

Chung Ly hỏi: Luyện phép chi được sống lâu? 
Đông Huê đáp: Trống lòng là đừng lo chi cả, đặc 

bụng là không đam mê sắc dục, lo gì không trường thọ. 
Chung Ly Quyền xin thọ giáo. Sau gặp Chính Dương 
Chơn Nhơn truyền thêm phép Tiên và đắc Đạo. Tay ông 
cầm cây Long Tu Phiến (quạt kết bằng râu Rồng).  

Hớn Chung Ly giáng Cơ: 
“Chư Đạo -hữu may mắn thay, gặp đường Chánh 

giáo, chớ dần-dà, trễ công thiếu quả, mà chẳng đến thang 
Thiêng-liêng kịp thì Hội vị. Lão mong ngày Đạo khải 
hoàn, chư Đạo-hữu nên gắng sức. Đường cũng chẳng bao 
xa, miễn hiệp đồng nhứt tâm vì sanh chúng, sau còn ngày 
gặp-gỡ.  Cho thi:  

Rảo khắp non sông dặm trải qua, 
Bì gương nhựt nguyệt tác không già. 
Biển trần nay gặp kỳ dìu chúng, 
Muôn dặm đèn soi đã có TA !  

Hớn-Chung-Ly  
         Ðức Thượng Phẩm Cao Quỳnh Cư, nguơn linh là  
Hớn Chung Ly trong Bát Tiên và tiền thân là vua Hớn Võ  
Ðế xưa. Ban đầu Bát Tiên do Lý Thiết Quả cầm đầu.  
           Đức Thượng Phẩm Cao Quỳnh Cư Chưởng quản 
chi Đạo (Hiệp Thiên Đài) tuổi Mậu Tý (1888). Qui thiên 
ngày 1 tháng 3 năm Quí-Tỵ (1929). 
 “Đức Cao Thượng Phẩm làm sứ-mạng của Chí Tôn 
đến tạo dựng nền Tôn giáo tại thế này. Người cùng với 
Đức Hộ-Pháp họp thành cặp cơ phong Thánh lập Pháp 
Chánh truyền và Tân -luật để làm Hiến-chương cho nền 
Quốc Đạo. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 30 

           “Chúng ta phải nhìn -nhận đầu công khai Đạo của 
Đức Cao Thượng-Phẩm, vì nếu thiếu bàn tay xây dựng 
của Người để chấp Cơ cùng Hộ-Pháp thì: 

- Đâu có Đại-Đạo Tam-kỳ Phổ-Độ.  
- Đâu có Chức-sắc Thiên-phong Nam Nữ. 
- Đâu có Hội-Thánh và các cơ-quan trong Đạo.  

 - Đâu có Pháp-Chánh-Truyền và Tân-luật.  
 -Đâu có đại -nghiệp hiện giờ cho nhơn-sanh thừa 
hưởng.” 
           Đến khi khởi công xây dựng Thánh Thất tức là nhà 
chung của Đạo (là Thánh -Thất tạm trước khi xây Đền 
Thánh bây giờ) thì Đức Thượng -Phẩm là người đứng ra 
cùng góp công với nhân -sanh bứng gốc phá chồi, thật là 
Đấng đã khai sơn phá thạch cùng với Đức Hộ-Pháp tạo 
nên một ngôi thờ phượng khang -trang, một ngôi Tổ đình 
lưu lại cho nhơn -sanh một đức -tin tuyệt -đối. Nhưng đại 
nghiệp ấy mới nửa chừng Người phải về Thiêng-liêng làm 
nhiệm-vụ của Đức Chí-Tôn giao-phó, đành buông gánh 
Đạo lại cho Đức Hộ-Pháp một tay lèo -lái. Với hai Đấng 
đầu công thật là công-trình vẹn-vẻ, vừa lo phần Thể pháp, 
vừa thực hiện Bí-Pháp của Đạo,  hai Ngài đã thể hiện cơ 
Âm Dương tương đắc vậy. 

Với lời minh-chứng của Đức Hộ-Pháp như sau: 
           “Bần-Đạo xin nhắc lại, xin làm chứng cho cả thảy 
con cái Đức Chí-Tôn: Nam Nữ cũng vậy. Nếu toàn thể con 
cái của Ngài một đôi triệu chơn linh mà có Đức-tin vững 
chắc như Đức-tin của: 

- Đức Thượng-Phẩm Cao Quỳnh-Cư,  
- Đức Giáo-Tông Thượng-Trung-Nhựt,   
- Hộ-pháp Phạm-Công-Tắc.  

           Nếu cả thảy đều có Đức-tin vững -vàng dường  ấy 
Bần-Đạo dám nói chắc rằng: Các người dời núi Bà xuống 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 31 

 châu-thành Sài-gòn cũng đặng. Có thể nói: nền Đạo Cao 
Đài này thiệt -hiện được như ngày nay là nhờ Đức-tin của 
Thượng-Trung Nhựt.” 

Đức Hộ-Pháp nói lý do: 
“Cả toàn con cái Đức Chí-Tôn buổi nọ còn lại có 

ba người. Thật ra hồi ban sơ chỉ có ba người. Ba người ấy 
thiên-hạ kêu là ba người lỳ, ba người ấy là: 

- Đức Cao-Thượng-Phẩm       
- Đức Quyền Giáo-Tông         
- Và Bần-Đạo đây (Hộ-pháp)   

           “Chúng tôi nhứt tâm, nhứt trí quyết làm cho thành 
Đạo, cho vừa lòng Đức Chí-Tôn. Bởi vì không biết duyên 
cớ nào chúng tôi hiểu rằng: chúng tôi phải báo hiếu cho 
Đức Chí-Tôn và tự nhiên quyền -năng thiêng-liêng giúp 
chúng tôi biết ĐẠO CAO -ĐÀI này tương-lai sẽ cứu quốc, 
cứu chủng-tộc và giống-nòi.”  
 …Kể từ đó bị khảo miết: Đức Cao Thượng-Phẩm 
bị khảo đến ngày giờ chót. Ngày giờ cuối cùng, nằm trên 
giường bịnh cho tới hơi thở cuối cùng không buổi nào 
không bị khảo, không buổi nào không bị nhục -nhã. Cái 
luật thiên-nhiên không có điều gì xin-xỏ, điều gì cũng phải 
mua chuộc. 
           Bần-Đạo đã quyết rồi, xin để Bần-Đạo kết luận: 
Bởi mua chuộc với cái khảo-đảo, nhục-nhã của đời, để 
bảo-trọng danh-giá của Ngài. Ngày nay Ngài sang -trọng 
vô đối.” 

Giữa nguơn linh và hiện kiếp: Hai vị này có điểm 
giống nhau là rộng tâm tu, xả thân cầu Đạo. 

Ngài Cao Quỳnh Cư sinh trong gia đình Nho 
phong Lễ giáo ở Hiệp Ninh (Tây Ninh).  

Thời kỳ làm Thơ ký Sở Tạo Tác tại Sài Gòn, ông 
thường cùng các bạn họp Xây bàn, được Đấng AĂÂ giáng  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 32 

đàn cho thi. Sau được Đức Phật Mẫu và Thất Nương 
hướng dẫn vào đường Đạo.  

Ngày 23-4-1925, ông thọ phong Thượng Phẩm, sau 
khi lập bàn Vọng Thiên cầu Đạo (ngày 1-11-Ất Sửu). 

Ngày    7-10-1926 lập Tờ khai Đạo với chánh phủ. 
Ngày 18-11-1926 (14-10-Bính Dần) thiết Đại Lễ 

Khai Đạo tại Từ Lâm Tự. Ngài phò cơ viết ra Bộ Pháp 
Chánh Truyền thành lập Hội Thánh.  
           Năm 1928, Ngài bị khả o đảo, sau khi Thánh Thất 
dời về Chùa mới ở làng Long Thành. Quá đau lòng, Ngài 
lâm bịnh và qui Tiên (ngày 1-3-Kỷ Tỵ) tại Thảo Xá Hiền 
Cung. Tháp Ngài đặt phía trái, trước mặt tiền Đền Thánh.  

 
3- LỮ ĐỒNG TÂN  

 Là nguơn linh của ông Cao-Hoài-Sang 
( 1900 - 1971)  

 Thượng-Sanh Hiệp Thiên Đài. 
            Lữ Đồng Tân tên là Nham, tên chữ là Đồng Tân, 
thuộc gia đình vọng tộc đời Đường.  
           Ông mắt phụng, mày tằm, tay dài, cổ cao, mũi 
thẳng, xương gò má nhô lên, thích ăn mặc như đạo sĩ, năm 
20 tuổi lấy hiệu là Thuần Dương, thi đỗ Cử nhân.. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 33 

         Khi đến Trường An, Lữ Đồng Tân gặp Chung Ly 
Quyền trong một quán trọ. Chung Ly muốn độ ông tu Tiên 
nên bày việc nấu nồi kê. Trong khi Lữ Đồng Tân ngủ mê 
nơi quán, thấy mình thi đỗ Trạng Nguyên cập đệ, hai lần  
cưới con gái nhà quyền thế. Có gia đình, con cháu đủ đầy, 
đều đỗ đạt vẻ vang, hạnh phúc trong 40 năm. Sau bị nịnh 
thần vu oan, tịch thâu gia sản và đày qua núi Lãnh Biểu, 
cực khổ vô cùng, ông ôm mặt khóc rồi giựt mình thức 
giấc. Ông thấy Chung Ly Quyền còn nấu nồi kê chưa chín 
nên phá lên cười và nói: “Huỳnh Lương do vi thục, nhất 
mộng đáo Hoa Tư” (Nồi kê chưa chín, mộng đã đến nước 
Hoa Tư). Rồi ông quay sang Chung Ly hỏi: Ông biết tôi 
nằm mơ thấy gì không ?  

Chung Ly đáp: Chiêm bao 40 năm, công việc cả 
muôn mà không đầy giây lát. Việc được không đủ mừng, 
việc mất không đủ lo, nhưng có ý thức đại giác, thế gian 
nầy chỉ là giấc mộng lớn mà thôi. Lữ Đồng Tân nghe lời 
nói phải, giác ngộ, bèn lạy Chung Ly Quyền và xin theo 
học phép tu Tiên. Sau Lữ Đồng Tân đắc Đạo, tay cầm Thư 
Hùng Kiếm. ..  

Lữ Đồng Tân giáng Cơ:  
Chư Đạo-hữu, Đức Chí-Tôn dìu bước, cả Tiên Phật 

dẫn đàng, há chẳng sớm lánh phồn hoa, đặng dồi dào 
gương độ chúng. Huống chi, chư Đạo-hữu đã có quả nơi 
mình, lại chẳng vì mạng lịnh Đức Từ -Bi, mà chịu í t lâu 
khổ hạnh, hầu mong buổi đoạt phẩm-vị Thiêng-liêng sao?  
           Ước mong ngày hội ngộ, trông mong buổi tạc thù, 
rượu Thánh ra non dòm thế, cờ Thần dựa đảnh luận đời. 
May thay! Vui thay! Chư Đạo-hữu nên gắng sức! Thăng. 

Riêng vui nguyệt chiếu sắc trong ao, 
Đền ngọc từng khi để bước vào. 
Rảnh hứng trăm hoa khoe Đảnh Ngự, 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 34 

Nhàn vầy mấy Bạn dự Bàn-Đào. 
Độ đời rảo gót non sông lướt, 
Cứu thế dìu nhân đạo-đức trau. 
Chờ buổi tuần huờn Thiên Địa trở, 
Nương gươm Thần huệ một vừng cao.  
                    Lữ-Đồng-Tân  

Nguơn linh còn vọng lại trong hiện kiếp: Lữ Đồng 
Tân vốn thổi tiêu, tâm hồn thích tiêu dao với thiên nhiên 
cùng tiếng nhạc dìu dặt. Ngài Thượng Sanh Cao -Hoài 
Sang đã mời nhiều đoàn nghệ sĩ về Thánh Địa diễn các vở 
tuồng do Ngài biên soạn được khán giả và đồng Đạo hoan 
nghênh nhiệt liệt. 

Ngài Cao Hoài Sang, sinh ngày 11-9-1900 tại xã 
Thái Bình, tỉnh Tây Ninh. Thân sinh là cụ Cao Hoài Ân, 
một vị Thẩm Phán đầu tiên tại Miền Nam và thân mẫu là 
Bà Hồ Hương Lự (Nữ Đầu Sư Hàm phong). Đức Ngài là 
con út trong gia đình có ba anh em. Ngư ời anh cả là Ngài 
Cao Đức Trọng Tiếp Đạo Hiệp Thiên Đài và chị là Giáo 
Sư Cao Hương Cường (Giám đốc Cô nhi viện Tây Ninh).  

Sau khi thi đỗ bằng Thành chung, Đức Ngài vào 
làm việc tại Sở Thương Chánh (tức Quan thuế Sài gòn) 
cho đến chức Tham Tá Thương Chánh rồi hồi hưu.  

Trong thời gian làm viên chức, Ngài còn là một 
Nhạc sĩ tài hoa của trường Quốc Gia Âm Nhạc Saigon. 

Đức Thượng Sanh là một trong những bậc tiền khai 
Đại-Đạo. Ngài góp công nhiều trong nền Đạo Cao-Đài:   

Ngày 30-10 Ất-Sửu (dl 15-12-1925)  
Ông AĂÂ giáng dạy rằng:  

         “Ngày mùng 1 tháng 11 này (dl 16-12-1925) Tam vị 
phải  VỌNG THIÊN CẦU ĐẠO.       

Tắm gội cho tinh-khiết, ra quì giữa Trời cầm 9 cây  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 35 

nhang mà vái rằng: 
“Ba Tôi là: Cao-Quỳnh-Cư, Phạm -Công Tắc, Ca o 

Hoài-Sang. Vọng bái CAO-ĐÀI THƯỢNG-ĐẾ, ban ân đủ 
phúc lành cho ba tôi cải tà qui chánh.”          
           Sớm mai ngày mùng một, ông Cao-Quỳnh Cư đi 
mượn một Đại Ngọc-Cơ của ông Tý ở ngang nhà (cũng ở 
đường Bourdais, Sài-gòn). Nhớ lời Ông AĂÂ dạy, ba ông 
quì ngoài sân, sắp đặt có một cái bàn nhỏ, quì chống tay  
trên bàn, cầm 9 cây nhang mà vái: 
           “Ba tôi là: Cao-Quỳnh-Cư, Phạm -Công Tắc, Cao 
Hoài-Sang. Vọng bái Cao-Đài Thượng Đế ban ân đủ phúc 
lành cho Ba tôi cải tà qui chánh.”     
           Ba ông cứ tịnh tâm mặc niệm vái như lời Ông AĂÂ 
dạy, không nhớ tới cái vụ quì ngoài đường có kẻ qua 
người lại dập-dìu, lớp thì xe cộ họ đi chơi, đi coi hát về, họ 
dừng chân lại coi ba ông cúng vái ai mà quì ngoài sân cỏ 
như vậy. Ai coi mặc ai, ba ông cứ quì đó cầu-khẩn van-vái 
cho tàn hết 9 cây nhang. 
           Ngày Vọng Thiên Cầu Đạo là sắp vô đề mở Đại 
Đạo Tam-Kỳ Phổ-Độ, các Đấng dìu-dắt ba ông lần lần, 
nghĩa là ba ông mới nhập trường Đạo.”  

Tại sao Đức Phật-Mẫu dạy phải cầm 9 cây nhang 
mà khấn-vái? 
           - Bởi mỗi người là một tế-bào khởi thủy cho sự 
trường tồn của nền Đại-Đạo. 

Nền Đạo trải qua nhiều lúc gian truân. Sau khi Đức 
Hộ-Pháp tự lưu vong sang Miên quốc để tránh cảnh nồi da 
xáo thịt, lúc ấy Hội-Thánh có mời Ngài về để lèo lái con 
thuyền Đạo đang luân vơi. Ngài có làm bài thơ vào tháng 
7-1970 hai câu đầu là: 

Hội Thánh mời giao nắm Đạo quyền,  
Mười ba năm một dạ trung kiên 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 36 

Hẳn Đức Ngài biết mình chỉ giúp Đạo hơn 13 năm 
thôi? Đến khi qui Thiên Ngài giáng Cơ và cho sửa hai câu 
đầu như trên, còn toàn bộ giữ nguyên. Thế nên bài thơ ấy  
hàng năm làm: 

  Bài thài để dâng hiến lễ Ngài Thượng Sanh:  
Từ lúc đưa tay nắm Đạo quyền 
Nguyện đem thi thố tấm trung kiên 
Độ đời quyết lánh vòng danh lợi,  
Trau chí tìm noi bậc Thánh hiền.  
Từ ái làm nền an thổ võ 
Đức ân dụng phép tạo nhơn duyên,  
Những mong huệ trạch trên nhuần gội,  
SỨ MẠNG LÀM XONG giữ trọn nguyền. 

  Thượng Sanh Cao Hoài Sang 
           Ngài Qui Thiên ngày 26 tháng 3 năm Tân-Hợi 
(1971) tại Sài gòn, nhưng Hội-Thánh rước về Toà-Thánh 
làm lễ Thánh tang cho Ngài. Một đám tang lớn nhất trong 
nước, kể cả đời lẫn Đạo. Nhất là toàn Đạo để tang Ngài 
như một “rừng tang” trắng xoá. 
 Đức Hộ-Pháp có lời tiên tri qua bài Thi: 

Cao-Đài khai Hội tại Tây trường 
Cải cựu hoán tân chế Lệ Thương 
Qui chánh cải tà hoàn miếu võ 
Tòng chơn khử giả định phong cương 
Hồng Môn thử nhựt tri thành bại, 
Xích Bích kim triêu biện nhược cường. 
Phụng tấn Long hồi huờn Nhứt thổ. 
Lập cân hiển hiện buổi Huỳnh Lương. 

Bài này là một trong số nhiều bài thơ của Đức Hộ 
Pháp. Ngoài lời tiên tri về vấn đề thời cuộc qua các điển 
xưa tích cũ làm dẫn chứng cho sự việc ngày nay, chúng tôi 
không đủ khả năng bàn luận. Duy chỉ hai câu cuối là dùng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 37 

lối chữ Hán chiết tự cũng lý thú xin ghi để làm quà hiến 
cho chư độc giả: 

Phụng là loài điểu, trong Dịch chỉ thời gian là 
tháng, năm Dậu. Long là chỉ vì Vua: người đứng đầu một 
quốc gia, một lãnh thổ..Huờn là hiệp lại. Nhứt 一 và Thổ 

土 đặt lên nhau thành ra chữ VƯƠNG 王 

Câu cuối: Lập 立 là đứng, cân 巾 là khăn. Hai chữ 

này đặt lên nhau sẽ thành chữ ĐẾ 帝. Như vậy cả hai chữ 
mới tìm thấy đọc thành VƯƠNG ĐẾ nghĩa là có Vua Trời. 

Hình ảnh người đứng trên Ngai mà đội khăn đây là 
Đức Thượng Sanh khi mặc phẩm phục thì Ngài đ ội khăn, 
gọi là “bao tải xanh” là hình ảnh Vua Đời đó vậy.  

 
4- TRƯƠNG QUẢ LÃO 

Là nguơn linh của ông Ca Minh Chương  
(1850-1928) 

Bảo Đạo Chơn Quân Hiệp-Thiên-Đài 
        Trương Quả Lão  là con dơi trắng tu hành thành  
Tiên, làm bạn với Lý Thiết Quả, ở ẩn trong núi Trung 
Điền (Hàng Châu). Tên thật là Trương Quả, chữ Lão là già 
được người đời thêm vào.  
           Dưới đời Đường, niên hiệu Khai phong (713-733) 
Võ Hậu cho triệu về Kinh, nửa đường ông giả chết. Đường 
Minh Hoàng nhiều lần đem sắc chỉ rước, ông mới chịu ra 
và được phong là Ngân Thanh Lộc Đại phu. Sau ông xin 
về ẩn dật trên núi, lấy hiệu là Thông Huyền tiên sinh, qui 
Tiên dưới đời Thiên Bảo (742-755). 

Trương Quả Lão giáng cơ: 
Hỉ chư Đạo-hữu,  Đạo gặp  lối  quanh  co, há biết  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 38 

ngừa vực thẵm, gắng sức cho tròn trách-nhậm lớn lao của 
Đấng Chí-Tôn phú thác. 
          Chư Đạo-hữu khá biết:   

TRƯƠNG  kỳ bạch động mộ Tiên gia, 
QỦA  diệu thâu trì tác trí kha. 
LÃO  dược độ sanh tiên tự  khởi, 
Hiến trần tu thức trực ninh tà. 
 Trương Quả Lão  

Ách nước nạn dân, số Trời đọa thế. Vòng vay trả, mối 
buộc ràng; nếu có tai mắt rộng xa, tự hỏi vì đâu nông nỗi. 

Đây hậu thân của Trương Quả Lão là:   
Ngài Ca Minh Chương 
sanh năm 1850 (tuổi Canh 
Tuất) tại ấp Thanh Ba, làng 
Mỹ Lộc Tây, tổng Phước 
Ðiền Trung, quận Cần 
Giuộc, trong một gia đình 
thấm nhuần Nho giáo 
(Ngài Ca Minh Chương 
cùng quê với Ðức Quyền 
Giáo Tông Lê văn Trung). 

Ngày 21-2-Bính Dần  
(dl 3-4-1926) Ðức Chí Tôn 
giáng cơ tại Vĩnh Nguyên 
Tự, Ngài Ca Minh Chương 
có hầu đàn, được Ðức Chí 
Tôn ban cho bốn câu thi và 

thâu nhận Ngài vào hàng Môn đệ: 
 Thế thượng hề vô bá tuế nhân. 
Thất tuần dĩ định vấn thời quân. 
Ưu tư mạc vọng thường vô lộ, 
Nghiệp trái tùy căn định số phần. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 39 

Khi Ðức Chí Tôn lập Pháp Chánh Truyền Hiệp 
Thiên-Đài, ngày 12-1-Ðinh Mão (dl 13-2-1927), Ðức Chí 
Tôn phong Ngài Ca Minh Chương phẩm Bảo Ðạo, nên 
người ta thường gọi Ngài là Ca Bảo Ðạo. Ngài được Ðức 
Chí Tôn khai khiếu.  Ngài phò loan cùng Ngài Hiến Ðạo 
Phạm Văn Tươi, lập thành cặp Phò loan truyền Đạo.  

Hoàn cảnh khắc  khe của Ngài Ca Minh Chương 
thật quá thảm thiết. Bài Văn tế của Đức Hộ-Pháp có ghi:  

    …Hỡi ôi ! Vợ già yếu, gái thời ngây dại,  
Nối lửa hương, ngó lại vắng người.  
Theo linh xa một gái chơi-vơi,  
Phò giá triệu bóng trời không kẻ đậy…  

Ðức Chí Tôn giáng cơ cho Ngài Ca Bảo Ðạo bài thi 
để an ủi cho hoàn cảnh gia đình quá bi thảm của Ngài: 

Thấy con gia đạo tợ tơ cuồn, 
Chạnh đến lòng Thầy dạ ướm tuôn. 
Ngặt nỗi vợ nhà đau dã dượi, 
Khật khùng con trẻ nói luông tuồng.  
Khiến nên mai đảnh khơi màu trắng, 
Cho đến tòng lâm trổ sắc buồn. 
Công quả đã đành công quả đủ, 
Nay đem ba kiếp dập dồn luôn. 

Qua bài thi trên, Ðức Chí Tôn cho biết: Ðức Chí 
Tôn cho gia đình của Ngài Ca Bảo Ðạo nhồi quả ba kiếp 
nhập lại trả trong một kiếp nầy: Ngài bị bịnh, vợ cũng bị 
bịnh, con bị điên khùng. Nay phải ráng chịu đựng để trả 
trong kiếp nầy cho sạch nợ tiền khiên thì mới có thể trở về 
cựu vị (lúc này Bà Lâm Hương Thanh có đến trị bịnh cho)  

Ngài Ca Bảo Ðạo hành quyền được gần ba năm . 
Ngài qui Tiên vào ngày 19-10-Mậu Thìn (dl 30-11-1928), 
hưởng thọ 79 tuổi. Ban đầu an táng tại quê nhà,vì Đạo mới 
khai chưa có điều kiện đất đai. Sau cải táng về Ngã Ba Ao  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 40 

Hồ, Châu Thành Thánh địa, Toà-Thánh Tây Ninh 

 
5- LÂM THỂ HOÀ 

Là Nguơn linh của ông  Lâm Quang Bính   
(1873-1931)  

Phối sư Thái Bính Thanh  
           Lam Thể Hòa  là ông Tiên bị đày đọa làm khách 
trần. Tính tình thuần hậu nhất trong Bát Tiên.            

Ông thích mặc áo rộng  màu xanh, buộc dây lưng 
đen thật to, một chân đi đất, một chân đi giày. Mùa hạ mặc 
áo lót bông, mùa đông nằm trên tuyết. Thường ngày, ông 
cầm cặp sanh dài 3 thước ta, vừa đi, vừa nhịp ca ngoài chợ 
mà kiếm tiền bố thí cho người nghèo.  

Đạp ca Lam Thể Hòa  
Thế giới năng kỷ hà ?  
Hồng nhân nhất Xuân Thu 
Lưu quang nhất trịch thoa 
Cổ nhân hổn hển khứ bất phản 
Kim nhân phân lai cánh đa 
Triệu kỵ loan phụng cáo bích lạc 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 41 

Mộ kiến tang điền sinh bạch ba 
Trường cảnh minh huy tại không tế 
Kim ngân cung khuyết cao ta nga  

Dịch ca: 
Nhịp chân ca Thái Hòa  
Thế giới được bao lâu ?  
Nhan sắc như xuân cội 
Thời hạn tựa thoi đưa 
Người xưa không trở lại 
Người mới đến quá thừa 
Sáng cưỡi loan trời thẵm 
Chiều dâng thành sóng xa 
Không trung lâu đài sáng  
Cung điện cao nguy nga 

Về sau, trong lúc uống rượu với Lý Thiết Quả nơi 
Hào Lương, bỗng trên mây có xe hạc, tiếng tiê u thanh 
thoát đưa hai ông bay bổ ng, trở về Tiên vị, tay ông cầm 
Giỏ Hoa Lam. 

Lâm Thể Hoà giáng Cơ:  
“Hỉ chư Đạo-hữu, Đạo gặp kỳ Phổ-độ, khá biết cải 

thế thì. Đạo khả trọng, đức năng trau.  
Đời dời đổi, Đạo chờ người.  
Khách tục nương thuyền độ,  
Non Tiên tiếng khánh đưa,  
Gắng nhọc thế lọc-lừa, 
Tìm đường ngay thẳng-rẳng. 
Nguồn rửa bợn nhiều đường cay đắng,  
Bước nâu sồng dặm lắm gay go. 
Liệu sao khỏi trễ con đò,  
Mới thoát vòng khổ hải.  
Gắng sức vì sanh mạng,  
Lao tâm chớ sợ bởi căn xưa.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 42 

Đường quanh co, bước khá ngừa;  
Nẻo hiểm trở, chơn nên lánh. 
              Hậu tái ngộ. Thăng  

THI 
Từng vào non Thánh lại Đền vàng, 
Mãn quả sớm nhờ sắc ngọc ban. 
Lần hạc tu tâm thìn nét Đạo, 
Biển trần độ chúng vững con thoàn. 
Cuộc cờ chung hứng nơi rừng thắm, 
Bầu rượu riêng vui với cội  tàng. 
Gặp lúc dìu đời qua bến tục, 
Để công phải nhọc đến phàm gian.  

                               Lâm-Thể-Hòa  
Hậu thân là Phối sư THÁI BÍNH THANH, tên 

thật Lâm Quang Bính, người Rạch Giá, là nguơn linh của 
Lâm Thể Hòa. Hai vị giống nhau ở tánh tình thuần hậu, ý 
tứ từ hòa, thương người nghèo. Ông được phong Giáo sư 
phái Thái ngay từ buổi đầu. Ông chưa rõ tự sự bạch rằng: 

“Thưa Thầy, Lâm Thể Hòa mặc áo xanh, sao Thầy 
ban cho phái Thái (áo vàng).  

Đức Chí Tôn chuyển cơ viết: 
- “Đó là bí pháp, con biết sao được”.  

           Vai trò của ông Bính trong việc xây dựng Toà 
Thánh cũng rất quan trọng:  

Thầy dạy: 
“Hộ Pháp, Thượng phẩm, nội trưa nầy phải cắm 

một cây viết vào đầu cơ, lấy một miếng giấy lớn, vào Điện 
phò loan cho Lão vẽ  ( khuôn viên Toà Thánh).  

Bính Thanh phải có mặt, còn kỳ dư không cho ai 
vào Điện hết, nghe à !”  

Nhất là việc thiết kế Quả Càn Khôn có Thiên Nhãn 
để thờ. Thầy dạy ngày 12-8 Bính Dần (17-9-1926):  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 43 

Bính – “Thầy giao cho con lo một trái Càn Khôn; 
con hiểu nghĩa gì không?... Cười... Một trái như trái đất 
tròn quay, hiểu không? Bề kính tâm ba thước ba tấc, nghe 
con, lớn quá, mà phải vậy mới đặng, vì là cơ mầu nhiệm 
Tạo Hóa trong ấy!…”  

 
6- HÀ TIÊN CÔ 

là Nguơn linh của Bà  Giáo sư Hương Hồ  

           Hà Tiên Cô là người con gái mang họ Hà ở huyện 
Linh Lăng, tỉnh Hồ Nam, tên là Tố Nữ, sinh vào đời 
Đường. Thuở nhỏ, trên đầu có 6 xoáy, mọi người lấy làm 
kỳ. Năm 15 tuổi, cô xin cha mẹ đến ở khe  Vân Mẫu. Đêm 
nằm mộng thấy Tiên dạy ăn hột Vân Mẫu sẽ nhẹ mình và 
trường thọ. Cô vội đi tìm hạt Vân Mẫu thì gặp Lý Thiết 
Quả và Lữ Đồng Tân đang hái thuốc. Thấy cô gần thành 
Tiên, Lữ Đồng Tân cho cô một quả Đào. Cô ăn mới nửa 
trái thì thấy không đói nữa, biết được mọi sự họa phước, 
lành dữ trên đời. Mọi người cho cô là Thần Tiên, cất lầu  
cho cô ở và gọi cô là Hà Tiên Cô. Bà Võ Hậu nghe tiếng, 
cho người đến rước, đi được nửa đường, cô biến mất. Sau 
Lý Thiết Quả độ dẫn hai mẹ  con cô  đều  thành Tiên. Tay  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 44 

Hà Tiên Cô cầm bông sen.  
          Bà Giáo sư Hương Hồ  (Huỳnh Thị Hồ) nguơn linh 
là Hà Tiên Cô, con gái của B à Lâm Thị Thanh  (Đầu sư 
Hương Thanh). Một hôm, Đức Chí-Tôn giáng đàn gọi đến 
Bà Hương Hồ. Hôm ấy Bà  đang hành kinh (kinh nguyệt) 
không dám lên lầu để trình diện, nên được Bà Bát Nương 
dạy: Bà Bát Nương giáng đàn:  
                                           THI  
   Thân phận phàm nhơn trược đã đành  
                      Chẳng vì nguyệt huyết kỵ anh Linh 
                      Âm dương Nam Nữ hoa trêu bướm 
                      Hòa ái tương sanh thủy nhập bình 
                      Tạo hóa ví tay xây đảnh trí 
                      Chúng sanh nên mặt tạo khuôn hình  
                      Thợ trời đâu dễ chê đồ Tạo 
                      Tốt xấu sạch dơ tại miệng mình  
        Đó là một quan niệm tiến bộ của nền Tân Tôn giáo.  

 
7- HÀN TRƯƠNG TỬ (hay Tương Tử) 

Là Nguơn linh của ông Vương Quan Kỳ 
(1880 - 1940) 

Giáo sư Thượng Kỳ Thanh 
Hàn Trương Tử  sinh vào đời Đường, người huyện 

Nam Dương kêu Hàn Dũ (Xương Lê) bằng chú.          
Thuở nhỏ, theo Lữ Đồng Tân học đạo Tiên. Sau về 

quê gặp ngày sinh nhật Hàn Dũ. Hàn Dũ có ý trách Hàn 
Trương bỏ nhà đi lưu lạc. Hàn Trương liền thưa rằng: 

 “Xin chú đừng giận, cháu có nghề nầy xin kính 
mừng sinh nhựt”. Nói xong, Hàn Tr ương nhóm đất rồi 
trùm lại,  giây lát dở ra nhiều hoa nở, mỗi cánh đều có chữ 
Vàng:  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 45 

 “Vân hoành Tần Lĩnh gia hà tại 
 “Tuyết ửng Lam quan mã bất tiền” 

Xương Lê không hiểu gì cả. Sau vì can vua sùng 
Đạo Phật mà bị đày ra Triều Châu. Khi đến Tần Lĩnh, Lam 
quan, Hàn Dũ được Hàn Trương ra đón. Hàn Dũ nhờ đó 
biết được ý hai câu thơ của Hàn Trương bèn tiếp:  

Nhứt phong triêu tấu Cửu Trùng Thiên  
Tịch phiến Triều Câu lộ bát thiên 
Dục vị Thánh Triều trừ tệ sự 
Khảm tương suy hũ tích tàn niên 
Vân hoành Tần Lĩnh gia hà tại 
Tuyết ủng Lam quan mã bất tiền 
Tri nhữ viễn lai ưng hữu ý 
Hảo thu ngô cốt chướng giang biên  

Dịch thơ : 
Buổi sớm dâng vua một bức thư 
Triều Châu chiều đến bị đày lưu 
Muốn vì Thánh Chúa trừ tệ nạn 
Đâu tiếc cuối đời vận đã suy 
Tần Lĩnh mây che nhà chốn ấy 
Ải Lam tuyết phủ ngựa không đi 
Biết mi hảo ý từ xa đến  
Thu nhặt cốt ta ở bến ni ! 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 46 

Thấy Hàn Trương đoán không sai, từ đó Hàn Dũ 
mới trọng Đạo. Rạng ngày, Hàn Trương dâng cho chú một 
bầu thuốc nói: Chú uống thuốc nầy khỏi bịnh và không 
bao lâu nữa được phục chức nhờ bài “Văn Tế cá sấu”. Nói 
rồi, Hàn Trương từ biệt chú. Về sau, nhờ vua Tề đuổi được 
cá sấu, Hàn Dũ được phục chức cũ.  
 Hàn Trương thành Tiên, người đời gọi là Hàn 
Trương Tử hay Tương Tử , tay cầm ống tiêu. Bản tính 
của Hàn Tương Tử là thích phóng túng tiêu dao. 
 Hậu thân là: 

Ông VƯƠNG QUAN KỲ  người tỉnh Chợ Lớn, 
cháu nội của Thống Chế Vương Quan Hạc, ông ngoại là 
nhà Nho yêu nước Huỳnh Mẫn Đạt. Ông là tri phủ Sở 
Thuế Thân Sài gòn.  

Song thân ông Kỳ là Vương Quan Để và Bà Huỳnh 
Thị Bảy. Ông học  Lycée Chasseloup đậu Diplôme, cùng 
làm việc với ông Ngô Văn Chiêu ở Dinh Thống đốc Nam 
Kỳ. Ông theo Đạo được Đức Chí Tôn phong phẩm Giáo 
sư ( 26-4-1926) và cho bài thi: 

Nhựt nhựt tân hề nhựt nhựt tân  
Niên đáo tân hề đạo khả tân 
Vô lao công quả tri đương tác  
Niên hóa niên hề đạo tối tân. 

Ông Kỳ là bào đệ của Ông Vương Quan Trân - thân 
sinh cô Vương Thị Lễ (tức Thất Nương Diêu Trì Cung) 
hướng dẫn Tam vị Thiên sứ học Đạo buổi đầu. Trong  
“Con đường Thiêng Liêng hằng sống” Đức Phạm Hộ Pháp 
nói về ông như sau:  

“Bần Đạo nói rõ người ấy là Vương Quan Kỳ chú 
ruột của Thất Nương. Người mở Đạo mà chẳng biết Đạo 
là gì hết và cả hành tàng nếu chúng ta thấy sẽ lên án là Tả 
Đạo Bàn Môn chắc hẳn vậy.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 47 

Người đó bận Thiên phục giống hình đội Mão Giáo 
sư, áo tốt lại vắt vai, mão cầm nơi tay, bận quần cụt ở trần 
đi ngật ngờ, ngật ngưởng cười một mình không biết cười 
cái gì, đi ngang qua Bát Quái Đài, như không vậy..”.  

Đó là nguơn linh Hàn Trương Tử thích phóng túng 
tiêu dao. Nay: 

Ông Kỳ thọ phong Giáo-Sư ngày 26-4-1926. Ông 
là Chú của cô Vương Thị Lễ. Cô Lễ đến với Tam Kỳ Phổ 
Độ trong buổi đầu tiên, tá danh là Đoàn Ngọc Quế tức 
Thất Nương Diêu-Trì-Cung hướng dẫn các ông Phạm 
Công Tắc,  Cao Quỳnh Cư và Cao -Hoài-Sang học Đạo 
buổi đầu.  
           Ngày 15-3 Bính-Dần, ông Vương Quan-Kỳ được 
phong chức “Tiên đắc Lang quân nhậm Thuyết Đạo Giáo 
sư”. Rồi ông được Thiên-phong Giáo-sư phái Thượng, tức 
là Thượng-Kỳ Thanh ngày 14-5 Bính-Dần.  

Đến rằm tháng 10 Bính Dần (dl 19-11-1926) lại xảy 
ra việc thử thách: Cô Vương Thanh Chi là ái nữ Ngài 
Vương Quan Kỳ bị “nhập xác” tạo nên chuyện biến trong 
ngày Lễ khai Đạo này tại Thánh Thất Gò-Kén. Có lẽ vì 
vậy thêm một lý do nữa khiến Ngài Vương Quan Kỳ chán 
nản và lơi dần việc Đạo sự mới ra đến nỗi. 
            Nhưng đến ngày 14-11 Bính-Dần (18-12-1926) thì 
Đức Lý giáng dạy: 
           “Thượng-Kỳ-Thanh bị sụt chức làm Giáo Hữu. Như 
không tuân lịnh xuất ngoại”.  
           Đến ngày 18-11 Bính-Dần (22-12-1926)  
            Đức Lý dạy: 
          “Thượng-Trung-Nhựt, Hiền-hữu viết thơ cho mấy 
Thánh-Thất lục tỉnh nói Thượng-Kỳ Thanh bị trục xuất ra 
khỏi hàng Môn-đệ chẳng quyền-hành truyền Đạo nữa. 
Như nó chẳng tin nghe lời bị phạt Tả đạo bàng môn thì 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 48 

chịu, nghe à! Đã L ập Pháp mà nó muốn làm chi thì làm 
như buổi trước vậy hoài, thì bị phạm Thiên-điều tránh sao 
cho khỏi tội. Hộ-Pháp Hiền-hữu khá an lòng”.      
         Qua ngày 28-11 Bính-Dần (1-1-1927) thì: 
           Đức Lý giáng dạy: 
           “Thượng-Trung-Nhựt, Hiền-hữu từ đây coi Thượng 
Kỳ Thanh như một Môn Đệ vậy thôi, chứ chức Giáo-Hữu 
cũng cất luôn nữa. Thầy để lời xin tha mà Pháp-luật đã 
phạm tha sao cho được”. 
           Vào năm 1930, Giáo-Sư Thượng Kỳ -Thanh tức là 
Vương-Quan-Kỳ, không tuân lịnh Toà Thánh Tây-Ninh áp 
dụng nghi lễ mới, nên tách ra lập Chi phái, lập tại Thánh  
Thất Cầu-Kho. 

 
           8-TÀO QUỐC CỮU (Cựu)  

         Là Nguơn linh của ông Ngô văn Chiêu 
 (1878-1932) 

 Đệ-Tử đầu tiên của Đức Thượng Đế 
Tào Quốc Cữu (hay Cựu) tên Hữu, là con trai thừa 

tướng Tào Ban, người đất Linh Thọ, em Hoàng Hậu, vợ 
của Tống Thái Tổ.  Tào Hữu, tướng khôi ngô đẹp đẽ, được 
Vua và Hoàng hậu qúi mến, nên tặng cho một bài vàng. 
Ngược lại, người em ỷ thế hại dân. Sợ liên lụy, Tào Hữu 
bán hết sản nghiệp bố thí cho dân nghèo, rồi mặc đồ đạo sĩ 
đi tu.   

Tào Hữu gặp Lữ Thuần Dương, bị Tiên ông nầy 
gạn hỏi: Đạo ở đâu mà tu? Tào Quốc Cữu chỉ trái tim  
Thuần Dương cười nói: lòng là trời, trời là Đạo, đã biết cội 
rễ, tu chắc thành Tiên.    

Tào Quốc Cữu hay Cựu xin thọ giáo và đắc Đạo.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 49 

Tay cầm cặp sanh. Năm 1923 Tào Quốc Cựu giáng đàn 
Bến Cát (Gò Vấp) “Hữu duyên đắc ngộ Tam Kỳ độ” báo 
trước Đạo Tam Kỳ xuất hiện .  
          Nay, Ông NGÔ VĂN CHIÊU sinh tại Bình Tây, 
Chợ Lớn, nguơn linh của Tào Quốc Cựu. Hai vị giống 
nhau ở điểm lánh trần. Năm 1920 ông làm chủ quận Hà 
Tiên, rồi ra Phú Quốc mà ngộ Đạo Cao Đài. Năm 1921, 
Tiên Ông  giáng dạy “Chiêu, tam niên trường trai”.  

Ngài Ngô Văn Chiêu, sanh ngày 7 tháng Giêng năm 
Mậu-Dần (dl 8-2-1878) Thân mẫu là bà Lâm -Thị Quí và 
thân phụ là ông Ngô-Văn Xuân thuộc dòng dõi quan Thị 
Lang của triều đình Huế. 

Khi Ngài Chiêu được 6 tuổi,  ông bà thân của Ngài 
tìm được việc làm ở Hà-Nội nên đem Ngài gởi cho người 
em ruột là bà Ngô Thị Đây ở Mỹ Tho. Bà Đây có chồng là 
người Hoa, mở tiệm thuốc Bắc tại xã Điều Hòa, cạnh nhà 
việc, thuộc Mỹ Tho. 

Ngài Chiêu ở với cô ruột và được cô cho đi học đến  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 50 

năm 12 tuổi thì nhờ người quen cũ của cha bảo lãnh xin 
vào học nội trú tại Collège Mỹ Tho. Sau đó Ngài lên Sài 
Gòn học tại trường Chasseloup Laubat và đậu bằng Thành 
Chung năm Ngài được 21 tuổi. 

Lý do Ngài Ngô văn Chiêu không được làm Giáo 
Tông trong thời Đại- Đạo Tam-Kỳ Phổ-Độ: 

Thầy giáng Cơ nói: 
“Chư Môn đệ nghe dạy: 
Vốn từ trước trong Thiên thơ Tam Kỳ Phổ Độ nầy  

nền Chánh giáo phải có: Nhứt Phật, Tam Tiên, Tam thập 
lục Thánh, Thất thập nhị Hiền, Tam thiên đồ đệ, Chưởng 
quản thâu Tam giáo hiệp nhứt. 

CHIÊU, thiệt là Nhứt Phật đó. 
Vậy, trước ngày định lập Thiên phong đặng tôn 

chức Giáo Tông cho nó, thì Chúa Quỉ sai tam thập lục 
động địa giái kêu nài với Ta rằng: Cựu phẩm nó chẳng 
xứng ngôi ấy và kiện rằng: Nó chẳng nhứt tâm thờ phượng 
Ta. Ta có cãi lẽ, Quan Thánh Đế và Quan Âm giúp lời, Ta 
nhứt định phong chức Giáo Tông cho nó. 

Chúa Quỉ xin lịnh Ta mà khảo nó và phải để cho 
Tam thập lục động hành xác nó. Ta không nỡ nên cho 
khảo mà không cho hành xác. 

Rủi thay! Đau đớn thay! Buổi khảo nó phải bị Tà 
quái áp chế nên phải mất ngôi, song Ta cũng còn thương 
yêu chẳng nỡ, nhưng mà có mặt chư Thần, Thánh, Tiên, 
Phật thì khó bề bào chữa đặng. 

Đại lụy! Ta phải dùng quyền Chí Tôn mà tha thứ, 
song buộc nó phải Tịnh thất. 

Ta vừa muốn tha nó, lại bị Tam thập lục động khảo 
nữa thì mới liệu sao? Ta phải giáng cơ biểu nó. 

Con Thơ! con phải tuân nơi lịnh Thầy đã dạy khi  
Thầy giáng cơ mà thôi,  còn mọi  sự khác thì đừng nghe: 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 51 

- Kẻ bị tù còn có thế rỗi ai chăng? 
Chư Môn đệ khá nghe lịnh dạy, từ đây, ai còn phạm 

đến thì Thầy buộc trục xuất cho khỏi rối loạn nền Đạo của 
Thầy.”  Thầy thăng. 

 (Trích trong tập Thánh Ngôn chép tay của Ngài 
Đầu Sư Thái Thơ Thanh, trang 237) 

         Ngày 9-1 Bính-Dần (dl 21-2-1926)  
          Đức Chí-Tôn giáng Cơ ban Thi cho Ông Chiêu bài:  

Bao  năm dạy-dỗ quá dày công. 
Lời hứa năm xưa gắng giữ lòng. 
Siêu đọa đôi đường tua chọn lấy. 
Lơi chơn một bước sẽ hoàn không.  
                     Cao Đài            

           Theo Đạo-sử của Bà Đầu sư Hương-Hiếu 
           (Ngày 21-10 Bính Dần  -  dl 26-11-1926) 

Thầy nói: 
           “Thầy cũng thương đó chút. Thầy đã nói cái lòng 
thương của Thầy hơn biếm trách, nên Thầy chẳng hề 
biếm-trách các con, ngặt trước quyền của Thần, Thánh,  
Tiên, Phật biết sao cứu rỗi cho đặng. 
           “Thầy lại phải làm thinh cho kẻ thì mất lẽ công 
bình. Thơ nó tưởng Thầy giận mà nài xin tha-thứ. Thầy thì 
đặng còn chư Thần, Thánh, Tiên, Phật mới nài sao? Nhất 
là Thái-Bạch Kim Tinh rất khó. Chiêu cũng vì vậy mà mất 
ngôi. Các con chớ dễ ngươi mà phạm thượng nghe à!”.! 
           Trước đó thì chư Môn-đệ đồng quì lạy Thầy xin thứ 
tội cho ông Chiêu. 
           Ông Vương-Quan-Kỳ bạch hỏi Thầy: 
 -Bạch Thầy:Anh Cả Ngô-Văn-Chiêu bảo Thầy giao 
cho Ảnh thay Thầy làm Chủ mối Đạo, dạy-dỗ Môn Đệ mà 
Ảnh không chịu tiếp xúc với chúng con, phải làm sao?.. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 52 

C-THẬP NHỊ THỜI QUÂN 

Ngày 15-10-Bính Dần (Dl 19 -11-1926) chính thức 
Khai Đạo tại Từ Lâm Tự (Gò kén - Tây Ninh), Đức Chí 
Tôn phong phẩm tước cho Thập Nhị Thời Quân. Đúng ra 
phải 12 vị nhưng thực tế chỉ có 11 vị thôi, trong đó khuyết 
phẩm Tiếp Đạo.  

Công việc điều hành phải lo xây cất Đền Thánh tạm 
ở làng Long Thành thì do Đức Cao Thượng Phẩm, còn 
Đức Phạm Hộ Pháp thì sau khi nghỉ phép sáu tháng để lo 
Lễ Khai Đạo, xong trở lại công sở thì người Pháp đổi Ngài 
đi Campuchia. Nhưng khi sang đây thì Ngài bắt đ ầu mở 
Đạo ra nước ngoài, tức là thành lập Kim Biên Tông Đạo, 
rồi từ đó truyền giáo ra ngoại quốc, tức là có thêm một 
Hội-Thánh ngoại giáo..  

Trong đàn cơ đêm 29-6-Đinh Mão (dl 27 -7-1927) 
tại Thánh Thất Nam Vang do Đức Phạm Hộ Pháp và  ông 
Cao Đức Trọng phò  loan, Đức Chí Tôn giáng dạy và 
phong Thánh cho nhiều vị. Nhưng tuyệt nhiên không thấy 
ban phẩm cho ông Cao Đức Trọng. Đức Hộ Pháp cầu hỏi:  

- Bạch Thầy, còn Trọng em con, sao không thấy 
Thầy phong chức.?            

Đức Chí Tôn gíang Cơ đáp:            
- Tắc, sao con dại quá vậy, Trọng thuộc về chi Đạo  

bên Hiệp Thiên Đài.             
Thật vậy, sau đó ông Cao Đức Trọng được Đức Chí 

Tôn phong cho phẩm Tiếp Đạo. Lúc đó thì ông Trọng 
đang làm việc tại Văn phòng Chưởng Khế (N am Vang). 
Tức nhiên quyền năng Thiêng liêng dành cho con gà (ông 
Trọng tuổi Đinh Dậu) Gà đi gáy xứ người , một Bí pháp 
nhiệm mầu làm sao người phàm rõ thấu được! 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 53 

Thấy ra Đức Hộ-Pháp là Người của Hỗn Nguơn 
Thiên, Cung thứ 11.Thế nên trên bàn thờ Hộ -Pháp chỉ 11 
Cúng phẩm. Trong khi đó Thiên bàn  thờ Đức Chí-Tôn 
phải đủ 12 Cúng phẩm, vì Đức Thượng Đế quyền hành là 
Chúa Tể Càn Khôn vũ trụ.Còn Hộ -pháp nắm Cung Càn 

(quẻ Bát-thuần Càn  biểu tượng 6 nét Dương, biệt số 
11) thay trời trị Thế: Giáo Chủ Đạo Cao-Đài cơ hữu hình 

Thế nên: Thập nhị Thời quân có 12 phẩm cho 12 vị 
khác tuổi nhau: Tý, Sửu, Dần, Mẹo, Thìn, Tỵ, Ngọ, Mùi, 
Thân, Dậu, Tuất, Hợi. Người lớn tuổi nhất là Bảo Đạo Ca 
Minh Chương tuổi Canh Tuất (1850). Người nhỏ tuổi nhất 
là Tiếp Thế Lê Thế Vĩnh tuổi Quí Mão. Một vị ở đầu bảng 
và một vị ở cuối bảng Thập Nhị Thời Quân. Quả là một cơ 
mầu nhiệm của Tạo hóa.  

Dưới đây là danh sách Thập Nhị Thời Quân: 
1-  Khai Pháp Trần Duy Nghĩa  tuổi Mậu Tý         (1888)  
2-  Khai Đạo Phạm Tấn Đãi  tuổi Tân Sửu             (1901)  
3- Hiến Pháp Trương Hữu Đức  tuổi Canh Dần     (1890) 
4- Tiếp Thế Lê Thế Vĩnh  tuổi Qúi Mão                 (1903) 
5- Bảo Pháp Nguyễn Trung Hậu tuổi Nhâm Thìn  (1892) 
6- Tiếp Pháp Trương văn Tràng tuổi Qúi Tỵ          (1893)  
7- Hiến Thế Nguyễn văn Mạnh  tuổi Giáp Ngọ       (1894)  
8- Bảo Thế Lê Thiện Phước tuổi Ất Mùi                 (1895)  
9- Hiến Đạo Phạm văn Tươi  tuổi Bính Thân         (1897)  
10-Tiếp Đạo Cao Đức Trọng tuổi Đinh Dậu           (1897)  
11-Bảo Đạo Ca Minh Chương tuổi Canh Tuất       (1850) 
12-Khai Thế Thái văn Thâu tuổi Kỷ Hợi                 (1899)  

Lại nữa chư vị Thời Quân có mặt trong buổi đầu 
gọi là Thập Nhị Chơn Quân.  

Tuổi và ngày giờ được ghép bởi Thập Thiên Can và 
Thập Nhị Địa Chi còn gọi là Thập nhị Thời Thần. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 54 

Đúng như lời Kinh Cúng Đức Phật Mẫu:  
  “Thập Thiên Can bao hàm vạn Tượng 
  “Tùng Địa Chi hóa trưởng Càn Khôn”. 
Cũng nên nói rõ:  
Thập Thiên Can là: Giáp, Ất, Bính, Đinh, Mậu, Kỷ, 

Canh, Tân, Nhâm, Quí.  
Thập Nhị Địa Chi là: Tý, Sửu, Dần, Mẹo (Mão), 

Thìn, Tỵ, Ngọ, Mùi, Thân, Dậu, Tuất, Hợi.  
Theo thứ tự người ta ghép một CAN với một CHI 

như: Can thứ nhất với Chi thứ nhất là khởi Giáp Tý. 
 Sau đó, mãn chu kỳ mười Can thì tiếp tục phối hợp 

Can thứ nhất với Chi thứ mười một, ví như chu kỳ mới của 
vòng Thiên Can thứ nhì là: Giáp Tuất, Ất Hợi..   Rồi Can 
thứ ba với Chi thứ nhất…cứ tuần tự như vậy lại đến năm 
Giáp Tý là đáo tuế. Trong một chu kỳ, tên mỗi Can xuất 
hiện sáu lần (60 : 10 = 6) và tên mỗi Chi xuất hiện năm lần 
(60: 12 = 5). Chu kỳ này, ta gọi là Lục thập hoa giáp hay 
biểu Giáp Tý. Một Lục Thập hoa giáp (chu kỳ 60 năm). 
Mãn chu kỳ ấy sẽ khởi lại như ban đầu nữa, nhưng chắc 
chắn sẽ có những biến chuyển mới lạ hơn. 

Bài thi Đức Chí-Tôn ban cho ông Ca Minh Chương: 
Giáp Tý niên hề! Giáp Tý niên! 
Càn Khôn thiên địa định qui tiền 
Hạ ngươn Kỷ Tỵ xuân viên mãn  

  Thượng cổ Mậu Dần thất ức niên            
Chư vị Thập Nhị Thời Quân bấy giờ là đồng tử làm 

trung gian giữa Trời và Người. Nếu không có Thời Quân 
thì cũng không có Đạo, vì chư vị là những Thiên  sứ phò 
Cơ, chấp Bút đủ huyền linh cho Trời, Phật, Thánh, Thần 
giáng Cơ dạy Đạo. Các vị là Tướng Soái của Chí Tôn.  

Từ trước Hiệp Thiên Đài đã qui định có 4 cặp cơ:  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 55 

1- Chư vị: Tắc - Cư  là Cơ Lập giáo  
2- Chư vị: Hậu - Đức là Cơ Lập pháp 
3- Chư vị: Sang - Diêu là Cơ Truyền giáo  
4- Chư vị: Nghĩa - Tràng là Cơ Bí pháp  
Cơ Bút là Bí Pháp mầu nhiệm và là huyền -lực của 

Thiêng Liêng. Thánh ngôn chỉ có giá trị khi cầu ở Cung 
Đạo Đền Thánh Toà-Thánh Tây Ninh mà thôi. Đồng tử 
phải là những người được Thiêng Liêng chỉ định.  

Ngoài ra nếu có những Đàn Cơ khác ngoài sự 
chuẩn nhận nêu trên thì chỉ có giá trị học hỏi riêng không 
được phổ biến rộng ra ngoài. Bất tuân thì phạm tội cùng 
Hội-Thánh Đại -Đạo Tam-kỳ Phổ-Độ. Nhưng điểm quan 
trọng là sẽ bị lạc vào bàn Môn Tả Đạo mà thôi. 

 
1- Ngài Trần-Duy-Nghĩa  

(1888-1954) 
Khai pháp Chơn Quân Hiệp-Thiên Đài 

Nguơn linh là Thánh Pierre 
Ông Trần Duy nghĩa sinh ngày 17-8 Mậu -Tý (dl 

11-9-1888). Qui lúc 3giờ sáng ngày 22 -01-Giáp-Ngọ (24-
2-1954) 

Ngài Khai Pháp Trần Duy Nghĩa, ngu ơn linh là 
Thánh Pierre, một trong 12 vị Thánh Tông Ðồ của Ðức 
Chúa Jésus Chris, nhưng có đến ba lần chối Chúa. 

Chuyện kể lại: 
“Một hôm nọ, Đức Phạm Hộ Pháp lập Đ àn, có các 

vị Chức sắc Thiên phong dự chứng. Đức Phạm Hộ Pháp 
cầm cây Kim Tiên đưa ra bên trên và trước mặt Ngài Khai 
Pháp đang quì. Đức Phạm Hộ Pháp nói: 

- “Nầy Pierre, ngày trước ngươi đã chối TA ba lần, 
lần nầy Ta tha cho đó.” 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 56 

      Tiền kiếp của Ngài là Thánh SAINT PIERE, tức là 
một trong 12 Thánh Tông-Đồ của Thiên-Chúa-giáo, ngày 
nay các vị Thánh ấy cũng trở lại trong hàng Thập Nhị  
Thánh, tức là Thập Nhị Thời-Quân trong cửa Hiệp -Thiên 
Đài cũng giữ phận sự hầu Thầy mà thôi”. 

Hiện tượng này, một lần nữa xác định rằng Đức 
Chúa Jésus-Christ vốn tiền thân của Đức Hộ-Pháp Phạm 
Công Tắc, Ngài làm nhiệm vụ tha tội cho Thánh Pierre. 
  Khi Ngài Khai Pháp Trần Duy nghĩa qui Thiên liền 
giáng Cơ cho bài thi làm:  

 Bài Thài hiến Lễ 
Đã chán công danh dưới phép người, 
Đem thân cửa Phạm để nên nơi. 
Lóng chuông Bạch-Ngọc hồi hồn tục, 
Nghe trống Lôi-Âm tỉnh mộng đời. 
Nắm pháp Thiêng-Liêng dìu Thánh vị, 
Cầm Cân Công-lý giữ ngôi Trời. 
Dầu chưa trọn nghĩa Thiên-Thơ định, 
Giác ngộ vui theo cũng kịp thời. 

 Đức Hộ-Pháp nhắc lại buổi đầu Đức Chí -Tôn dạy 
“đi tìm Pháp”. Nhưng rốt lại đi tìm đúng Ông Trần -Duy 
Nghĩa, sau Đức Chí-Tôn phong cho Ngài là KHAI-PHÁP 
CHƠN-QUÂN: 

“Bần Đạo đưa bài Thánh Giáo Đức Chí Tôn dạy đi 
tìm Ngài thì Ngài nói với Bần Đạo hai câu, mà làm cho 
Bần Đạo kính phục và cảm tưởng mãi nơi tâm, biết rằng 
ông nầy có thể chung sức với mình gánh vác nỗi sự nghiệp 
của Chí Tôn đã giao phó. 

Ngài nói rằng:  
“Tôi tưởng dòng dõi của dân tộc Việt Nam trên bốn 

ngàn năm đã chết, nào dè ngày nay Đức Chí Tôn đến định 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 57 

lập Quốc Đạo thì chắc hẳn rằng đất nước Việt Nam sẽ 
sống lại được mà là cứu chữa Tổ quốc và giống nòi dân 
tộc Việt Nam sẽ cỗi ách lệ thuộc giữa thời Pháp thuộc 
đang bạo hành.” 

Kể từ đó thì Ngài vẫn cương quyết lo giúp đỡ Bần 
Đạo và sự kính nể đáo để không giờ phút nào mà Đức 
Ngài muốn rời xa Bần Đạo. 

Khi trở về Thánh Địa Bần Đạo gượng làm vui chớ 
kỳ thật riêng về Đức Ngài Khai Pháp và Bần Đạo không  
giờ khắc nào mà quên trong cảnh tù đày lao lung… 

Bần Đạo đã thấy toàn thể con cái Đức Chí Tôn rất 
chú ý về việc đó, nhưng Bần Đạo ôm lòng nín chịu và căn 
dặn Ngài vẫn dằn lòng không thốt ra lời nói gì cả. Bần 
Đạo sợ nói ra đây gây oán chất hờn thêm cho Đạo, nếu 
Bần Đạo nói ra không có bút mực nào tả cho hết, lại thêm 
xung đột. 

Kể từ ngày về Thánh Địa Đức Ngài Khai Pháp 
thường than khổ với Bần Đạo, vì sợ e không khỏi gây cảnh 
nồi da xáo thịt, bên ngoài thì Pháp, bên trong thì Việt 
Minh, ở giữa thì Quân Đội Cao Đài, ai vui hứng chớ riêng 
Đức Ngài không có ngày nào mà không lo sợ sự đổ máu 
giết chốc lẫn nhau làm đến tương tàn cốt nhục của nòi 
giống Việt Nam ta nữa mà chớ…” 

Thử cơ Bút - Nguơn linh Pierre giáng:  
Một hôm Ông Bà Đốc Phủ Chi, là người theo Đạo 

Công-giáo có đến nhà Ngài Cư, mục đích muốn thử xem 
vấn đề chơn giả của Cơ Bút, nên ông Bà có đề nghị: 

“Xin cho chúng tôi để thử trên bàn Cơ hai vật này 
là Ảnh tượng CHÚA và Cây Thánh giá. Nếu Đức Cao Đài 
là Thượng -Đế thật thì mới giáng Cơ được, bằng Quỉ 
Vương thấy hai vật báu này tự nhiên phải tránh”. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 58 

Ông Cư bằng lòng cho thử. Đoạn Ông Đốc Phủ  
cùng ngồi với Ngài Tắc để quan sát. Trước hết Thánh 
Pierre giáng Cơ cho bốn câu thi để trả lời cho Ông Bà Đốc 
Phủ Chi, vào ngày 17-11 Ất-Sửu (dl 01-01-1926) 

Thánh giáng Cơ cho biết là: 
SAINT PIERE 

Thiên đàng giữ cửa góc Trời Tây, 
Truyền Ðạo cho dân biết mặt Thầy. 
Cứu chuộc đã gần đôi ngàn tuổi, 
Cao Ðài phú thác dắt dìu bây. 

 (31 Decembre 1925) 
 Ngày 11-01 Bính Dần (dl 23-2-1926) Đức Chí Tôn 
có giáng cho KHAI-PHÁP CHƠN-QUÂN bài thi:  
  Đạo Tâm rỡ rỡ sáng như ngày 
  Hiệp cũng may mà gặp cũng may. 
  Đã mộ trong lòng thân cũng mộ, 
  Một lòng mộ Đạo chớ đơn sai 
    Đức Chí-Tôn 
           Ngài Khai Pháp quí danh là Trần Duy Nghĩa, sanh 
năm Mậu Tý (1888) tại làng Thành Phô, tổng Hòa Lạc Hạ, 
tỉnh Gò-Công. Trưởng thành trong một gia đình Nho 
phong. Thân phụ là Ông Trần-Duy-Quyền và Thân mẫu là 
Bà Đặng thị Lâu, đều ở Gò Công.         

Ngài Trần D uy Nghĩa được Thiên phong Khai  
Pháp, cùng một lượt với chư vị Thời -Quân khác khi Đức 
Chí Tôn lập Pháp Chánh Truyền  Hiệp-Thiên-Đài ngày 12  
tháng Giêng năm Đinh Mão (dl 13-2-1927).        

Ngài hợp cùng Ngài Tiếp -Pháp Trương văn Tràng 
thành cặp Phò -loan truyền Đạo lúc ban sơ và sau đó trở 
thành cặp Phò loan chuyên về Bí Pháp. 

 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 59 

2- Ngài Khai Ðạo Phạm Tấn Ðãi 
(1901-1976) 

Nguơn linh Ngài là Ðông phương Sóc  
 Là Tiên gia giáng trần làm Quân sư cho Hớn Võ 

Ðế, trong sự tích “Hớn rước Diêu Trì” (Xem lại trang 27) 
Ông Phạm Tấn Đãi,  tộc danh là Thuộc và Đạo 

hiệu là Trí Thanh, sanh ngày 28-7-Tân Sửu (dl 10-9-1901) 
tại làng Mỹ Lệ, quận Cần Đước, tỉnh Chợ Lớn. Qui ngày 
19-2 Bính-Thìn  (1976) 

Thân phụ của Người là Ông Phạm Thành Thiệt, 
được Thiên phong Giáo Hữu, sau khi nhập môn cầu Đạo, 
thăng lần đến phẩm Phối Sư Phái Thượng. 

Thân mẫu là Bà Nguyễn Thị Ruộng, cũng được thọ 
Thiên ân Giáo Hữu, quê ở Chợ Trạm làng Mỹ Lệ.  Vào 
ngày 4-11-Ất Sửu (Thứ Bảy:19-12-1925). Người được 
ông Phủ Nguyễn Ngọc Tương mời đến dự Lễ Khai đàn, có 
rất đông viên chức đến dự. Đêm ấy, Đức Chí Tôn giáng 
dạy, ban cho mỗi người một bài thi và riêng Người thì Đức 
Chí Tôn cho bốn câu thi như sau: 

Dằn lòng len lỏi hãy qui y, 
Nay gặp Ta đây đã đến kỳ. 
Oanh liệt hồng trần e phải khổ, 
Tầm đường đạo đức tránh đường nguy. 

           Đúng một tuần sau, ngày 11-11-Ất Sửu, Thứ Bảy: 
ngày 26-12-1925 các ông ấy đến tư gia của Người để Khai 
đàn thượng tượng cầu các Đấng. 

Đêm ấy, Đức Chí Tôn giáng cơ dạy Đạo và thâu  
nhận nhập môn, có cho Người một bài thi: 

Nên gầy đạo đức đặng hồi nguyên, 
Un đúc trẻ thơ sửa tánh hiền. 
Nương bút Thiên cơ lo độ chúng, 
Dìu người gắng sức đến rừng thiền. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 60 

Chính ngày ấy là ngày Người nhập môn cầu Đạo.  
Sau ngày nhập môn, Người cùng ông Đốc học Tươi tập 
cầm cơ hằng tháng mới viết ra chữ  và thi phú. 

Ngày Đức Chí Tôn lập Pháp Chánh Truyền Hiệp 
Thiên-Đài ngày 12 tháng Giêng Đinh-Mão (dl 13-2-1927), 
Đức Chí Tôn phong Ngài Phạm Tấn Đãi chức Khai Đạo 
Hiệp Thiên-Đài . 

 
3- Ngài Hiến-Pháp Chơn Quân 

TRƯƠNG HỮU ĐỨC (1890-1975) 
Nguơn linh là Từ Hàng Đạo Nhơn.  

           Ngài Hiến Pháp lấy Đạo Hiệu là Thân Dân.  
Ông sanh ngày 02-02-Canh Dần (1890). Qui Tiên 

lúc 20g15 ngày 15-12- Ất Mão (dl 15-01-1975). 
    Quê quán: Cầu  An Thượng, Hiệp-Hòa, Chợ-Lớn. 

           Đức Chí Tôn có cho biết nguơn linh của Ngài Hiến 
Pháp là Từ Hàng Đạo Nhơn. Ngày 3-7 Đinh-Mão (31-7-
1927) may được Quỉ Cốc Đại Tiên giáng đàn, Ngài mới 
xin cho mỗi người một bài thi kỹ niệm:  

 Thập Nhị Tiên gia nhứt tánh TỪ,  
HÀNG phong Vương mãn thọ hàn thư. 
Trung niên thế cuộc tao vân mộng, 
Quản thị Càn Khôn thủ Phật thư. 

“Trương Hữu Đức, sanh ngày mùng 2 tháng 2 năm 
Canh Dần (1890) (trên giấy tờ sanh năm 1892), con ông 
Trương Văn Tựu (chết) Cựu Cai Tổng Cầu An Thượng, 
làng Hiệp Hòa (Chợ Lớn), Giáo Sư phái Ngọc và bà Lê 
Thị Nhụy tức Sót (chết). Hiền nội của Ngài Trương Hữu 
Đức là Bà Nguyễn Thị Sanh, nhập môn vào Đạo Cao Đài 
rất sớm, được Đức Chí Tôn phong phẩm Nữ Lễ Sanh, do 
kỳ Phong Thánh Nữ phái lần thứ nhứt ngày 14-Giêng năm 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 61 

Đinh Mão (dl 15-2-1927). 
Ngài Nhập môn vào Đạo Cao Đài từ năm Ất Sửu 

(1925) lúc mới còn Xây bàn, vì lúc ban sơ, những người 
theo Đạo đều do lịnh Đức Chí Tôn chỉ định, nên không có 
Sớ Cầu Đạo. 

Trong số 12 Môn đệ đầu tiên của Đức Chí Tôn nêu 
tên trên bài thi tứ tuyệt trong quyển Thánh Ngôn Hiệp 
Tuyển thứ I có tên ĐỨC (sau thọ phong Hiến Pháp Hiệp 
Thiên-Đài), hiệp với Ông HẬU thành cặp phò loan truyền 
Đạo, Ông Hậu sau thọ phong Bảo Pháp Hiệp Thiên-Đài.  

Ngài Hiến -pháp là một trong những Tướng -Soái 
của Đức Chí-Tôn, lúc qui thiên Ngài cũng giáng đàn cho  

 Bài Thi để thài hiến lễ: 
HỮU-ĐỨC mừng nay đã gặp Thầy, 
Chẳng còn mong ước cái không hay.  
Mừng nay gặp Đạo lòng mong muốn, 
Chí quyêt cùng nhau để hiệp vầy. 

          Hiến-pháp Chơn Quân 
Trong khi Ngài nhập môn vào Đạo Cao -Đài ngày 9-01 

Bính-Dần (dl 21-02-1926) Qua bữa sau, lúc đúng Ngọ, trong 
khi thanh tịnh, Ngài bắt chước Đức Hộ -Pháp ngồi chấp bút 
một mình và cầu nguyện xin thi, có vị Minh-Nghĩa Tiên Ông 
giáng bút cho bài thi như sau: 

  Minh Đức mừng nay đã gặp Thầy, 
Chẳng còn mong ước cái không hay 
Mừng cầu Âu Á càng thêm mặt, 
Mừng nậu côn đồ đã chịu chay! 

  Ông Hữu Đức chỉ chấp bút được một lần ấy thôi.  
Chính Ngài Hiến -Pháp Trương-Hữu-Đức được Đức Chí 
Tôn cho biết rằng “Đức cứu Đạo”. Sau quả thật như vậy. 

 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 62 

4- BẢO-PHÁP CHƠN QUÂN 
NGUYỄN TRUNG HẬU (1892-1961) 

Nguơn linh là Xích Tinh Tử  
Ông Nguyễn Trung Hậu, tên thật là Nguyễn Văn 

Hậu, bút hiệu Thuần Ðức, sanh ngày 5-3-Nhâm Thìn (dl 
1-4-1892) tại làng Bình Hòa, tỉnh Gia Ðịnh.  Qui tại Gia 
định lúc 16 giờ ngày 7-9 Tân-Sửu (1961) táng ở quê nhà.  

Về nguyên căn của Ngài Bảo Pháp Nguyễn Trung 
Hậu, Ngài có ghi lại như sau: 

“Ngày mùng 3-7 Ðinh-Mão (dl 31-7-1927) nguyên  
Ðức Chí Tôn có cho biết tiền thân của Hậu là Xích Tinh 
Tử và của Ðức là Từ Hàng Ðạo Nhơn . May được Quỉ 
Cốc Ðại Tiên giáng đàn, chúng tôi xin Ngài cho mỗi đứa 
một bài thi: 

Bài thi cho Hậu (Bảo Pháp Nguyễn Trung Hậu): 
Ðỏ đỏ một vùng ấy Hỏa tinh, 
Nhà Châu tên tuổi đã rành rành. 
Tam Kỳ tái thế an thiên hạ, 
Hậu nhựt thành công hậu hứng tình,  

  Sau khi qui Thiên, Ngài giáng cơ cho bài thi làm: 
   Bài thài hiến lễ 

Nhà Phật hôm nay giữ Đạo mầu, 
Phiền ba nghĩ lại có vui đâu. 
Tẻ đường phi thị noi đườg tịnh. 
Tìm cửa Từ-bi lánh cửa Hầu. 
Xác thịt trải qua miền gió bụi. 
Nắm xương chờ gởi bóng tang du. 
Lửa lòng vụt tắt từ đây vẫn… 
Giọt nước nhành Dương gợi tấm sầu. 
         (Bảo-Pháp Nguyễn Trung Hậu) 

       Được Huyền diệu từ ban đầu mới đủ đức tin: 
Năm 1926 vì làm ăn sa sút, ngày 23-6-1926 (14-5  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 63 

Bính Dần) Người có cầu hỏi Đức Chí-Tôn coi nên tiếp tục 
hay để cho sụp đổ, thì Thầy dạy:  
  Con muốn làm sao tự ý con,  
                      Nhà nghèo nhơn nghĩa miễn vuông tròn 

Thầy đâu nỡ để Môn đồ cực, 
Mối đạo giữ cho ngàn thưở còn.  
           Đức Chí-Tôn  

           Tuy nhiên không phải mỗi việc nào cũng hỏi, dầu Thầy 
trả lời nhưng cũng có ý trách phiền:    

Cái khiếu thông minh con ở đâu ? 
Kêu Thầy mà hỏi việc cơ cầu. 
Hễ là quân tử chi màng việc, 
Hễ biết điều cao bớt việc sầu.  
  Đức Chí-Tôn  

     Chỉ có hai Chơn-Quân: HẬU, ĐỨC có tên trong số 12 
vị Môn-Đệ đầu tiên của Đức-Chí Tôn được chỉ định , như thế 
cũng đủ thấy rằng tất cả đều có sự an bày của Thượng Đế: 

   CHIÊU KỲ TRUNG độ dẫn HOÀI  sanh 
BẢN đạo khai SANG QÚI GỈANG thành. 
HÂU  ĐỨC  TẮC CƯ  thiên địa cảnh, 
Quờn, Minh, Mân đáo thủ đài danh. 

Đức Chí-Tôn  
      Vào khuya mồng một Tết năm Bính-Dần (dl 13-12-
1926) khoảng giờ Tý, Ngài tái cầu thì Đức Chí-Tôn Ngọc 
Hoàng Thượng-Đế giáng dạy rằng: “Đức, Hậu tập Cơ sau 
theo mấy Anh mà độ người, nghe!”  

Năm Bính-Dần (24-9-1926) Đức Chí -Tôn cho thi, 
điểm đúng tên: Nguyễn Trung Hậu bút hiệu Thuần-Đức 
một bài thi khoán thủ như vầy: 
                     THUẦN  phong mỹ tục giáo nhơn sanh, 

ĐỨC  hóa thường lao mạc dị danh. 
HẬU  thế lưu-truyền gia pháp quí, 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 64 

GIÁO dân bất lậu tán thời manh. 
                    Bài thi kế tiếp: 
Đã có căn phần dựa cảnh Tiên, 
Bước đời chớ quản bậc sang hèn. 
Mưa mai nắng xế chờ qua khỏi. 
Đêm tối lần ra gặp ánh đèn. 
  Đức Chí-Tôn  

Ngày 12-1 Đinh Mão (dl 13 -2-1927) Ngài thọ 
Thiên phong BẢO PHÁP CHƠN QUÂN.  
           Theo Châu tri ngày 7-3 Quí-Dậu (1-4-1933) Ngài 
giữ Quyền Chưởng Pháp Cửu Trùng Đài.  
    Năm 1934, Ngài về dưỡng bịnh tại Gia Định (Cây 
Quéo). Ngài hợp với Hiến-Pháp thành một cặp Cơ chánh 
thức phò loan cho Đức Chí-Tôn truyền Đạo các nơi: Cầu 
kho, Gò kén, Chợ-lớn, Gò công, Tân an, Mỹ-tho, Bến tre. 

Lúc sanh tiền, thú vui của Ngài là làm thơ và cờ 
tướng. Chính Ngài Nguyễn Bảo-Pháp có biệt tài về làm 
liễn đối được Đức Lý Đại Tiên khen tặng là: Ai muốn xin 
liễn hãy tìm Hậu. 

Hai câu liễn trên Thuyền Bát-Nhã do Ngài viết:  
- Vạn sự viết vô, nhục thể thổ sanh hoàn tại Thổ. 
- Thiên niên tự hữu linh hồn thiên tứ phản hồi Thiên 

 
5- Ngài Tiếp Ðạo Cao Ðức Trọng 

(1897-1958) 
Ngài Tiếp Ðạo Cao Ðức Trọng, nguơn linh ông là 

Thánh Juda, một trong 12 vị Thánh Tông Ðồ của Chúa 
Jésus Chrits.  

Đức Hộ-Pháp nói về ông Tiếp Đạo: 
“Khi Đức Chí-Tôn đến với chúng tôi, Đức Chí Tôn 

mở Đại-Đạo Tam-Kỳ Phổ-Độ chứ không phải mở Đạo 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 65 

Cao-Đài, tới chừng Ngài biểu cầm một cây Cơ v à một 
ngọn Bút đi các nơi thâu Môn đệ. 

Trọng yếu của Ngài là thâu mấy vị Tông đồ có sứ 
mạng trong Đại-Đạo Tam-Kỳ Phổ-Độ này đã giáng sanh 
trước đặng làm môi giới độ Đạo sau này. Đức Chí-Tôn 
biểu chúng tôi phò loan đặng Ngài dùng quyền năng thâu 
dụng mấy vị Tông đồ đó. Quả nhiên chẳng bao lâu, có đủ 
Thập Nhị Thời Quân hiển hiện ra, trong số các vị Thời 
Quân ấy có CAO TIẾP ĐẠO ở tại Kiêm-Biên chớ không  
phải ở Sài-gòn. 

Đi thâu Thập Nhị Thời Quân rồi Đức Chí -Tôn mới 
mở Đạo”.(ngày 13-10 Giáp-Ngọ - 1954) 

Ngài Tiếp Đạo quí danh Cao Đức Trọng, sanh ngày 
20-4 Đinh-Dậu (1896) tại làng Ích Thạnh, quận Thủ Đức, 
tỉnh Gia Định. (Ngài Cao Tiếp Đạo là bào huynh của Đức 
Thượng Sanh Cao Hoài Sang).  

     Đàn cơ ngày 29-6-Đinh Mão (dl 27 -7-1927) Đức 
Chí Tôn ân phong Ngài Cao-Đức-Trọng phẩm Tiếp-Đạo 
Hiệp-Thiên-Đài. 

                                     
                    6- Ngài Bảo Ðạo Hồ Tấn Khoa 
           Nguơn linh là Sa Nặc  theo hầu Thái tử Sĩ-Ðạt 
Ta tức là Phật Thích Ca sau  khi đắc Đạo. 

Ông là vị Thời quân sau cùng, thứ 13, tức nhiên là 
người thừa hành trách nhiệm Bảo Đạo thế cho Ngài Bảo 
Đạo Ca-Minh Chương sớm qui Tiên, nên chưa làm gì cho 
Đạo. Ông chỉ là người tiếp lo về mặt hữu hình thôi. Vậy 
nên sau ngày Qui thiên ông bị áp lực cho chôn hàng nằm 
và mặc đạo phục trắng, cũng là chuyện đương nhiên.  

Đêm 9 tháng Giêng năm Giáp Ngọ (dl 11 -2-1954), 
tức là gần 5 tháng sau, tại Cung Ðạo Tòa Thánh, Ngài Bảo 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 66 

Ðạo Ca Minh Chương giáng cơ xin với Ðức Hộ Pháp trao 
quyền Bảo Ðạo tại thế cho Ông Hồ Tấn Khoa để Hiệp 
Thiên-Đài có đủ chư vị Thời Quân làm việc.  

 Ngài Ca Minh Chương giáng Cơ  nói rằng: 
“Chào Hộ Pháp Thiên Tôn, cùng chư vị Thời Quân 

Hiệp-Thiên-Đài.  Cùng các Bạn, 
Thưa Ðại huynh Hộ Pháp Thiên Tôn, 
Ðệ xin giao nơi tay Ngài uy quyền Bảo Ðạo đặng 

Ngài ban lại cho bạn Hồ Tấn Khoa và lập Thánh lịnh. 
Bổn Quân Bảo Ðạo Ca Minh Chương tuân y mệnh 

lệnh của Chí Tôn và quyền Ngọc Hư phê chuẩn, giao chức 
tước quyền hành nơi thế về hữu vi nhi trị, còn phần thiêng 
liêng về phần Bổn Quân nắm giữ. 

Hồ Hiền hữu! Bổn Quân lấy làm hữu hạnh đặng 
hiểu Hiền hữu kế nghiệp thì chỉ mong một điều trọng hệ 
hơn hết là trách vụ khó khăn cực nhọc ấy, Hiền hữu cáng 
đáng kham tất. Vậy Hiền hữu nên nhớ rằng, nghiệp thiêng 
liêng hằng tồn tại mãi, còn quán tục là thừa. 

Hiền hữu nên nhớ mãi lời ký thác của Bổn Quân 
hầu ngày sau vui gặp nhau nơi cõi Thiêng liêng Hằng 
sống”.  

 
D- CỬU TRÙNG ĐÀI 

1-Bà Nữ Ðầu Sư Lâm Hương Thanh 
 (1874-1937)           

Nguơn linh là Long Nữ hầu Phật Quan Âm. 
Long Nữ vốn là em của Đệ Tam Thái Tử con vua Long 
Vương, hóa cá dạo chơi, bị vướng phải lưới ông chài. Đức 
Quan Âm sai Thiện Tài Đồ ng tử hóa thường nhơn đến 
mua cá đem ra Nam Hải thả. Nam Hải Long Vương cám 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 67 

ơn đức, sai con gái là Long Nữ đem tặng Đức Quan Âm 
một viên ngọc chiếu sáng cả ban đêm. Long Nữ cảm phục 
quyền năng của Đức Phật nên xin qui y và làm Đệ tử Đức 
Quan Âm. Ngày nay Bà cùng ông Nguyễn Ngọc Thơ nên 
duyên chồng vợ. Nguơn linh ông là Từ Hàng Đạo Nhân, 
tức Quan Âm Bồ Tát. Kiếp này Ông Thơ và Bà Lâm 
Hương Thanh là đôi bạn đời với nhau vì tiền kiếp đã định. 
           Bà Nữ Đầu sư Lâm Hương  Thanh , thế danh là 
Lâm ngọc Thanh,  sanh năm Giáp Tuất (1874) tại làng 
Trung Tín, quận Vũng Liêm, tỉnh Vĩnh Long. Thân mẫu là 
Bà Trần thị Sanh.   

Tóm tắt Tiểu-sử: 
Thế danh: Tên Bà là Lâm-Ngọc-Thanh. 
Thánh-danh: HƯƠNG THANH hoặc Lâm Hương Thanh. 
Nơi sanh: Làng Trung-Tín, quận Vũng -Liêm, tỉnh  Vĩnh 
Long. Thuở nhỏ Bà qui y theo Đạo Phật với Thầy là Hoà  
Thượng Như-Nhãn, trụ trì tại chùa Giác -Hải, Phú Lâm 
(Chợ-lớn) 
 *Phần Đời: Một bậc giàu có của cải nhứt bấy giờ. 
 *Phần Đạo: Tuyệt phẩm là Đầu-sư Nữ-phái. 
 Bà được ông Phạm -Tấn-Đãi (Sau là Khai Đạo  –
Thời-quân Hiệp -Thiên-Đài) vâng lịnh Đức Chí -Tôn đến 
độ Ông Nguyễn-Ngọc-Thơ và Bà Lâm-Ngọc-Thanh vào 
Đạo Cao-Đài. 

- Bà Nhập môn vào nền Đại -Đạo ngày mùng 5-6 
Bính-Dần (Mardi, 15 Juillet 1926).         

Khi đến với Đạo, Bà giàu lòng Bác -ái, dâng hiến 
một phần lớn sự nghiệp vĩ-đại của Bà cho Đại-Đạo làm 
phương tiện hoằng -hoá đạo -mầu của Đức Chí-Tôn, biến 
Phật-tự thành Thánh-Thất tại Vũng-Liêm. 

- Bà phát kinh, biếu Đạo -phục cho những người 
mới Nhập môn cầu Đạo. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 68 

- Hiến tài sản để tu bổ ngôi chùa Từ-Lâm-Tự, Gò 
kén Tây ninh để làm nơi Khai Đạo trong ba tháng trường. 
Ngôi Chùa Gò kén này vốn của Hoà Thượng Như Nhãn. 
Ông Bà cũng đã đóng góp nhiều của cải để làm chùa này.  

 - Bà thọ phong đầu tiên là đêm 14 rạng ngày rằm 
tháng 10 năm Bính-Dần (dl 18 Novembre 1926) là ngày 
Đại Lễ Khai Đạo tại Thánh-Thất tạm Từ-Lâm-Tự. Bà 
Lâm-Ngọc-Thanh thọ Thiên Ân Nữ Giáo Sư, Thánh danh 
là Lâm Hương-Thanh. 

- Đức Chí Tôn thăng phẩm Bà lên Nữ Phối Sư 
ngày 14 tháng giêng năm Đinh Mão (dl 15 Février 1927) - 
Bà Lâm Hương Thanh được thăng p hẩm tiếp là Nữ 
Chánh Phối Sư,  Chưởng quản Hội-Thánh Nữ phái. Ngày 
mùng 9-3 Kỷ-Tỵ (dl 16 Avril 1929)  
 - Bà qui Tiên vào ngày mùng 8 tháng 4 năm Đinh 
Sửu (dl 17-5-1937) đúng vào Lễ Thánh đản của Đức Phật 
Thích Ca, tại quê nhà ở Vũng Liêm, hưởng thọ 63 tuổi.  
 - Tuy Bà đã qui TIÊN ngày 8 -4 Đinh-Sửu nhưng 
đến ngày 25-4 Đinh-Sửu (dl 3 Juin 1937) Bà mới được 
Đức Chí Tôn ân tứ thăng lên phẩm Đầu Sư. Tức là Nữ 
Đầu Sư hàng truy phong.  
    Ban đầu: Bà Lâm Ngọc Thanh là vợ của ông Huyện 
Huỳnh Ngọc Xây, nên Bà thường được người ta gọi là Bà 
Huyện Xây, là một nghiệp chủ rất giàu có tại Vũng Liêm. 
Ông và Bà có một người con gái tên là Huỳnh thị Hồ.       

Sau nầy Ông Huyện Xây chết, Bà gá nghĩa với Ông 
Huyện Hàm Nguyễn Ngọc Thơ, một nghiệp chủ ở Tân 
Định Sài gòn. Hai Ông Bà đều hâm mộ Phật giáo nên đều 
qui y theo Phật giáo, thọ giáo với Hòa Thượng Như Nhãn, 
trụ trì Chùa Giác Hải ở Phú Lâm, Chợ lớn. 
           Hai ông Bà đã đóng góp công quả rất lớn trong việc 
mua đất cất Toà Thánh và nhiều dinh thự. Hơn nữa Bà là 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 69 

người rất giàu lòng đạo đức nên bất cứ khoản tiền nào 
thiếu thì Ông Bà sẵn sàng, từ ngôi Từ Lâm Tự đến Toà 
Thánh, đâu đâu cũng có bàn tay của Bà, xứng đáng là 
người Chị lớn cầm đầu Nữ phái Cao-Đài ngàn năm.   

 
2- Ngọc Ðầu Sư Ngọc Lịch Nguyệt 

Nguơn linh Ngài là Dương Tiễn 
Là một trong Thất Thánh, đời Phong Thần. Dương 

Tiễn rất tài giỏi, có nhiều mưu lạ và có nhiều phép biến 
hóa không lường.  Trước khi khởi sự Chinh Đông, đánh 
Ngũ quan, diệt vua Trụ, Dương Tiễn lạy thầy là Ngọc 
Đảnh Chơn Nhơn, hỏi việc chinh chiến sắp tới thế nào . 
Ngọc Đảnh Chơn Nhơn đáp: 

- Ngươi khác với người ta xa lắm. 
Nói rồi ngâm rằng: 

Tập luyện huyền công, ai sánh kịp, 
Tung hoành thế giới, bực nào hơn. 

Dương Tiễn nhờ có Thất thập nhị Huyền công (72 
phép biến hóa), nên đã giúp Tử Nha rất đắc lực, tạo nhiều 
kỳ công. 

Ngài Lê văn Lịch là hậu thân của Dương Tiễn: 
Ngài Lê văn Lịch được Chí-Tôn ban phẩm Đầu Sư 

phái Ngọc là Ngọc Lịch Nguyệt.  
Hiệu là Thạch Ẩn Tử, sanh ngày mùng 1 tháng 9 

năm Canh Dần (dl 14 -10-1890) tại làng Long An, quận 
Cần Giuộc, tỉnh Chợ Lớn. Thân sinh của Ngài là Cụ Lê 
văn Tiểng, tu theo Đạo Minh Sư đến bực Thái Lão Sư, 
hiệu Lê Đạo Long, là người sáng lập ngôi chùa Vĩnh 
Nguyên Tự ở Cần Giuộc. Cụ Tiểng tu đắc đạo, sau khi qui 
Thiên đắc quả Như Ý Đạo Thoàn Chơn Nhơn.  

Cụ có lời di chúc:        



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 70 

"Lập Vĩnh Nguyên Tự để sau nầy có Thập nhị Khai 
Thiên đến mở Đại Đạo Tam Kỳ Phổ Độ”.       

Khi hai Ông Nguyễn Ngọc Tương và Lê Bá Trang 
rút khỏi Tòa Thánh Tây Ninh để về Bến Tre lập Ban 
Chỉnh Đạo, thì Ngài Đầu Sư Ngọc Lịch Nguyệt cũng rời 
Tòa Thánh, trở về về Vĩnh Nguyên Tự tu hành.      

 Năm 1943, trong công cuộc nhà cầm quyền Pháp 
khủng bố Đạo Cao Đài, Ngài bị họ bắt đày đi Côn Đảo, 
đến năm 1945, Ngài mới được trả tự do trở về.       

Ngài Đầu Sư Ngọc Lịch Nguyệt bị sát hại trong 
cuộc chiến chống Pháp xâm lược của phong trào Việt 
Minh, Ngài qui thiên tại Chợ Lớn ngày 2 -9-Đinh Hợi (dl 
15-10-1947) thọ 58 tuổi. Mộ của Ngài đặt tại phần đất phía 
sau Vĩnh Nguyên Tự, gần mộ của thân phụ Ngài là Cụ Lê 
văn Tiểng.  

 
3- Ngài Thái Ðầu Sư Thái Nương Tinh  

Nguơn linh là Văn Thù Bồ Tát đời Phong Thần   
  Đức Chí Tôn giáng cơ tiết lộ cho biết, nguơn linh 
của Ngài Đầu Sư Thái Thơ Thanh là Từ Hàng Bồ Tát, còn 
của Bà Nữ Đầu Sư Lâm Hương Thanh là Long Nữ, đồ đệ 
của Đức Quan Âm Bồ Tát. Ngài Đầu Sư Th ái Nương 
Tinh là Văn Thù Bồ Tát. Thầy dạy:   

“… Thầy chẳng nói ra căn cội của Nương  e con 
giận. Vậy Thầy cũng nói luôn thể để anh em nhìn nhau, 
thương yêu nhau. Nó là Văn Thù Bồ Tát tái thế , nghe à ! 
Nó lập ngôi vị cho con, nó đi một đường với con mà hành 
Đạo cho tới ngày hai con đến đắc quả đặng trở về cùng 
Thầy.         

Ngày 12-12 Bính-Dần (15-01-1927) (ĐS. II. 177) 
           Thầy giáng dạy rằng: 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 71 

           “Nương, Thầy dặn con, con chẳng hề nghe đến, 
Thầy muốn bỏ, song vì cựu vị nên chẳng đành. Từ đây 
phải lo Đạo nghe! Thầy phong cho con chức Thái-Đầu Sư, 
phải hành-Đạo và hiệp sức phổ-độ phái Thái, Thái-Minh 
Tinh bị Lý Thái Bạch cách chức”. 
           Đức Lý dạy:  
           “Nương phải sắm Thiên -phục như Thơ Thanh vậy 
nghe!”  (13-12 Bính-Dần).                                                                                              
           Đức Thượng-Đế cũng xác nhận về ba vị Tướng soái 
của Thầy bên cơ-quan Cửu-Trùng Đài rằng: 
           “Thầy đến đây đặng cho hội-hiệp sum-vầy BA 
NGÔI cho đoàn-tụ đó, bớ mấy con! Nghĩa là Ngọc Thanh, 
Thái-Thanh và Thượng-Thanh đã đủ mặt ngày nay rồi, thì 
phải lo thi-hành bổn-phận cho chóng. 
           “Bởi ngày giờ đã muộn, ráng mà làm bia cho đời 
sau noi dấu đến bảy chục muôn năm đó con! Chớ chẳng 
phải là cuộc nhỏ mọn đâu con, phải ráng mà đồng công 
cọng sự mới đặng, trong thì Thầy giúp sức, ngoài thì BA 
CON phụ lực mới thành-công.” 

 Chú thích:         
Nương: là tên của Ngài Đầu Sư Thái Nương Tinh.  Đây là ba 

ngôi đặc biệt của ba vị Đầu sư buổi ban đầu mới có chữ: NHỰT, 
NGUYỆT, TINH là Tam bửu của Trời,  nay Thầy đến ban cho trong 
cơ quan Cửu Trùng Đài này là các vị: Thái Đầu sư Thái Nương Tinh, 
Thượng Đầu sư Thượng Trung Nhựt, Ngọc Đầu sư Ngọc Lịch 
Nguyệt. Ngài Nương là Chơn linh của Đức Quan Âm Bồ Tát ; tức là 
của Đức Từ  Hàng Bồ Tát biến sanh. Ngài Đầu Sư Thái Thơ Thanh 
có chơn linh cùng với Quan Âm Bồ Tát, tức là cùng có một gốc là 
Chơn linh của Đức Từ Hàng Bồ Tát. 

Ba phẩm Đầu sư kế tiếp lấy chữ THANH làm Tịch Đạo cho 
Nam phái, các Ngài phải lấy Thánh danh là:  Thái Đầu-sư Thái Thơ 
Thanh, Ngọc Đầu -sư Ngọc Trang Thanh, Thượng Đầu sư Thượng 
Tương Thanh (buổi đầu các Ngài chỉ là “Quyền Đầu sư”. Từ đó hai 
Ngài Tương và Trang  hợp với Ngài Thơ lập “Quyền Thống Nhứt”. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 72 

 Hai vị cùng là TỪ HÀNG ĐẠO NHƠN như: 
nguơn linh của Ngài Hiến Pháp là Từ Hàng Đạo Nhơn . Ngày 3-7 
Đinh-Mão (31-7-1927) may được Quỉ Cốc Đại Tiên giáng đàn 
(Trang 60) 
 Ở đây Ngài Thái Thơ Thanh cũng là Từ Hàng Đạo Nhơn, 
theo như lời Đức Chí -Tôn cho biết.  Hỏi vì sao hai người cùng một 
nguơn linh ? Đây không phải là lạ vì Đức Chí -Tôn có cho biết một 
nguơn linh cao trọng có thể chiết chơn linh xuống trần cùng một lúc 
mà hai ba người cùng làm nhiệm vụ cứu đời.  

 
4- Thái  Ðầu Sư Thái Thơ Thanh 

Nguơn linh Ngài là Từ Hàng Ðạo Nhơn  
Tức là Quan Âm Bồ Tát. Tầm nguyên thì Phật Từ Hàng tu 
đắc Đạo ở Phổ Đà Sơn, “Phổ Đà Sơn giải qủa Từ Hàng” 
cũng là Quan Âm Bồ Tát. 

Ngài Đầu Sư Thái  Thơ Thanh, thế danh là Nguyễn 
Ngọc Thơ, tên thật là Nguyễn văn Tơ, sanh năm 1873 tại 
quận Bãi Xàu tỉnh Sóc Trăng, sau lên Sài gòn lập nghiệp ở 
Tân Định. Thân sinh là Ông Nguyễn Hưng Học, cháu ruột 
của Trung Quân Nguyễn văn Thiền, vốn dòng trâm anh thế 
phiệt, Trung hưng công thần 

Ngài Nguyễn N gọc Thơ có chấp nối duyên vợ 
chồng với Bà Lâm ngọc Thanh ở Vũng Liêm, tục gọi là Bà 
Huyện Xây (Lâm Ngọc Thanh) . Hai Ông Bà đều được 
Đức Chí Tôn độ theo Đạo. Về sau bà Lâm Ngọc Thanh 
đắc phong Nữ Đầu Sư, Thánh danh là Lâm Hương Thanh.          

Ngày 2-7-Bính Dần (dl 9 -8-1926), Đức Chí Tôn 
phong Ngài Thơ làm Phối Sư phái Thái, cầm quyền Thái 
Chánh Phối Sư, Thánh danh là Thái Thơ Thanh.      

Ngày 17-2-Quí Dậu (dl 12-3-1933), Ngài Thái Thơ 
Thanh được thăng lên Quyền Thái Đầu Sư. 

Cả hai nhà nghiệp chủ này vừa giàu sản nghiệp lại  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 73 

vừa giàu đạo đức nên đã góp một công quả rất lớn trong 
buổi đầu như mua đất hiến làm Toà Thánh và các cơ sở… 

Bài Thánh Ngôn Ðức Chí Tôn dạy Ngài Ðầu Sư  
Thái Nương Tinh. Ðức Chí Tôn nói: “Thiên cơ Thầy đã 
thố lộ nơi Thơ, rán xem đó mà liệu trong lúc sau nầy”. 

Ngày 08-12-Bính Dần (dl 11-1-1927) Ðức Chí Tôn 
giáng dạy Ngài Thái Thơ Thanh như sau: 

ÐS. II. 177:  "Thơ, con đừng lo lắng về Chơn thần  
con lắm vậy nghe...Nhiều phen Thầy nghe con vái, nhưng 
mà ngày giờ chưa đến nên Thầy chưa nói. Ngày nay Thầy 
tỏ thiệt cho con hiểu. Con là một chơn linh cùng Quan Âm 
Bồ Tát. Con đã hiểu rồi, vậy từ đây phải biết mình trân 
trọng mà trau giồi tánh hạnh nghe. 

Thầy chẳng nói căn cội của Nương e con giận. Vậy 
Thầy cũng nói luôn để cho anh em nhìn nhau, thương yêu 
nhau. Nó là Văn Thù Bồ Tát tái thế, nghe à! Nó lập ngôi vị 
cho con, nó đi một đườn g với con mà hành Đ ạo cho tới 
ngày hai con đến đắc quả đặng trở về cùng Thầy. 

Lâm Thị Ái Nữ! như lời Thầy nói thì hai con phải 
thương yêu nhau hơn nữa, hầu sau khỏi thẹn vớ i nhau, 
nghe con !”  

                                                       
5 -Ngài Nguyễn Ngọc Tương  

Quyền Đầu sư Thượng Tương Thanh 
Ðức Quyền Giáo Tông giáng cơ tiết lộ cho biết: 

Ngài Nguyễn Ngọc Tương là chơn linh của Ngô Tôn 
Quyền tái kiếp.   

Ông Nguyễn Ngọc Tương sanh ngày 26 -5-Tân Tỵ 
(dl 22-6-1881) tại làng An Hội, tỉnh Bến Tre, thuở nhỏ học 
tại Collège Mỹ Tho, rồi lên Sài Gòn học ở Lycée 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 74 

Chasseloup Laubat, đậu bằng Thành Chung năm 1902, xin 
làm Thơ ký phòng Thượng Thơ. Làm nơi đây được 1 năm 
thì xin về làm Thơ ký nơi Tòa Bố tỉnh Bến Tre suốt 17 
năm liền. 

Năm 1919, thi đậu ngạch Tri Huyện, được bổ làm 
Chủ Quận Châu Thành Cần Thơ, rồi Chủ Quận Hòn 
Chông (Hà Tiên), rồi đến năm 1924 thì đổi về làm Chủ 
Quận Cần Giuộc, qua năm 1927 đổi ra làm Chủ Quận 
Xuyên Mộc (Bà Rịa). 

Ông nhập môn theo Ðạo Cao-Ðài vào tháng 2 năm 
Bính-Dần (1926), thọ phong Thượng Chánh Phối Sư 
ngày 17-5-Bính Dần (dl 26-6-1926). Năm 1930, thăng lên 
Quyền Ðầu Sư. 

Ðầu năm 1934, ông Nguyễn Ngọc Tương và Lê Bá 
Trang tách khỏi Tòa Thánh Tây Ninh, rút về làng An Hội 
lập Ban Chỉnh Ðạo và sau đó biến thành Chi phái Bến Tre. 

Ngày 8-1-Ất Hợi (dl 11-2-1935), Ðại Hội Vạn Linh  
phái Bến Tre bầu ông Tương làm Giáo Tông phái Bến Tre. 

Ngày 7-4-Ất Hợi (dl 9-5-1935) cử hành Lễ Ðăng 
điện cho Ngài Tương lên ngôi Giáo Tông ở Thánh Thất 
An Hội Bến Tre và từ đó Thánh Thất An Hội được gọi là  
Tòa Thánh Bến Tre. 

Từ năm 1942 đến 1951, ông Tương thường nhập 
tịnh trong Tịnh Thất riêng, lúc đó ông thường tự xưng là 
Lý Giáo Tông.(Xem “Chi phái Cao-Đài” cùng Soạn giả) 

 
6- Ngài Lê Bá Trang  

Quyền Ngọc Đầu sư Ngọc Trang Thanh           
 Ðức Quyền Giáo Tông giáng cơ tiết lộ cho biết: 

Ngài Lê Bá Trang là chơn linh Quan Vân Trường  
thời Tam Quốc tái kiếp. Người phản Đạo là hai Ông 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 75 

Tương Trang. Cả hai tách rời Toà-Thánh ngày 5-3-1934 
(Giáp Tuất) 

Khi ông Trang qui ngày 30-5 Bính-Tý (dl 17-7-
1936) ông Tương mất đi người cộng sự đắc lực, nên 
tuyên-bố rằng: 

 “Chi phái lập thành do Cơ Bút bình thường dẫn 
dắt, nay Chi phái đã hết phận sự thì Cơ Bút bình thường 
không còn hiệu lực. Chương trình hiệp nhứt gốc Đạo về 
Tổ Đình Tây-ninh phải lo…” 

 Khi đưa xác Ông Trang về Thánh Địa do Chi phái 
nài xin. Ông Tương thừa dịp đưa đám táng ông Trang, ông 
mặc áo mão Giáo-Tông tự phong, bị Đức Hộ Pháp ra lịnh: 
“Nếu Ông Tương muốn Liên Đài ông Trang vào Nội-ô để 
an táng phải mặc đồ thường phục, bằng không thì chẳng 
được vào Toà-Thánh hành Lễ Đức Chí Tôn”. 

Tội phản loạn của ông Trang bị Đức Hộ-Pháp đánh 
Ma-Xử vào Liên đài ba cái mà linh hồn ông bị đoạ vào 
Lạc-Hồn-Trì nằm mê suốt ba tháng trường do Thánh giáo 
Đức Quyền Giáo-Tông giáng dạy. Sau ba tháng tỉnh hồn 
rồi trốn chạy nhập vào xác một người, rồi chạy vào Hộ 
Pháp-Đường để cầu xin Đức Hộ-pháp xá tội. Nhưng khi 
gặp Phật, hồn ông Trang nói không nên lời chỉ ú-ớ, bị Đức 
Ngài đánh cho một tát tay chạy mất dạng.  

Đức Quyền Giáo-Tông yêu cầu: “Nhờ Hộ pháp gặp 
bắt giữ giùm chờ Ngài đến độ dẫn kẻo tội nghiệp”. 

Còn Ông Tương tuy c hưa chết nhưng Thánh giáo 
của Đức Quyền Giáo-Tông nói:“Rồi đây Nguyễn Ngọc 
Tương cũng phải chịu hình phạt như thế. Vì ông Tương là 
chánh phạm dụ dỗ một số người bỏ Chánh Đạo chạy theo 
để lập Chi-phái mà Bát-Đạo Nghị Định của Đức Lý ghép 
vào Tả Đạo Bàn-Môn”. 

       



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 76 

 Tại sao dám nói hai vị Chức sắc này là  
phản Đạo? 

   Đây chỉ lập lại lời nói của Ngài Tiếp Thế Lê Thế 
Vĩnh. Ông Lê-Thế Vĩnh gởi Chức-sắc và bổn Đạo nói về 
ông Lê-Bá-Trang vào năm Đạo thứ tám (Đệ Bát niên) tại 
Toà-Thánh Tây-Ninh, ngày 29 tháng 8 năm Quí Dậu (le 
10 Novembre 1933). Nguyên văn như sau: 

Kính gởi cùng Chư Chức sắc Thiên-phong Nam Nữ  
và Chư Đạo-Hữu Nam Nữ lưỡng phái, 

Kính cùng chư Hiền huynh và chư Hiền Tỷ. 
 Ngày 12 Septembre 1933, Đạo-hữu Lê Bá-Trang 

là Cựu Quyền Đầu-Sư Cửu-Trùng Đài bị ngưng quyền.  
Ngày 26 Juillet 1933, có ra Châu-tri số 146 nói là 

can dự đến Tệ Đệ và toàn nền Chánh-trị Đạo. 
Tệ Đệ chỉ buồn cười cũng bỏ qua cho Người biết 

xét mình mà ăn -năn tự hối, dè đâu ngày 20 Septembre 
1933, Người lại ra thêm một tờ Châu-tri số 147 cố ý nhục 
mạ Đức Quyền Giáo-Tông và nhiều vị Chức -sắc đương 
hành Đạo. 

Tệ Đệ vẫn điềm nhiên xem coi trong trí lực thường 
tình của Người sau này  được nảy nở được nhiều chi đặc 
biệt nữa.  

Thật vậy cách vài hôm sau, quả có kẻ phụ sự của 
Người đến Giáo-Tông-đường giựt máy đánh chữ và vu vạ, 
rồi thì càng ngày càng lộng, nào là nhóm ngày nhóm đêm, 
nào là xúi giục kiện thưa, nào là hăm doạ bỏ tù Đạo hữu, 
nào là kỳ cho một tháng nữa là đuổi hết cả Quyền Giáo 
Tông và Hộ-Pháp ra khỏi Thánh-Địa, nào là hiêu hiêu tự 
đắc khoe rằng: Chấp ba ngựa cũng thắng… 

Đầu-sư gì mà luật Đạo không thông, trách -nhiệm 
không biết, thậm chí kinh Cúng Tứ Thời cũng không thuộc, 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 77 

Tu-hành gì mà còn giả dối, còn mưu-mô, còn quyền quyền 
thế thế. 

 Than ôi! Nếu Tệ Đệ không có phận -sự đặc biệt 
trong Hội -Thánh, thì Tệ Đệ đã thối bước lâu rồi, để cho 
họ tự quyền diệt Đạo. 

… Cả bằng cớ Tệ Đệ đều nắm sẵn nơi tay đặng đợi 
ngày giải kẻ phạm ra Toà Tam giáo, sẽ cho toàn Đạo biết 
rõ rằng: “ Hai Đạo -Hữu Lê-Bá-Trang và Nguyễn Ngọc 
Tương là người phản Đạo”. 

Tệ Đệ xin chư Đạo-Hữu cứ giữ phận-sự tu-hành, 
đừng lầm nghe mà sau này ăn-năn rất muộn. 

Tệ Đệ vì phận-sự quyết xin Đức Hộ-Pháp giữ   
nghiêm pháp luật và từ đây ngày nào còn Đức Hộ -Pháp 
và Tệ Đệ thì bọn Tà Thần đừng mong gì đến cửa Đạo mà 
dụng Tà quyền để áp bức và hăm doạ đạo-hữu…” 

 
    7- Ngài Thái Chánh Phối Sư Thái Ca Thanh  
          Nguơn linh Ngài  là Độc giác Thanh Ngưu 
 Tức là con trâu của Ðức Lão Tử cưỡi. 

Năm 1931 Ngài Phối Sư Thái Ca Thanh rút khỏi 
Toà Thánh Tây ninh về Mỹ Tho lập Minh Chơn Lý  trong 
cơ Ðạo phân chia Chi phái. Ngài Ngọc Chưởng Pháp Trần 
Đạo Quang hợp tác với Minh Chơn Lý, sau đó thấy ông 
Ca và ông Phùng sửa đổi hết cách thờ phượng, nên Ngài 
rút khỏi Minh Chơn Lý, xuống Bạc Liêu hợp tác với ông 
Cao Triều Phát mở phái Minh Chơn Ðạo năm 1935. 

Nguyên căn của Phối Sư Thái Ca Thanh  là Ðộc 
Giác Thanh Ngưu của Ðức Lão Tử giáng phàm.  Truyền 
Trạng Phạm Văn Ngọ là Từ Giáp cùng giáng phàm với.  
Thanh Ngưu ở với Ðức Lão Tử lâu năm nên có nhiều phép 
biến hóa huyền diệu (truyện Ðông Du Bát Tiên).  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 78 

Khi Đức Hộ-Pháp đến Ngọc -Hư-Cung lãnh lịnh 
xuống trần lập Đạo Cao-Đài có gặp Đức Thái Thượng 
Đạo-Tổ, Ngài cho biết:“Hiền hữu sẽ bị Thanh Ngưu xuống 
thế khảo Hiền-hữu, nhưng không sao, Lão sẽ cho Từ-Giáp 
xuống thế theo gìn-giữ nó”.  
          Nguyên do: Đức Hộ pháp đến Cung Đẩu Suất từ giã 
Đức Lý-Lão-Quân. Ngay lúc mà Đức Hộ -Pháp mặc khôi 
giáp rực rỡ đến trình diện trước Ngọc Hư Cung. Thanh 
ngưu của Đức Lão Tử kinh hoảng giựt mình chạy làm đứt 
dây sứt lỗ mũi, chạy bay xuống thế đầu kiếp làm Nguyễn 
văn Ca, với  ý định để trả thù Hộ-Pháp sau này, gọi là báo 
thù “Sứt lỗ mũi trâu”. 

Đốc Phủ Ca, sau lập Chi phái Minh Chơn Lý chống 
đối Toà-Thánh Tây-ninh dữ -dội. Cuối cùng đi đến cuồng 
tín không còn thờ Thiên -Nhãn và danh hiệu Đại  Đạo Tam 
Kỳ Phổ-Độ nữa. 

Từ-Giáp giữ Thanh Ngưu, khi đầu kiếp  xuống trần 
để giữ ông Ca là Truyền Trạng Phạm-văn-Ngọ. 

Sau đó, Đức Hộ -Pháp cho Ông Ngọ liên hiệp Chi 
phái của ông Ca để kềm giữ. Ông Ca chỉ sợ và nghe lời 
khuyên nhủ của ông Truyền Trạng Ngọ mà thôi. Vì thế 
mỗi sự việc đều có nguyên-nhân của nó. Dấu tích của ông 
Ca hiển hiện rõ như: lỗ mũi có thẹo, nơi ngực có chòm 
lông, đụng đâu bạ đó, cũng như trâu thường vung sừng 
đụng trán đối phương. 

Cuộc Ân oán đối với Đốc Phủ Ca: 
Lúc đầu ông Đốc Phủ Ca làm Quận Trưởng Châu 

Đốc. Ông vâng lịnh Thực  dân Pháp ruồng bố các nhóm 
Cách Mạng chống Pháp đang lập căn cứ trong Thất Sơn,  
giết chết ông Cử Ða và bắt học trò của Cử Ða là Bảy Do 
giao cho Pháp xử tử. Chơn linh Ông Bảy Do là Phật Thầy 
Tây-An. Linh hồn Ông Bảy Do lên kiện nơi Ngọc Hư 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 79 

Cung. Ngọc Hư Cu ng cho phép ông Bảy Do báo oán và 
giao phận sự giục loạn trong nền Ðại Ðạo của Ðức Chí 
Tôn để trục ngoại các thành phần phản đạo, rửa ráy hàng 
ngũ Chức sắc cho trong sạch. 

Theo luật báo oán, Ngọc -Hư-Cung cho phép ông 
Bảy Do báo thù ông Ca về tội sát nhơn, báo cho Ông Ca tu 
không được, bị khảo cho đến chết.  

Lúc đương quyền thì ông Quận-trưởng nhiều uy 
quyền, ai cũng sợ ông Ca, riêng ông Ngọ đối xử với ông 
bằng tình bạn-bè thân mật vẫn gọi ông Ca bằng tiếng 
“mày, tao”. Ông Ngọ nói gì ông Ca cũng nghe cả (đó là 
người nài đối với con trâu nên cả nễ nhau từ tiền kiếp đến 
giờ là vậy). 

Khi Ông Ca chết Chi -phái này tan rã, vì không còn 
dấu vết gì của Cao-Đài Toà-Thánh Tây-Ninh nữa, ông Ca 
là người phản Đạo thứ nhứt. 

Ngày 21-7-1934, tại Phạm Nghiệp, Ðức Hộ Pháp 
cùng Ngài Cao Tiếp Ðạo phò loan, ông Bảy Do nhập cơ: 

BẢY DO 
“Kính chào chư vị Ðại Ðức và chư Ðạo hữu, 
-  Xin cho biết phẩm vị. 
- Thần. Thầy của Bần tăng mắc chuyển cơ đặng 

giáo hóa TRANG, TƯƠNG, nên đến không đặng, mới sai 
Bần tăng thưa lại cùng chư quí vị. 

Thưa Ðức Hộ Pháp, Bần tăng lấy làm bất nguyện 
vì buổi nọ Ngọc Hư Cung ban lịnh cho trừ diệt Phủ CA 
đặng báo oán. Bần tăng đã dụ nó vào Cấm Sơn và định 
đưa luôn vào ngục thất đặng sát hại, nào dè có lịnh Chí 
Tôn mật chỉ không cho sát mạng. Sau Bần tăng muốn 
nhập thể nó làm cho nó điên cuồng rồi bắt nó tự ải, nào dè 
Chí Tôn lại binh vực cấm ngăn thêm nữa, chỉ cho hành 
bịnh mà thôi. Nay nó bị điêu tàn cơ giả Ðạo nên mangbịnh  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 80 

thất tình, tưởng khi Bần tăng cũng còn phương tẩy hận. 
Ngài nín nẩm lóng tin thì hiểu rõ hành tàng mọi lẽ.  

Còn hai người TRANG, TƯƠNG thì Ngọc Hư Cung cho 
khảo. Thần đặng phép thử, khử tà trừ trược đủ ba năm 
khảo án, rồi dạy dỗ cho nó trung tâm, rồi cho trở lại Hội 
Thánh.  

- Không. Cười !  Hạng Thiên Thánh mà vào phẩm 
Ðầu Sư sao đặng. Bần tăng tưởng khi Ngài hiểu điều ấy 
chán chường, chẳng cần để luận. Họ chỉ lãnh Hàm phong 
là may mắn lắm đó.” (sưu tập của Quang Minh) 

 
E- Phần ngoại lệ:        

1-Trạng-Trình Nguyễn Bĩnh Khiêm là chơn  
linh của Quan Âm Bồ Tát  

Ngài đứng đầu trong Tam Thánh, ký Hoà-ước với 
Đức Chí-Tôn. Ngài là Sư Phó của Bạch-Vân Động.  

Nay, Tam Thánh đại diện cho nhân loại, vâng lịnh 
Đức Chí-Tôn ký Hoà ước với Đức Chí -Tôn thực hiện cho 
được hai điều: BÁC ÁI – CÔNG BÌNH. Ba vị Thánh là: 

1. Đức Nguyệt Tâm Chơn Nhơn. 
2. Đức Thanh Sơn Đạo Sĩ. 
3. Đức Tôn Trung Sơn. 

           Là đại diện của Hội -Thánh Ngoại -Giáo, các Ngài 
là những Thiên mạng truyền giáo Ngoại quốc 
(Missionnaires étrangers) cho nên tượng ảnh để ở Hiệp 
Thiên-Đài, day mặt ra ngoài cho thiên hạ đều thấy mà 
hưởng ứng theo tiếng gọi Thiêng liêng của các Ngài.. 

Ba vị Thánh là: 
1-Đức Thanh Sơn Đạo Sĩ: Ngài giáng trần ở Việt -Nam là 
Trạng Trình Nguyễn Bĩnh Khiêm (1491-1585).   



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 81 

2-Đức Nguyệt Tâm Chơn Nhơn: Ngài giáng trần tại nước 
Pháp là Đại văn hào Victor Hugo (1802-1885).   
3-Đức Trung Sơn Chơn nhơn: Ngài giáng trần ở Trung  
Hoa là nhà Cách mạng Tôn Dật Tiên, tức là Tôn Văn  
(1866-1925)  
       Ba vị Thánh kể trên.là Người của Bạch Vân Động.  

BẠCH VÂN ĐỘNG là gì? 
           Đức Hộ Pháp giải thích về Bạch Vân Động:           
“Xưa nay người ta vẫn coi Nguyệt cầu (Mặt Trăng) là nơi 
dừng chân của những vị Thánh, Thần, trước khi xuống 
trần giới (Địa cầu) đầu thai. Các vị đó phải ở lại Nguyệt 
cầu ít lâu để liên lạc với Địa cầu, để  quen lần với đời 
sống ở thế gian nầy.             

Từ cổ, Thần thoại đã mệnh danh Nguyệt cầu là 
Bạch Vân Động (Quảng Hàn Cung). Cơ giáng ở Âu Châu, 
mệnh danh là LOGE BLANCHE (Bạch Động). Giáo chủ 
của Bạch Vân Động là Bạch-Vân Hòa-Thượng, miêu duệ 
của Từ-Hàng Đạo -Nhơn, dòng dõi Đức Phật Quan -Âm. 
Bạch Vân Hòa Thượng đã hai lần giáng trần ở Pháp và 
một lần ở Việt-Nam.  
           -  Một lần là Hồng Y  Giáo Chủ Richelieu. 
           - Một lần là Quận Công La Roche Foucault.  
            - Ở Việt-Nam, Ngài giáng trần là Trình Quốc 
Công Nguyễn Bỉnh Khiêm, tức gọi Trạng Trình”. 

“Chính Trạng-Trình là chơn -linh của Quan Âm Bồ 
Tát cầm quyền điều-khiển cả thời-gian mới hiểu rõ”. 

 
2-Ông Cao Quỳnh Tuân nguơn linh là Xuất Bộ  

Tinh Quân ở Thượng giới  
Ông Cao Quỳnh Tuân là thân phụ của các Ngài Cao  

Quỳnh Diêu (Bảo Văn Pháp Quân Hiệp Thiên Đài) và Cao  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 82 

Quỳnh Cư (Thượng Phẩm Hiệp Thiên Đài).  
Cơ Phổ Độ ngày nay, chính ông là người đến trước 

tiên trong việc Xây bàn. Ông cũng là người vén màn bí 
mật để làm niềm tin cho ba vị tiền khai Đại-Đạo là ba ông 
Cư, Tắc, Sang (sau là Thượng ph ẩm, Hộ Pháp, Thượng 
Sanh) qua bài thi Tự thuật. 

Ông Cao Quỳnh Tuân làm Cai Tổng Hàm Ninh 
Thượng và mất lúc Ông Diêu được 14 tuổi.  

Ngày mùng 6-8 Bính-Dần (dl 12-9-1926) Ðức Chí 
Tôn giáng dạy riêng Ngài Cao Quỳnh Diêu (hiệu Mỹ 
Ngọc) sau đó cho Xuất Bộ Tinh Quân Cao Quỳnh Tuân, 
thân phụ của Ông Diêu và ông Cư giáng cơ dạy tiếp.  

Phò loan: Cao Hoài Sang – Cao Quỳnh Diêu. 
THẦY (Đức Chí-Tôn) 
“Mừng mấy con: Mỹ Ngọc! Từ đây việc nhà con an 

ổn, dầu điều chi nhớ để ý rằng có Thầy bên con. 
Ðặng một việc chi chớ vội mừng, thất một việc chi 

chớ vội buồn, vì sự buồn vui và sự buồn tủi thường pha lẫn 
kế cận nhau, còn sự gì phải đến cho con, ấy là tại nó phải 
vậy, chớ cượng cầu mà nghịch Thánh ý Thầy. Hãy xem dò 
theo đây mà day trở trong bước đường Ðạo:  

THI 
Mối Ðạo từ đây ráng vẹn gìn, 
Tu là khổ hạnh khá đinh ninh. 
Lòng thành một tấm Trời soi xét, 
Gương rạng nghìn thu nguyệt chiếu minh. 
Gai gốc lần đường công trước gắng, 
Thảnh thơi có lúc buổi sau dành. 
Vòng trần chìm nổi từ đây dứt, 
Công quả tua bền độ chúng sinh. 

    Đức Chí-Tôn 
Thầy sẽ cho Xuất Bộ Tinh Quân đến nhập cơ. Thăng                                                     



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 83 

                        Tái cầu: 
               CAO QUỲNH TUÂN 

Mừng mấy con và mấy cháu, 
Diêu! Từ đây Thầy (1) lấy làm vui mà thấy con 

đặng để bước vào đường Thánh Đạo. Vậy hãy ráng tu 
hạnh hầu phục hồi cựu vị. 

Thầy rất vui mà thấy Cư và con đã đem tấm nhiệt 
thành cứu độ nhơn sanh khỏi dòng khổ hải. Ấy cũng số 
phần rất may mắn của lịnh Ngọc-Hoàng đã định cho con 
và Cư, Tắc, Sang. 

Vậy thầy có mấy lời thiết yếu cùng con sau đây: 
Cựu vị ngày xưa đã có rồi, 
Ðường về chớ bỏ há con ôi! 
Công trình chớ nệ xây nền Ðạo, 
Phước mỏng đâu hay bởi tứ Trời. 
Ðức trước hưởng rồi tua trả đức, 
Ngôi sau gìn ắt đặng an ngôi. 
Từ đây son sắt vì sanh chúng, 
Cảnh tịnh mai sau cũng đặng ngồi. 
      (Thầy là Cha: Cao Quỳnh Tuân) 

Thầy đã an lòng cho con và Cư, còn ÐỨC, AN, 
THÂN, thì có lịnh Thượng Ðế định phần cho chúng nó. 
LƯỢNG từ đây phải ở nơi Lôi Âm Tự mà chầu Phật Như 
Lai và nghe lịnh, chừng có lịnh Thượng Ðế đòi sai trấn thì 
nó sẽ về cùng con đặng. Thầy kiếu mấy con       

 
3-Ông Hữu Phan Quân Lê văn Thoại  

là nguơn linh của Nhan Hồi.  
Nhắc lại việc Đức Hộ-pháp giao sứ mệnh cho ông 

Lê văn Thoại cấm cờ Bến-Hải:  
(Trích tài liệu của ông Thanh-Minh)   



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 84 

“Trước sự hiện diện của  Ngài Hồ Bảo-Đạo và ông 
Lê-Văn-Thoại, Đức Hộ-pháp đưa ra giải pháp cần chọn 
người ra Bến hải cậm cờ trên cầu Hiền Lương. Đức Ngài 
vừa dứt lời thì hai ông đều tình nguyện ra đi: 

- Ông Hồ Bảo-Đạo nói: 
 “Tôi đã già sống đến tuổi này cũng đã thoả mãn, 

nếu có chết cũng không còn luyến tiếc điều gì nữa, còn 
Thoại, em nó còn trẻ để nó sống hầu phục vụ nền Đạo có 
lợi hơn”.    

 Phần ông Thoại nói: 
- “Tôi dốt nát ít oi, nếu có sống cũng không ích gì,  

để Ngài Bảo-Đạo sống gần Thầy có lợi hơn. Như giao 
thiệp chính quyền hai miền hay đi Hội Nghị quốc tế, tôi 
làm sao mà làm tròn phận sự được”. 

Cuối cùng Đức Hộ-Pháp nhận ông THOẠI và nói:  
“Nó có Thiên mạng cậm cờ Nhan Uyên ở  Bến Hải”. 

Chơn Linh nhập thể  
 Đức Hộ-pháp hành pháp: dạy 4 vị Chức sắc mỗi 
người đứng một góc, nắm tấm vải đỏ để trên đầu ông 
Thoại. Đức Ngài hành pháp kêu chơn linh của Nhan  Hồi 
nhập vào xác Lê-văn-Thoại.  

Ngài hỏi “Con có cảm giác gì không?” 
Ông Thoại đáp: Thưa con có nghe nổ một tiếng lớn 

trên Nê-hườn-cung. 
Như vậy là đắc pháp! Nói xong Đức Ngài rất vui vẻ 

vì đã có người dùng trong Giải pháp Hoà Bình Chung 
Sống mà Ngài chủ trương. 

Sau có thêm ba vị nữa xin được tháp tùng làm sứ 
mệnh, tất cả là bốn vị: THOẠI, KỲ, ĐẠI, LỢI. Chuyến đi 
này rất nguy nan như Kinh  Kha thích khách Tần -Thỉ 
Hoàng thuở nọ. Nhưng  sau cùng nhờ H uyền diệu Thiêng 
liêng che chở nên mỗi người phải chịu 6 năm tù từ 1956 -



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 85 

1962 chứ lẽ ra đã mất mạng cả rồi vì thời-kỳ này là thời kỳ 
gắt gao, chủ trương diệt Đạo Cao-Đài để đưa Công giáo 
lên hàng Quốc Đạo! 

NHAN UYÊN KỲ: 
           Nhan-Uyên-Kỳ là cờ của Thầy Nhan Hồi tự là 
Nhan Uyên, học trò  thứ nhứt của Đức Khổng Tử. Ông là 
người cần mẫn, thức khuya dậy sớm, học Kinh Thi, 
chuộng kinh Lễ, làm việc gì không lầm lỗi hai lần, nói 
điều gì không cẩu thả. Khổng Tử khen là người có nhân. 
Nhưng cuộc đời ông chỉ sống đến 31 tuổi thì mất.  Sử ký 
của Tư Mã Thiên viết về Nhạn Hồi như sau: 

“Trong 70 môn đồ, Trọng Ni chỉ khen riêng Nhan 
Hồi hiếu học, mà Nhan Hồi (Uyên) thường xác xơ, ăn hẩm 
hút mà cũng không được no, lại chết yểu. Trời kia báo đáp 
người thiện mà như vậy ư?”. 

Thật ra thì cờ Nhan-Uyên không có, chỉ có trong lý 
thuyết mà thôi. Một hôm trước hàng Môn đệ, Đức Khổng 
Tử đưa ra một đề tài để thảo luận. Giả thiết rằng trong 
nước có loạn thì làm cách nào để trị loạn hay nhất? 

Trong hàng Môn đệ người trả  lời cách này, kẻ trả 
lời cách kia. Chỉ có Nhan Hồi là đưa ra ý kiến: làm một 
cây cờ trắng xông vào chốn ba quân, kêu gọi hai tiếng 
trách nhiệm chấm dứt đổ máu.  

Ý kiến đó được Đức Khổng Tử cho là kế hay hơn 
cả. Kết luận câu chuyện của Đức Phạm Hộ Pháp nói với 
ông Trứ là: 

“Mấy em nếu có chí can đảm đến Thái Bình dương  
sẽ gặp Thầy là buổi sau này kìa. Dầu cho Thượng Sanh 
chừng đó có can đảm đến đó sẽ gặp. Bằng chẳng vậy, cây 
cờ CỨU THẾ của Thượng Sanh về tay kẻ khác hay là qua 
sẽ đến giữa trận giặc toàn cầu thứ ba”.  

Trong  câu  chuyện  của  Đức Hộ Pháp nói với ông  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 86 

Đinh Công Trứ, cai trường Qui Thiện ngày 12-8-Đinh Hợi 
(1947) như sau:            

“Nhan Hồi buổi nọ cố công thật hành lý -thuyết 
bình đẳng nhân loại, tránh nạn tương tàn tương sát nòi 
giống, nhưng rốt cuộc chưa làm được thì chết”.  

Ngài nói tiếp: 
“Em biết cây cờ trắng trương nó lên để làm gì? 

Biểu hiện ấy có phải để cứu nhân loài không? Chỉ một 
ngày kia, Thượng Sanh ra mặt đời là cây cờ Cứu Thế, còn 
Thượng Phẩm cây cờ Cứu Khổ. Qua đã  thay cho Thượng 
Phẩm gầy dựng đào tạo. Thầy trò ta đã chung chịu cực 
khổ, từ khoảng rừng xanh ít người lai vãng. Mà buổi nọ 
Qua vắng mặt, em đi ngược Thánh ý của Qua”.           

 “Cây cờ trắng dùng để khi nước nhà nòi giống ta 
xô xát, cốt nhục tương tàn khốc liệt, vô phương cứu chữa, 
thì ngày ấy là giá trị của nó . Ngày giờ nào có kẻ thất thế, 
yếu cô, rách rưới, lang thang, đói cơm, khát nước, khổ não 
tâm hồn của nòi giống, không ai binh vực che chở. Chừng 
ấy nhiệm vụ trọng yếu của Thầy trò ta phải ra gánh vác. 
Đó là CƠ CỨU KHỔ thực hiện”.  

Phong trào Hòa Bình Chung Sống do các ông 
THOẠI, KỲ, ĐẠI, LỢI tổ chức Ban Túc trực Bến Hải 
cắm cờ Nhan-Uyên tại đó kêu gọi hai miền Nam Bắc sớm 
thống nhất, bị chánh quyền Ngô Đình Diệm giải tán.  

Cũng nên biết vào ngày 23-10-1961 Sĩ Tả i Phạm 
Duy Nhung thừa Ủ y-quyền của Đức Hộ Pháp họp báo tại 
nhà hàng Soái Kình Lâm (Sài gòn) công bố các bức thư 
gởi qua Mỹ, Anh, Pháp (trong Hội nghị Genève) có đoạn 
viết “Chúng tôi tin tưởng sự chân thành của qúi quốc với 
đại danh là liệt cường luôn luôn có ý chí giúp đỡ dân tộc 
chúng tôi mà không vụ lợi ” ông bị chính quyền Ngô Đình 
Diệm bắt và tra tấn đến chết.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 87 

                                                    
4-Thượng Phối Sư Thượng Vinh Thanh  

  Nguơn linh Francois Hugo đệ tử Bạch Vân Ðộng 
  Tiền kiếp ông Trần Quang V inh là con của Ðức 
Victor Hugo -Nguyệt Tâm Chơn Nhơn. Chính Đức Victor  
Hugo Ngài có giáng Cơ nhìn con,là ông Trần Quang Vinh. 
Sau, ông Trần Quang Vinh đắc phong vào phẩm Phối sư  
phái Thượng là Thượng Vinh Thanh. 
Ông Trần Quang Vinh đạo hiệu Hiển Trung là con của 

Đức Victor-Hugo hồi tiền kiếp 
Ông Bà VICTOR-HUGO giáng Cơ nhìn Con: 
Nguyên văn bài Cơ chữ Pháp:  (Hiển Trung sao lục 

ra đây để lưu kỷ niệm. Đây bài của Đức Chưởng Đạo 
giáng đàn đêm 30-12-1931, lối 23 giờ, có đăng trong 
quyển lịch sử “Les Messages Spirites de la 3ème Amnistie 
de Dieu” trang 63)): 
 Saigon 30-12-1931, (23 h) 
  Chez le grand  Dignitaire Thái Thơ Thanh  à Tân 
định, Saigon.  
 Médiums: Hộ-pháp et Văn Pháp. 
 Présents à la séance: Le Pape Intérimaire Quyền 
Giáo Tông  Thượn g Trung Nhựt, Chánh Phối -Sư Thái thơ 
Thanh, Gíao Hữu Thượng Vinh Thanh et quelques 
Dignitaires 

Chưởng Đạo Nguyệt Tâm Chơn Nhơn 
ou  Victor Hugo 

Bonjour mes grands frères, 
Et la Mission Étrangère 
Viens  Hiển Trung mon enfant, 
Voilà ton  nom est maintenant  grand, 
Viens recevoir la bénédiction de ton père 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 88 

La lignée des Hugo  a le droit d’être fière 
Tu as  assez vu n’est-ce pas? 
La France  est vraiment grand Etat, 
Oh! Ne te plains pas de son ingratitude, 
Quoiqu’ Elle soit France, Elle garde cette habitude. 
Tu lui as rendu un grand  service, 
Et, en religion , tu n’es que novice. 
Pauvre garcon! Tu m’as fait tant souffrir au berceau, 
Et tu me paies maintenant  d’un renom des plus beaux  
Ta mère  a promis de venir 
Avec moi, elle voudra te benir  
 
Nous parlerons plus  amplement au Saint-Siège. 
Au revoir et à tantôt. 

Bài dịch ra Việt văn: 
Muốn cho chư đọc giả dễ hiểu, nên xin tạm dịch ra 

đây bằng Việt văn, điệu “Song thất lục bát” cũng cố gắng 
cho sát ý nghĩa, chư đọc giả nào rành hai thứ chữ Pháp 
Việt, xin bảo cho tác giả nếu có điều sơ thất, xin đa tạ. 

Sai gòn, đêm 30 -12-1931 (23 giờ) tại Biệt xá ông 
Chánh Phối Sư Thái Thơ Thanh ở Tân Định. 

Phò loan: Hộ Pháp và Văn Pháp 
Hầu đàn: Q.Giáo Tông Thượng Trung Nhựt, Chánh 

P.S Thái thơ Thanh, G.H Thượng Vinh Thanh và vài C.S. 
Chưởng Đạo Nguyệt Tâm Chơn Nhơn 

hay Victor Hugo 
 Chào chư Đại Huynh và Hội Thánh Ngoại giáo. 

HIỂN TRUNG con ! Lại đây Thầy dặn,  
Tuổi tên con nay đặng chói loà, 
Huệ ân con nhận nơi Cha,  
Có quyền hãnh diện giòng Ta với đời. 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 89 

Con đã thấy bao thời Pháp thuộc, 
Được các nơi tôn bậc Đại cường, 
Phiền chi con, kẻ vô ơn, 
Mặc dù danh vọng cũng còn thói quen. 
 
Ân lớn kia một phen con trả, 
Khi mới vào lập quả đường tu, 
Nuôi con CHA  lắm công phu, 
Giờ đây mừng trẻ đền bù vinh quang. 
MẸ con hứa đến trần gian,  
Cùng CHA  thăm viếng ân ban con hiền. 

Thăng 
 Trong hai câu cuối bài Thánh giáo trên Đức 
Chưởng Đạo báo cho hay rằng BÀ VICTOR HUGO, tức 
là MẸ kiếp trước của HIỂN TRUNG, hứa ban ơn cho con. 

Lần lượt, ngày qua ngày, cho tới hơn một năm sau, 
mới có dịp cho Bà giáng tại Kiêm Biên đêm 16-02-1933, 
do Đức Hộ-Pháp và ông Cao Tiếp Đạo phò loan. 

Sau đây là nguyên văn bài thi bằng Pháp văn. Tác 
giả  cũng tạm dịch ra Việt Văn theo điệu “Song thất lục 
bát”.Có đăng trong quyển lịch sử “Les Messages Spirites 
de la 3ème Amnistie de Dieu” trang 73: 

Phnom-Pênh, le 13 Février 1933 (22h) 
         (Chez Chánh Đức) 
Médiums: Hộ-Pháp et Tiếp Đạo. 

 Présents à la séance: Giáo sư Thượng Bảy Thanh, 
Gíao-Sư Thượng Vinh Thanh, G.S. Thượng Chữ Thanh.  

VICTOR HUGO 
 Bonjour mes frères et soeurs. 
 Charles et Francois, votre mère vient. 

Madame VICTOR HUGO née Adèle FOUCHER 
Debout mes enfants. Pleurs! 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 90 

Je ne suis contrarier de ma vie  
La volonté de votre  père, 
Surtout dans ses actes humanitaires 
C’est toujours contre la  tuerie 
Qu’il a lutté. 
Apres sa mort, il n’abandonne pas son projet, 
Il vous envoie continuer  ses oeuvres 
Parmi  ceux qui vous ont reniés. 
Par ingratitude, ils accumulent les pires 

manoeuvres 
Les calomnies  et les iniquités. 
Qu’a-t-il pu obtenir comme resultat? 
Il a toutes les facultés de connaitre  dans l’ Au-Delà 
Non, il persiste malgré  mes pleurs  
A vous envoyer dans ce monde de terreur  
 
Vacquerie lui aussi se reincarne; 
Il se dit souvent  que cette terre est son charme. 
Il va être grand  homme d’ Etat. 
Il suit la trace de Léopold dans les Pays-Bas 
Adèle ne veut plus souffrir,  
Pour vous voir seulement, elle refuse de venir. 
Elle dit que le souvenir est cuisant, 
Elle ne veut revoir le monde des vivants.  

Au revoir 
Bài dịch ra Việt văn: 
 

Victor Hugo phu nhân, nhũ danh Adèle FOUCHER 
Này hai con bình thân nghe dạy! 
Đổ luỵ thương MẸ phải đến đây, 
Xét ra đời MẸ bao ngày, 
Giữ tròn bổn phận đắng cay cùng chồng. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 91 

 
Ý CHA con MẸ không dám trái, 
Bởi việc làm Nhơn ngãi của Người. 
Đấu tranh chống giết muôn loài, 
Về Tiên, người cũng chưa nguôi mộng lành. 
 
Nên giao con sở hành tiếp tục, 
Lắm những người xúi dục không nhìn, 
Bày trò bạc nghĩa vô tình, 
Mưu mô bất chánh để mình con cam. 
 
MẸ hỏi thử có đem kết quả? 
Cõi Thiêng liêng Người đã rõ thông, 
MẸ dù than khóc cũng không, 
Chí  Người cương quyết gởi con xuống trần. 
 
Vacquerie riêng phần tái kiếp,  
Đến thế gian cho hiệp với lòng, 
Đại Thần nó sẽ nên công, 
Hoà Lan giúp nước theo giòng Léopold 
 
Adèle sợ tâm hồn thêm khổ, 
Nên không về hội ngộ cùng con, 
Và rằng kỹ niệm xưa còn, 
Đau thương lắm cảnh héo hon lòng người. 
 
Nên không muốn thấy cõi đời, 
Con người sống nữa để rồi khổ thân. 
   Thăng. 

              (Bài này có trong Huyền Diệu cơ Bút II, chưa in) 
Ông là người lập ra Quân Đội Cao-Đài: 
Nhắc lại: Mấy tháng cuối năm 1945 đến mấy tháng  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 92 

đầu năm 1946 là giai đoạn nguy khốn nhứt của Đạo Cao 
Đài. Pháp tàn sát Đạo để trả thù đảo chánh. Còn Việt Minh 
tàn sát Đạo vì buộc tội theo phát xít Nhật. Một đàng giết 
mà có điều kiện dàn xếp, còn một đàng giết không có điều 
kiện giải quyết. 

Sau khi được một số tín hữu ở Cà Mau giải thoát 
khỏi nhà giam Việt Minh, ông Trần Quang Vinh về Saigon 
ẩn náu được vài ngày thì bị Pháp bắt giam tại bót Catinat 
cùng một số C hức sắc. Trước tình cảnh bi đát đó, ông 
buộc lòng phải nhận lời của Pháp, dàn xếp với điều kiện 
phải kêu gọi hai Chi Đội 7 và 8 trở về thành lập Quân đội 
tự vệ Cao Đài thì Pháp sẽ cho Đạo được tự do tín ngưỡng. 
  Việc hiệp tác với Pháp buổi đó ngoài ý muốn của 
mọi người, nên anh em ở chiến khu còn dè dặt chưa quyết 
định dứt khoát vì không hợp nguyện vọng của họ. Nhưng 
dầu muốn hay không cũng phải gỡ rối cho Đạo lúc khó 
khăn. Anh em chỉ về hiệp tác một số ít, phần đông ở lại đề 
phòng mọi sự bất trắc có thể xảy ra, nếu người Pháp không 
thật tâm. 

Thoả hiệp ký kết với Pháp ngày 9-6-1946 

 
          5- Bà Giáo Sư Trần Hương Phụng  
nguơn linh Khổng Minh đời Tam Quốc TrungHoa          
           Bà Giáo Sư Trần Hương Phụng, tức Kim Phụng, 
Ðạo hiệu Ưng Quân, Chưởng Quản Nữ Phái Hội Thánh 
Ngoại Giáo, Thánh Thất Kiêm Biên Phnom-Pênh. Bà là 
bậc Nữ lưu có tài giỏi về thi thơ cũng làm cho Nam giới 
kính nễ. Bà  đảm đang, nhiều trực tính nên cương quyết . 
Chồng Bà là người Pháp tên Batrya. Bà Hương Phụng 
cùng một thời với Bà Hương Thanh. Hai Bà có xướng hoạ 
thơ văn  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 93 

Bà Hương Thanh xướng bài chữ “ĐẠO”: 
ĐẠO nguyên một gốc nảy sanh ra 
ĐẠO mở kỳ này ấy thứ ba 
ĐẠO giáo rộng quyền do bút Thánh 
ĐẠO căn vun đắp tự lòng ta 
ĐẠO lo trổi bước lên đường Chánh 
ĐẠO  chớ lầm chơn tới nẻo tà 
ĐẠO Lão, Đạo Nho và Đạo Phật 
ĐẠO nguyên một gốc nảy sanh ra 

Nữ Thi-sĩ Trần-Kim-Phụng cũng nổi tiếng trong 
cửa Đạo lúc bấy giờ. Bà thuộc Họ Đạo Kiêm Biên (Nam 
Vang). Hoạ nguyên vận bài thơ trên: 

ĐẠO vẫn một nguồn bũa khắp ra 
ĐẠO qui Tam giáo độ kỳ ba 
ĐẠO mầu chống vững tinh thần nước. 
ĐẠO pháp bao đồng thế giới ta 
ĐẠO chỉ nhiệt tâm vì nghĩa vụ 
ĐẠO do chơn lý khử gian tà, 
ĐẠO tầm cội đức mà tu tỉnh 
ĐẠO vẫn một nguồn bũa khắp ra 

       
     6- Ông Batrya  

Nguơn linh là Mạnh Hoạch             
           Ông Batrya là chồng của Bà Trần Kim Phụng, một 
Nữ Chức sắc Chưởng quản Hội Thánh Ngoại giáo ở Kiêm 
Biên Tông Đạo (Nam vang).  Tiền Kiếp Ông Batrya (Ðạo 
Hữu người Pháp) ở vào đời Tam Quốc, bị Khổng Minh bắt 
7 lần mới chịu phục. Nay tái kiếp làm chồng Bà Trần Kim  
Phụng tức Khổng Minh, giúp Bà hành Đạo. 

  7- Ông Lò 
Nguơn linh là Thổ Hành Tôn   



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 94 

Gọi là Ông Lò (không nhớ tên)  thường quen gọi 
như thế. Người có mặt ngay từ buổi mới Khai Đạo, ở luôn 
trong Nội Ô Toà -Thánh. Người công quả rất lớn,  chuyên 
lo nấu nước tại nhà lò Trai đường và hốt thuốc Nam cho 
công quả làm Ðền Thánh uống. Nguơn linh Người là Thổ 
Hành Tôn, đời Phong Thần, Hội Thánh có lần đem danh 
sách Người xin cầu phong, nhưng Ðức Lý Giáo Tông cho 
biết Người là một vị Tiên giáng trần đi chơi, không có tên 
trong Tam Kỳ Phổ Ðộ, nên không phong tước  phẩm cho 
Ông Lò. 

 

               Đức Hộ-pháp chuẩn bị Trấn pháp  
              cầm nhành Dương và Cam lồ Thuỷ 

 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 95 

 
CHƯƠNG III 

A- LỄ TRẤN THẦN & HÀNH PHÁP 
Pháp Đạo ngày nay khi Trấn Thần hay Trấn pháp 

thì dùng NƯỚC TRẮNG để luyện thành NƯỚC PHÁP 
gọi là MA-HA-THUỶ.  

Trấn Thần là dùng phép Huyền diệu của Đức Chí 
Tôn ban cho để ban rải thanh điển vào một vật, khử trừ các 
trược điển và đưa một vị Thần đến trấn giữ, không cho tà 
quái xâm nhập khuấy phá. Nơi cửa Đạo, Đức Hộ Pháp trấn 
Thần các Dinh thự như: Trấn Thần Đền Thánh, Báo Quốc 
Từ, Chợ Long hoa…Trấn Thần trên vật như Áo Mão của 
Chức sắc… 

Hành pháp là trên hài cốt đối với người giữ Đạo đã 
qui Thiên gọi là hành phép xác; với Chức sắc gọi là hành 
pháp độ thăng… tất cả các Bí-pháp này có được trong buổi 
Đại Ân Xá của Chí-Tôn mà thôi. 

 Ma Ha thủy  摩 訶 水 
      A: The Holy water.  
      P: L'Eau bénite.  

1-Ý nghĩa của Ma Ha Thủy: 
Ma Ha thủy, nghĩa đen là nước của con sông lớn 

linh thiêng ở Ấn Độ, đó là sông Gange, tức là Hằng hà. 
Đây là con sông mà Đức Phật Thích Ca xuống t ắm, tẩy 
trần và đạt Đạo.(Ma Ha: do tiếng Phạn phiên âm: lớn, đại. 
Thủy: nước). Nơi Tây Ninh Thánh Địa thì sông Cẩm giang 
tương lai cũng sẽ là huyền diệu như sông Gange vậy. 

Trong Đạo Cao Đài, Ma Ha thủy là nước đã được 
làm phép, dùng trong hai Bí pháp:Tắm Thánh và Giải o an 
Sách “Bí Truyền Chơn Pháp” các Ngài dẫn giải về Ma Ha  
thủy và cách luyện Ma  Ha  thủy  để dùng trong Phép Tắm  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 96 

Thánh và Giải Oan. Nguyên văn như sau: 
“Khi Đức Phật Tổ từ ngôi báu, tầm Đạo, thì Người 

gặp phải manh sư truyền giáo, cố lấy phương ép xác đặng 
đạt huyền diệu thiêng liêng. Người tập tuyệt thực, ngồi tại 
hòn núi chịu khổ hạnh 6 năm, thân hình yếu ớt, sức lực 
hao mòn, đến đỗi ngày cùng tận của Ngài duy có ăn một 
hạt cơm mà thôi (theo lời kinh nói). Buổi ấy cái thảm 
tượng sắp chết của Ngài hầu đến, thoạt nhiên có một người 
tiều phu đến nơi núi của Người đang trì định;  lần đến bên 
Người, ôm đờn, đờn một điệu rất nên hòa nhã thâm thúy 
không cùng, nhưng có một điều là lên dây đờn quá thẳng, 
làm cho đến khúc hay thì đứt dây loan. Đứt rồi nối, nối rồi 
lên thẳng , đờn lại  đứt nữa, chẳng biết mấy lần, làm cho 
Phật đang nhập thiền trì định phải tỉnh hồn, day qua mà 
than với ông ấy rằng: Ông đờn thì hay mà lên dây chi cho 
cao quá, mỗi lần hay phải đứt dây, thì cái hay ấy phải mất 
đi sự tuyệt diệu, tôi rất nên thương tiếc. 

Ông tiều ấy liền trả lời rằng: Tiếng Đờn của tôi hay 
cũng giống như sự tu của Phật. Dây đờn của tôi lên cao 
quá nó phải đứt thì cái hay của nó chẳng hữu ích chút nào; 
còn sự  tu của Phật, nếu cái cao siêu huyền bí của nó mà 
đạt cơ bất diệt, cái cao của nó cũng phải chết theo Phật, 
còn chi cứu thế độ đời. 

Thốt như thế rồi liền đứng dậy xách đờn mà đi 
(Kinh cho rằng ông ấy là Bồ Tát đến kiến tánh cho Phật). 
Mấy lời ấy làm cho Phật tỉnh giác, biết mình lầm theo Tà 
pháp Bàn môn, liề n đứng dậy, vội vàng xuống núi, làm 
cho bốn vị Đệ tử theo bên Người, mong cho thấy Người 
đạt pháp. Khi thấy Phật xuống núi mông phàm thì ngã 
lòng thối chí, bỏ Phật không làm Môn đệ nữa. 

Trước khi Phật xuống núi, nơi xứ của Phật tu có 
một vị thiện nữ giàu có sang trọng, nuôi thú vật rất nhiều. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 97 

Ban đêm nằm mộng thấy một vị Bồ Tát dặn rằng: Ngày 
ấy, giờ ấy, sẽ có Phật tại rừng Bồ đề, nàng phải bắt 72 con 
bò cho ăn bông mai mà thôi, vắt sữa 72 con bò ấy, cho 12 
con uống, rồi vắt sữa 12 con cho một con uống, lấy  sữa 
của con ấy đựng vào Bình bát vàng đem dâng cho Phật.  

Khi Phật bộ hành đến  mé rừng Bồ-đề  thì mệt mỏi 
quá, thân hình rã rượi, thần sắc lờ mờ, sa vào một cội Bồ 
đề mà chết giấc, nhờ chết giấc ấy mới xuất thần đặng hội 
diện cùng chư Phật, thấy rõ trước mắt Địa ngục, Niết Bàn. 
Ấy là giờ của Người đạt pháp. Duy lạ một điều cả cảnh 
tượng ấy mịt mịt mờ mờ, Người không gần đặng. Thoạt 
thấy một vị Bồ Tát dặn rằng: Thây phàm xác tục của 
Người và chơn thần của Người đã chịu nhiều quả kiếp cho 
nên ô trược nhớp nhơ, khi tái nhập thế trần, phải đến sông 
Ma Ha tẩy trược. Trong cơn ấy, người đàn bà bưng bình 
bát sữa vừa đến rừng Bồ đề, tìm chẳng thấy ai khác hơn là 
một thầy tu nằm dựa gốc cây mà chết, sờ nơi ngực còn 
nghe hơi ấm của trái tim, vội vàng tất cả cùng ra t ay hô 
hấp. 

Phật vừa tỉnh dậy thì nàng dâng bình bát sữa cho 
Người. Phật uống đặng bình bát sữa ấy rồi trụ Thần, định 
Khí, mạnh lại như xưa. 

Ấy là cơ hiệp Tam bửu: Tinh – Khí- Thần hiệp 
nhứt. Tinh là hình hài, Khí là chơn thần, Thần là chơn linh. 
Nhờ Tam bửu phối tế, người định giác lần lần, thấy đặng 
cõi Hư linh và cảnh phàm trần xa nhau không đầy một sợi 
tóc. Thăng thì đến cõi Hư linh, đọa thì sa vào phàm tục. 

Khi đã định tâm đạt Pháp rồi, Phật liền nhớ lời Bồ 
Tát dặn, nên lần hồi tới bãi sông Gange, nhưng  có một 
điều lạ là chơn thần và xác thịt của Ngài chưa trọn tương 
liên hòa hiệp, nên người mờ hồ chưa biết chắc mình đã 
quả nhiên đạt Pháp. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 98 

Xuống tắm sông Gange rồi lên khỏi bờ, cầm Bình 
Bát vu nơi tay mà vái rằng: Nếu quả nhiên tôi đã đặng đạt 
Pháp, xin chư Phật cho cái Bình Bát V u nầy trôi ngược 
dòng nước. 

Nói rồi, N gười liệng Bình-Bát-Vu giữa dòng thì 
Bình-Bát-Vu từ từ trôi ngược dòng nước. 

Phật mừng quá, ngoắt nó vô bờ, cầm Bình Bát Vu 
mà nói rằng: Nước sông Gange sẽ rửa sạch oan nghiệt tội 
tình của kiếp sống “Ma Ha thủy năng hủy oan nghiệt tội 
chướng chi đọa”. 

Kể từ ngày tắm nơi sông Gange rồi thì mỗi phen trì 
định xuất thần, Phật mới đến đặng gần chư Phật, nhập vào 
đặng Tây Phương Cực Lạc. Ấy là nhờ Phép Giải Oan mà 
đạt vị.” 

2-Cách luyện Ma Ha Thủy  
Hành Phép Giải Oan 

(Baptême de l’eau)  
"Múc một tô nước lạnh để tại Thiên bàn. Người 

hành pháp đứng, định thần  ngó ngay lên Thiên Nhãn, vẽ 
bằng con mắt chữ (. ) trong con ngươi của Thiên Nhãn, rồi 
co chơn trái lên vẽ chữ (. ), đạp trên chữ (.) ấy,  rút chân 
mặt ký chữ Đinh,  gọi là đạp Đinh Giáp. 

Khi hành pháp rồi t ay trái bắt ấn Hộ Pháp để ngay 
ngực, tay mặt cũng bắt ấn Hộ Pháp để trên tô nước,  buông 
ấn ra, co ngón tay giữa vẽ bùa (.) đoạn ngay tay ra truyền 
thần xuống nước, niệm câu chú: “Ma Ha thủy năng hủ y 
oan nghiệt  tội chướng chi đọa”. Nhắm mắt định thần đợi 
thấy Thiên Nhãn giáng trên mặt nước thì xả Ấn liền rút tay 
ra liền.  

Cầm tô nước tay mặt, đến trước mặt người Giải oan 
biểu cúi đầu xuống, lấy con mắt vẽ chữ (.) ngay Nê Hoàn. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 99 

Hễ vẽ vừa rồi liền chụp ngay ngón tay trái lên mỏ ác gọi là 
ẤN NGŨ-HÀNH SƠN, vừa chụp vừa niệm câu Chú này: 
“Úm Ma ni bát ri hồng”. Đoạn cầm tô nước đổ xuống ngay 
mỏ ác mà niệm: Nam mô Phật; giọt thứ nhì: Nam-mô 
Pháp, rồi trút hết tô nước niệm: nam Mô Tăng. “Nam-Mô  
CAO-Đài Tiên Ông Đại Bồ Tát Ma-Ha-Tát”.  

Hành Phép Tắm Thánh 
(Baptême de l’eau) 

  Phép Tắm Thánh cho trẻ nhỏ cũng vậy, nhưng vừa 
niệm câu chú “ÚM MA NI BÁT RI HỒNG” phải niệm 
tiếp câu này: “Nầy là con cái Thiêng liêng của Thầy, xin 
Thầy gìn giữ trong sạch vậy hoài”. 
 Đoạn cầm tô nước đổ xuống ngay mỏ ác mà  

- Niệm Nam Mô Phật.  
- Giọt thứ nhì niệm: Nam mô Pháp. 
- Rồi trút hết tô nước niệm: Nam mô Tăng. 

“Nam-Mô Cao-Đài Tiên Ông Đại-Bồ-Tát Ma-Ha-Tát” 
 

CHÚ GIẢI PHÉP XÁC 
(Mystère de la délivrance) 

Sự sống của con người do nơi Khí Sanh Quang 
(Vialité) nuôi nấng. Khí Sanh Quang nơi mình chúng ta tu 
tại 7 khiếu làm nên điển lực. Hễ còn điển lực thì thi hài 
còn vận chuyển , sanh hoạt, dứt điển lực thì thi hài “Bất 
động tử kỳ” (Inaction) 

Ai cũng hiểu rằng: Khi tử kỳ đã chí thì thi hài phải 
chịu một phen đau đớn thảm khổ quá chừng, vì Phật Thích 
Ca biết cái sự đau đớn ấy dường nào nên Ngài gọi là Tứ 
Khổ. Sự đau đớn khởi ra  từ ngày điển lực đã giảm hao  
tiều tuỵ, thi hài phải bịnh hoạn, mòn mỏi, vì điển lực đã 
yếu hấp thụ Sanh quang  thì  cái sanh  mạng của con người  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 100 

không còn phương bảo tồn đặng nữa.. 
Kể từ năng lực mòn mỏi cho đến ngày tuyệt Khí 

Sanh quang thì là một thời gian dài ngắn tuỳ theo quả kiếp 
của con người, chẳng một vị tu hành nào đã đạt pháp mà 
định đặng cái thời gian ấy nỗi. Có nhiều kẻ đã chết mà cái 
năng lực Sanh quang hãy còn, chỉ còn mảy mún mà thôi,  
nhưng sự mảy mún ấy nó làm cái dây điển lực mà truyền 
sự đau đớn của thi hài lại với tâm hồn. Sự đau đớn ấy đã 
quá sức phàm tính để hiểu. Ấy là một quả kiếp đáng ghê  
sợ. Có kẻ hiểu rằng: Thi hài đã bị nứt nở tiêu huỷ, dòi ăn, 
hôi thúi mà tinh thần thoát ra không khỏi , rồi chịu sự đau 
đớn ấy cho tới xương tàn cốt rụi mới thôi. Ấy là một cái 
hình phạt Thiêng Liêng oai nghiêm hơn hết . Hễ còn biết 
đau thì còn tưởng đến mì nh, tưởng đến mình thì còn nhớ 
sự đời, nhớ sự đời thì còn thương kiếp sống, thương kiếp 
sống thì còn chuyển kiếp luận hồi. 

Vì Chí-Tôn biết lẽ ấy là một lẽ đày đoạ cả con cái 
của Người nên Người nhứt định dùng diệu pháp cắt bảy 
cái mối năng lực gọi là Thất khiếu Sanh Quang gọi là bảy 
dây oan nghiệt đặng cho Chơn Thần xa lìa xác tục rồi cũng 
dùng diệu pháp mà đưa vào cõi Hư linh mới rõ ràng là Cơ 
TẬN ĐỘ. 

Ấy vậy làm PHÉP XÁC cốt yếu là tắm gội xác tục 
và hồn với giọt nước Cam Lồ, cắt đứt 7 dây oan nghiệt cho 
Chơn Thần lìa khỏi xác , rồi đưa Chơn-Thần vào cõi Hư 
linh nghĩa là Thanh Tịnh Đại Hải Chúng, Tứ Đại Bộ Châu 
và Tam Thập Lục Thiên. 

Ở trong Tam Thập lục Thiên có Ngọc Hư Cung và 
Niết Bàn ở đó.       

 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 101 

PHÉP XÁC 
 Trước khi hành phép Xác biểu sắm sẵn một cái 
chén, một nhành dương, một cái kéo và 9 cây nhang. 
 Dùng chén ấy đựng nước Cam-lồ. 
 Đoạn vẽ bằng con mắt trong con ngươi Thiên Nhãn 
chữ (.) vẽ dưới chơn trái của mình chữ (.) vẽ trên đầu 
người chết chữ (.) 

        CAM-LỒ-THUỶ 
 Nơi Lôi-Âm-Tự có một Cây D ương bao trùm  cả 
LÔI ÂM, mỗi chót nhánh của lá D ương có một giọt 
sương. Một giọt sương là một sanh mạng của con người . 
Hễ giọt sương ấy rơi thì con người phải tuyệt. Vậy phải 
đến LÔI-ÂM-TỰ lấy nước Cam lồ (Bí pháp này phải 
luyện mới đặng). 

Cách luyện Cam-lồ-Thuỷ: 
 Để chén ngay thiên Bàn, gát ngang nhành Dương 
liễu qua miệng chén, đoạn lấy hai chén nước Âm Dương 
xáp lại cùng nhau cho Âm Dương Ký Tế, nghĩa là hai mặt 
nước hiệp nhau rồi đổ ngay giọt xuống chén mà niệm câu 
Chú này: “Cam-lồ-Thuỷ năng huỷ trược kiếp ô sanh oan 
nghiệp tội chướng chi đoạ”.  

Hễ dứt câu niệm thì phải ngưng giọt nước, đoạn tay 
trái bắt ấn Hộ-Pháp để chén nước Cam lồ trên Ấn; tay mặt 
cũng bắt Ấn Hộ-pháp chụp lên miệng chén, co ngón tay 
giữa tay mặt vẽ bùa (.) trên mặt nước rồi buông ngón ra, 
truyền thần xuống mặt nước. Đoạn nhắm hai mắt định 
Thần, hễ thấy Thiên Nhãn giáng ngay mặt nước thì tức cấp 
giựt tay ra, đừng đứng đợi để tiêu Thiên Nhãn thì thất 
Pháp. Nước CAM LỒ đã thành.   

 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 102 

PHÉP ĐOẠN CĂN  
 Cầm cái kéo nơi tay trái, ngón cái và ngón giữa xỏ 
vô hai lỗ kéo,  còn ngón trỏ thì để ngay lỗ kéo cho đủ ba 
chấm: PHẬT –PHÁP- TĂNG. Đưa cái kéo ngay lên Thiên 
Nhãn (làm thế nào cho cái kẽ kéo ngay Con Ngươi của 
Thiên Nhãn rồi cầm chín mũi nhang đốt vẽ chữ (.) 

Ấy thành Pháp của cơ thể Đoạn căn (nhớ đếm cho 
đủ 9 cây đặng cho đủ Cửu Tiêu là ảnh hưởng Cửu Thiên 
Khai Hoá. Hễ thiếu tắt một cây là thất pháp) 

 
HÀNH PHÉP XÁC 

 Phải có một người phụ lễ cầm cả một món Bí-pháp 
theo mình, đứng ngay đầu hàn rồi chính mình người Hành 
pháp phải xướng đọc BÀI CẦU HỒN. Khi Đồng Nhi đã 
tiếp đọc rồi thì tay trái bắt ẤN HỘ -PHÁP để chén nước 
Cam lồ lên. Tay mặt cầm nhành dương liễu ngay lên Trời 
gọi là “chỉ thiên”, định Thần thế nào thấy thây kẻ chết cho 
rõ rệt,chớ không đặng phép thấy hòm. Nhún nhành Dương 
vào Cam-lồ-Thuỷ mà rải cùng thi hài ấy. Hễ mỗi phen rải 
thì phải niệm câu Chú: “Cam Lồ thuỷ năng huỷ trược kiếp 
ô sanh oan nghiệt tội chướng chi đoạ”. 
 Hễ cái Thần mình biết nước Cam-lồ rửa cùng mình 
của kẻ chết thì thôi (đừng thấy cái hòm trước mắt đó mà 
cứ rải nước thì không ăn thua gì ráo). 
 Đi giáp vòng ra chính giữa đầu hàn , tiếp tụng kinh 
với Đồng nhi cho mãn hồi thứ nhứt. 

  
HÀNH PHÉP ĐOẠN CĂN  

Người Hành xướng tụng BÀI CẦU HỒN lần thứ 
nhì, khi Đồng nhi tiếp đọc rồi thì lấy cái kéo cầm như khi  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 103 

nãy (nhớ đừng tưởng cái kéo, chỉ tưởng cái “Cắc”  của nó 
mà thôi) đoạn định Thần cho thấy thây chết, đi vòng chung 
quanh cắt bảy dây oan nghiệt ấy nơi: 

1- Trên đầu (mỏ ác)     2- Ngay trán       3- Ngay cổ 
4- Ngay tim                 5- Ngay hông bên trái 
6- Dưới dạ dưới           7- Dươi xương khu. 
Hễ cắt đủ bảy dây rồi, trao cái kéo cho người hầu 

Lễ, vào đứng tại đầu hàn tiếp tụng kinh cùng Đồng nhi cho 
mãn hồi thứ nhì. 

 
HÀNH PHÉP ĐỘ THĂNG 

 Người Hành lễ xướng tụng Kinh CẦU HỒN. Khi 
Đồng nhi tiếp tụng rồi thì cầm 9 cây nhang bên tay mặt. 
Tay trái bắt Ấn Hộ-Pháp để ngay trái tim, định thần vẽ chữ 
(.) trên thây kẻ chết, truyền Thần vô 9 cây nhang  rồi thấy 
cho đặng thi hài hoặc còn nằm hoặc ngồi. Đưa chín mũi 
nhang ngay vào nguyệt cung (ngay miếng kính trước đầu 
hàn) định Thần, trục chơn thần của kẻ chết ngồi trên 9 cây 
nhang rồi nán đợi cho Chơn Thần thăng đủ ba Tam giới , 
nghĩa là ba bậc thăng rồi lại cầm vững cho Tam bửu nhập 
định đủ ba lần. Hễ thăng thì lên, trầm thì đoạ. Rồi giao 9 
cây nhang cho người hầu lễ, đứng tụng tiếp Kinh  cho mãn 
hồi thứ ba. 
 

CHÚ GIẢI KINH HÔN PHỐI 
(Mystère d’union) 

Cả cơ thể hữu vi của Tạo Hoá từ Càn khôn  thế giới 
cùng vạn vật đến loài người đều do khối lửa THÁI CỰC 
mà sanh ra. Khối Thái cực là chỉ một khối lửa.. 

Khối lửa ấy vì nhờ vật chất trong Càn khôn thế giới 
chụm vào càng ngày càng lớn, quá sức lớn thì chẳng còn 
trụ  nguyên  làm  một  đặng nữa, phải  phân đôi.  Hai khối  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 104 

phân đôi ấy chạy khít nhau và xây tròn nơi không trung 
mau lẹ quá đỗi, chạm nhau biến hình ra như hai cây. Thoạt 
nhiên hai cây ấ y xấp nhau mà thành chữ Thập, giống in 
như chong chóng của trẻ thường làm mà chơi đó vậy . 
Chong chóng ấy xoay rất mau, từ Đông qua Tây và vì sự 
vụt động quá lẹ, bốn cái đuôi chữ Thập ấy liền cuốn mà 
thành ra chữ VẠN. Những cuống đuôi chữ Vạn ấy đứt, 
liệng lửa cùng trong thế giới mà thành ra địa cầu (Tam 
Thiên Thế giái và Thất thập Nhị địa). Ấy cũng là những 
đóm lửa của Thái cực đã văng ra, nguội lại thành Địạ cầu. 
 Hai không khí ấm lạnh do : nhiệt (Calorie) của Thái 
cực Hàn (Froid) của Càn Khôn tương khắc bi ến thành 
nguơn Khí. Cái nguơn Khí ấy y theo lời của Đức Nguyệt 
Tâm chứa đầy dẫy sanh quang (Vialité). Khí sanh Quang 
lại biến ra muôn hình vạn tượng mà tạo thành vạn vật toàn 
trong Càn khôn thế giới. Thật sự thì Thái cực chỉ sanh Tứ 
tượng  mà thôi gọi là Tứ Dương, nhưng bởi vận động giữa  
không trung mau chóng quá đỗi mới biến bóng hình thêm 
bốn cánh. Bốn cánh ấy chỉ là bóng mà thôi nên gọi rằng 
Tứ Âm. Nhưng nhờ cái Tứ Âm ấy vốn là bốn khoản trống 
để cho Sanh Quang ra vào biến đổi mới có linh cảm hình 
tượng của vạn vật trong Càn khôn (cũng như chúng ta 
đánh trứng gà, biến ra hình này hình kia,  rồi Thầy dùng 
huyền diệu Thiêng Liêng hoá sanh ra vạn vật) . Mỗi hình 
thể của vạn vật không giống nhau là vì đó. 
 Chúng ta đưa cả và hai tay hai chơn ra thì thành chữ 
Thập gọi là Tứ Dương hiệp lại với hình thể của đàn bà thì 
thành ra Tứ Âm nữa. Âm Dương tương hiệp thì mới đủ 
Bát Quái, mới ra cơ sanh hoá: 
 - Nam là Tứ Dương. 
 - Nữ là Tứ Âm  
 Hành pháp bí mật chỉ hiệp Tứ Dương và Tứ Âm  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 105 

của tinh thần đặng cho biến hoá thêm nữa, sản xuất thêm 
nữa, chẳng phải sanh hình thể của con mà thôi, mà sanh cả 
hồn phách của chúng nó nữa. 
 Ấy vậy khi hành LỄ HÔN PHỐI phải biểu chàng rễ 
và cô dâu vào quì giữa Bửu Điện trên hết mọi người, dầu 
cho cha mẹ cũng phải quì sau (Quyền phép ấy Đạo chỉ coi 
rễ là Tứ Dương, dâu là Tứ Âm của Tạo Hoá mà thôi, ngoài 
nhơn luân và nhơn tình, Hội Thánh chẳng biết chi khác 
hơn nữa). 

HÀNH PHÉP HÔN PHỐI 

 Bảo Cô dâu và chàng rễ phải nắm tay nhau, tay tả 
của nam nắm tay hữu của nữ, tay hữu của Nam nắm  tay 
hữu của nữ, thành ra Ấn Bát -Quái, đoạn vị hành pháp ngó 
ngay Thiên Nhãn định Thần lấy con mắt của mình viết chữ 
(.) trong con ngươi của Thiên Nhãn , rồi co chân trái lên 
viết chữ  (   ) đạp trên chữ (  ) ấy rút chơn mặt ký chữ Đinh 
(  ) gọi là đạp Đinh Giáp , day lưng lại ngó ngay vào đầu 
của con dâu và chàng rễ viết chữ (  ) ngó ngay Nê Hoàn 
nghĩa là mỏ ác của chúng nó, viết chữ cho lớn, đặng bao 
trùm cả hai mỏ ác, viết bằng con mắt (  ). 
 Đợi chừng Thiên Nhãn giáng ngay Nê hoàn ấy, 
chụp trên Thần hai bàn tay ngay Thiên Nhãn và đỡ nó lên 
lưng bàn tay cho hiệp hai Thiên Nhãn ấy lại kề nhau  thì 
thấy mặt của CHÍ-TÔN hiện tượng , đoạn đỡ hình tượng 
của Chí-Tôn day lại ngay Thiên Nhãn  mà cho nhập chung 
vào đó (nhớ đừng lo ra thì mất mà thành ra nguy hiểm cho 
hai người Nam Nữ ấy lắm). Khi cho nhập rồi thì để hình 
tượng ấy yên tịnh nơi Thiên Nhãn đứng cầu nguyện dùm 
cho hai trẻ dài dòng cả họ, hữu hạnh hữu phước, truyền kế 
không ngừng, nương nơi quyền Thiêng Liêng của Chí-Tôn  
đặng tấn  hoá  trong   đường Thánh  Đức, nối  tóc  đến già,  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 106 

đồng tịch đồng sàng, đồng sanh đồng tử.  
Đoạn ngó ngay lên Thiên Nhãn của Chí -Tôn định 

thần trục Thiên Tượng ấy ra (nhớ lấy cho đủ hai con mắt) 
day lại lừa Thiên Tượng ấy ngay đầu hai trẻ trả lại như 
xưa, tức làm tiêu Thánh Tượng (hồi đem xuống cũng bắt 
Ấn Bát Quái Dương nằm trên Âm) 

Đứng ngay giữa đôi đứa đọc bài thi của Đức Chí 
Tôn dạy làm phép Hôn phối: 

Bài Thi: 
Thiên ân thử nhựt tứ thành hôn, 
Mãn thế bất ly thể dữ hồn. 
Đạo-đức nhất tâm tu đảo cáo. 
Chủ trung thị Ngã chí Thiên Tôn (1) 

Rồi khuyên lơn hai trẻ  và dặn rằng: phải giữ nhơn 
luân đạo nghĩa (dạy dỗ giữ vẹn nhơn luân và cho biết rằng 
quyền Hội-Thánh định không cho đặng lìa nhau cho đến 
trọn đời. Nếu như đôi lứa phản nhau, có lẽ phải sa đoạ 
Phong đô định tội) Khi dạy khuyên đôi trẻ rồ i thì vị hành 
pháp vói tay nắm hai tay ngoài của nam và nữ đỡ đứng 
dậy sắp hai mặt vào nhau, xây cho hai đứa cặp nhau (đừng 
day lưng mà khổ cho hai trẻ) còn mình đi chính giữa, nắm 
tay hai trẻ dìu dắt đưa ra cho khỏi Toà Thánh, tức nhiên 
ngoài cửa Hiệp Thiên Đài mới cúi đầu từ tạ trở lại Điện) 
             Ghi lại nguyên văn “BÍ TRUYỀN CHƠN PHÁP”  
của Hội Thánh giữ bản quyền, được Ngài  Hiến Pháp 
quyền Chưởng Quản Hiệp-Thiên-Đài kiểm duyệt và chỉnh 
văn ngày 12-8-1972 
 Lời Bà tường thuật như vầy: 

“Nhắc lại hồi Tôi mới gặp Đại -Đạo Tam-Kỳ Phổ 
Chú thích (1) Bài thi này là của Đức Chí-Tôn ban cho Bà Lâm 
Hương Thanh trong ngày thành hôn của Ông Nguyễn Ngọc 
Thơ và Bà. Chính Thầy làm Lễ Hôn phối cho:              



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 107 

Độ nhằm ngày mùng 5 tháng 6 năm Bính-Dần (Mardi 15 
Juillet 1926) Thầy giáng Cơ kêu hai Tôi quì trước Thiên 
bàn, Thầy ban ơn cho hai Tôi, Thầy làm phép Hôn -phối 
đầu tiên hết. (Phò loan có Thượng-Phẩm, Hộ-Pháp). Thầy 
cho 4 câu thi cùng dạy ĐạoTại nhà ông Nguyễn-Ngọc-Thơ 
ở Tân Định (5-6 Bính Dần) 
 Thầy, 
 “Thơ, con với vợ con quì ngay giữa, nắm tay nhau: 
Dạy con hiểu à! 

Thầy bảo ông Nguyễn-Ngọc-Thơ viết ra Hán văn:  
dưới là bút tích của Ngài Thái Thơ Thanh(Trích: Tam vị 
Nữ Đầu sư) 

天 恩 此 日 賜 成 婚 
滿 世 不 離 體 與 魂 
道 德 一 心 須 到 告 
主 中 是 我 至 天 尊 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 108 

I- Lễ Trấn Thần Tòa Thánh 
           “Sớm mai ngày mùng 6 tháng Giêng năm Đinh Hợi (dl 
27-01-1947), Đức Phạm Hộ Pháp hành  lễ Trấn Thần Toà 
Thánh và có ghi lời  thuyết minh. (Lời ký chú của Chức sắc 
Hiệp-Thiên-Đài đã thừa lịnh Đức Hộ Pháp) minh tả: 

Khởi đầu: 
Đức Hộ Pháp mặc Tiểu phục, dạy Thừa Sử Huỳnh 

Hữu Lợi, Truyền-Trạng Phạm-Ngọc-Trấn và các Chức sắc 
có trách nhiệm đồng theo Ngài đến Báo -Ân-Từ triều bái 
Đức Chí-Tôn xong (vì Quả Càn Khôn còn thờ nơi Báo Ân 
Từ), Ngài dùng nước Âm Dương cúng thời Mẹo hành 
pháp, xin Cam Lồ Thủy và một n hành dương giao cho 
Thừa Sử Lợi.    

Đức Hộ Pháp lấy 3 bó hương, hành pháp xong, 
Ngài giao cho Truyền Trạng Trấn.   
    1-Trấn Thần Thiên Nhãn trước Phi Tưởng Đài:  

Đức Ngài ra đi thẳng lại Đền Thánh là 9 giờ 28 
phút. Ngài đứng  trước Đền -Thánh, ngó ngay Thiên Nhãn 
trước Phi Tưởng Đài rải Cam Lồ Thủy và cầm bó hương 
hành pháp Trấn Thần.  

Ý nghĩa là:  
“Từ đây, Đức Chí Tôn hằng để mắt dìu dẫn con cái 

của Ngài và mong mỏi được vui thấy con cái của Ngài về 
chầu Ngài nơi Bạch Ngọc Kinh, sau khi làm tròn nhiệm vụ 
thiêng liêng của Ngài phú thác.”    

2-Trấn Thần tượng Đức Phật Di-Lạc:  
Đoạn tiếp hành pháp Trấn Thần như thế lần lượt 

đến tượng Đức Phật Di-Lạc trên nóc Phi Tưởng Đài. 
Đức Hộ Pháp nói:  

  “Đức Phật Di-Lạc đã ngự vào tượng, ngồi thị chứng cho 
nhơn loại thập phương thế giới day hướng về Đền Thánh 
mà cầu nguyện Ngài ban ân huệ cho toàn sanh chúng.”  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 109 

3-Trấn Thần Tượng Đức Quyền Giáo Tông 
và Bà Nữ Đầu Sư  Lâm Hương Thanh 

Với ý nghĩa là:  
“Nhị vị ngự thường xuyên trước Đền Thánh để tiếp 

rước nhơn sanh tiến bước vào đường Chánh giáo, năng lo 
dìu dắt con cái Chí-Tôn mỗi khi vào Cầu nguyện và chiêm 
bái Đức Chí-Tôn”. 

4-Trấn Thần  hai vị Thiện Thần và Ác Thần:  
Pho tượng hai vị Thiện Thần và Ác Thần đặt hai 

bên mặt tiền Đền Thánh Toà Thánh Tây ninh, ở cấp hạ của 
Tịnh Tâm Đài.  

Đức Phạm Hộ Pháp nói:   
“Đời thường lầm lạc, làm điều ác cho là thiện và 

thường lấy điều lành cho là ác. Nên từ đây, năng lực của 
Thiện Thần sẽ phô bày ra mặt đời, thế nào là chánh, việc 
nào là thiện, làm thế nào là phước cho thiên hạ rõ.  

Còn Ác Thần thì phô bày ra mặt đời, thế nào là tà, 
việc nào là ác, sao gọi là tội, cho nhơn loại rõ. 

Hai Ông Thần nầy rất linh hiển, dùng quyền năng 
thiêng liêng đưa ra thiệt tướng trong hai con đường: 
Phước và Tội, Siêu và Đọa, Sanh và Tử để cho con cái 
Đức Chí Tôn khỏi lầm lạc, hầu tránh khỏi con đường tự 
diệt. Đi vào con đường sanh, thì nhơn loại mới mong hòa 
bình được”. 

5-Trấn Thần cây Cân Công Bình: 
Đức Hộ Pháp vào cửa Đền Thánh, đứng ngay ngó 

vào Tịnh Tâm Điện, Trấn Thần cái Cân trên ngưỡng cửa. 
Ngài nói:  

“Từ đây, cái Cân Công Bình thiêng liêng của Đức 
Chí Tôn đã biến tướng thiệt hiện ở thế gian nầy để phân 
công chiết tội mà định phẩm vị Tòa sen cho toàn con cái 
của Ngài”. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 110 

6- Trấn Thần con Long Mã:  
Đức Hộ-Pháp sang bên Nam, phía tả Đền Thánh, 

ngang Cửu Trùng Đài đúng 12 bước thẳng, trấn Thần con 
Long Mã.  

Ngài giải:  “Long Mã tượng trưng Đạo là cơ sanh 
hóa vạn vật, trên lưng nó có bộ  Bát Quái Đồ T hơ và cây 
Bửu kiếm, nên có câu “Long Mã phụ Hà đồ”.  

Ý nghĩa: Đạo xuất từ Đông, đem từ Đông sang Tây 
cứu vớt chúng sanh, đem Vạn linh trở về nơi sanh hóa, 
tránh cơ tự diệt, nên hình Long Mã chạy về Tây mà đầu 
ngó ngoéo về Đông . (Sau nầy Đức Ngài sẽ giải thêm hay 
là nhờ các bậc uyên thâm đạo đức giải rõ)            

7-Trấn Thần tượng Tam Thế Phật:  
Đức Hộ-Pháp đến Bát-Quái-Đài, ngó lên trên, trấn 

Thần pho tượng Tam Thế Phật (Tam Thanh).   
- Brahma Phật  đứng trên lưng con Thiên nga 

(Ngỗng trời) ngó tới (ngó hướng Tây), ấy là ngôi thứ nhứt, 
tượng trưng ngôi Thánh đức, thuộc về Cơ Sanh hóa, ấy là 
Đấng tự hữu hằng hữu, hữu nguyên hữu thỉ của vạn vật. 

- Đức Phật Civa đứng trên Thất đầu Xà (rắn bảy 
đầu) ngó qua phía chánh Bắc , ấy là ngôi thứ hai  tượng 
trưng phần Âm Dương: Cơ Sanh cũng là cơ Cơ Diệt, ấy là 
ngôi Bảo tồn.   

- Đức Phật Christna đứng trên con Giao long (Cá 
hóa rồng) ngó về phía chánh Nam ấy là ngôi thứ ba, tượng 
trưng cuộc tuần hoàn, tiên tri cho nhơn loại biết việc trí 
xảo thuộc Cơ Tranh đấu, cũng là cuối Hạ nguơn, khởi 
Thượng nguơn Tứ Chuyển. 

 8-Trấn Thần  tám con Kim Mao Hẩu:  
Đức Hộ Pháp trấn Thần hai con Kim Mao Hẩu ở  

hai bên nấc thang bên hữu Đền Thánh, rồi Ngài vào Cửu 
Trùng Đài sang qua bên tả Đền  Thánh  trấn  Thần hai con  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 111 

Kim Mao Hẩu ở nấc thang luôn.    
Giải: Con Kim Mao Hẩu rất mạnh và khỏe, tượng 

trưng cái năng lực tinh thần  người tu, nhờ nó mà qua các 
từng Trời và về cùng Thầy.    

Ngày nay, Đền Thánh cất xong, Đức Chí Tôn cho 
tám con Kim Mao Hẩu xuống trần để trấn Cửu Trùng Đài 
và Bát Quái Đài tại thế, là không cho ai dùng bạo quyền 
nào mà chạm đến nó vậy.   

9-Trấn Thần 23 Thiên Nhãn bên ngoài Đền:  
 Đức Hộ Pháp vào bên tả Cửu Trùng Đài, trấn Thần 

Thiên Nhãn xung quanh Tổ đình, khởi từ giữa xuống đến 
Bát-Quái-Đài, rồi sang qua bên hữu, hết thảy là 23 Thiên 
Nhãn ngó ra ngoài hành lang. 

10- Trấn Thần bên trong Đền: 
 Rồi Đức Ngài trở vào trong cửa bên hữu Cửu 

Trùng Đài, trấn Thần tượng Tam giáo Ngũ Chi,  sang bên 
hữu trấn Thần tượng Bát Tiên: Hớn Chung Ly, Trương 
Quả Lão, Tào Quốc Cựu, Lý Thiết Quả, Hàn Tương Tử, 
Lữ Đồng Tân, Hà Tiên Cô, Lam Thể Hò a.  Sang b ên  tả 
Đức Hộ Pháp trấn Thần Thất Thánh: Lý Tịnh, Vi  Hộ, 
Dương Tiễn, Lôi Chấn Tử, Na Tra, Kim Tra, Mộc tra. 
         11-12- Trở xuống, Ngài trấn Thần chữ KHÍ và 
Thất Đầu Xà:.  

Nơi Ngai của Đức Hộ Pháp ngự có một con rắn 
Thần 7 đầu, quấn vào thân dưới của N gai, ngóc lên sau 
lưng 3 đầu, cúi xuống 4 đầu, cái mình quấn ngôi Thượng 
Phẩm, cái đuôi quấn ngôi Thượng Sanh.    

Rắn Thần 7 đầu tượng trưng con người có Thất 
tình: 3 đầu rắn ngó lên sau lưng Hộ Pháp có chữ: HỈ, ÁI, 
LẠC. Người tu nên luyện tập nâng đỡ 3 tình này tức là  
Mừng, Vui, Thương. Còn 4 tình: AI, NỘ,  Ố, DỤC (buồn, 
giận, ghét, muốn) thì đè nén xuống, đừng cho ngóc lên.    



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 112 

Đức Hộ-Pháp trấn pháp. H ành Bí pháp trong các 
Đàn Vía, Sóc, Vọng: khi Ngài đứng là Chuyển Pháp, Ngài 
ngồi là Trụ Pháp; nên khi Ngài ngồi, hai chân đạp lên 2 
đầu: AI (bên tả), NỘ (bên hữu); hai tay đè: DỤC (bên tả), 
Ố (bên hữu).    

Đức Ngài nói:  
Khi Hộ Pháp trấn trên Thất Đầu X à là đè nén các 

vật dục ở thế nầy gom lại để đời khỏi cấu xé nhau, để 
Mừng, Vui, Thương cho mọi người chung hưởng, để gìn 
giữ đạo đức, tu hành dễ dàng, nước nhà thạnh trị. E sau 
nầy Hộ Pháp xuất ngoại, Thượng Sanh về ngự nơi đuôi, 
thì tự do Thất tình lôi cuốn cấu xé lẫn nhau, không phương 
kềm chế. Ấy là cơ thử thách nội và ngoại… 

Ngày nào Hộ Pháp trấn lại trên Ngai thì mới có thể 
dễ dàng mọi việc cho Đời Đạo.  

Quyền thiêng liêng phải vậy, đặng vay trả cho sạch 
oan khiên, mới đem thuần phong mỹ tục, vãn hồi hòa bình 
trật tự, tháng Thuấn ngày Nghiêu, trở nên thời Thượng 
cổ.” 

Còn chữ KHÍ ở sau ngai Hộ Pháp là Khí Sanh 
Quang của Càn Khôn Vũ Trụ. Vạn vật nhờ Khí Sanh 
Quang hiện tượng ra mặt thế để bảo tồn Cơ Sanh hóa hay 
Tấn hóa của toàn thể vạn loại, tức là hữu sanh.     
  Đã xong Lễ Trấn Thần, Đức Phạm Hộ Pháp đứng  
giữa Đền Thánh, thì cô Lễ Sanh Hương Tranh hỏi:  

- Bạch Thầy, còn 23 Thiên Nhãn ngó vào trong Đền 
Thánh, sao Thầy không trấn Thần luôn ?   

Ngài dạy rằng:  
“Thiên Nhãn bên ngoài, thì để cho thiện na m tín 

nữ quì ở ngoài, khi chầu Lễ nếu chật chỗ thì ở ngoài xung 
quanh Đền Thánh l ạy vào chiêm bái trong giờ hành Lễ. 
Đó cũng là nêu ra từ Đông, Tây, Nam, Bắc, dầu ven trời 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 113 

góc bể, nơi nào đến giờ lễ bái, day về hướng Đền Thánh 
lạy thì đều có Thiên Nhãn cả. Ấy là Thể pháp tượng trưng 
Bí pháp. Còn Thiên Nhãn ở vách ngó vô Đền Thánh, vì 
người đạo quì ngang, sợ ô-uế, không coi sóc cho tinh khiết 
được”.  

 
II-Trấn Thần tượng Tam Thánh 

          1- Đại cương về Tượng Tam Thánh: 
Bức hình “Truyên ký Tượng Tam Thánh” đặt tại 

Tịnh-Tâm-Đài thuộc phạm vi Hiệp -Thiên Đài của Đền 
Thánh Toà Thánh Tây ninh. Bên cạnh bức Tượng Tam 
Thánh, có tấm bia để giải thích về bức tranh: 

- Cụ NGUYỄN BỈNH KHIÊM: Nhà tiên tri danh 
tiếng lớn ở đời Mạt Lê, thi đậu Trạng Nguyên, tước vị là 
Trình Quốc Công, tục gọi là Trạng -Trình, giáng cơ tự 
xưng là Thanh Sơn Đạo Sĩ, tức là Sư Phó của Bạch Vân 
Động.  

- Cụ VICTOR HUGO: Một  Thi gia trứ danh của 
Pháp quốc,  giáng cơ tự xưng là Nguyệt Tâm Chơn Nhơn, 
tức là Đệ tử của Cụ Nguyễn-Bĩnh-Khiêm ở Bạch -Vân 
Động.  

- Cụ TÔN DẬT TIÊN: Đại-Cách-mạng-gia nước 
Trung Hoa, nhũ danh là Tôn -Văn, giáng cơ tự xưng là 
Trung Sơn Chơn Nhơn, tức là Đệ tử Cụ Nguyễn-Bĩnh  
Khiêm ở Bạch Vân Động.  

Ba vị Thánh-nhơn trên đây là Thiên-sứ đắc lịnh làm 
Hướng đạo cho nhơn loại để thực hành Đệ Tam Thiên 
Nhơn Hòa Ước”.  

2- Nguồn gốc Tượng Tam Thánh: 
Bức tượng Tam Thánh nầy do vị Hiền Tài Lê Minh 

Tòng vâng lịnh  Đức Hộ Pháp truyền họa, khuôn  khổ mỗi  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 114 

bề:  2 m 80 X 1 m 90. Hình tượng bằng người thường. 
- Đức Thanh Sơn cầm bút lông thỏ viết lên  8 chữ Hán.  
- Đức Nguyệt Tâm cầm bút lông ngỗng viết 4 chữ Pháp.  
- Đức Tôn Sơn cầm nghiên mực dùng cho việc viết chữ  
           Hai Đấng đang viết trên bia đá những chữ, như: 

* 8 chữ bằng Hán văn: 
Thiên thượng - Thiên hạ - Bác ái -  Công bình       
          天 上     天 下     博 愛      公 平 
* 4 chữ bằng Pháp-văn: 

           DIEU et HUMANITÉ- AMOUR et JUSTICE 
3- Trấn Thần Tượng Tam Thánh: 
Đức Hộ-Pháp nói: 
“Trấn Thần ba vị Thánh rất khó, vì phải kêu Chơn 

linh họ đến nhập vào tượng ảnh, mà muốn Chơn-linh họ 
đến phải thấu đáo cả căn kiếp của họ mới đặng. Còn 9 cây 
nhang dùng để trấn Thần là 9 cái thang bắc lên Cửu 
Trùng-Thiên cho các Chơn-linh nương theo đó. Chẳng 
biết họ ở từng Trời thứ mấy mình cứ đưa lên đủ, họ gặp họ 
tới ngay. Quan hệ là trước khi trấn Thần, phải xem lại coi 
có tắt cây nhang nào không. Thảng như họ ở từng thứ 7 
mà cây nhang thứ 6 rủi tắt đi, thành ra bị cách khoảng, họ 
không thể tới được. Bây giờ  chúng ta chỉ thông công với 
các Đấng trong Cửu Thiên Khai  Hóa, rồi đây cũng có 
ngày Bần Đạo kêu lên Đức Di-Lạc ở từng thứ 11 chưa biết 
chừng, khi ấy sẽ phải dùng đến 11 cây nhang, chớ không 
phải 9 cây nữa.”              

4-Giải thích Ba vị Thánh: 
Khi Đức Hộ-Pháp Trấn Thần tượng ảnh Tam Thánh  

xong, cả nhân viên tùng sự lui theo cửa hông trở ra, vòng 
ra cửa trước, đi vào Hiệp -Thiên-Đài, thỉnh Thánh T ượng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 115 

đặt lên vách tường, ngó mặt ra trước cửa Đền-Thánh. 
           Đức Hộ Pháp giải thích về Ba vị Thánh: 

1. Đức Nguyệt Tâm Chơn Nhơn. 
2. Đức Thanh Sơn Đạo Sĩ. 
3. Đức Tôn Trung Sơn. 

           Là đại diện của Hội -Thánh Ngoại -Giáo, các Ngài 
là những Thiên mạng truyền giáo Ngoại quốc 
(Missionnaires étrangers) cho nên tượng ảnh để ở Hiệp 
Thiên-Đài, day mặt ra ngoài cho thiên hạ đều thấy mà 
hưởng ứng theo tiếng gọi Thiêng liêng của các Ngài.. 
            Cả ba  vị Thánh đều mặc Cổ phục.  

Cái nghiên mực trên tay Đức Tôn Trung Sơn có 
hào quang chiếu diệu, tượng trưng sự rực rỡ của nền văn  
minh tối cổ Trung Hoa.  

Cái khuôn xi măng đúc trên vách Hiệp -Thiên-Đài, 
từ ngày tạo tác Tổ đình, là để dành ngày nay đặt tượng 
ảnh Tam Thánh lên đó. Trước kia, Bần đạo cũng không 
hiểu để làm gì, chỉ biết tạo theo lịnh của Đức Lý Giáo 
Tông.           

 Ngày nay thời cuộc biến thiên, vị Hi ền Tài LÊ 
MINH TÒNG ở Hải đảo trở về đây, Đức Lý truyền lịnh 
cho vẽ tượng ảnh nầy, mới hiểu rằng Đức Lý chờ người 
mà Ngài cần dùng đến.         
           Trước tượng ảnh không có bàn thờ chi hết vì Chơn 
linh đã nhập vào đó như người sống vậy.            
           Kể từ ngày 10-7 Mậu-Tý (dl 19-8-1948) tượng ảnh 
Tam Thánh đã đặt lên vách tường Hiệp -Thiên-Đài là biểu 
hiệu cho Chủ nghĩa Đại Đồng của Đạo Cao Đài, mở đầu 
một giai đoạn tiếp dẫn chúng sanh Vạn quốc vào cửa Đại 
Đạo, mà cũng là ngày khởi đoan sự bành trướng ngoại 
giáo”.            
                  Cuộc lễ bế mạc lúc 9 giờ cùng ngày."  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 116 

Tòa Thánh, ngày 10-7 Mậu-Tý (dl 19-8-1948) 
Luật Sự VÕ QUANG TÂM tường thuật. 

 
III- Trấn Pháp nơi Trí Huệ-Cung 

Thiên Hỉ Động 
  Đức Hộ-Pháp thuyết tại Đền Thánh đêm 14 tháng 
chạp năm Canh Dần (1950) 
  “Ngày mai nầy Trấn Pháp Thiên Hỉ Động - Trí Huệ 
Cung. Bần Đạo lấy làm mừng đã làm tròn phận sự đặc 
biệt của Bần Đạo. Từ thử đến giờ Bần Đạo đã nhiều phen 
giảng giải về hình thể Đức Chí Tôn. 

Bần Đạo đã gánh vác về Thể pháp Cửu Trùng Đài, 
tạo nghiệp cho Đạo là làm giùm cho thiên hạ chớ không 
phải phận sự của Bần Đạo. Ngày nay là ngày vui mừng 
của Bần Đạo hơn hết, là Bần Đạo còn sức khỏe đầy đủ 
cầm Bí Pháp của Đức Chí Tôn đã giao phó, ấy là phận sự 
đặc biệt của Bần Đạo đó vậy. 

Hộ Pháp đến kỳ Long Hoa nầy cốt để rước Cửu nhị 
ức Nguyên Nhân là bạn chí thân của Người đã bị đọa lạc 
nơi hồng trần không ph ương giải thoát, muốn rước các 
Bạn chí thân của Bần Đạo, Đức Chí Tôn buộc phải lấy 
Pháp Giới tận độ chúng sanh. 

Hôm nay là ngày mở  cửa Thiêng Liêng và đưa nơi 
tay các Đấng Nguyên Nhân ấy là một quyền năng đặng tự 
giải thoát lấy mình hai món Bí Pháp ấy là: 

1-Long Tu Phiến của Đức Cao Thượng Phẩm để lại.  
2-Kim Tiên của Bần Đạo. 

Hiệp với ba vòng Vô Vi, tức nhiên Diệu Quang Tam Giáo 
hay là hình trạng Càn Khôn Võ Trụ, mà đó cũng là tượng 
ảnh Huệ Quang Khiếu của chúng ta đó vậy. 

KIM TIÊN là gì? Là tượng hình ảnh điển lực điều  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 117 

khiển Càn Khôn Võ Trụ mà chính nơi đó là điển lực tức 
nhiên là sanh lực đó vậy. Với nó mới có thể mở Đệ Bát 
Khiếu, trong thân thể con người có Thất Khiếu và còn có 
một khiếu vô hình là Huệ Quang Khiếu, vì nó là điển lực, 
nên nó mở Khiếu ấy mới được. 

Nói rõ con người có Ngũ quan hữu tướng và Lục 
quan vô hình mà phải nhờ cây Kim Tiên ấy mới có đủ 
quyền hành mở Lục quan của mình đặng. 

LONG TU PHIẾN  có thể vận chuyển Càn Khôn 
Vũ Trụ, do nguơn khí đào độn sanh ra đó vậy. Nó có 
quyền đào độn nguơn khí, thâu hoạch nguơn khí để trong 
sanh lực. 

Con người nắm được điều ấy là kẻ đắc Pháp, nhờ 
nó mới có thể luyện TINH hóa KHÍ, luyện KHÍ hóa THẦN 
được. 

Ấy là Bí Pháp trấn tại Thiên Hỉ Động Trí Huệ 
Cung. Toàn thể ngó thấy không có gì hết, mà trong đó có 
quyền pháp vô biên, vô giới. Giải thoát đặng cùng chăng 
là do bao nhiêu đó. 

 
IV- Ban phép lành và Trấn Thần  

chợ Long Hoa. 
          Long Hoa Thị, ngày 5 tháng 6 năm Tân Mão (1951) 
  Đức Hộ-Pháp nói: 

“Cái cơ Chuyển thế đã đến ngày lập: hiệp nhứt 
Đạo Giáo, khiến toàn thể con cái Đức Chí Tôn lo quay về 
một mối sống dưới lá cờ NHÂN NGHĨA của Đạo Cao Đài. 
Ngoài thì được sự bảo vệ của Quân Đội, trong thì được sự 
dìu dắt của Hội Thánh, càng ngày nhơn sanh qui tụ càng 
đông, vì thế nguồn sanh sống càng bị bóp nghẹ t, nên Bần 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 118 

Đạo cho lập gấp cái Chợ nầy để tạo lại một nguồn sanh 
sống dễ dàng cho nhơn sanh. 

Ngày giờ nầy, tuy là nhìn thấy cái chợ thô  sơ, 
nhưng rồi đây nó sẽ bành trướng rộng rãi hơn, long trọng 
hơn mà chắc chắn con cái Đức Chí Tôn không bao giờ 
ngờ như thế, nhưng Bần-Đạo dám quả quyết nó phải có và 
nhứt định có, vì cái chợ chuyển thế và huyền diệu Thiêng 
Liêng của Đức Chí Tôn đã định vậy.” 

 
B- ĐỨC HỘ-PHÁP NHẬP TỊNH 

 1-Nhập Tịnh 3 tháng nơi Trí Huệ Cung: 
Đức Hộ-pháp thuyết tại Đền Thánh, đêm 17-04 năm 

Tân Mão (1951) 
“Kể từ ngày nhập tịnh nơi Trí Huệ Cung, chắc con 

cái Đức Chí Tôn đều đánh dấu hỏi? Đức Hộ Pháp nhập 
tịnh để làm gì? Muốn làm gì? Nghĩa lý gì mà nhập Trí 
Huệ Cung trong 3 tháng nay? 

- Vậy Bần Đạo giải rõ hành tàng trong 3 tháng mà 
Bần Đạo đã làm, cái hành tàng đó cũ kỹ chớ không mấy lạ 
gì. Cái hành tàng về mặt Đạo giống như 40 ngày của Đức 
Chúa Jésus ra ngoài sa mạc cầu khẩn v ới Đức Chí Tôn 
ban bố hồng ân cho toàn nhơn loại, đặng đem cơ quan 
Cứu thế của Ngài giao cho khắp xã hội nhơn quần được 
hưởng, giống như Đức Thích Ca vào vườn Bồ đề ngồi 
thoàn định đặng xin giải thoát cho chúng sanh. 

Còn về mặt thế, nó giống như Vua David vì tội tình 
nhơn loại mà buổi nọ ra đồng Sa mạc cầu đảo, xin giải 
pháp cứu khổ cho dân Y-sơ-Ra-Ên, giống như Vua Hạ Võ 
mặc hài gai đội nón lá, chịu phong trần đặng cầu đảo cho 
quốc dân khỏi tội. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 119 

Muốn nói rõ hành tàng căn mạng của toàn thể 
nhơn loại và toàn thể quốc dân Việt Nam đã làm cho Bần 
Đạo phải chịu 3 tháng nơi chốn tịch mịch, để cầu khẩn với 
Đức Chí Tôn ban hồng ân đặc biệt đặng cứu rỗi lấy họ, là 
đem cơ quan Cứu khổ của Ngài đã thiệt hiện cho toàn thể 
nhơn loại nhứt là sắc dân yêu ái đồng chủng  cùng Bần 
Đạo là sắc dân Việt Nam. 

Chúng ta thử hỏi, một người tượng trưng tinh thần 
của một dân tộc, tinh thần đạo đức cho nước Việt Nam đã 
có sứ mạng đem tinh thần đạo đức ấy cứu khổ cho thiên 
hạ, sửa lại cái hành tàng hung ác của người đời cho thành 
giọt nước Thiêng liêng của Đức Chí Tôn, nước Thiêng 
liêng đạo đức của Ngài gội rửa con đường Thánh Đức cho 
sạch-sẽ đừng cho nhơ bẩn, ấy là nước chí Thánh của 
Ngài, cầm giọt Cam lồ đem rưới khắp toàn thể con cái của 
Ngài tức là cả chúng sanh nơi mặt địa cầu nầy, người ấy 
còn phải làm thế nào hơn? 

Ôi! Cái cao vọng buổi nầy ai cũng muốn làm, được 
hay chăng không phải do quyền của mình, kẻ xin thì khác, 
mà kẻ cho lại khác. 

Hại thay, tạo nghiệp của nhơn loại từ khi có nơi  
mặt địa cầu nầy, đến bao giờ mới bảo vệ được sanh mạng 
của họ, cấp tiến trong con đường giải khổ, họ đã gây thêm 
trong sự nghiệp của họ tội chướng thì nhiều, mà phúc hậu 
lại ít, biểu sao không có trường lưu huyết!. 

Nếu chúng ta dở lịch sử ra xem từ năm mươi năm 
nay, khởi đầu thế kỷ hai mươi dĩ chí đến 1951, không buổi 
nào nhơn loại hưởng đặng hanh phúc Hòa bình, chỉ tương 
tàn tương sát với nhau mà thôi. Nếu không có quyền năng 
Thiêng Liêng kia thì Bần Đạo nói quả quyết rằng: Không 
ai cứu chữa tội tình nhơn loại được. Chúng ta thương 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 120 

nhơn loại không bằng Cha sanh ra con, đã sanh họ ra vừa 
hình thể, vừa linh hồn tức là Đại Từ Phụ. Ngài đã cầm 
quyền sanh mạng của nhơn loại mà không cứu chữa tội 
tình của nhơn loại được, phải chịu khoanh tay ngồi để lụy, 
vì căn quả của nhơn loại đã định vậy. Chính mình Đức 
Chí Tôn cũng không phương sửa cải, nếu có phương sửa 
cải, thì không cần gì Bần Đạo phải vào Trí Huệ Cung cầu 
khẩn, Ngài đã làm trước rồi. 

May thay! Nhờ đạo tâm của toàn Thánh Thể của 
Ngài và toàn con cái nam, nữ cũng vậy, nhứt là đám thiếu 
niên đã làm cho c ảm động Đức Chí Tôn, nên Ngài cho 
Bần Đạo hội diện cùng quyền năng thiêng liêng bốn phen 
trong ba tháng. 

Bần Đạo nói rằng: Cái định mệnh của nhơn loại, 
cũng như cái định mạng của toàn thể quốc dân Việt Nam, 
trong giờ phút nầy ở trong tay Đức Chí Tôn và Bần  Đạo 
dám quả quyết rằng: Luật nhơn quả của nhơn loại chưa 
hết thì chưa tạo hạnh phúc được. 

Cái mơ vọng của thiên hạ đạt đặng cùng chăng là 
khi nào khối Thánh đức của họ cao hơn phàm tâm của họ, 
thì giờ phút ấy hạnh phúc của họ mới có, và cơ quan cứu  
khổ của Đức Chí Tôn mới thiệt hiện được.” 

2- Đức Chí-Tôn mở con đường  Thiêng 
liêng Hằng sống 

 Trí Huệ Cung: 16 tháng chạp, Canh Dần (1950) 
 “Ngày hôm nay nếu chúng ta biết đặng hồng ân của  
Đức Chí Tôn ban thưởng thế nào, thì đây là một ngày vui 
của chúng ta không thế gì tả đặng. Bởi giờ phút nầy, sau 
khi 20 năm chúng ta chịu khổ hạnh vì Đạo mà lăn lóc, cực 
nhọc về phần xác lẫn phần hồn. 

Ngày nay Đức Chí Tôn đã mở cho chúng ta một con  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 121 

đường Thiêng Liêng Hằng Sống và Bần Đạo đã vâng 
mạng lịnh Đức Ngài tạo dựng một bến giải thoát cho toàn 
thể nhơn loại trên mặt địa cầu nầy. 

Bần Đạo nói: từ đây, kể từ ngày nay cửa Thiêng 
Liêng của Đạo đã mở rộng, Bần Đạo kêu toàn thể con cái 
Đức Chí Tôn, ai hiểu biết mình đứng trong hàng phẩm 
Cửu nhị ức Nguyên Nhân (92 Ức Nguyên Nhân) hãy tỉnh 
mộng lại đặng về cùng Đức Chí Tôn. 

Cửa nầy là cửa của các người đến đoạt Pháp  đặng 
giải thoát lấy mình, đến trong lòng Đức Chí Tôn, vì Đức 
Chí Tôn đã đưa tay ra nâng đỡ  mà chúng ta không đến, 
không tưởng nghĩ đến, thì sau nầy ắt sẽ bị đọa lạc nơi cõi 
Phong Đô. Giờ phút ấy không còn trách Đức Chí Tôn 
rằng: không thương yêu con cái của Người, không đem cơ 
quan tận độ chúng sanh để nơi mặt địa cầu nầy cứu vớt 
nữa. Bần Đạo để lời cám ơn toàn thể con cái Đức ChíTôn 
một phen nữa. 

3- Trí Huệ Cung là một cơ quan tận độ 
chúng sanh: 

           Trí Huệ Cung, 26 tháng chạp Canh Dần (1950) 
       “Các Bạn, ngày nay Bần Đạo tạm giải chức Hộ  
Pháp; giờ phút nầy là người Bạn tu của các Bạn mà thôi. 
Bần Đạo tạm giải chức Hộ Pháp đặng đến với các con cái 
của Ngài, với một tình nồng nàn, Hộ Pháp cũng là người 
Bạn Thiêng Liêng về phần hồn với con cái của Ngài. 

Trí Huệ Cung là một cơ quan tận độ chúng sanh đã 
xuất hiện nơi cửa Đạo Cao Đài nầy. Bần Đạo nói rằng: nó 
không phải của ta, của đặc biệt của chúng ta, mà nó  là 
của toàn thể nhơn loại nơi mặt địa cầu nầy; bởi nó tượng 
trưng hình ảnh Chí Linh Đức Chí Tôn nơi thế nầy, mà hễ 
tượng trưng hình ảnh Chí Linh tức nhiên không có quyền 
nào nắm nó được, vì nó là của đặc biệt của toàn thể nhơn 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 122 

loại, tức nhiên toàn thể con cái Đức Chí Tôn. Nó không có 
phép phân biệt đảng phái, Tôn giáo hay nòi giống nơi mặt 
địa cầu nầy. 

Cửa Thiên Hỉ Động là cửa Thiêng Liêng Hằng 
Sống của toàn thể các đẳng chơn linh, nên nó không chịu 
thúc phược hay là nô lệ cho một tư tưởng nào, hơn là 
tượng trưng cái quyền vô tận, vô đối của Đấng Chí Linh, 
hằng tạo dựng đại nghiệp cho con cái của Ngài nơi mặt 
địa cầu nầy, tức nhiên toàn thể nhơn loại đó vậy. 

Nó đã đến, đến đặng chi? 
Đặng làm Bạn chí thân cùng toàn thể con cái của 

Ngài, thì nó phải có độ lượ ng yêu ái nồng nàn, nó không 
phân biệt tư tưởng hay hình thể, nếu nó có còn tư tâm để 
cả tinh thần nơi một chủ hướng nào, thì nó đã phạm quyền 
vô biên của Đức Chí Tôn tại thế đó vậy. 

Ấy vậy, toàn thể con cái của Đức Chí Tôn, các Bạn 
đồng cùng Bần Đạo không phân biệt đảng phái hay nòi 
giống tư tưởng nào, Bần Đạo đã thọ mạng lịnh Đức Chí 
Tôn đến làm Bạn với các con cái của Ngài; nhứt là Cửu 
nhị ức Nguyên Nhân tỉnh mộng lại. Những hình thể của 
thiên hạ đã do nơi trí óc con người từ thử đến giờ, chưa có 
ai đặng quyền nắm cơ giải thoát, thì giờ phút nầy Cửu nhị 
ức Nguyên Nhân vẫn còn đọa lạc. 

Bần Đạo cả tiếng kêu con cái Đức Chí Tôn nhứt là 
Cửu nhị ức Nguyên Nhân tỉnh mộng lại, ngó nơi Trí Huệ 
Cung phải vào cửa ấy mới đoạt đặng mà thôi, đoạt cơ giải 
thoát đặng, m ới nhập vào cửa Thiêng Liêng Hằng Sống 
mà Đức Chí Tôn đã tạo dựng riêng biệt dành để cho mọi 
người.” 

 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 123 

C- HÀNH  BÍ-PHÁP 
           1- Đức Chí-Tôn hành pháp tại Kiêm biên   

Đức Hộ-Pháp thuyết t ại Ðền Thánh, thời Tý đêm 
24 tháng 5 năm Mậu Tý (dl. 30-06-1948) 
  “Bần Ðạo nhớ khi lên mở Hội Thánh Ngoại Giáo 
trên Kiêm Biên năm 1927, đặng truyền giáo, Ðức Chí Tôn 
cho vị Phối Sư Hương Lự của chúng ta đây được thông 
công cùng Ngài, nhờ nghe, nhờ thấy, truyền pháp cho Bần 
Ðạo. 

Khi nọ, Chí Tôn biểu Bần Ðạo lại kệ “bàn viết” có 
sắp một dãy nhựt trình đặng rút ra hai tờ. Ngài lại dạy Chị 
chúng ta là Bà Phối Sư Bảy đứng bắt ấn, kế Bần Ðạo trải 
hai tờ nhựt trình sau lưng mà bà Chị vẫn không biết. Tới 
lúc bắt Ấn rồi, Bần Ðạo thưa “Ðã trải rồi”. Tức thì bà Chị 
nhảy ngược lại, đạp hai tờ nhựt trình. Bần Ðạo không hiểu 
nghĩa gì. Ðức Chí Tôn biểu coi hai chơn đạp cái gì ? 

Bần Ðạo coi chơn trước giở lên là hình Tưởng Giới 
Thạch, đạp ngay trên đầu, còn chơn sau Bần Ðạo biểu giở 
nhón lên, coi thấy hình Roosevelt, quan Tổng Thống củ a 
nước Mỹ đạp ngay ngực và miệng. Ðức Chí Tôn nói với 
Bần Ðạo rằng: 

- "Một ngày kia Trung Hoa sẽ thờ phụng Ðạo đáo 
để, còn nước Mỹ sẽ lãnh trách nhậm đi truyền giáo toàn 
cầu”.  

Ngày nay, chúng ta đã thấy tưởng chừng như Chí 
Tôn đã khiến mấy vị phóng viên bên Mỹ đến lấy hình trọn 
vẹn của Ðạo, đủ cả chi tiết, Kinh Luật đem về xứ để 
truyền bá, thì mấy vị nầy chẳng khác như Ðức Tam Tạng 
ngày xưa đến Ấn Ðộ thỉnh K inh. Bần Ðạo dám chắc sự bí 
mật mà Bần Ðạo thấy Chí Tôn Hành pháp buổi nọ, đã kết 
liễu ngày hôm nay. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 124 

Ấy vậy, chúng ta phải chịu nhọc một chút đặng 
nghinh tiếp họ, trong buổi lễ nầy. 

Bần Ðạo tưởng khi những người có mặt ngồi tại 
đây hầu lễ nầy, biết chừng đâu, cũng sẽ được hạnh phúc 
như đi truyền giáo bên Mỹ sau này mà chớ.! 

Bần Ðạo để lời cám ơn toàn cả nam nữ và các BÍ 
PHÁP ấy chúng ta sẽ thấy Chí Tôn làm thành tướng trong 
thời gian ngắn ngủi sau đây.” 

 

2- Đức Hộ Pháp " Ban Phép Lành"    
 Đền Thánh, đêm 01-01- Ất Mùi (24-01-1955) 
“Đêm nay, đêm giao thừa năm Ất Mùi. Cũng như 

các năm trước, Bần Đạo đã nhớ d ường như Đức Chí Tôn 
khi mở Đạo ngày 15-10 năm Bính-Dần tại Chùa Từ Lâm 
Tự (Gò Kén). Qua đầu năm Đinh Mão cũng giờ này, cũng 
đêm nay, khi hầu Đàn rồi phò loan Đức Chí Tôn - Ngài 
biểu cả thảy con cái của Ngài hiện diện nơi đó ra:  

“Thầy đưa Cơ lên các con chung ngang qua Cơ 
Thầy ban Phép Lành cho các con”.  

Đức Cao Thượng Phẩm và Bần Đạo bị Đức Chí 
Tôn xách đứng lên ra ngay giữa Đại Điện đưa cần Cơ lên 
cho cả thảy con cái của Ngài Nam Nữ chung ngang qua. 

Bần Đạo vâng mạng lịnh của Đức Chí Tôn, đêm 
nay Bần Đạo Ban Phép Lành cho toàn cả con cái của Ngài 
Nam, Nữ. Cả thảy cầ u nguyện Đức Chí Tôn chan rưới 
“Hồng Ân Thiêng Liêng”, Hồng Ân của Ngài rải khắp cho 
con cái Nam, Nữ. 

Thơ Xuân đầu năm Ất Mùi. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 125 

Đêm nay Bần Đạo không giảng Đạo chỉ đọc bức  
thơ của Bần Đạo gởi cho toàn cả Quốc Dân Việt Nam. 
Tiếp theo bức thơ Bần Đạo có làm một bảng “Tuyên 
Ngôn” gởi các Quốc Trưởng  và các nhà cầm vận mạng 
của các dân tộc trên thế giới. Lát nữa Bần Đạo sẽ giải 
nghĩa bức thơ này sơ lược cho nghe. 

Bây giờ Bần Đạo đọc bức thơ Bần Đạo  gởi cho 
toàn Quốc Dân Việt Nam: 

Bức thơ Xuân gởi cho toàn thể đồng bào Việt Nam  
đầu năm Ất-Mùi của Đức Hộ-Pháp  

Giáo chủ Đạo Cao-Đài 
Cùng toàn cả Quốc Dân đồng bào Việt Nam, 
Nhơn dịp ngày Xuân năm Ất Mùi, Bần Đạo thành 

tâm cầu nguyện Đức Chí Tôn chan rưới hồng ân cho toàn 
dân nước Việt đặng mau thoát khỏi ly loạn tương tàn. Sau 
nữa Bần Đạo có mấy lời thống thiết ngõ  cùng toàn thể 
quốc dân. 

Trót mười năm quật cường giải ách lệ  thuộc, thâu 
hoạch độc lập cho Tổ quốc giống nòi thì toàn thể đồng 
bào đã góp vào biết bao nhiêu xương máu và đau khổ. Lập 
trường tranh đấu thâu hoạch cho kỳ đặng hạnh phúc tự do 
cơm áo của nòi giống sau 80 năm đô hộ, đã khiến cho  
lòng ái quốc nồng nàn của mỗi công dân Việt Nam để tâm  
vào một chí hướng là Độc Lập và Thống Nhứt non sông. 

Hại thay! Cơ cấu tranh đấu cho kỳ đặng ấy nó đã 
chia rẽ dân tộc ra nhiều phương pháp và nhiều chí hướng: 
Việt Minh là gì ? Và Quốc Gia là gì? 

Thì cũng là đồng bào Việt Nam tìm phương tranh 
đấu. Nhưng các danh từ và nhãn hiệu ấy chẳng lẽ có năng 
lực đặng chia rẽ con cái của một nước, một chủng tộc và 
xem lẫn nhau là kẻ tử thù? 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 126 

Đau đớn thay nạn tương tàn tương sát đã xảy ra 
cũng do nơi định nghĩa bất đồng của các phương pháp và  
danh từ tranh đấu.! 

Từ ngày mùng 9 tháng 3 năm 1945 dương lịch, 
cuộc giải phóng dân tộc đã khởi đầu. Các biện pháp đem 
thắng lợi cho nước nhà hôm nay cũng chưa thâu hoạch 
đặng trọn vẹn, lại còn gây thêm nạn qua phân lãnh thổ: 
Từ vĩ tuyến 17 đổ vô là của khối Quốc Gia, còn vĩ tuyến 17 
đổ ra là của Việt Minh làm chủ. Nạn nhị Chúa phân tranh 
Nguyễn Trịnh ngày xưa đã biểu diễn lại. 

Bần Đạo thử hỏi cuộc tranh đấu giải ách lệ thuộc 
đặng đem hạnh phúc đó lại cho ai? 

Phải chăng cho Tổ Quốc và cho toàn thể đồng bào 
thì lý ra chẳng lẽ có một nguyên cớ nào làm cho nòi giống 
Việt nầy chia phân cho đặng. Chủng tộc duy có một thì 
Hoàng Đồ chỉ có một. Rồi ta lại thử hỏi: Ai đã gây nên nội 
loạn ly tán giống nòi? Phải chăng vì năng lực ngoại bang 
đã gây nạn phân chia tộc chủng.? 

Hai chí hướng đương nhiên của Quốc tế và lý 
thuyết Dân chủ xã hội và Cộng sản xã hội. Hai lý thuyết 
ấy đều hứa hẹn rằng nhân loại phải duy tân và cải tổ xã 
hội, vì tổ chức xã hội đương nhiên đã gây thất vọng cho 
nhân loại quá nhiều nên đem lại cho họ nhiều đau thảm 
hơn là hạnh phúc. Đôi bên đều hứa hẹn tìm một phương  
pháp sửa chữa đặng tìm cái hay trừ cái dở, lời hứa hẹn ấy 
đã thấm nhuần trong trí não đau khổ của nhân loại nhất là 
hạng bần dân và các quốc gia lạc hậu đều mong ước 
chóng được thực hiện điều ấy. 

Hai triết lý xã hội mới mẻ kia đương tranh đấu 
đặng thâu hoạch tín nhiệm của toàn thể nhơn loại trên mặt 
địa cầu này. Cuộc tranh đấu của họ đã hiển nhiên kịch liệt 
và hỗn độn nhưng họ cũng đã đủ năng lực phân chia nhân  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 127 

loại làm đôi chí hướng. 
Hại nỗi, hạnh phúc đâu chẳng thấy, chỉ gây cho 

nhân loại một tấm thảm kịch tương sát, tương tàn. Ta nên 
để đức tin cho thời gian và không gian định nên hư của 
họ, nhưng hiển nhiên hôm nay ta chịu biết bao nhiêu đau 
khổ. Ta muốn cho vay đặng hưởng lợi, mà lợi đâu chẳng 
thấy vì hứa hẹn ấy chỉ với lỗ miệng, không bảo kê, không 
chứng chắc mà giờ phút nầy ta bị lỗ vốn một cách đau đớn 
và oan uổng. 

Cuộc chạy theo bóng bỏ hình của nòi giống Việt 
Nam từ xưa đã vậy; nó đã làm nên bịnh chủng tộc. Đồng 
bào sẽ hỏi Bần Đạo dùng phương pháp nào để trừ hại thì 
Bần Đạo chỉ trả lời một cách đơn giản như thế này: 

- Ngày nào cả chủng tộ c Việt Nam đ ặng  đ ịnh tỉnh 
trong Quố c hồ n của  họ  thì họ  mới có  thể cố  thủ và  b ả o  vệ 
sanh tồn của họ. 

- Ngày nào lòng ái quốc nồng nàn của nước Việt Nam 
thoát khỏi lợi dụng đặng biến thành một ngọn lửa thiêng 
dâng lên bàn thờ Tổ Quốc của họ  thì họ  mới bảo  thủ được 
trọn vẹn Hoàng Đồ cùng tộc chủng. 

- Ngày nào đầu óc của cả khối Quốc Dân biết trọng dĩ 
vãng lịch sử của mình rồi định phận cho mình xứng đáng 
làm một nước đủ liệt cường, đủ uy tín hầu đối diện cùng 
Quốc Tế rồi chủ định số phận của mình do năng lực của 
mình, không ỷ lại nơi một ngoại bang nào thì ngày ấy mới 
giả i á ch lệ thuộ c về tinh thầ n lẫn vậ t chấ t của  mình mới 
đặng. 

Tình thế đương nhiên là Bắc Việt đã bị lệ thuộc của 
Trung Cộng, còn Nam thì bị sống gởi nơi tay người , thì 
kiếp số tương lai của ta chưa biết nương nơi đâu mà an 
đặng. Nếu tình thế này mà kéo dài tới mãi thì hòa bình của 
họ đã hứa hẹn cùng ta thì là mộng ảo. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 128 

Bần Đạo ước mong và cầu xin cho toàn thể đồng 
bào sáng suốt hơn đặng tự định số mạng và tương lai của  
mình. 

Bần Đạo để lời chào mừng toàn thể đồng bào và 
cầu chúc cho các gia đình đều hạnh phúc. 
  Bức thơ Bần Đạo có gởi cho đài phát thanh Sài 
Gòn, đêm nay có lẽ giờ này đã đọc rồi. 

Cái nạn qua phân lãnh thổ, Bần Đạo nói sẽ làm cho 
nhơn loại đau khổ và nguy hiểm không thể tưởng tượng vì 
năng lực tàn phá của võ khí tối tân nhứt là bom nguyên tử. 
Nếu nhơn loại không rán sức đem hòa bình hạnh phúc do 
con đường thiêng liêng của Đức Chí Tôn đã đến thì nhơn 
loại sẽ bị tiêu diệt. Nhơn loại mắc nạn tiêu diệt ấy là do tội 
tình của họ. Một điều Bần Đạ o nói cho nước Pháp biết  
rằng: “Sắc dân này không quen chịu lệ thuộc, cả sự tranh 
đấu đặng giải ách lệ thuộc của họ đối với nòi giống Trung 
Quốc buổi nọ không ai cản họ được. Hốt Tất Liệt thâu cả 
Hoàng đồ bên Âu Châu, đặt gót tới Việt Nam bị thảm 
bại”. 

Bần Đạo xin hai chánh phủ phải hiệp với nhau làm 
một và toàn thể quốc dân Việt Nam không phân biệt đảng 
phái, Tôn Giáo phải hiệp nhau làm một đừng chia đôi ra.  
Bần Đạo cầu xin họ sáng suốt đặng định tương lai mình, 
do mình vi chủ không muốn cầu ai. Nhứt là nước Việt Nam 
nhờ Pháp nói với Mỹ. Nước Việt Nam đã đánh đổ quyền 
hành của Pháp, không muốn quyền hành nào thay thế là 
vậy.  

Đạo mở tức là Cơ Đại-Ân-xá của Đức Chí-Tôn: 

 
3- HỘ PHÁP Hành Pháp mỗi khi  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 129 

vô Cúng Đàn  
Ðền Thánh, đêm 14-2- Mậu Tý (dl. 24-03-1948)  
Hôm nay Bần Ðạo chẳng phải thuyết Đạo.  
Bần Ðạo chỉ nói chuyện mà thôi: Nói chuyện Hộ 

Pháp, mỗi phen vô CÚNG ĐÀN làm việc chi, theo như lời 
Bần Ðạo đã hứa. 

Bần Ðạo nói đây để cả thảy được biết điều ấy trọng 
hệ như thế nào, đặng giữ gìn và giúp Bần Ðạo mỗi phen 
HÀNH PHÁP được dễ dàng một chút. Bần Ðạo nói hôm 
nay, để đêm mai có nhiều thì giờ giảng những điều thiết 
yếu hơn, trọng hệ hơn. 

- Mỗi phen nhập Đàn, hễ trống chuông rồi, thì tất 
cả đi vô, cả thảy đi vô thong thả, chỉ có Bần Ðạo thật bối 
rối. Bước lên Ngai rồi, trụ Pháp lại, vẽ bùa niệm chú. Câu 
chú mà khi thượng sớ, chúng ta thường nghe đọc “Tam 
Châu Bát Bộ Hộ -Pháp Thiên-Tôn”. Thật sự thì như vầy 
“TAM THIÊN THẾ GIÁI HỘ PHÁP GIÁNG LÂ M”. Từ 
trước đến giờ, các bậc tiền bối của chúng ta đã để như nói 
trên nên không thể sửa cải được, phải để y như vậy. 

Khi bái đàn rồi cả thảy quì tụng kinh, còn Bần Ðạo 
tịnh niệm, mỗi câu Kinh mấy em đọc vẫn dễ, vì thuộc mà 
đọc thôi, riêng Bần Ðạo mỗi câu Kinh phải mật niệm, tụ 
hết cả nghĩa lý của nó dâng lên Chí Tôn và các Ðấng 
Thiêng Liêng. Rồi còn điều nầy rắc rối hơn hết, hễ khi nào 
cả thảy tụng rồi bài Kinh Chí Tôn hoặc Kinh Tam Giáo: 
khi Bần Ðạo thấy nín hết, buổi đó đem hết tinh thần trụ 
lại, dâng lời mặc niệm ấy vào Bát Quái Ðài. Ðến khi tất 
cả niệm Ngũ nguyện cũng vậy, Bần Ðạo định tâm, dồn cả 
đức tin biến thành một Huệ-quang chiếu diệu đem vào 
Bát-Quái-Ðài rồi, đợi cho Bát-Quái-Ðài trả lời , khi ấy ở 
trong đó ánh sáng tủa ra, Bần Ðạo cúi đầu niệm thế cho 
cả thảy. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 130 

Còn dâng Tam Bửu: Bần Ðạo hiểu cả nghĩa lý của 
nó đang khi dâng Bông, cả thảy hình thể con cái của Chí 
Tôn tức là Thánh Thể của Ngài, trụ hết xác Thánh đó dâng 
cho Ngài đặng Ngài làm phương cứu thế. Ðó là dâng 
Bông. 

Tới dâng rượu: cả thảy khi dứt câu Kinh, nín lặng 
hết, Bần Ðạo vận dụng cả trí não tinh thần, đem đức tin 
của cả thảy dâng vào Bát Quái Ðài. 

Tới dâng Trà: là dâng cả L inh hồn cho Chí Tôn. 
Bần Ðạo để cả tinh thần trụ lại, đem linh hồn của cả con 
cái Chí Tôn dâng cho Ngài. 

Khi các người Cầu nguyện, buổi cầu nguyện biết 
vậy thì nguyện như vậy thôi, còn Bần Ðạo phải trụ hết tinh 
thần định trở lại, đem cả những lời cầu nguyện ấy đặng 
dâng cho Chí Tôn và các Ðấng Thiêng Liêng. 

Khi Chí Tôn truyền cho P háp ấy, Bần Ðạo nghĩ 
rằng: Ðó là chiếu theo Cổ pháp của nhà Phật buổi trước, 
nhứt là Thiền Môn mỗi khi làm chay, thí của, cầu siêu, hay 
tuần tự chi đều rước một vị Hòa Thượng trụ trì đến. 
Không gì khác hơn là B í-pháp của Chí Tôn trụ thần. Bần 
Ðạo dám chắc rằng không ai biết, họ tụng kinh như hát 
mà thôi, không ai để hết ti nh thần vào câu kinh, nên mấy 
thầy chùa gõ mõ tụng kinh có ăn thua gì.  Trọng hệ là vị 
Hòa Thượng trụ trì ngồi hành pháp, nhưng không hiểu họ 
có biết mà làm y theo đó hay không? Cái trọng hệ ấy, nếu 
ai làm cho y, thì là trúng với Bí pháp. Tiểu Ðàn thì vậy. 

Còn Ðại Ðàn lại còn rối cho Hộ Pháp hơn nữa, là 
có ba ấn: Thượng Nguơn, Trung Nguơn, Hạ Nguơn, ấn ấy 
không phải do tay Hộ Pháp không? Khi đứng lên Ngai rồi 
bắt ấn Hộ Pháp, lấy cả Tam Bộ Thiêng Liêng tức là sanh 
khí mà ta thấy trước mắt  tỏa ra cùng khắp. Rồi đến trụ 
Thần lại bao trùm cả trái đất nầy như vòng bao một trái 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 131 

cây gì vậy, để cái cuống lên trên, đem  dâng cho Chí Tôn 
ngự.  

Kế dâng Bông, bắt Ấn Thượng Ngu ơn dưới đạp 
Ngưu Ðẩu, tay đưa Gián Ma Xử lên hiệp với chữ Khí, đem 
Khí ấy đưa ra cả Càn K hôn thế giới. Ấn Thượng Nguơn 
làm chủ chữ Khí, đem Khí ấy hiệp hết cả Ngươn Khí đặng 
bao trùm vũ trụ. 

Ðến Trung Nguơn bắt Ấn Hiệp Chưởng biến hóa, 
Gián Ma Xử để nằm ngang, đuôi bên Thế, cán bên Ðạo, ý 
nghĩa Ðạo cầm cán đặng trị Ðời. Bắt ấn Hiệp Chưởng, 
cầm cả cơ pháp của vạn vật biến sanh đặng bảo tồn không 
cho tương tranh, tự diệt nhau. 

Tới Hạ Nguơn, tay tả thuộ c Dương để trên, tay 
hữu thuộc Âm để dưới, rồi để Gián Ma Xử chúi xuống, trụ 
Thần đem cả Càn Khôn hiệp cả vạn vật. Bắt ba Ấn phải 
trụ thần, làm sao cho ấn ấy đừng thất pháp. Cho nên ban 
sơ, buổi Chí Tôn mới giao cho Bần Ðạo tại Từ Lâm Tự, 
cái khó là trí óc vẫn lo ra, vì không quen, không phải mình 
làm thầy phù, thầy pháp gì ổng giao cho học mãi làm 
không trúng. Vì cớ nên mới có quỉ lộng tạ i Từ Lâm Tự 
buổi nọ, các Ấ n khác của Hộ Pháp có linh hay không mà 
quỉ lộng? Ấy là Thiên Cơ khiến vậy. Chí Tôn mở Tam 
Thập Lục Ðộng coi có phá nổi Ngài không? Có thể làm 
cho tiêu diệt nền Chánh Giáo không? Ðể cho chúng sanh 
thí nghiệm mà thay quyền năng vô tận của Ngài. Buổi nọ 
vì thời gian ngắn ngủi, nên công việc chưa rành rẽ, vì 
không đủ thì giờ để chuyên luyện, hoặc cho là chưa trọng 
hệ cho lắm, nên có điều sơ lược. Ðó là Thánh ý của Ðức 
Chí Tôn muốn như vậy. 

Trong một thời C úng, Bần Ðạo đã căn dặn nhiều  
phen trọng hệ hơn hết, là khi Dâng Tam Bửu, dầu cho tinh 
thần suốt buổi Cúng có nhiều lúc lo ra đi nữa, đến khi 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 132 

Dâng Tam Bửu, khuyên cả thảy định thần đặng mật niệm, 
dâng ba bửu trọng hệ cho Chí Tôn, tức là giúp sức Bần 
Ðạo hành pháp dễ dàng một chút đó.” 

 
4- Vía Đức Phật Quan-Âm Đức Hộ-Pháp HÀNH 

PHÁP trong thời Cúng Đàn 
Đền Thánh đêm 18 /02 năm Nhâm Thìn (1952) 

  Mỗi kỳ Đại Đàn kể từ 12 giờ cho đến 2 giờ, trong 
hai giờ đồng hồ nếu mấy người mặc một bộ đồ võ phục 
như vầy, có buộc dây như Tôi, chịu thử như Tôi coi ra sao 
mấy người biết. Từ lúc mới vô dĩ chí cho tới mãn lễ, 
không có lúc nào ở không, luôn luôn hành pháp không 
nghỉ, tới xong lễ lại lên giảng đài giáo Đạo cho con cái 
Đức Chí Tôn, nếu ngày kia có tuổi thêm chút nữa, chắc 
làm không nỗi, không thể đứng nỗi, chịu không nỗi nữa. 

Hạng nhứt dòm trở lại thấy họ làm biếng đi Cúng, 
thấy nó não nề làm sao! Thối chí làm sao! Bần Đạo cho 
hay lần này là lần chót, ngày giờ nào có Đại lễ như vầy, 
Bần Đạo ngó thấy trước mắt nếu còn sự biếng nhác của 
con cái Đức Chí Tôn, Bần Đạo không thuyết Đạo nữa, lần 
này là lần chót! 

Đêm nay Bần Đạo thuyết cái đề rất trọng yếu là:  
       Con người đi tìm Đạo hay Đạo đi tìm người? 

Từ Thượng Cổ đến giờ đã lắm người tự nhiên biết 
rằng: Cả cái khuôn luật thiên nhiên của tạo đoan thế nào 
là Thánh ý của Đức Đại Từ Phụ cũng đã định vậy. Luật 
thiên nhiên của tạo đoan buộc chúng ta phải nhìn nhận cái 
khuôn luật tối yếu, tối trọng của Ngài. Trong vạn vật hữu 
sinh chúng ta thấy chúng ta đứng đầu hơn hết, vì chúng ta 
linh hơn vạn vật. Vì cớ cho nên khi chúng ta còn thiếu niên 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 133 

chúng ta chưa đủ trí thức, chúng ta vẫn thường theo một 
khuôn luật là tìm sống thôi. Bởi phương bảo vệ cái sống 
của mình là khuôn luật thiên nhiên đã định vậy, hễ khi nào 
chúng ta tìm sống tức nhiên chúng ta làm thế nào cho 
chúng ta sốn g được. Tức nhiên chúng ta không chịu nhịn 
sống cho ai hết, nói rõ ra cái tấn tuồng tranh sống mà Bần 
Đạo đã thuyết cái yếu lý của toàn thể nhơn loại trên mặt 
địa cầu này, để định vận mạng tương lai của họ, cái yếu lý 
ấy hệ trọng hơn hết. Hễ nhượng sống thì còn tồn tại với 
nhau, mà tranh sống thì tức nhiên tự diệt với nhau vậy. 

Ấy vậy, chúng ta tìm Đạo là gì? Là chúng ta thoát 
ly cho đặng cái thú tánh, để bảo tồn cái thiên mạng của 
mình. Dầu cá nhân của chúng ta, dầu toàn thể nhơn loại 
cũng vậy, duy chịu có khuôn luật ấy mà thôi. 

Kỳ trước Bần Đạo đã thuyết hai cái cơ thể: Nhục 
thể và Linh hồn của chúng ta tức nhiên là cái nguơn linh 
của chúng ta vậy. Nó phải tương liên mật thiết với nhau, 
đặng nó điều độ dìu dẫn trên con đường Tu, tức nhiên 
trong con đường Đ ạo của chúng ta là tánh và mạng phải 
song tu, ta phải biết cái tánh của ta vẫn còn cái thú tánh 
của nó, trong xác thịt thú này, ta tìm phương nào cho 
thoát ly nó, đừng chịu quyền năng của nó ràng buộc, ta 
phải đạt cho được cái tinh thần thiêng liêng vô đối đó. 
Chúng ta đồng thể cùng Đấng Chí Linh tức nhiên đồng thể 
cùng Đạo. Đạo là cơ quan mà toàn thể nhơn loại từ 
Thượng Cổ đến giờ, tìm kiếm đó vậy. Họ tìm Đạo là tìm 
gì? Họ tìm Đạo đặng đạt được chơn pháp giải thoát kiếp 
sinh của họ. Nhà Phật tìm phương chước đặng diệt quả 
kiếp của mình đặng đạt cơ siêu thoát. Đạt cơ siêu thoát 
đặng làm gì? Đặng lập vị Thần, Thánh, Tiên, Phật và có 
phương thế đồng thể cùng Đức Chí Tôn đặng cầm quyền 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 134 

tạo đoan của Càn Khôn Vũ Trụ, ấy là mơ vọng của toàn 
thể nhơn loại từ xưa đến nay đi tìm Đạo là vậy đấy. 

Hỏi từ trước đến giờ họ đã tìm đặng hay chăng? Ta 
để dấu hỏi mơ hồ. Những Đấng đã đạt Đạo, chúng ta chắc 
hay không, duy mấy vị Giáo Chủ mà thôi. Còn các môn đệ 
của các Ngài, sau khi các Ngài đã qui liễu; chúng ta để 
dấu hỏi họ đã đạt vị được như vậy hay chăng? Chắc cả 
thảy đều để dấu hỏi mơ hồ hết. Giờ phút nầy chính mình 
Bần Đạo đứng tại giảng đài này, là người để đức tin vững 
chắc hơn toàn thể nhơn loại. Mà chính mình Bần Đạo 
phải để dấu hỏi mơ hồ này, thì tưởng chưa có ai đạt cơ 
siêu thoát đặng. 

Ấy vậy, đạt siêu cơ thoát đặng chi? Đặng đạt phẩm 
vị Thần, Thánh, Tiên, Phật và cả phẩm vị Trời nữa, có 
phải như vậy chăng? Hết thảy đều nhìn nhận là phải vậy. 
Mà giờ phút này Đấng cầm quyền cả Càn Khôn Vũ Trụ, 
làm Chúa cả Chư Thần, Thánh, Tiên, Phật, Ngài đến cùng 
ta đem cái địa vị của Ngài để trong mình của mỗi đứa, tức 
là Ngôi Chí Thánh của Ngài. Ngài đến lấy cả hình xác của 
chúng ta đặng làm phần tử Thánh Thể của Ngài. Phải 
chăng nếu chúng ta lấy cái triết lý chơn lý ấy tìm tòi, 
chúng ta thấy rằng: Ông Trời đến ở cùng ta, ta là ông Trời 
tại thế này, cửu phẩm Thần Tiên ở trong Thánh Thể của 
Ngài; Thần, Thánh, Tiên, Phật Ngài đem để trong tay của 
chúng ta cả thảy. Lý do là Đạo đến tìm ta, chớ ta không có 
tìm Đạo. Thượng Cổ không biết c hừng nhiều Đấng đã 
muốn trông thấy như ta đã trông thấy, và họ muốn đặng 
như ta đã đặng hôm nay, nhưng họ chưa đặng mà chúng 
ta đã đặng. 

Ấy vậy Bần Đạo quả quyết rằng, xưa kia thiên hạ 
tìm Đạo một cách khó khăn mà giờ phút nầy ta lại thấy 
Đạo đến tìm ta. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 135 

Hồi chiều mấy anh em chúng tôi có ngồi luận Đạo 
với nhau, đang nhắc Ngài. Đức Chí Tôn mới đến Ngài có 
than rằng: 

Cười khan mà khóc bởi thương bây, 
Chẳng mất một con nghiệt cả bầy; 
Biết phận già không chờ chống gậy, 
Nương theo con dại mới ra vầy. 

Ông thấy mì nh tội tình quá lẽ, nhơn loại con cái 
của Ông đã sa ngã, đã tội chướng quá nhiều, chính mình 
Ông cầm gậy đến ở cùng con cái của Ông. Một là tìm 
phương giải tội cho nó. Hai là tìm phương đem quyền 
pháp cơ quan siêu thoát đến trong tay nó. Nếu toàn thể 
con cái từ Tín Đồ dĩ chí Thiên Phong Chức Sắc không có 
đạt vị đặng, dám chắc khi trở về cõi Thiêng Liêng Hằng 
Sống cái hổ nhục chẳng thế gì chúng ta thấy đặng các bạn 
của chúng ta đang tiếp chúng ta nơi cửa Hư linh đó vậy, 
và lẽ sao đạt không đặng không có gì tệ mạt hơn” 

 
5- Ý nghĩa đi Hoán Đàn (Cúng Đại Đàn) 
Đêm rằm tháng 2 năm Mậu Tý (dl. 25-03-1948) 

(LỄ THÁI THƯỢNG) 
 Không có một điều chi Chí Tôn để trong Pháp giới 
của Ngài, trong cửa Ðạo nầy, mà không có nghĩa lý. Ít nữa 
mình không biết thì phải tìm cho biế t, coi tại sao như thầy 
chùa chạy kim đàn vậy, tìm cho ra duyên cớ đặng hiểu biết 
bên trong pháp giới của Ðức Chí Tôn là thế nào mà hình 
thể bên ngoài lại dị kỳ làm vậy. Không biết phải hỏi, cả 
thảy nên biết rằng, không một điều gì trong nền Tôn Giáo 
nầy mà vô nghĩa lý đa nghe.! 

Tại sao phải Hoán đàn, nam, nữ chen nhau?  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 136 

Ðó là Bùa Pháp Luân Thường Chuyển. Tại sao Chí 
Tôn để bùa Pháp Luân Thường Chuyển tại thế này, đặng 
chi vậy? Hiện đã mãn Hạ Ngươn ta m chuyển, bắt đầu 
Thượng Ngươn Tứ chuyển ta gọi là khai ngươn nên phải 
để cho Pháp luân chuyển. 

Ta đã biết thời Tiên Thiên Khí và Hậu Thiên Khí 
chuyển làm một mối mới đạt Ðạo đặng. Cả thảy đều biết 
qua Cửu Trùng Ðài nầy là Cửu Thiên Khai Hóa, còn Cung 
trên kia là Cung Ðạo . Từ trước đến nay, mỗi người mải 
miết tìm Ðạo mà Chí Tôn để giữa đó, trước mắt mà không 
biết. Ði chín từng Trời để cho phần hồn đi cho cùng tột 
Cửu phẩm Thần, Thánh, Tiên, đến Phật, tức là Phật xuống 
phàm, rồi phàm trở lại Phật, chuyển luân như vậy, Bí 
pháp gọi là đạt Ðạo. Tại sao cả thảy không tìm hiểu, rồi 
không chịu vô Hoán đàn, sợ mỏi chân, chờ trong nầy thiên 
hạ đi giáp rồi mới vô cúng mà thôi. 

Cũng vì bởi không Hoán Đàn là không đạt được 
Thể pháp đó không đủ theo pháp giới của Chí Tôn, nên 
người cầm pháp có phận sự không cho vô tức là không 
cho làm loạn Ðạo.” 

 
6- Hành Bí-pháp trong cửa Đại-Đạo 
Ngài Bảo-Đạo Hồ-Tấn-Khoa có nói: 
Những điều sơ khởi: 
Người mới Nhập môn vào Đạo Cao-Đài lập Minh 

thệ thì đặng hưởng hồng-ân là thọ phép Giải oan. Phép này 
rửa sạch tội tiền khiên của mình từ trước. 

Phép này cũng là một Đại Ân xá những tội tình, 
nhưng từ ngày Nhập môn về sau thì phải gìn giữ đừng gây 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 137 

thêm tội mới cho đến ngày chết tức là ngày trở về với Đức 
Chí-Tôn (Đại-Từ-Phụ) thì được nhẹ nhàng rất nhiều.  

Ngoài Bí-Pháp giải-oan này Đức Chí -Tôn còn ban 
cho Pháp Tắm Thánh, pháp làm Hôn phối và đặc biệt nhứt 
là phép xác và phép độ thăng. 

Người Tín-hữu Cao-Đài nào giữ được 10 ngày chay 
trong mỗ i tháng đổ lên được thọ truyền B ửu pháp tức là 
hưởng được phép xác, cắt hết 7 dây oan-nghiệt. Linh-hồn 
không còn bị ràng buộc với thi hài bởi 7 dây oan-nghiệt 
nữa nên được xuất ra nhẹ-nhàng về cõi Thiêng-liêng Hằng 
sống. 

Còn Phép độ thăng là để giúp cho linh hồn những  
Chức-sắc được nhập vào Bát-Quái-Đài dễ-dàng hơn”. 

   a/- Tín đồ khi mới Nhập môn phải Minh-Thệ: 
Tới phiên các Môn đệ, từ người đến bàn Ngũ Lôi 

mà thề rằng: 
“Tên gì?... Họ gì?...  Thề rằng: Từ đây biết một 

Ðạo Cao Ðài Ngọc Ðế, chẳng đổi dạ đổi lòng, hiệp đồng 
chư Môn đệ, gìn luật lệ Cao Ðài, như sau có lòng hai thì 
Thiên tru Ðịa lục." (36 chữ) 

Tới trước bàn Hộ Pháp cũng thề như vậy, rồi mới 
đến lạy nhị Ðầu Sư.” 
  b/- Cúng Tứ Thời là  Bí pháp Giải thoát: 
   Thầy dạy:  

Thuở Đức Hộ-Pháp còn sanh tiền Ngài cũng lo ngại  
cho loài người vì sự văn-minh tuyệt đỉnh bị “giục thúc bởi 
phương sống vật chất, họ tìm hạnh phúc trong cái sống vật 
hình, vì cớ Đạo-giáo mất quyền”. 

Ngài vấn nạn Đức Lý Giáo-Tông: 
“Đương thế kỷ hai mươi này văn -minh cực điểm  

đã đi quá cao rồi, đem đạo -đức tinh thần làm thuyết cứu 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 138 

thế sợ chẳng có kết quả. Tôi công nhận rằng trước hai 
ngàn năm có lẽ nhơn loại còn bảo thủ được khối thiên 
lương, biết xu-hướng đạo-đức; tinh thần đạo-đức buổi ấy 
dường như gặp một mảnh ruộng có nhiều phân nên hột 
giống mới mọc đặng, còn thế-kỷ hai mươi này là thời-kỳ 
văn-minh vật chất, nếu đem đạo-đức ra làm môi giới cứu 
vãn tình thế cho đời e vô hiệu quả. 

Đức Lý Ngài than, nói quyết đoán rằng: 
- Theo lẽ Hiền -hữu nói nhơn loại ngày giờ này 

không cần đạo-đức có phải? 
Bần-Đạo trả lời: 
- Thật vậy! Nhơn-loại buổi này không cần đạo đức,  

chỉ tìm hạnh phúc nơi văn-minh khoa học cũng có thể 
được chứ? 

Ngài cười: 
- Văn-minh khoa-học chỉ nuôi phần xác thịt mà 

thôi, con phần linh hồn chắc-chắn họ sẽ đói! 
Bần-Đạo vấn nạn tiếp: 
- Tại sao Ngài nói linh-hồn đói? Linh-hồn có ăn 

sao mà đói? 
- Phải! Phải có vật-thực đặng bảo dưỡng nó như thi 

hài vậy, nếu không vật thực nó sẽ tiều-tụy rồi chết mà chớ! 
Bần Đạo lại hỏi: 
- Đạo-đức tìm nơi đâu mà có đặng? 
- Tức nhiên tìm nơi cửa Thiêng-liêng hằng sống 

mới có, mà tìm nơi cửa Thiêng-liêng hằng sống tức là cửa 
Đạo. Buổi ăn của linh-hồn là buổi ta vô Đền Thờ cúng 
đấy! Ta không thấy mùi của nó tức chưa hưởng được, 
tưởng vô Đền thờ là bị luật buộc, không dè mỗi phen đi 
cúng tức là cho linh -hồn ăn vậy! Bần Đạo tưởng thấy 
trong trí cần phải bắt buộc cả thảy đi cúng. Vì trong thâm 
tâm Bần Đạo định mấy người chưa biết mùi của nó, cũng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 139 

như kẻ nhà quê đưa cho gói bánh ăn chẳng được, rồi khi 
đã biết mùi rồi bán cả áo quần mà mua ăn”  (TĐ II/152) 

Vì tính cách trọng -yếu đó mà Đức Phật Quan-Âm 
nhắc nhở rằng: 

- Phải năng cúng kiến: 
Thánh Giáo của Đức Quan Âm Bồ-Tát dạy: 
"... Các em phải lo cúng kiến thường: 
1- Một là tập cho Chơn Thần được gần gũi các 

Đấng Thiêng Liêng cho đặng xán lạn. 
2- Hai là cầu khẩn với Đức Đại Từ Bi tha thứ tội 

tình cho các em và cả chúng sanh. 
3- Ba là có tế lễ thì tâm mới có cảm, cảm rồi mới  

ứng, ứng là lẽ tự nhiên. 
4- Bốn là tâm có cảm thì lòng bác ái mới mở rộng, 

mà nhứt là khiếu lương tri, lương năng của các em cũng 
nhờ đó mà lần hồi thành ra mẫn huệ. Các em nhớ à! ..." 
          (Thánh Ngôn Hiệp Tuyển Q.2,  ngày 08--05-1933) 

- Cúng phải nghiêm trang: 
Thánh Giáo Đức Chí Tôn dạy: 
"Thầy hằng nói với các con rằng: Thà là các con 

lỗi với Thầy, thì Thầy vì lòng từ bi mà tha thứ, chớ chẳng 
động đến oai linh chư Thần, Thánh, Tiên, Phật, vì họ 
chẳng tha thứ bao giờ.” 

Thầy lại cũng đã nói: 
"Mỗi khi Chơn linh Thầy giáng Đàn, thì cả vàn vàn 

muôn muôn Thần, Thánh, Tiên, Phật theo hầu hạ. Các con 
nếu mắt phàm thấy đặng, phải khủng khiếp kinh sợ vô 
cùng! Nhưng thấy chẳng đặng, nên tội cũng giảm nhẹ đó 
chút. 

Thất lễ là đại tội trước mắt các Đấng Chơn linh ấy! 
Thầy phải thăng cho các con khỏi hành phạt. Thầy chẳng 
buổi nào chấp trách các con, bởi lòng thương yêu hơn 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 140 

chấp trách rất nhiều. Sợ là sợ cho các con mất đức với 
chư Thần, Thánh, Tiên, Phật. 

Xem đó, thì các con khá dè dặt, kỉnh Thần, Thánh 
cho lắm! Vì Thầy là bậc Chí Tôn, lòng hay quảng đại mà 
tha thứ, chớ Thần, Thánh hễ các con có lỗi, thì cứ Thiên 
điều mà quở phạt các con nghe à!” 

(Thánh Ngôn Hiệp Tuyển Q.2,  ngày 15-10-1926) 
Cúng là hình thức Xét mình:  
“Trước khi vào lạy Thầy buổi tối phải tự hỏi mình 

coi phận sự ngày ấy xong chưa? Nếu phận -sự chưa rồi, 
lương tâm chưa an tịnh thì phải biết cải quá, rán sức 
chuộc lấy tội lỗi của mình đã làm thì các con lo chi không 
bì bực chí Thánh. Thầy mong cho mỗi đứa đều lưu ý đến 
sự sửa mình ấy. Đặng vậy thì may-mắn cho Đạo và các 
con cũng sẽ đặng thung dung nêu gương cho kẻ khác”. 

Hiện nay có nhiều vị niên cao kỷ trưởng muốn 
được nghỉ đi cúng, vậy có đúng chơn pháp không? 

Sau đây là lời phê của Đức Hộ -Pháp vào năm 
1951qua tờ xin của Ch í-Thiện Lê-văn-Trưởng xin nghỉ 
Cúng thời Tý vì tuổi già bịnh hoạn. 

Đức Hộ-Pháp phê rằng: 
“Hễ càng già lại càng Cúng nhiều đặng dâng mạng 

căn số kiếp của mình cho Chí-Tôn định, ấy là Bí mật giải 
thoát của Chí-Tôn để nơi Cô tận độ. Dầu đương giờ mình 
Cúng mà chết trước mặt Người lại càng hay. Phải tuyên 
truyền cho ai cũng đều thấu đáo nghĩa lý Bí pháp này. 

Khi đau ốm nằm dưỡng bịnh, hễ nghe thời Cúng là 
dậy dâng Tam bửu cho Chí-Tôn”. 

Đi Cúng quả là hữu ích, nên Thầy ân cần dặn bảo: 
“Phải chịu khó cúng Tứ thời và nhìn Thiên-Nhãn 

cho thường. Mỗi lần Cúng cho được lâu, lâu đặng cảm 
lòng giáng hỏa hết đau mắt. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 141 

Luôn dịp Thầy nói cho các con biết: Cúng Tứ thời 
có ích cho các con lắm, chớ không phải ích chi cho Thầy. 
Nếu Cúng được thường thì lòng dạ mở-mang, tứ chi luân 
chuyển, có nhiều khi tật bịnh tiêu diệt. Con nên biết việc 
Cúng Tứ thời nghe! (ĐCT:10-11-Bính Dần -14-12-1926) 

Đức Hộ-Pháp thường nhắc: 
Điều trọng-yếu là cả Bí-pháp Đạo -giáo có liên 

quan mật thiết với Thể-pháp rồi cả thảy đều nghĩ, từ thử 
tới giờ Hộ-pháp buộc phải đi Cúng, phải hành Đạo thế 
nào, không phải Ngài buộc mà Ngài hưởng một quyền lợi 
gì riêng hết, thử suy đoán chơn pháp  ấy rồi mới biết. 

Bần Đạo vì phận sự muốn cho con cái của Đức Chí 
Tôn tạo cơ giải thoát nên mới buộc gắt-gao như vậy thôi” 

-Niệm danh Cao-Đài là Bí-pháp giải thoát 
Cao-Đài là gì? 

           Nho-Giáo nói rằng trên đỉnh đầu là Đấng Cao-Đài. 
Đã nói là Cao thì không còn chi cao hơn n ữa để tôn tặng 
Đức Thượng-Đế là Đấng tối cao, tối đại. Ngày nay Đấng 
Thượng-Đế mở Đại-Đạo Tam-Kỳ Phổ Độ xưng danh là 
Ngọc-Hoàng Thượng-Đế viết Cao Đài Tiên Ông Đại-Bồ 
Tát Ma-Ha-Tát Giáo Đạo Nam phương. 
           CAO-ĐÀI là cái Đài cao, xưa muốn cầu Thần Tiên 
thì cất một cái Đài cao bằng tranh lá rồi lên đó để cầu-đảo 
gọi là thảo-đài. Nay chính Đấng Thượng-Đế đến với nhân 
loại mở Đại-Đạo nơi đất nước Việt-Nam chính là mở cơ 
Đại-Ân-Xá lần ba để độ dẫn 92 ức nguyên-nhân còn đắm  
mê hồng-trần. 
            Danh xưng“CAO-ĐÀI TIÊN-ÔNG ĐẠI-BỒ TÁT 
MA-HA-TÁT” là gồm cả Tam-giáo gọi là Tam Giáo Qui 
nguyên: 
                 - Cao-Đài là tượng-trưng cho Nho-Giáo. 
                 - Tiên-Ông là chỉ Tiên-Giáo. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 142 

                 - Đại Bồ Tát Ma Ha Tát chỉ Phật Giáo. 
          Chính Đấng Thượng-Đế đã nói về việc xưng danh 
ấy, tức nhiên quyền Chưởng quản Càn khôn vũ tr ụ là một 
mà ba, mà ba cũng như một là vậy. Thầy dạy: 
          “Các con coi bậc Chí-Tôn như Thầy mà hạ mình 
đặng độ-rỗi nhơn-sanh là thế nào, phải xưng là môt vị 
Tiên-Ông và Bồ-Tát là hai phẩm chót của Tiên Phật. Đáng 
lẽ thế thường phải để mình vào phẩm tối-cao tối trọng, 
còn Thầy thì khiêm-nhượng là thế nào. Vì vậy mà nhiều kẻ 
Môn-đệ cho Thầy là nhỏ. Cười..!. 
          “Hạnh khiêm-nhường là hạnh của mỗi đứa con, 
phải noi theo gương Thầy mới độ rỗi Thiên-hạ đặng. Các  
con  phải khiêm-nhường sao cho bằng Thầy. Thầy lại nói  
buổi lập Thánh-Đạo, Thầy đến độ rỗi kẻ có tội lỗi. Nếu đời 
không tội-lỗi, đâu đến nhọc công Thầy.    

“Ấy vậy, các con ráng độ kẻ tội lỗi là công lớn làm 
cho Thầy vui lòng hơn hết”. 

7- Tại sao Đức Chí-Tôn phải cho Môn đệ 
của Ngài cả Ấn – Pháp – Bùa - Chú và còn bắt  

lập Minh thệ nữa? 
Đức Hộ-pháp thuyết 12-7 Mậu-Tý (1948) 
“Phương ngôn Pháp có câu “Aide-toi le ciel 

t'aidera” và Tiên Nho chúng ta nói “Tận nhơn lực tri thiên 
mạng” điều nầy hiển nhiên chơn thật lạ lùng chúng ta rán 
cố gắng hết sức mình thì Chí Tôn mới ban cho cái huyền 
linh của Ngài, nếu không rán không thế gì hưởng được, 
mấy Em nhận biết điều ấy, chúng ta do Chí-Tôn kêu gọi 
đặng gầy dựng, ta phải cố gắng, vì lẽ không thăng tức ta 
phải đọa. Mấy Em nhớ, Ðạo của mấy Em chúng Qua đã 
tạo dựng cho mấy Em đặng ngày kia mấy Em tiếp theo 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 143 

Chơn Truyền Luật Pháp thay thế cho mấy Qua đặng 
truyền nghiệp cho hậu tấn. 

Pháp nói “Chaque soldat a un bâton de maréchal 
dans son sacoche” nghĩa là: Mỗi tên lính đều có cây giản 
của ông Thống Chế trong bị của họ. Qua nói rằng: Mỗi vị 
Tín đồ đều có cái mão của Giáo Tông và Hộ Pháp đội 
trước trên đầu, không lấy được là lỗi tại mấy Em, chẳng lẽ 
có một người mà người đó chết rồi là diệt tiêu nền Ðạo. 

Ngày kia không có gì vui hứng cho Qua hơn, khi 
thấy xuất hiện trong mấy Em, khi Qua đã già vô Tịnh thất 
an dưỡng tinh thần, mà thấy đặng mấy Em ở dưới bước 
lên ngồi địa vị cao trọng của Qua”. 

8-Người Tín hữu Cao Đài được sử dụng  
các Bí pháp  

1/-Bắt Ấn Tý: 
 Pháp Đạo buổi Tam Kỳ là “Bắt Ấn Tý” tức nhiên 
nắm cả pháp Thiên điều vào tay, do câu “Ốc trần huờn ư 
song thủ chi nội” . Do vậy mà người mới nhập môn vào 
Đạo là được trao cho Ấn, Pháp, bùa, Chú. Ấn là Ấn Tý. 
Pháp là dùng nước Âm Dương thuỷ hoả Ký Tế, Bùa là 
bùa chữ Khí, là khí sanh quang tức là sự sống của vạn loại. 
Chú là câu chú của Thầy, niệm “Nam mô Cao Đài Tiên 
Ông Đại Bồ Tát Ma Ha Tát”.  

Trong kỳ ba giáo Đạo, Đức Chí Tôn đại từ đại bi 
ban cho toàn Đạo ẤN TÝ để cho mỗi Môn đệ hộ thân, chớ 
không cầu xuất điển  hại người, nên ngón trỏ và ngón út 
không đưa thẳng ra nh ư cách bắt ấn khác. Vì k hi bắt Ấn 
Tý thì dùng ngón tay trái ấn vào ngón áp út chỗ  cung Tý, 
Tý là nơi khởi đầu vạn vật.  

Tam-Kỳ Phổ-Độ: Hiệp đủ Phật, Thánh, Tiên là 
thời-kỳ kiết quả độ đủ chín mươi hai ức nguyên nhân về 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 144 

nơi nguyên thủy. Có câu: “Thiên Địa tuần hoàn châu nhi 
phục thỉ. Tam Giáo qui nguyên” chắp tay hoa sen đã   
thành trái. 

Buổi Tam-kỳ Phổ-Độ, trước khi lạy phải bắt Ấn Tý, 
gọi là Kiết quả, nghĩa là thời-kỳ này đã thành trái. Tu thì 
thành, dữ thì đọa.Thưởng phạt phân minh. 

Mỗi bàn tay có 5 ngón: 
- Ngón cái gọi là mẫu chỉ (ngón mẹ của các ngón) 
- Ngón trỏ gọi là thực chỉ (chỉ đúng sự thực) 
- Ngón giữa gọi là trung chỉ (ngón ở chính giữa)  

- Ngón áp út là Vô danh chỉ (ngón tay không tên) 
- Ngón út gọi là Tiểu chỉ (ngón tay nhỏ nhứt) 
Bàn tay trái thuộc Dương, bàn tay hữu thuộc Âm. 

nắm lại, đó gọi là Ấn Tý (bấm vào cung Tý) như một trái  
cây đã thành hạt. Đoạn bàn tay phải đỡ bàn tay trái ôm 
tròn lại và đầu ngón cái của bàn tay phải bấm vào cung 
Dần của bàn tay trái, như hình một trái cây đầy đặn. 

Nay qua hội Nhơn sanh ư Dần, tức là qua Tam-Kỳ 
Phổ-Độ- Kiết quả - là ngươn hội mà Chí-Tôn đến mở một 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 145 

nền Đại-Đạo, độ hết cả quần linh về cõi Niết-bàn, chẳng 
để cho một điểm chơn-linh nào ở nơi Đông-Độ. 

Khi ngón tay cái của bàn tay trái ấn vào cung Tý, 
còn lại bốn ngón của bàn tay trái này là Tứ Dương, ngón 
tay cái của bàn tay mặt bấm vào tay tả ở cung Dần, bốn 
ngón bao ngoài là Tứ Âm, hiệp chung nhau lại là Bát quái 
tức là tám ngón tay biểu thị cho Bát phẩm Chơn hồn.  

- Tức nhiên bốn ngón thuộc Âm là: Vật chất hồn, 
Thảo-mộc-hồn, Thú cầm-hồn, Nhơn hồn.  

- Bốn ngón thuộc Dương là chỉ về Thần-hồn, Thánh 
hồn, Tiên-hồn, Phật hồn.  

Ấy là buổi Tam-Kỳ Phổ-Độ này Đức Chí Tôn độ 
hết nhơn vật quần linh tận qui nguyên vị. Cọng chung  hai 
lần 4 ngón tay trên lại tức là Tứ tượng biến Bát-quái. Bát 
quái  biến hóa vô cùng mới thành ra Càn khôn thế giái. 

Tay trái (Dương) mà có ngón tay cái ở trong; đồng 
thời tay trái lại có ngón tay cái của bàn mặt là Âm chỉ vào, 
đó là trong Âm có Dương, trong Dương có Âm. Âm 
Dương luôn hòa quyện nhau không bao giờ xa  lìa. Một 
Âm một Dương gọi là Đạo “nhứt Âm nhứt Dương chi vị 
Đạo”. Âm Dương hiệp nhứt mới phát khởi Càn khôn. 

Sách có câu: “Vô danh Thiên Địa chi thủy” là trước 
khi Trời Đất chưa khai, thì một khí không không, sau định 
hội Tý mới mở Trời, nên chữ Tý ở tại góc ngón tay vô 
danh. Khi mở Trời rồi mới có hữu danh vạn vật chi mẫu. 
Muôn vật có hình chất đều thọ nơi mẫu mới hóa sanh. 

Như cách lạy nầy là thời kỳ dạy Đạo, còn người  
luyện Đạo cách lạy cũng hai tay kiết quả, nhưng mà khi 
lạy chí đất phải để hai bàn tay ngửa mới cúi đầu. Cách lạy 
mầu nhiệm, nghĩa lý sâu xa, chưa đến kỳ Tịnh Thất nên 
không dám giải diệu mầu, e lậu Thiên cơ chẳng dễ”. 

          (Lời dạy của Đức Quyền Giáo-Tông) 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 146 

 Đức Chí-Tôn lập Đạo trong buổi Hạ-nguơn này thể 
hiện cơ tuần-huờn châu nhi phục thủy, Tôn-chỉ lấy Tam 
giáo qui nguyên Ngũ chi Ph ục nhứt  để đưa nhân-loại đến 
Đại-Đồng. Lấy theo nguyên-lý của vũ-trụ thì: 

- Thiên khai ư Tý, trời khai vào hội Tý 
- Địa tịch ư Sửu, đất thành hình ở hội Sửu 
- Nhơn sanh ư Dần, có nhơn-loại vào hội Dần. 

  Nay là buổi “Nhơn sanh ư Dần” nên đây là phần 
hành của Đức Di-Lạc. Do vậy mà hình ảnh của Ngài ngự ở 
mặt tiền Đền-thánh, cỡi cọp để làm biểu tượng là năm Dần 

*Thiên khai ư Tý:  Vì trước  khi trời đất chưa khai 
thì chỉ là một khí không không mờ mịt. Sau khi định hội 
Tý mới mở trời, nên chữ Tý đặt ở ngón vô danh (ngón tay 
không tên, gần bên ngón út, nên gọi là áp út). Có câu “Vô 
danh Thiên địa chi thủy”  無名天地之始 (không tên là 
trước khi có trời đất) 

*Địa tịch ư sửu: là khi mở trời rồi, đất mới được 
thành hình, do khí nhẹ bay lên làm trời, khí nặng lắng 
xuống thành đất. Cơ biến hóa này do Mẫu (mẹ) tượng 
trưng ngón tay cái trên bàn tay gọi là Mẫu chỉ. Vạn-vật 
hữu hình trong trời đất này đều do Mẹ tạo thành, có câu 
“Hữu danh vạn-vật chi mẫu” 有名萬物之母.  

Đạo Cao-Đài xác nhận trong vũ -trụ bao la đều do 
Phật-Mẫu điều hành, Phật-Mẫu nắm cơ hữu tướng. Chí 
Tôn nắm phần vô tướng. 

*Nhơn sanh ư Dần: Tức là nay qua Hội Dần là  
thời kỳ của nhơn-loại, là người. Bây giờ đủ cả “Cha, Mẹ, 
Con” Tam tài thống hiệp. Người đứng vào ngôi cùng với 
trời đất tức là Thiên, Địa, Nhân. Đạo-pháp đã đúng h ội 
Tam-Kỳ kiết quả. Cao-Đài xuất thế là hiệp với Thiên thơ 
đã định: 

“Tam kỳ khai hiệp Thiên thi, 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 147 

“Khoa môn Tiên vị ngộ kỳ Phật duyên”. 
Do vậy mà Ấn Tý của thời kỳ thứ ba Đại-Đạo Tam 

Kỳ Phổ-Độ là thời kỳ Thiên Địa hoằng khai.  
Đức Hộ-Pháp nói: 
Đạo “Là cơ mầu nhiệm, mà cơ mầu nhiệm ấy phải 

làm ra thế nào có hình thể như  một con đường dẫn người 
ra khỏi chốn trầm luân khổ hải, lại đặng phước siêu phàm 
nhập Thánh.  

Muốn thoát khỏi luân hồi phải làm sao ?  
Phải đoạt cho đặng cơ bí mật siêu phàm nhập 

Thánh. Cơ bí mật ấy, nếu không phải Thầy cho thì chưa ắt 
xin ai mà đặng.  

Ấy vậy, Đạo là cơ bí mật làm cho kẻ phàm có thể 
đoạt đặng phẩm vị Thần, Thánh, Tiên, Phật.  

Thầy đến qui Tam Giáo, hiệp Ngũ Chi để cho 
chúng sanh hiểu cơ mầu nhiệm mà luyện tinh thần.  

Thầy đã đến rồi, thoảng muốn lập riêng ra một Tôn 
giáo khác lại chẳng đặng sao? lại Qui Tam Giáo và Hiệp 
Ngũ Chi mà làm gì ?  

Nếu như kẻ ngoại giáo nói mình bắt chước đoạt cả 
đạo của người ta mà làm của mình thì mới nói sao?  

Ai ai cũng hiểu rằng:  
- Nhơn đạo dạy tu luyện phần xác.  
- Tiên đạo phần trí thức tinh thần. 
- Phật đạo phần Thiêng liêng Hư vô tịch diệt.  

 
D- HÀNH PHÁP ĐỘ THĂNG 

1-Đức Hộ-Pháp hành Pháp độ thăng 
ông Phối-sư Thượng Sách Thanh (Đỗ Văn Sách) 

  Đức Hộ-Pháp nói tại Báo Ân Từ ngày  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 148 

19-6-Canh Dần (1950) 
“Thưa cùng Chư Thánh, chư Chức Sắc Thiên 

Phong Cửu Trùng Đài. 
Hôm nay, chúng ta Nam cũng vậy, Nữ cũng vậy, 

phải chịu một cái tang chung của người Bạn đồng khổ với 
chúng ta là Phối Sư Thượng Sác h Thanh đã qui liễu. Cái 
trạng huống đời bao giờ cũng vậy, mảnh xác thịt này của 
chúng ta chung sống với nhau trong một thời gian thôi, 
dầu cho ngắn ngủi bao nhiêu đi nữa, chúng ta cũng lưu lại 
một thâm tình thương mến nồng nàn.  Nếu không có luật 
thiên nhiên ấy, chắc cả kiếp sống ta vô vị không có chi hết. 
Theo Chơn pháp của Đức Chí Tôn  ngày chúng ta vui, vì 
đã biết B ạn trọn trung cùng Hội Thánh, trọn hiếu cùng 
Đức Chí Tôn và Phật Mẫu, ngày giờ này B ạn đã hưởng 
một đặc ân riêng của Đức Chí Tôn đã dành để. 

Thương thay! 
Cả công nghiệp của ông Bạn đồng khổ với chúng ta 

đây là ông Phối Sư Thượng Sách Thanh. Kể từ khi phế đời 
hành Đạo, dầu cho gia đình nghèo khổ khó khăn bao nhiêu 
nhưng ông chỉ biết Đạo, không biết đời, biết Hội Thánh 
không biết gia đình. 

Thảm cho một điều là bao phen nền Đạo chinh 
nghiêng, bị khảo đảo như thế mà Người vẫn lo vẫn làm, vì 
đầu óc Người biết tư tưởng về hành tàng của mình, biết thi 
thố đầu óc sở định chớ không muốn nói, mà tánh người 
cũng ít hay nói nữa. Cả thảy Quân Đội, kể từ lúc đảo 
chánh, đều có ý thấy tại sao một người bịnh hoạn, ốm yếu 
mà hoạt bát không buổi nào ngừng hành Đạo, không buổi 
nào nghỉ, mảnh thân yếu ớt bạc nhược mà lo hơn ai hết: lo 
cho nghiệp Đạo, nghiệp Đời, không nói mà làm là tại sao? 
Tại cái lòng ái quốc, ái chủng nồng nàn của ông. Một nỗi 
nữa, cái phần của Đạo quyết đem mảnh thân làm sao cho 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 149 

nên, lấy cái năng lực của mình, đem mặt công lý cho toàn 
thể thiên hạ thấy rõ cái quyền năng vô tận của Đạo thế 
nào, sở hành của ông không nói chỉ làm mà thôi, có tư 
tưởng không ngôn ngữ. Công nghiệp của ông kể sơ từ 
trước đến giờ: 

- Mùng 4 tháng 10 năm Bính Tuất, ông khai công 
nghiệp  

-11 tháng 10 năm Bính Tuất, Thánh Lịnh thuyên bổ 
trách nhậm Khâm Trấn Đạo (Biên Hòa). 

-12 tháng 8 năm Đinh Hợi, bổ làm Thượng Thống 
Lại Viện. 

-17 tháng 4 - Mậu Tý thăng thưởng lên Phối Sư. 
-11 tháng 3 năm Canh Dần xin phép nghỉ dưỡng  

bịnh, chính mình Bần Đạo thấy yếu ớt, bịnh hoạn, nên 
biểu nghỉ. Nếu không thì Người nhứt định không nghỉ, 
nhứt định làm Đạo cho đến chết mà thôi. Bần Đạo biết nên 
để cho nghỉ, mà trong lúc nghỉ không có nghỉ gì hết, nghỉ 
gì được;  người đầu óc như thế mà nghỉ, lo mãi thôi. Phải 
biết cái tuổi già hồi hưu chỉ lấy an nhàn làm căn bản; 
nhưng không, vẫn giúp đỡ Đạo, vẫn tìm phương thế làm 
cho Đạo, Đời chung hưởng hồng ân của Đức Chí Tôn chan 
rưới. 

Ấy vậy, cái công nghiệp của người Bạn đồng khổ 
với chúng ta ngày giờ này chúng ta đã giao và chính tay 
Bần Đạo đã giao Chơn linh của Người đến nơi tay của 
Đức Chí Tôn cho Người lập vị; còn mấy em, mấy con 
trong tang quyến cả thảy nên nhớ lời Bần Đạo nói đến, nếu 
cửa Thiêng liêng vẫn mở, thì có thể ông cha của mấy em 
đặng hưởng tình yêu vô tận trên cảnh Thiêng liêng Hằng 
sống. Cảnh đó mới là cảnh hạnh phúc, còn cảnh này đây là 
cảnh khổ mà thôi. Hy sinh mạng sống tạo nghiệp, mà 
không phải tạo nghiệp đời cho mấy em. Bởi nghiệp đời 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 150 

vinh hiển bao nhiêu đi nữa cũng không giá trị gì hết, bao 
nhiêu xã tắc, sơn hà, V ương đế từ trước đến giờ đã tạo 
dựng mà ngày nay còn tồn tại cái chi không? 

Trái lại ông cha của mấy em, đã tìm một con đường 
vinh hiển cho mấy em là “Đạo nghiệp”.  Nghiệp Đạo còn, 
thì giọt mồ hôi, giọt máu của ông cha mấy em còn; mấy 
em biết giữ nó cho tồn tại là cái hiếu của mấy em đó. Biết 
bao nhiêu ông cha đã thương con, lo cho con, nhưng 
thương là nhiều cách khác nhau, Cha mấy em đã tạo dựng 
cơ nghiệp cho mấy em đây, mấy e m không còn trách cứ 
được nữa, Cha mấy em đã làm xứng đáng một ông Cha. 
Bần Đạo xin làm chứng cho mấy em đã được người Cha 
xứng đáng.” 

 
2-LỄ HÀNH PHÁP ĐỘ THĂNG CHO GIÁO HỮU 

THƯỢNG SANG THANH. 
  Đức Hộ-Pháp thuyết tại Đền Thánh ngày 19 tháng 
7 năm Canh Dần (1950) 
  “Lời dạy của Đức Hộ Pháp căn dặn có một điều 
nên để ý là làm sao ngày qui liễu , gởi Thánh cốt tại đất 
Thánh Địa vì trái địa cầu 68 nầy không có chỗ đất nào 
quí hóa cho bằng đất Thánh Địa, nếu để đượ c cốt hài 
nơi đây rồi thì rất hạnh phúc cho tương lai con cháu. 

Cái quí trọng của đất Thánh Địa, là có Lục Long  
phò ấn nên Đền Thánh nằm  ngay trung tim của 6 con 
rồng đoanh lại. 

Dầu nơi Cực Lạc cũ, hay đất mới, cùng là Nghĩa 
Địa; đất 50 mẫu ở Long-Thành cũng vậy, Bần Đạo đã 
biết bên nước Tàu: hễ ông, bà, cha, mẹ họ có qui, họ 
quàng lại để chọn ngày hoặc chỗ đất tốt có hàm rồng, 
dầu phải năm, ba năm họ cũng đợi kiếm được mới làm 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 151 

lễ an táng, vì bên nước Tàu có nhiều nhà biết Thiên văn, 
hay khoa coi bói họ gi ỏi. Phần nhiều là các nhà giàu có 
hay chọn lựa. Ngày nay dân tộc Việt Nam có phước: Chí 
Tôn đã tiền định cho gi òng giống Lạc Hồng sẽ hưởng 
điều phúc hậu tương lai, ai có duyên mà về đây gởi cốt 
hài là có phước lắm vậy”. 

 
3- Đức Hộ-Pháp hành phép độ thăng cho ông  

Thừa Sử Phạm Ngọc Trấn  
Đức Hộ-pháp hành pháp tại Đền Thánh ngày 09 

 tháng 7 năm Nhâm thìn (1952).  
“Hôm nay là ngày qui liễu của vị Thừa Sử Phạm 

Ngọc Trấn, Bần Đạo để lời phân ưu cùng Hiệp Thiên Đài 
và Quân đội vì các người đã mất một người bạn đồng khổ 
Từ khi mở Đạo cái kiếp sanh của Thừa Sử Trấn không biết 
thú vị mùi Đời là gì, trọn hiến thân cho Đạo, hai mươi mấy 
năm gian lao khổ nhọc, không có một điều chi chúng ta đã 
chịu, mà Thừa Sử Trấn không chịu.  

Gánh nặng của Đạo cũng đã chia sớt, gánh nặng 
của Đời cũng dám hy sinh, vì nước, vì nhà, vì chủng tộc; 
hiến thân cho Đạo trọn đời đó vậy.  

Hỏi? Từ thử đến giờ Thừa Sử Trấn có đặng vui 
hưởng hay chăng?  

- Bần Đạo nói không, không có gì hết.   
Tuy vẫn biết con người có mặt tại thế gian này thì 

phải sống. Hễ có sống tức nhiên có chết, bởi không ra 
ngoài tứ khổ, dù chết thế nào cũng chết; nhỏ cũng chết, 
lớn cũng chết, luật thiên nhiên ấy không từ bỏ ai. Đã mang 
mảnh thi hài này, dầu chết thế nào cũng là chết.  Duy có 
một điều may mắn cho Thừa Sử Trấn hơn hết là biết mình 
đã mang mảnh thi hài xác tục sống ở mặt thế gian này, mà 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 152 

không có vui sống; nếu có cái sứ mạng thiêng liêng hiệp 
công tạo Đạo, thì Thừa Sử Trấn là người đã chờ Đức Chí 
Tôn đến, hiệp cùng Đức Chí Tôn để tạo nền chơn giáo của 
Ngài. Nay có kẻ đã giết Trấn, thảng như Trấn còn oan 
nghiệt quả căn tiền kiếp, thì kẻ đã giết Trấn tức nhiên kẻ 
đó sẽ giải nợ cho  Trấn và chịu quả kiếp của Trấn. Từ khi 
có linh hồn tới giờ, bởi nó đến nó trả mà kẻ ấy không cho 
nó trả, tức nhiên lãnh cho nó.   

Tội nghiệp thay!... Đi năm non bảy biển, vào sanh 
ra tử mà không chết, về ở trong nhà máu thịt mà chết, 
thảm thiết có bao nhiêu đó mà thôi !.    

Dưới bóng cờ CỨU KHỔ , dưới bóng cờ N HƠN 
NGHĨA, hai bóng ấy tưởng đâu gởi mảnh thân phàm, có 
thể bảo vệ được! Nhưng ngày nay đã ra nông nỗi, chúng ta 
buồn duy có bao nhiêu đó mà thôi.!    

Kẻ giết rồi tưởng đâu kiếp sống bền bĩ có hạnh 
phúc mà hưởng cho tới tận thế, hưởng cho đặng sống nơi 
mặt địa cầu này hoài, chớ không tưởng có cái chết, nhưng 
sự thật thì chết cũng chết. Thử hỏi trong lương tâm của họ 
vui hưởng được cái gì? Nếu kẻ thù địch giết Trấn thì 
không nói làm chi. Nếu trong cửa Đạo này, c ó kẻ phản 
Đạo, phản Thầy, phản bạn, đưa mũi súng bắn Trấn, họ 
không nghĩ rằng: “Họ bắn chết Đạo của họ” họ không nghĩ 
rằng họ đã bắn chết thân danh của họ, duy tiếc có bao 
nhiêu đó mà thôi.! Còn ngoài ra thì con cái Đức Chí Tôn 
nên mừng giùm cho Trấn, ấy là lời của Bần Đạo nói quả 
quyết như thế.   

 
4-ĐỨC HỘ PHÁP Hành Lễ Độ Thăng Ngài  

Đạo Nhơn PHẠM CÔNG ĐẰNG  
  Đền Thánh ngày 10 tháng 2 Giáp Ngọ (1954) 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 153 

  Phạm Công Đằng là một vị Môn Đệ trong Phạm 
Môn hồi ban sơ. 

Bần Đạo còn nhớ lại, khi Bần Đạo đến Kiêm Biên  
mở Hội Thánh Ngoại Giáo. Khi trở về Đức Cao Thượng 
Phẩm ở nhà dạy đặng một đoàn Môn Đệ: t rong số ấy  có 
Ông thân của Phạm Công  Đằng. Buổi nọ Ông Đằng chỉ 
theo cha hành Đạo, có một điều là gia đình của người rất 
hạnh phúc hơn hết toàn con cái Tông Đường đều mộ Đạo. 

Sanh nơi thế kỷ 20 này dưới quyền Pháp thuộc gia 
tộc của Phạm Công Đằng chỉ thủ cựu, cả phong hóa cổ tục 
của Tổ Phụ để lại, tức nhiên là gìn giữ Đạo Nho, nhứt là 
Ông thân của Phạm Công Đằng. 

Khi Bần Đạo về: cả cha con phế Đời hành Đạo.  
Dầu rằng buổi nọ gia đình ở tại Thanh Phước 

nhưng cả con cái Nam, Nữ toàn thể đều theo Đạo. Phạm 
Công Đằng tiếp tục đến khi nền Đạo chinh nghiêng: trong 
bị quyền Đạo khảo đảo, ngoài bị Pháp buổi họ, áp bức làm 
cho mấy Anh lớn cầm quyền của Đạo chia rẽ nghịch lẫn 
nhau với thiên hạ giục cho nghịch, giục cho loạn. 

Đức Cao Thượng Phẩm về Thảo Xá Hiền Cung, chỉ 
còn Đức Quyền Giáo Tông, tình trạ ng nguy ngập không 
thể tưởng tượng, chúng tuyệt lương, chúng bắt buộc. Bất 
cứ ai trong Đền Thánh buổi nọ đi ra hành Đạo đều bị 
chúng bắt và đem giam cầm. Pháp định diệt Đạo hồi buổi 
sơ sanh mới phôi thai. Họ bắt buộc cho đến đỗi không có 
cơm ăn đủ;  có sao đặng, miệng ăn đông, việc làm không 
có gì hết, ba bốn phen đi xin tiền về để tạo Đền Thánh, ba 
bốn phen đều ăn hết, làm cho thiên hạ thối chí ngã lòng, 
trong cũng thế, ngoài cũng thế. 

Bên ngoài chúng mướn tay sai của Pháp buổi nọ bắt 
buộc, giam cầm, bị nhục một cách không thể tưởng tượng.  
Bên trong chia phe phân phái, một đoàn theo Đức Quyền 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 154 

Giáo Tông, một đoàn theo Ông Tương, một đoàn theo Đức 
Cao Thượng Phẩm (ba bốn phe). 

Họ nghịch nhau cho đến nước, Thầy trò Phạm Môn  
không có gì hết, để lại bao nhiêu ng ười Môn Đệ thiên hạ 
lại gọi rằng Tả Đạo Bàn Môn, lập phe lập phái đi đầu cáo 
Pháp. Pháp bắt Phạm Môn đem ra tòa xử nào phạt vạ , nào 
tù tội, làm cho Đạo buổi nọ phải chết . Cho đến những kẻ 
chứa Đức Cao Thượng Phẩm cũng không đặng và những 
người trọn hiến thân hy sinh vì Đạo cũng bị thiên hạ xô 
đuổi. Buổi nọ Phạm Môn cũng bị đuổi ra khỏi Đền Thánh 
Thầy trò dắt nhau mua miếng đất tạo nên Phạm nghiệp 
làm cho Đạo sống trở lại. 

May thay! “Hoàng Thiên bất phụ hảo tâm nhơn” 
nhất là Đức Chí Tôn ở bên mình nên những mâu thuẫn phá 
hoại không thành tựu gì hết. 

Trong số 72 Môn Đệ của Bần Đạo, thật sự hành 
Đạo chỉ có 26 đứa mà nghiệp Đạo hôm nay được thành 
tướng dường này. Nếu không có Phạm Môn thì Đền 
Thánh không thành tựu, nếu không có Phạm Môn thì nền 
Đạo Cao Đài đã chết rồi. 

Trong công nghiệp gầy dựng, cứu sống Đạo, Phạm 
Công Đằng đã có chung chịu trong đó.” 

 
 

E- ĐỨC TIN THỂ HIỆN Ở SỰ  
CẦU NGUYỆN 求 願  

Nay Đạo Trời khai mở, người Tín -Hữu Cao-Đài 
đều có một Đức-tin mạnh-mẽ nhứt, đó là Cầu-nguyện. Vì 
cầu nguyện là một sự cảm ứng với Thiêng-liêng. Chính 
chỗ này không ai kiểm soát được, không ai thấy biết được, 
cũng là chỗ cao thượng của tâm-linh là vậy. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 155 

Cầu là xin, nguyện là hứa. Đây là phần tâm linh của 
người muốn thông-công cùng với Đấng Huyền linh cầu 
xin một ước muốn mà khả năng của phàm thể này không 
làm nỗi, phải cậy sự trợ giúp của Thế-giới vô hình, của các 
Đấng Thiêng-Liêng, để hưởng sự Huyền diệu ấy. 

1- Giá trị của sự cầu-nguyện: 
“Sự cầu-nguyện có cảm-ứng với chánh-trị Thiêng 

Liêng tức là các Đấng vô hình đều rõ bi ết mọi sự hành 
tàng nơi cõi thế, triết -lý về hình thể của con người, thọ 
tinh Cha huyết mẹ sản xuất ra thì có sự cảm giác Thiêng 
Liêng đối cùng nhau rất mật-thiết, cho nên một người con 
lúc đi làm ăn xa nhà, khi có bịnh -hoạn hay xảy ra điều gì 
tai biến thì thân-thể của người con sẽ có điềm máy động: 
giựt thịt, máy mắt hoặc là ứng mộng thấy rụng răng và 
các điều khác, đó là về phần  Tinh Khí hình thức của con 
người. 

Còn về phần linh tánh thì do nơi Đức Chí-Tôn ban 
cho Nhứt điểm lương tâm nó có cảm giác cùng Chí-linh, 
cho nên Ta hữu sự thì thành tâm Cầu -nguyện. Nền Đạo 
là một sự Cảm ứng rất mầu-nhiệm vô cùng, có câu:  

“Nhân tâm sanh nhứt niệm thiên địa tất giai tri” 
 Giảng về “Con đường Thiêng-liêng hằng sống” 

Đức Hộ-Pháp có nói: 
“Bần-Đạo có những điều trọng-yếu căn dặn: Từ 

ngày Bần -Đạo giảng cái Bí-Pháp ấy, Bần -Đạo vẫn cầu 
nguyện với Đức Chí-Tôn luôn, bởi vì nó có nhiều điều 
khó-khăn, những điều mà mình ngó thấy bằng con mắt 
Thần, lấy cái nhân-khẩu của mình mà tả chẳng hề khi nào 
đúng chắc đặng. Bần-Đạo thú thật rằng mười phần có lẽ 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 156 

Bần-Đạo tả đặng năm hay bảy phần là nhiều, sợ còn kém 
hơn nữa.  

Bần-Đạo chỉ có Cầu-nguyện với Đức Chí-Tôn 
cũng như hồi trước Tam-Tạng đi thỉnh kinh nơi Ấn-Độ.  
Ngài là người Tàu mà kinh viết tiếng Phạn, muốn d ịch ra 
rất khó lắm, lấy cả Kinh Luật trong trong tiếng Phạn đem 
ra rất khó cho Ngài lắm, cho nên Ngài đại nguyện, Ngài 
làm thế nào Ngài rán sức âm tiếng Phạn ấy ra chữ Nho. 
Ngài chắc ý Ngài âm tiếng Phạn ấy chưa đúng, Ngài có 
hứa chừng nào mà tôi qui liễu, nếu trong Kinh Luật Đạo 
Giáo mà tôi không minh tả ra đặng thì khi chết cho cái 
lưỡi tôi đen, nếu tôi tả trọn vẹn thì cho cái lưỡi tôi đỏ. 

May phước Bắc Tông được hưởng một ân-huệ của 
nhà Phật đã ban ân riêng cho Đức Tam -Tạng, khi Ngài 
chết người ta vạch lưỡi của Ngài ra coi thì lưỡi của Ngài 
đỏ, vì cớ mà chơn-giáo của nhà Phật là Bắc-Tông có thể 
nhờ Đức Tam-Tạng đã minh tả ra trọn vẹn.  

Ngày nay Bần -Đạo mỗi phen lên giảng về Bí-Pháp 
thì Cầu -nguyện với Đức Chí-Tôn cho sáng-suốt, mà biết 
vẫn còn thiếu kém không thể gì tả bằng con mắt Thần của 
mình đã ngó thấy đặng trọn một bài. 

Nếu đoạt Pháp đặng, thấy đặng, có lẽ cũng chỉnh 
thêm, giùm giúp tay với Bần -Đạo mới toàn-thiện toàn-mỹ 
đặng”. 

 
2- Cầu-Nguyện những gì? 

            Đức Hộ-pháp thuyết tại Đền Thánh, đêm 1-12 
 Giáp Ngọ (1954) 

“Chúng ta thử giở lịch -sử loài người ra xem, thì 
không có một thế-kỷ nào mà không có giặc-giã tàn sát lẫn 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 157 

nhau, giờ này chúng ta cũng thế. Các bạn đồng đạo, Tôn 
giáo cũng thế.  

Hôm nay xúm-xích nơi Đền-Thánh chung vào lòng  
Từ-bi Bác-ái vô tận vô biên của Đ ức Chí-Tôn để Cầu 
nguyện một điều là Đức Chúa Jésus Christ sống lại, là mơ  
ước thế nào nhơn loại hưởng đặng đặc ân ấy, để chia khổ 
não đừng tàn sát lẫn nhau đem trở lại sự yêu-ái lẫn nhau. 
Nhìn nhau là bạn đồng sanh, lời cầu nguyện quí báu hơn 
hết với Đức Chí Tôn là cầu nguyện như thế. Bần Đạo nói 
Đức Chúa Jésus Christ đối với triết lý của Đức Chúa Trời 
như thế nào thì hôm nay đường lối của Đức Chí Tôn đến 
dạy chúng ta như thế ấy. Chúng ta chỉ mong mỏi có một 
điều là nhơn loại đặng Hòa bình mà thôi”. 
 Tiếp theo: 

Muốn đến Thầy thì phải cầu nguyện: 
Một người Pháp hầu đàn Thầy giáng Cơ nói: 
“Thầy cho con hiểu rằng nếu không có ý muốn của 

Thầy, thì trên quả địa cầu nầy chẳng có vật chi sanh tồn 
tất cả. 

Lại có lắm kẻ đáng thương hại tự phụ rằng họ hiểu 
thấu cả lẽ mầu nhiệm của Ðấng Tạo Hóa. Nhưng Thầy 
không bao giờ cho một kẻ nào dưới cõi trần nầy tiết lậu 
Thiên cơ cả. Muốn đến Thầy thì phải cầu nguyện. Thầy 
không bao giờ không cảm ứng với những lời cầu nguyện 
chơn thành. Như thế đủ chứng tỏ cho con tin rằng Thầy là 
Ðức Jéhovah của dân Hébreux, vị chủ tể của quân lực dân 
Israël, vị Thánh vô danh của dân Do Thái, Ðức Ðại Từ 
Phụ của Chúa Jésus Cứu Thế. Con chỉ cần cầu nguyện 
Thầy với danh hiệu CAO ÐÀI thì sẽ có sự cảm ứng chấp  
thuận. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 158 

Con đến đây với tấm lòng thành thật để làm việc 
phải cho giống dân biết phục thiện hiện đang giao phó cho  
con. Vậy Thầy nhờ con truyền bá giáo lý nầy cho dân tộc 
đặt dưới quyền bảo hộ của con. Chỉ có cách đó mới có thể  
kềm giữ nhơn loại trong tình yêu sanh chúng và đem lại  
cho con một cuộc đời Hoà-bình bền bĩ”.  

 
 

 
Bí pháp về đồng 1 Dola xem quyển  

THIÊN NHÃN THẦY (Cùng soạn giả) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 159 

CHƯƠNG IV 
ĐỨC HỘ-PHÁP GIẢNG BÍ-PHÁP 

A-Duyên khởi: 
Thầy đã dạy rõ ngay từ buổi đầu trong Thánh Ngôn 

Hiệp Tuyển còn ghi lại những nguyên nhân chính mới có 
xuất hiện Đại-Đạo Tam-kỳ Phổ Độ buổi nay là vì: 

Từ việc Phật giáo bị bế đến Kỳ truyền đã thất: 
  Ngày19 tháng 4 Bính Dần  (Dl 30 Mai 1926)  

“Từ trước TA giáng sanh lập Phật Giáo gần sáu 
ngàn năm thì Phật Ðạo chánh truyền gần thay đổi. T A 
hằng nghe chúng sanh nói Phật giả vô ngôn! Nay nhứt 
định lấy Huyền diệu mà giáo Ðạo, chớ không giáng sanh 
nữa, đặng chuyển Phật Giáo lại cho hoàn toàn. 

Dường nầy, từ đây chư chúng sanh chẳng tu bị đọa 
A TỲ, thì hết lời nói rằng“Phật tông vô giáo” mà chối  tội 
nữa. TA nói cho chúng sanh biết rằng: Gặp TAM KỲ PHỔ 
ÐỘ nầy mà không tu, thì không còn trông mong siêu rỗi”.   

Nhưng hai thay Phật Thích Ca  đau đớn bởi lý do: 
B- Tam giáo Kỳ truyền đã thất: 
Ngày 5-4- Bính Dần( Samedi 5 Juin 1926). 
“Vốn từ Lục Tổ thì Phật Giáo đã bị bế lại, cho nên 

tu hữu công mà thành thì bất thành; Chánh Pháp bị nơi 
THẦN TÚ làm cho ra mất Chánh Giáo, lập riêng pháp 
luật buộc mối Ðạo Thiền. 

TA vì luật lịnh Thiên mạng đã ra cho nên cam để 
vậy, làm cho Phật Tông thất chánh có trên ba ngàn năm 
nay. Vì TAM KỲ PHỔ ÐỘ , Thiên Ðịa hoằn g khai, nơi 
"Tây Phương Cực Lạc” và "Ngọc Hư Cung” mật chiếu đã 
truyền siêu rỗi chúng sanh. Trong Phật Tông Nguyên Lý 
đã cho hiểu t rước đến buổi hôm nay rồi; tại Tăng đồ 
không kiếm chơn lý mà hiểu. 

Lắm kẻ đã chịu khổ hạnh hành đạo... 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 160 

 Ôi! Thương thay! Công có công, mà thưởng chưa 
hề có thưởng; vì vậy mà TA rất đau lòng. 

TA đến chẳng phải cứu một mình chư Tăng mà 
thôi; vì trong thế hiếm bậc Thần, Thánh, T iên, Phật phải 
đọa hồng trần, TA đương lo cứu vớt. 

Chư Tăng, chư chúng sanh hữu căn hữu kiếp, đặng 
gặp KỲ PHỔ Ðộ nầy là lần chót; phải rán sức tu hành, 
đừng mơ mộng hoài trông giả luật. Chư Sơn đắc đạo cùng 
chăng là do nơi mình hành đạo. Phép hành đạo Phật Giáo 
dường như ra sái hết, tương tợ như gần biến “Tả Ðạo 
Bàng Môn”. Kỳ truyền đã thất, chư sơn chưa hề biết cái 
sai ấy do tại nơi nào; cứ ôm theo luật Thần Tú, thì đương 
mong mỏi về Tây Phương mà cửa Tây Phương vẫn cứ bị 
đóng, thì cơ thành chánh quả do nơi nào mà biết chắc vậy. 
Ta đã đến với huyền diệu nầy, thì từ đây TA cũng cho chư 
Tăng dùng huyền diệu nầy mà học hỏi, ngày sau đừng đổ 
tội rằng vì thất học mà chịu thất kỳ truyền. Chư Tăng từ 
đây chẳng đặng nói Phật giả vô ngôn nữa.” 

Với nền Tân Tôn giáo như Đại-Đạo Tam-Kỳ Phổ 
Độ do chính Đức Thượng-Đế đến lập tại đất nước Việt 
Nam là một cơ Đại Ân Xá cho toàn cả nhân loại. Vì: 

“Thầy đã lập Ðạo nơi cõi Nam nầy, là cốt để ban 
thưởng một nước từ thuở đến giờ hằng bị lắm cơn thạnh 
nộ của Thầy. Thầy lại tha thứ, lại còn đến ban thưởng một 
cách vinh diệu. Từ tạo Thiên lập Ðịa, chưa nước nào dưới 
quả địa cầu 68 nầy đặng vậy”. (12-01-Ðinh Mão) 

Thế nên Đức Hộ-Pháp mới thuyết THỂ PHÁP và 
BÍ PHÁP CAO-ĐÀI cho toàn thể nhân tâm hướng về: 

 

I- Bí Pháp Chơn Truyền của ĐỨC CHÍ TÔN  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 161 

  Đền Thánh, đêm 05-04- Kỷ Sửu (02-05-1949) 
1-Tôn giáo Thất Chơn truyền do đâu? 
“Toàn cả Thánh-Thể Đức Chí-Tôn tức nhiên Chức 

Sắc Thiên Phong đều biết rằng: Các nền Tôn-giáo đương 
nhiên bây giờ nếu gọi là thất chơn truyền, thì thất chơn 
truyền do nơi đâu?  

- Do tại Bí -pháp không đúng theo lương tri lương 
năng của loài người. 

Lương tri lương năng của mỗi người đương thời 
buổi này đã đạt đến một mức cao thượng, trọng hệ là 
những triết lý đơn sơ buổi nọ, của các nền Tôn giáo để tại 
mặt thế này. Hồi buổi Thượng cổ, không cầm được quyền 
năng cầm tâm lý của nhơn loại trong khuôn khổ đạo đức 
tinh thần nữa. 

Đối với các triết lý Bí pháp buổi nọ, bây giờ nhơn 
loại tăng tiến quá lẽ, thành thử các vị Giáo chủ đã lập luật 
pháp, nhưng luật pháp đơn sơ ấy, ngày nay không có đủ 
quyền năng trị tâm thiên hạ nữa”. 
             Đức Thượng-Phẩm cho biết thêm về hậu quả: 
           “Các Em cũng dư hiểu rằng các Giáo-lý từ xưa đã  
bị Thất-kỳ-truyền là tại Môn-đồ của họ không chịu đặt 
mình trong khuôn viên Luật-Pháp của Giáo-lý ấy. 
           Nếu một thời-kỳ mà Giáo-lý đã Thất Chơn-truyền 
thì đem đến cho nhơn-sanh biết bao tang-thương biến đổi. 
Cũng vì lẽ ấy mà nay Đức Chí-Tôn giáng trần lập Đạo lại 
chia hình thể của Ngài ra hai phần để có phương kềm-thúc 
nhau trên bước đường lập vị. 
          - Phần Cửu-Trùng-Đài chuyên về mặt giáo hóa 
nhơn-sanh, 
          - Còn phần của Hiệp-Thiên-Đài thì lo về mặt Luật  
Pháp để bảo-thủ chơn-truyền của Đạo. Nhờ đó nền Thánh  
giáo của Đức Chí-Tôn khỏi phải qui thành phàm-giáo.  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 162 

           Cũng vì lẽ quyền-hành riêng biệt ấy mà khiến cho  
hai bên thường có phản khắc Đạo-quyền, bởi tánh phàm 
thường hay có phạm những lỗi-lầm mà chẳng chịu phục 
thiện đặng cải sửa cho trở nên tận thiện. Các Em đâu hiểu 
rằng Chí-Tôn giao quyền sửa trị Chức Sắc, Chức việc và 
toàn Đạo Nam, Nữ cho bên Hiệp Thiên-Đài là Thánh-ý 
Đức Chí-Tôn muốn dùng hình phàm đ ặng làm cho giảm 
bớt tội vô hình. Nếu ai chẳng thận-trọng để cho phạm vào 
luật pháp mà chẳng chịu pháp sửa trị của Hiệp-Thiên-Đài  
thì rất uổng cho một kiếp tu mà không trọn phận  và đến 
khi rời bỏ xác phàm rồi làm sao có cơ hội lập công nữa!  
           Mà một khi không lập công-quả được nữa thì tội án 
đã phạm làm sao chuộc được; rồi mãi bị trầm-luân khổ hải 
cả đời đời”. 

 Xét kỹ ra trong cả Tam giáo: Phật, Tiên, Thánh thì: 
2-Bí pháp chơn truyền của Công giáo không có: 

“Bởi thế cho nên nền Tôn giáo mới hơn các nền 
Tôn giáo khác có mặt tại địa cầu này là nền Thiên Chúa 
Giáo, vị Giáo chủ sáng suốt, vị Giáo chủ ngôn ngữ hoạt 
bát, tinh thần minh hoạt hơn hết, là Đức Chúa Jésus Christ, 
nhưng hại thay trong Thể pháp Ngài đủ quyền năng đem 
giáo lý của Ngài đặng làm nền tảng tâm lý của nhơn loại. 
Nhưng về mặt Bí pháp chơn truyền, Ngài chỉ có nói một 
điều, các Môn đệ nhứt là các vị Thánh Tông Đồ “Có nhiều 
lý lẽ cao siêu ta chưa có thể nói với các người đặng, dầu 
ta có nói các người cũngchưa hiểu”. 

Vì cớ cho nên Bí pháp chơn truyền của Công  giáo 
không có, không có thể có . Bởi Bí pháp, theo lời Đức 
Chúa Jésus-Christ  thì  buổi nọ Bí  pháp Chơn  truyền của  
Ngài chưa có thể gì nói cho thiên hạ nghe đặng. 

3-Tôn giáo của Chí-Tôn dùng Huyền-diệu Cơ Bút 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 163 

để giải rõ hai mặt LUẬT: Thể pháp và Bí pháp 
“Ngày nay Đức Chí Tôn đã đến, đem nền Tôn giáo 

của Ngài để tại mặt thế này, đặng chỉnh đốn đạo đức tinh 
thần từ thượng cổ đến giờ, bằng Huyền-diệu Cơ Bút. Ngài 
đến không có quyền nào ngăn cản, Ngài dạy con cái của 
Ngài, Ngài có quyền đem cơ bí mật huyền vi tạo đoan giáo 
hóa con cái của Ngài. 

Nền Tôn-giáo xưa khác, còn nền Tôn -giáo của Đức 
Chí Tôn ngày nay khác. 

Vả chăng mỗi cơ quan đã tượng hình nơi Càn Khôn 
vũ trụ ngày giờ này có hai mặt luật. 

1- Luật hữu vi, tức nhiên luật định tướng định hình 
gọi là Thể pháp. 

2- Luật vô hình là định luật bí ẩn của nhơn loại gọi 
là Bí pháp. 

Đạo giáo trọng hệ nhứt là Bí-pháp, vì do nơi Bí 
pháp mà người ta mới t ìm tàng được trong cơ quan Tạo 
đoan. Cơ quan đó, tìm tàng Bí pháp ấy do c ách vật trí tri, 
nếu ta dịch ra Pháp-văn “La raison renverra toute la 
chose”. Cách vật trí tri, ta ngó thấy Đạo Nho đã có một 
khoa tối cổ đó vậy. 

Các Đạo giáo đương quyền tức nhiên cơ quan Tạo 
đoan vạn vật, Đạo phải có luật hữu hình và vô hình. 

Đạo giáo của Đức Chí Tôn hay các nền Tôn giáo 
khác cũng vậy. Đạo là gì?  

- Đạo là huyền vi bí mật cơ quan Tạo đoan, trọn cả 
cơ quan Tạo đoan ở trong hai khuôn luật hữu hình và vô 
hình của nó. 

Khuôn luật vô hình tức nhiên cơ quan bí mật huyền 
vi. Tìm hiểu đặng chi?  Phải  tìm  hiểu  đặng,  mới  biết cái  
định luật về phần hữu vi. Trong hữu hình ấy, nếu ta lấy 
cách vật trí tri của nó mà tầm vô hình vô ảnh của nó. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 164 

- Luật hữu hình tức nhiên là Thể pháp. 
- Luật vô hình tức nhiên là Bí pháp. 
Ví dụ 1: nấu một nồi cơm 
Bây giờ  chúng ta lấy một cái thí dụ: nếu nấu một 

nồi cơm muốn cho chín, cho ngon, ta phải làm thế nào?  
- Muốn cho nồi cơm trắng thì phải giã gạo, trước 

khi nấu để gạo vào nồi, ta phải vo cho sạch cám, vo rồi bắc 
lên nấu, nếu không đổ nước thì thành gạo rang còn gì, nếu 
đổ nước nhiều thì nhão, nhão quá thành cháo ngô, nên phải 
đổ nước cho vừa chừng với gạo, cơm cạn rồi cần phải bới 
lửa ra, chỉ hong lấy hơi cho chín thì gạo mới thành cơm. 

Nồi cơm bây giờ đem ra, ta phải tìm cái bí mật của 
nó tại sao cơm nhão? Tại sao cơm khô? Tại sao có cơ m 
cháy? Tại sao cơm sống?  Nếu từ thử đến giờ quốc-dân 
Việt-Nam không biết nấu cơm thì ăn gạo sống sao? Định 
luật chỉ có một chứ không có hai! 

Ví dụ 2: làm bánh bông lan  
Một cái thí dụ nữa: Như làm bánh bông lan chúng 

ta ngó thấy muốn làm cần phải có bột, có đường, có trứng 
gà tất cả là ba món. Bây giờ phải làm sao cho bánh bông 
lan nổi tầm phồng. Chúng ta thấy phải đánh trứng gà cho 
nổi bong bóng đều lên, để đường vô đánh nữa, đánh cho 
nổi tầm phổng, rồi mới để bột vào đánh nữa, đánh cho đều. 
Bột, đường, trứng gà đánh cho nổi thật đều, nổi chừng nào 
tốt chừng nấy, tới chừng hấp phải để hơi lửa vô cho nóng, 
cho chín, thành ra bánh bông lan tầm phổng, nếu bánh 
không nổi thì thành bánh xệp. 

Nhận định rồi mình ngó thấy bột, đường, trứng gà, 
là Thể-pháp, nướng chín và nổi thuộc về Bí-pháp, cái bí ẩn 
vô biên  là  để lửa nướng  chín. Cho nó  chín,  cho nó  tầm  
phổng đó mình không thể định được. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 165 

Bây giờ cơ quan Tạo đoan cũng vậy, nó có cái lý do 
của nó, nó có cái định luật của nó, nó có từ mức của nó. 
Tức nhiên hình luật:  

- Chúng ta có thể quan sát được là Thể pháp;  
- Còn mức bí ẩn chúng ta không thể lấy trí định 

được tức nhiên Bí-pháp. 
Ấy là một điều rất trọng yếu các nền Tôn-giáo tại 

mặt địa cầu này, được trường cửu hay chăng là do Luật Bí 
pháp. 

Đức Chí Tôn để cả hai triết lý cho nhơn loại biết sự 
thật. Bởi cớ cho nên Đức Chí-Tôn đến. Ngài đến đặng 
Ngài giải một triết lý, một công lý hiện hữu tại mặt thế 
gian này. 

Sự chơn thật.  Ngài đã giải sự chơn thật. 
Ấy vậy từ đây đến sau, Bần-Đạo giảng tiếp Thể 

pháp. Cho biết Thể-pháp rồi mới thấu đáo Bí pháp. 
Có một điều Bần-Đạo khuyên đừng có bơ bơ nữa, 

điều khó khăn phải để tinh thần trí não tìm hiểu cho lắm, 
khó lắm phải rán học mới có thể đoạt pháp đặng. Điều rất 
khó khăn là phải viết sách, nhưng Bần Đạo muốn lấy ngôn 
ngữ làm thế nào cho mau hiểu.” 

 Bần Đạo hứa mỗi kỳ Đàn thuyết về Bí Pháp.  
 Đền Thánh đêm 01-6 năm Tân Mão (1951) 

 
II- Tại sao Bần Đạo phải thuyết minh 

về Bí Pháp? 
Đáng lẽ theo cổ truyền Bí Pháp là huyền bí không 

thể gì truyền một cách rõ ràng được. Nhưng đối với Đạo 
Cao Đài tức nhiên đối với nền Chơn giáo của Đức Chí Tôn 
nó không phải như trước. Đức Chí -Tôn đã nói rõ ràng 
rằng: Ngài đến cốt yếu để diệt trừ mê tín mà hại thay từ 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 166 

trước đến giờ các Đạo giáo nếu quả nhiên có mê tín là 
do Bí Pháp hơn hết.  

-Thể Pháp của Đạo Cao Đài là một trường công 
quả của chúng ta, trường công quả ấy để cho chúng ta lập 
đức, lập công và lập ngôn.  

-Còn Bí Pháp Chơn truyền  Đức Chí-Tôn tức nhiên 
cơ quan huyền bí để cho con cái của Ngài siêu thoát. 

*Thể Pháp: 
Nói về Thể Pháp chúng ta hân hạnh làm sao, muốn 

cho chúng ta lập đức, chính mình Đức Chí Tôn đã cho 
chúng ta mượn danh thể của Ngài, chúng ta đã làm Thánh 
Thể của Ngài nơi mặt thế này.  

Ôi! Quyền lực về phương pháp lập đức đối lại với 
cảnh Thiêng Liêng là mua ngôi vị của chúng ta đó vậy. 

Lập công là Ngài đã tạo hình thể của Ngài tức 
nhiên Đền-Thánh đó là Đền thờ hữu hình của Ngài để tại 
mặt thế này, chúng ta phải lập công với sanh chúng tức 
nhiên lập công cùng con cái của Ngài. Ngài để cho chúng 
ta lập công chớ không phải làm nô lệ cho ai tất cả. Chúng 
ta thấy Ngài phụng sự cho con cái của Ngài, chúng ta lập 
công là tạo danh thể của Ngài, do lập công mà ra.  

Bây giờ lập ngôn: chính mình Ngài, Ngài phải làm, 
cầm cây Cơ bút viết dạy chúng ta từ lời nói việc làm, từ 
tánh đức, từ đạo lý. Còn ngôn, có ngôn gì hơn Ngài nữa để 
cả thảy các Thể pháp đặng chúng ta định vị chúng ta, 
chính tay Ngài cho chúng ta mượn cả thảy. 

*Bí Pháp:  
Bí Pháp là điều trọng yếu hơn hết, nếu không phải 

chúng ta cầu nơi quyền năng vô biên của Ngài đặng đoạt 
cơ siêu thoát thì dám chắc rằng: Dầu Thánh Thể của Ngài  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 167 

hay con cái yêu dấu của Ngài Nam Nữ cũng vậy, thì giờ 
phút này không có ai ngồi đây, trong cửa Đạo Cao Đài 
này, chúng ta vì một kiếp sanh thọ khổ Tứ Diệu Đề chúng 
ta chỉ mơ ước  một điều là đạt đặng huyền linh Bí Pháp, 
trước khi thực hiện đặng Bí Pháp, chúng ta phải có một 
đức tin mạnh mẽ, đức tin ấy phải đủ năng lực trong tinh 
thần của Hội Thánh. 

Muốn có Đức tin vững chắc thì chúng ta phải có 
đức Tự tín, có tự tín mới đạt đặng Thiên tín, tức nhiên đạt 
đặng Đạo tín của chúng ta.  

Muốn thấu đáo và muốn đạt cho đặng tự tín chúng 
ta phải tự biết chúng ta, rồi ta mới biết địa vị đứng trong 
hoàn vũ này đương đầu với Vạn Linh, ngôi vị ở trong hàng 
phẩm nào, chúng ta phải biết ta ở đâu mà đến, chúng ta 
mới hiểu con đường chúng ta sẽ về, Bí Pháp sẽ dìu dẫn 
chúng ta đi trên con đường ấy. Cả tinh thần nhơn loại 
hoang mang giờ phút nay họ chưa hiểu họ là gì?  

Bần Đạo chỉ cười có một điều là trí thức tinh thần 
con người đã đến địa vị cao trọng, cái hay biết của họ giờ 
phút này Bần Đạo quả quyết rằng, họ đã tạo nhiều rồi, 
bằng cớ là ở Thư Viện tại New York (Nữu ước) chứa hai 
triệu hai trăm ngàn quyển sách, chúng ta thử nghĩ kiếp 
sống của chúng ta có ba vạn sáu ngàn ngày, chúng ta 
muốn đọc cho hết sách ấy ít nữa bảy trăm năm, mỗi ngày 
chúng ta giỏi đọc một quyển. 

Nhưng Con người chưa biết do đâu mà có ? 
Ôi! cho cái hay biết của con người còn gì luận nữa, 

biết thật, giỏi thật, nhưng có một điều là họ chưa biết họ, 
con người chưa biết con người do đâu mà có. Giờ phút này 
dầu văn minh cực điểm, trí thức quá cao trọng mà họ chưa  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 168 

biết họ là gì hết. Sự thật vậy, bởi họ không biết họ cho nên 
sản xuất ra thuyết Duy vật và Duy tâm đang hy vọng lấy 
Vật lý học họ tìm con người.  

Nhứt hơn hết là họ tìm căn nguyên con người, họ 
lấy theo vật lý học họ nói con người là con vật, họ nói con 
vật này nó cũng đồng sống như vạn vật kia, họ tiềm tàng 
vật-lý-học họ nói bổn căn con người do hai tinh trùng của 
nam nữ: là nam tinh trùng và nữ tinh trùng. Hai con tinh 
trùng ấy khi nam nữ giao cấu với nhau, hai con tinh trùng 
hiệp với nhau sanh ra con người, nó là con sâu, nguyên 
nhân nó là con tinh trùng, hai con ấy hợp lại với nhau, tinh 
trùng nam là cốt, tinh trùng nữ là nhục, hai con đó hiệp lại 
với nhau thành cục huyết đỏ lòm rồi lần lần mọc đầu, mọc 
tay biến ra thành nhơn hình.  

Con thú gì trước kia cũng bởi do hai con tinh trùng 
ấy nó hợp với nhau rồi biến ra hình tượng của nó vậy. Bây 
giờ Đạo cũng nhìn con người là con vật, nhưng lúc nó biến 
ra Nhơn hình, quyền năng nào  biểu nó biến, do quyền 
năng nào cho phép nó biến, họ lấy vật-lý-học nói tầm xàm, 
kẻ muốn tìm sự thật đem chơn lý đánh đổ tinh thần mà 
chơn lý của họ là chơn lý mộng ảo. 

Chính Bần Đạo cũng nhìn sự thật chúng ta là con 
vật. Bần Đạo biết rằng nơi mặt địa cầu này trước kia tượng 
hình ra nó là cây, điều động có rễ, có máu, bắt đầu lần lần 
mọc lên cái đầu, hai cái tay, hai cái chân biến hình ra con 
dã nhơn, lần lần biết đi như con khỉ vậy. Mà lạ chướng 
hơn hết lúc biến thân ra nó, cái Linh cái Sống của nó thế 
nào chúng ta không biết.  Hồi thời buổi nó tượng Nhơn 
hình của nó rồi, hỏi vậy cái Sống của nó ở đâu? Ai cho mà 
có? Và cái linh ở đâu mà có? -Đạo giáo chúng ta có chối 
rằng thi hài chúng ta không phải là con vật đâu!  Chính 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 169 

Đạo giáo nhà Phật có nói con người chúng ta là con kỵ vật 
để cho Vạn linh cỡi nó đi đường từ mặt địa cầu nầy qua 
mặt địa cầu khác, mà con thú ấy là người của ta, mà người 
cỡi thú ấy là Phật, tức nhiên là cái Linh của chúng ta đó 
vậy. Bây giờ không phải thi hài nầy siêu thoát được, thú là 
thú, sanh ra tại Thổ huờn tại thổ, còn người cỡi nó là Phật, 
cho nên không có quyền năng  nào giam hãm hay trói lại 
được. Phật ấy mới thật là con cái của Đức Chí Tôn, chính 
mình con thú vật -lý-học đã nói, con thú có người cỡi, mà 
người cỡi ấy là Phật, là con đẻ của Đức Chí Tôn. 

Ấy vậy cơ quan siêu thoát là Phật siêu thoát chớ 
không phải con thú nầy siêu thoát được.” 

Kỳ tới Bần Đạo sẽ thuyết cái sống của con người 
đối với Vạn linh nơi mặt địa cầu nầy. 

 
III- Bí-pháp của Đức Chí-Tôn là gì? 

Đức Hộ-pháp thuyết tại Đền Thánh ngày 15-05 
năm Tân Mão (1951) 

 “Trước, Bần Đạo đã hứa kỳ này giảng về Bí Pháp, 
ấy là một điều giảng rất khó khăn, Bần-Đạo lấy cả tinh túy 
của nó thuyết ra đây. Chẳng phải đứng nơi tòa giảng này 
mà thuyết cho đủ được. Nếu như không có điều gì trở ngại 
về bí quyết, Bần Đạo thuyết minh cho toàn thể con cái 
Đức Chí-Tôn thấu đáo, hiểu cho tận tường cái bí -pháp 
Đức Chí-Tôn đến trong thời kỳ này, để trong nền chơn  
giáo của Ngài. Ấy vậy Bần-Đạo có một điều mơ mộng tìm 
phương trụ cả đức tin con cái của Ngài, nam nữ đặng cái 
đức tin ấy làm một ngọn huệ quang Thiêng-liêng, nó dìu 
dắt Thánh-Thể của Ngài trong con đường Thiêng-Liêng 
Hằng Sống tức nhiên con đường giải thoát. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 170 

Bí Pháp là gì? Là những cái hình trạng của Đạo 
về hữu hình, tức nhiên hình trạng của Hội  Thánh, tức là 
hình trạng của Thánh -Thể Đức Chí-Tôn tại mặt thế này. 
Là quyền năng điều khiển Càn Khôn Vũ Trụ tức là quyền 
năng vô đối của Đức Chí Tôn đã cầm nơi tay, Ngài đến 
cùng con cái của Ngài, đặng Ngài ban cho một quyền hành 
đủ phương pháp, đủ quyền năng tự giải thoát lấy mình. 

Tiên Nho chúng ta có trạng tả một điều vô hình, để 
tả ra một hình trạng hữu vi, nó vô tướng mà nó hữu lý làm 
sao đâu. Tiên Nho gọi chúng ta là khách trần, gọi mặt th ế 
gian, tức là mặt địa cầu 68 này là “Quán tục”. Ta là khách,  
cõi trần này là Quán, nó hay làm sao đâu, không lấy tỉ thí 
gì minh-bạch chơn chánh hơn tỉ thí đó. Chúng ta thử nghĩ 
toàn cơ quan huyền diệu vô biên Đức Chí -Tôn đào tạo 
trong Càn Khôn Vũ -trụ và vạn vật hữu hình, chúng ta có 
thể quan sát trước mắt chúng ta đây, chúng ta ngó thấy đều 
do khuôn luật Thiên nhiên tương đối mà ra, hễ có khuôn 
luật tương đối tức nhiên nó phải có đối cảnh. Bởi khuôn 
luật tạo ra hình, hễ có hình thì có cảnh, hễ có khuôn luật 
tương đối tức nhiên phải có đối cảnh, tức nhiên có hình thì 
có bóng, vô bóng tức nhiên vô hình. 

Chúng ta thử nghĩ luật tương đối, chúng ta lấy điều 
đơn sơ quan sát chúng ta thấy sống trong giấc ngủ và 
chúng ta sống trong khi thức, ngủ là sống với Vạn Linh, 
thức là sống với vạn vật. Chúng ta quan sát được hai đối 
cảnh sống với khuôn luật Càn Khôn Vũ Trụ kia cũng vậy 
không có gì khác, có cảnh sống có cảnh chết, sống chúng 
ta thể nào chết chúng ta thể nấy, không có chi la. Sống 
chúng ta là khách của “Quán tục” này, ta chết tức nhiên ta 
trở về quê Tổ, tức nhiên ta nhập trong cảnh Thiêng Liêng 
Hằng Sống chớ không có chi lạ. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 171 

Bây giờ hai hình trạng ấy chúng ta thử nghĩ nó có 
liên quan mật thiết với chúng ta thể nào? Đơn sơ chúng ta 
nên lấy tỉ thí một cách khoa học là khi chúng ta thức mơ 
vọng điều gì, làm điều gì, cái năng lực trong hành tàng 
thường thức của chúng ta, trong giấc ngủ chúng ta nằm 
mộng mơ nói tầm xàm làm đối cảnh của nó, đối buổi thức 
tức nhiên buổi sống ấy vậy. Thức ngủ là trong khuôn luật 
sống chết, cái sống phải có cái chết, hành tàng của cái 
sống chúng ta thể nào thì buổi chết của chúng ta nó cũng 
hiện tượng ra nguyên vẹn, ấy vậy không có điều gì lạ hết. 

Bây giờ luận về phần Thiêng Liêng tức nhiên  
phần linh-hồn của chúng ta.  

Bần-Đạo nói mỗi cá nhân con cái Đức Chí Tôn đều 
có phẩm vị của họ, có từ thử đến giờ, khuôn luật vẫn có 
một mà thôi. Chúng ta thấy trong Bí Pháp của Phật Tổ, 
Ngài đạt đặng bí pháp, Ngài để khuôn luật giải thoát. 
Chúng ta đã ngó thấy tại sao người khác Đức Chí Tôn 
không để “Tam Diệu Đề”, tức nhiên, Lão, Bịnh, Tử trước 
mắt đặng lãnh giáo Ngài, lại để cho Đức Phật Thích -Ca 
thấy Tam Diệu Đề? Khi Phật Thích Ca thấy Tam Diệu Đề 
Ngài mới thêm một đề Sanh nữa là Tứ Diệu Đề: Sanh, 
Lão, Bịnh, Tử. 

Đức Phật Thích Ca nhờ Bí-pháp của Đức Chí Tôn 
để trước mặt Ngài mà Ngài đạt được cơ quan giải thoát, có 
chi đâu. Muốn tránh Tứ Diệu Đề tức nhiên Tứ Khổ thì 
đừng gây Nhân, có Nhân tức nhiên có Quả, muốn tránh 
Sanh, Lão. Bịnh, Tử thì phải diệt cho hết quả, lẽ dĩ nhiên 
đó vậy... 

Bí-Pháp Đức Chí Tôn đã cho Phật Thích Ca thế  
nào, Đức Chí Tôn cũng có thể cho con cái của Ngài mỗi  
đứa để tự giải thoát lấy mình. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 172 

Nếu Đức Lão-Tử không làm Thượng -Thơ-tịch vô 
Đại thơ phòng nhà Châu, nếu Ngài không vô Thư Viện 
nhà Châu lật Bát Quái -Đồ của Phục Hi để lại, chưa chắc 
rằng Ngài đã đoạt pháp. Ngài ngồi tìm tòi coi Bát Quái Đồ 
để trong Thư Viện nhà Châu, tức nhiên Bí Pháp của Đức 
Chí Tôn dành để cho Lão Tử. Khi Ngài đã đạt được Bát 
Quái Đồ rồi, Ngài được trở nên vị Giáo Chủ danh vọng 
đến đời nay. 

Bây giờ tới Đức Chúa Jésus,  vị Giáo Chủ danh 
vọng đương buổi nầy gồm cả Vạn Quốc, các Dân Tộc Âu 
Châu trong khuôn khổ đạo đức của Ngài nếu không có 40 
ngày Ngài đã ra đồng sa mạc thiền định, Đức Chí Tôn 
không đến cùng Ngài và không bị quỉ cám dỗ thì Bí-Pháp 
của Ngài không hiện tượng ra được. 

Bây giờ đến Khổng Phu Tử, nếu Ngài không có khổ 
về Nhơn đạo của Ngài và xã hội của Ngài giặc-giã can 
qua, bởi Ngài sanh ra gặp buổi loạn ly đời Đông Châu Liệt 
Quốc, nếu Ngài không có khổ về công danh của Ngài cho 
đến đỗi và nếu Ngài không khổ về tinh thần của Ngài vì 
hiếu, thì chắc tinh thần của Ngài chưa ngó toàn thể các sắc 
dân, tức nhiên đồng chủng đồng bào của Ngài, thì tôi 
tưởng Đạo Nho của Ngài chưa xuất hiện. 

Nếu Đức Chí Tôn không để Thánh Thể của Ngài 
xuống 60 năm trước ngày mở Đạo, không phải ngày nay 
Ngài không sai các chơn linh xuống thế,  không tạo hình 
ảnh Cửu Thiên Khai Hóa, Ngài không mở rộng cửa Bạch 
Ngọc Kinh tại thế gian này thì dám chắc nền chơn giáo 
của Ngài chưa hiện tượng. Huyền diệu thay nền chơn giáo 
của Ngài! Lấy cả quyền năng vô biên Ngài làm Thể Pháp, 
Bí Pháp của Ngài, Ngài lấy căn bản Vạn linh, Ngài tạo nên 
đặng phẩm vị Thần Thánh Tiên Phật trên mặt thế gian này. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 173 

Ấy vậy Bần Đạo nói: Nơi cửa Tịnh Thất chúng ta 
có thể nói rằng: Nơi chúng ta đưa bạn chúng ta đi cũng là 
cửa rước bạn chúng ta đến. Bí pháp ấy càng ngày con cái 
Đức Chí Tôn càng ngó thấy, vì mới mở nên hình trạng 
chưa có rõ, chớ hoàn thành rồi con cái Đức Chí Tôn sẽ 
ngó thấy đối tượng Thiêng Liêng của nó thế nào, phải để 
đức tin vững vàng nơi Thánh Thể Đức Chí Tôn cho cường 
liệt, cường liệt Đức Chí Tôn mới xoay chuyển xã hội nhơn 
quần và tạo hạnh phúc cho xã hội nhơn quần được.” 

 
 Đêm 09 tháng 04 Kỷ Sửu (dl 06-05-1949) 

  “Kỳ trước Bần Đạo giảng tại sao gọi là Thể Pháp và 
Bí Pháp của khuôn luật Tạo đoan Càn Khôn vũ trụ này. 
Nay Bần Đạo giảng tiếp:  

IV- Do nơi học thuyết nào sản xuất ra 
chữ Đạo? 

“Vả chăng, cơ Tạo-đoan hiển nhiên trước mắt, 
chúng ta thấy là định một khuôn luật, ngó thấy cả vạn vật 
đặng sống trong Càn Khôn vũ trụ, nó có nghĩa lý sống của 
nó, cũng như mình biết mình có nghĩa lý sống của mình. 
Cái nghĩa lý sống ấy có phần hiển nhiên ta định được, ta 
thấu đáo được, gọi là Đời; còn bí mật huyền vi chúng ta 
lấy lương tri lương năng định đoạt không được, thuộc về 
bí ẩn huyền vi cơ tạo, nhứt là cái Sống và cái Linh là trọng 
yếu của cơ quan Tạo-đoan hơn hết, nó giục tinh thần nhơn 
loại buộc phải tìm tàng khảo cứu cho ra hình tướng, phần 
ấy gọi là Đạo. 

Vì cớ cho nên sách vở để lại, thiên hạ đã thú thật 
rằng không phương đoạt được, phần định được chỉ nói 
“Cường danh viết Đạo”. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 174 

Cái Sống và cái Linh chia ra làm hai hạng: 
- Hạng khảo cứu về Vật.  
- Hạng khảo cứu về Thần.  
Vật thì xu hướng theo bản năng của cơ Tạo đoan 

hiện hữu, lấy vật lý làm căn bản; mà lấy vật lý làm căn bản 
thì họ hướng về xã hội nhơn quần hay là định sống của xã 
hội. Định sống của xã hội tức là định sống của vật. Định 
sống của vật tức nhiên là Đời. 

Bây giờ, bí ẩn huyền vi của cơ Tạo đoan để trước 
mắt có nhiều lý lẽ bất công, họ khảo cứu về tinh thần đạo 
đức. Những lẽ bất công đó, buộc họ tìm tàng cao siêu hơn 
nữa đặng cho thấu đáo cả bí-mật huyền vi cơ tạo đoan ấy. 
Lẽ cố nhiên, con người cũng đồng sống với vạn vật, thấy 
mình linh hơn vạn vật, biết mình có bản năng đặc sắc hơn 
nhờ cái Linh đó. Linh ấy đáng lẽ nó phải tồn tại, nhưng cơ 
bí mật Tạo đ oan, có chết thì có sống, giục con người đi 
trong con đườ ng hiểu biết, tìm tàng cho thấu đáo: tại sao 
mình sống, sống duy chủ thân thể mình; mình chết cái 
Linh ấy, cái Sống ấy nó đi đâu? Vì cớ mà đời đã sản xuất 
các triết lý Đạo giáo, các vị Giáo chủ từ trước đến giờ đến 
thế gian này tạo Đạo, đã để hai khuôn khổ, định về chủ 
hướng ấy. 

Sống về vật hình là dìu dẫn sự sống của huyền linh, 
họ thuyên về một đường vô hình. Sự sống, chết họ thấu 
đáo cái hư không tiêu diệt và cái tồn tại hiển hách của nó. 

Bây giờ cả hành tàng bất công do chỗ nào sản xuất 
ra trong cửa Đạo? 

Đời chúng ta ngó thấy cái sống về vật hình chia hẳn 
nó ra, thì cái sống về vật hình là bóng dáng mơ hồ. Trong 
cái sống vật hình, thi hài thể chất, chúng ta nhận thấy nó 
không tồn tại, mà trái ngược lại nó vẫn là cơ quan tạo khổ 
cho ta mà thôi. Đã là cơ q uan tạo khổ, thì cái sống này có 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 175 

hữu ích gì đâu? Chẳng lẽ cơ bí mật Tạo đ oan tạo ra vật 
hình, mà loài người ngó thấy đây để ảnh hưởng  đến chơn 
tánh cao thượng. Tạo đ oan ra, không phải để chịu thống 
khổ mà thôi, phải có nguyên do gì chớ? 

Bởi nguyên do phải có chủ hướng, vì lẽ đó mà nó 
giục nhơn loại tìm tàng chí hướng của con người sống để 
làm gì, là tìm hiểu đặng định phận của mình, liên quan như 
thế nào trong cái sống, tức nhiên là thấu đáo bản năng của 
mình, định phần tương lai giữa Càn Khôn vũ trụ trong vạn 
vật đó vậy. Tương lai của sự sống tức nhiên tương lai của 
loài người. Tương lai của loài người tức nhiên tương lai 
của Đạo. Con người đứng trước vạn vật, thú cũng đồng 
thú, khác bởi người là Đạo, trong người Chí -Tôn đã để 
Đạo, Đạo khác với thú là vì trong loài thú Đức Chí -Tôn 
không có để tánh Linh như Đức Chí Tôn đã định tánh cho 
loài người, đặng loài người làm Chúa vạn vật. Vật phải 
dựa vào trong tay loài người đặng duy chủ đó vậy. 

Ấy vậy Bần Đạo nói: Có Thể-pháp thì có Bí-pháp. 
Các vị Giáo Chủ cũng phải tùng theo khuôn luật đó, 

một nền chơn giáo có Thể p háp là cơ quan giải khổ cho 
chúng sanh tức nhiên phải có Bí p háp đặng làm cơ quan 
giải thoát cho chúng sanh. Hễ độ phần xác tức nhiên phải 
độ phần hồn cho toàn vẹn. 

Một nền Tôn giáo nào đã xuất  hiện tại thế gian này 
dầu Thể pháp cao siêu bao nhiêu đi nữa, nếu không có Bí 
pháp làm tướng diện căn bản, thì nền Tôn Giáo ấy chỉ là 
Bàn Môn Tả Đạo mà thôi.” 

 
V- ĐẠO 道  LÀ GÌ? 

Tây-Ninh -Chùa Gò Kén- năm Bính-Dần 1926 
THẦY các con,  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 176 

“Cõi trần là chi? Khách trần là sao? 
Sao gọi khách? 

           Trần là cõi khổ, để đọa bậc Thánh, Tiên có lầm lỗi. 
Ấy là cảnh sầu để trả xong quả, hoặc về ngôi cũ, hoặc trả 
không xong quả, phải mất cả chơn linh là luân hồi, nên kẻ 
bị đọa trần gọi là khách trần. 

Ðạo là gì?  
Sao gọi Ðạo? 
Ðạo, tức là con đường để cho Thánh, Tiên, Phật 

đọa trần do theo mà hồi cựu vị. Ðạo là đường của các 
nhơn phẩm, do theo mà lánh khỏi luân hồi. Nếu chẳng 
phải do theo Ðạo, thì các bậc ấy đều lạc bước mà mất hết 
ngôi phẩm. Ðạo, nghĩa lý rất sâu xa, nhưng phả i hiểu 
trước bao nhiêu đó, rồi mới học các nghĩa huyền bí khác 
cho đích xác đặng. Ðời cũng thế, Ðạo cũng thế, chẳng 
Ðạo chẳng nên Ðời, Ðời Ðạo chẳng trọn, lấy Ðạo trau 
Ðời, mượn Ðời giồi Ðạo, Ðạo nên Ðời rạng, giũ áo phồn 
hoa, nương bóng khổ trăm năm mãn c uộc, tự thanh cao, 
nếm mùi tự toại, dưỡng chí thanh nhàn thì có chi hơn. 

Vậy là mầu, vậy là trí.” 
 Phân tích chữ Đạo:  

Chữ Đạo 道 bắt đầu chấm hai chấm trên là Âm 
Dương nhị khí, kế dưới một nét ngang tức là Âm Dương 
hiệp nhứt, nên chi một sanh hai, hai sanh ba, ba sanh vạn 
vật; rồi vạn-vật cũng quay về hiệp một. Kế dưới chữ tự 自 
(6 nét) nghĩa là t ự nhiên mà có. Nên chi Đạo dạy phải tự 
lập, tức là lo tu-hành để đạt được huyền-bí đạo-mầu thì trí 
lự mới phát minh. Chữ tự 自là tự tri, tự giác chớ chẳng ai 
làm cho người khác giác ngộ giùm hay minh-huệ giùm 
được. Trên dưới ráp lại thành chữ thủ 首 (9 nét). Chữ thủ 
nghĩa là ban sơ, lúc ban đầu, khởi thuỷ, là đầu mối của càn 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 177 

khôn vũ-trụ. Kế là bộ Tẩu 辶(3 nét) tẩu nghĩa là chạy, nên 
kêu là “pháp luân thường chuyển”.Họp chung lại thành 
chữ ĐẠO 道  

Chữ ĐẠO 道 Thánh-nhân đã đ ặt một cái luân-lý 
trong đó tự lâu rồi; hai nét Âm Dương hiển-hiện trên đầu 
đó, hình ảnh của cha mẹ ta đó, có hợp nhất  được  thì mới 
sanh ra một chủng-tử đầu tiên là con mắt, tức là chữ Mục 
目 mục là con mắt, là trung tâm của chữ Đạo. Con mắt để 
thâu thập tất cả tinh-hoa, đó là công ơn trước hết là của 
cha mẹ sản sanh ra ta. Cha mẹ cũng phải chịu ơn của hai 
Đấng trên cao kia nữa, đó là âm dương trời đất, ngày nay 
Đạo Cao-Đài xác nhận là Đức Chí-Tôn và Đức Phật Mẫu.  

Đức Thượng-Đế là một khối Đại linh quang, là ánh 
sáng bao la, biểu tượng bằng “Con mắt” thế nên Đạo Cao 
Đài thờ “Thánh Tượng Thiên Nhãn” là vậy. 
           Hai Đền thờ của các Ngài còn đó! Ni ềm tự tin này 
không bao giờ lầm, nghĩa là ánh sáng đã lóe lên từ mắt trở 
thành chữ Tự 自 (tự là chính mình), từ đây con người tự 
giác, tự tu, tự trau-giồi cho kiếp sanh trên con đường tiến 
hóa. Nhưng nẻo đến đã có l ối thông thì đư ờng về cũng 
chính mình sáng-suốt, cho nên khi ráp cả hai phần trên 
dưới lại thành ra chữ Thủ 首 (thủ là đầu). Cái đầu này đưa 
ta đến và nó cũng hư ớng dẫn cho ta về, chúng ta xuống 
bằng cái đầu cho rằng thuận, thì khi về cái đầu cũng phải 
quay ra ngoài để triều kiến Đức Mẹ Diêu-Trì nơi cung 
Tạo-Hóa Thiên ở từng trời thứ chín, thì cái đ ầu này biểu 
tượng  chữ  thủ  首 (9nét)  nó  mới  hợp lẽ. Nếu  quay  vào  
thành ra đi nghịch làm sao đoạt Đạo? Than ôi! 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 178 

           Đức-tin nơi ta đó, ngày nay Chí-Tôn tạo Đạo ra để 
cho nhân-loại thờ nhân-loại. Đạo Cao-Đài  thờ con Mắt là 
thờ thiên-lương của mình đó vậy, cho nên con đường tu 
giục-giã ta phải hoàn thành Tam lập, tức nhiên lập đức, lập 
công, lập ngôn nghĩa là ch ữ thủ 首 thêm một bộ sước 辶 

(biểu-tượng bằng bộ sước có 3 nét) thành ra chữ ĐẠO 道 
(chữ Đạo có 12 nét  do 9+3, tức là con số của Thầy) 
           Đây là tầng trời cao nhất, có về đến đây được thì 
mới nhập vào cõi Thiêng-liêng Hằng sống và hòa nhập 
được với Càn Khôn vũ-trụ, tức là về được cùng Thầy.  
           Sự tu thân cần phải có ĐẠO, tin-tưởng nơi Đạo. 
Bởi “Đạo là cơ bí-mật làm cho kẻ phàm có thể đoạt đặng 
phẩm-vị Thần, Thánh, Tiên, Phật”.  

Thầy làm chủ chữ Đạo là Cha của sự sống: 
 Thầy dạy rõ về quyền-uy tối thượng ấy (TNII. 62)                                                                   
“Các con. Thầy đã nói với các con rằng: Khi chưa 

có chi trong Càn khôn Thế -giới thì Khí Hư vô sanh ra có 
một Thầy và ngôi của Thầy là Thái cực. Thầy phân Thái 
cực ra Lưỡng nghi, Lưỡng-nghi phân ra Tứ tượng, Tứ 
tượng biến Bát-quái, Bát-quái biến hóa vô cùng mới lập ra 
Càn-khôn thế -giái. Thầy lại phân tá nh Thầy mà sanh ra 
vạn vật là: Vật-chất, Thảo-mộc, Côn trùng, Thú-cầm, gọi 
là chúng sanh. 

Các con đủ hiểu rằng: Chi chi hữu sanh cũng do 
bởi Chơn-Linh Thầy mà ra. Hễ có sống ắt có Thầy. Thầy 
là Cha của sự sống. Vì vậy mà lòng háo sanh của Thầy 
không cùng tận. 

Cái sống của cả chúng sanh Thầy phân phát khắp 
Càn khôn Thế -giới, chẳng khác nào như một nhành hoa 
trong cội, nó phải đủ ngày giờ Thầy nhứt định mới trổ 
bông và sanh trái đặng trồng nữa, biến hóa ra thêm. Nếu 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 179 

như ai bẻ hoa ấy nửa chừng thì là sát một kiếp sanh không 
cho biến hóa.  Mỗi mạng sống đều hữu căn hữu kiếp, dầu 
Nguyên-sanh hay Hóa-sanh cũng vậy, đến thế nầy lâu mau 
đều định trước. Nếu ai giết mạng sống, đều chịu quả báo 
không sai, biết đâu là cái kiếp sanh ấy chẳng phải là Tiên, 
Phật bị đọa luân hồi mà ra đến đỗi ấy. Cái mạng sống là 
Thầy, mà giết Thầy thì không phải dễ. Các con gắng dạy 
nhơn sanh điều ấy”. 

 
Thuyết tại Đền Thánh, đêm 13 tháng 04 Kỷ Sửu 

(dl 10-05-1949) 
“Trước khi giảng tiếp Bí-pháp và Thể -pháp của 

Đạo, Bần Đạo nhắc lại một lần nữa. Kỳ rồi Bần Đạo đã tỏ 
cho cả thảy đều biết, nhơn loại đến giữa cơ Tạo đoan Càn 
Khôn vũ trụ, huyền vi bí mật Tạo đoan đã cho một tánh 
chất ly kỳ bí mật, là khôn ngoan hơn vạn vật. Do khôn 
ngoan ấy mà tìm hiểu rằng:  

VI- Cả cơ thể Tạo đoan có hai đặc điểm  
trọng yếu: 

 - Một là sống  
 - Hai là linh  

Biết được hai đặc điểm ấy, thấy nhơn loại có hai 
chủ hướng:  

- Một là nương với cái sống của mình, cho cái sống là 
hệ trọng tức nhiên là học thuyết cơ thể Tạo đoan của đời.  

- Hai là nương theo tinh thần nhơn loạ i, nương theo 
triết lý này cho cái Linh là trọng hệ, vì cớ nên xu hướng 
theo phần hồn là tinh thần thường tại. 

Bây giờ chia theo hai lẽ ấy. 
- Sống tức là Đời  
- Linh tức là Đạo  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 180 

Hai lẽ sống chia nhơn loại ra hai đường căn bản, 
đứng trung tâm điểm cũng do nơi trí thức tinh thần, mà trí 
thức ấy xu hướng: 

 Theo học thuyết Đời tức là xu hướng theo cái Sống.  
          Theo học thuyết Đạo, tức là xu hướng theo Linh.  
           Cả hai tinh thần ta thấy không có lầm lạc, nhứt là 
đàng nào cũng có nguyên lý của nấy . Đời xu hướng theo 
cơ quan sống tức nhiên cơ quan Đời họ cũng có Bí pháp 
và Thể pháp. Xu hướng theo Đạo cũng có Bí pháp và Thể  
pháp. Nhưng hai lý thuyết dường như phản trắc. Về phần 
Đạo, thì trí thức tinh thần nhơn loại nhìn nơi vô biên biết 
Càn Khôn vũ trụ tức là cơ Tạo đoan, nó định luật cho khối 
người, thành ra Pháp chủ Luật, tức là Pháp trước Luật 
sau. Còn cơ quan Đời tức là cơ quan xu hướng theo cái 
sống, định Luật được rồi, mới tìm tàng Pháp đặng thi hành 
Luật, thành ra Luật trước Pháp sau . Bây giờ B ần Đạo 
thuyết về Đạo-giáo trước rồi thuyết về Thế đạo sau. 

Kỳ rồi Bần Đạo hứa thuyết về Đạo pháp tức nhiên 
là Bí pháp. Bần Đạo đã nói có hai chủ hướng: 

- Sống tức nhiên là Thể pháp.  
- Linh tức là Đạo thuộc Bí pháp.  

Chia rẽ rõ ràng như vậy, rồi không còn bợ ngợ gì 
mà không quyết định. 

Ấy vậy trong Đạo Pháp có hai thuyết: 
Thể Pháp là xu hướng theo sống, cái sống của vạn 

loại tức là đồng sống với nhơn loại, rồi do cái sống ấy tìm 
tàng Thể pháp trong tinh thần Đạo giáo đặng bảo thủ cho 
tồn tại cái Linh, tức là bảo thủ tồn tại cái khôn ngoan trí 
thức của mình; buổi sống thế nào vẫn còn mãi mãi đến 
buổi chết. Trái ngược lại dầu cho cơ quan chết ấy do cái 
Linh ấy không có đại diện của nó, ít nữa Linh ấy cũng để 
lại trong máu mủ chúng ta, tức là để lại cho nhơn loại 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 181 

tương lai còn tồn tại đặng. Chúng ta không thể chối c ải 
được. Tại sao chúng ta thấy hiện tượng trên mặt địa cầu 
này con người có đặc điểm riêng, dầu cho kẻ sơ sanh cũng 
sống với cái sống của con vật; mà con vật ấy c ũng sanh 
như những con vật khác.  Có điều ta nhận thấy nó khôn 
ngoan hơn tức là linh hơn vạn vật, Linh ấy do nơi Linh của 
nhơn loại đoạt được với tinh thần Đạo Giáo đặng truyền 
lại (Droit d'hérédité) nếu Linh ấy nhơn loại đoạt được là 
do cha mẹ đã đoạt được trước, vì trẻ sơ sinh kể như con 
thú kia lấy gì khôn ngoan hơn con thú được, nếu không 
nhờ cái Linh truyền thống lại. Chúng ta ngó thấy Bí pháp 
ở giữa Thể pháp, ta thấy nó bán thế, bán lý;  Ấy là do sự 
truyền thống của tinh thần loài người. Ta chưa thấy một 
sắc dân nào đã tiến triển, tức đã tiến bước trên đường văn 
minh hay là đã tiến bước trên con đường trí thức tinh thần 
mà thối bước trở lại. Nhơn loại mãi tiến tới không bao giờ 
thối. 

Chúng ta ngó thấy nữa: Mặt địa cầu này có nhiều 
sắc dân, sắc dân nào đã khôn ngoan thì họ truyền tử lưu 
tôn, khôn ngoan đặc biệt, điều ấy không ai chối đặng. Ấy 
vậy cái Linh của chúng ta không ngó thấy mà biết rằng có 
cái truyền thống. Cũng như Bí pháp là cơ quan bí mật ta 
không ngó thấy, không có gì tượng trưng cho nó nơi mặt 
địa cầu này, nhưng ta biết rõ nó vẫn tiến triển mãi. 

Nhìn cao hơn chút nữa, giữa nhơn loại đối với cá 
nhân hay đối với dân tộc, chúng ta thấy trước sau đặc biệt 
không thể gì chối cả i được nữa, ta không thể nói mặt địa 
cầu này, giờ phút này, có một người nào làm người như 
Đức Phật Thích Ca, như Đức Lão Tử, Đức Chúa Jésus 
Christ đã làm người. Ta không thấy người nào dám nói là 
người, có đủ sức đối thủ với các Đấng ấy, chưa có đặc 
điểm gì khác. Các Đấng ấy cũng là người như ta, tại sao 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 182 

lại được hơn ta vậy? Tại khối Linh của họ đoạt được muôn 
muôn kiếp sanh, ta không đoán biết đặng đã lập vị cho họ 
đến đặc điểm mà ta chưa hề biết tới, chúng ta đang còn ở 
hồi sau, khối Linh ấy định phận trong tinh thần đạo đức, 
định phẩm cho họ làm Giáo chủ nhơn loại. 

Hai đặc điểm Bần Đạo vừa nói thuộc về Bí pháp. 
Bây giờ nói Thể Pháp tức là nói xu hướng của cái 

sống. Các người đã tiềm tàng học thuyết về cái sống mà họ 
có tinh thần xu hướng về cái Linh của họ, họ đ ã làm thế 
nào tìm ra khuôn luật.  Bần Đạo đã nói, họ tìm khuôn luật 
cho hạp với cơ Tạo đoan Càn Khôn vũ trụ tức nhiên cái 
sống của họ phải thế nào cho phù hạp với chơn lý của vạn 
vật trước họ đặng đồng sống với vạn vật, đồng sống thì ta 
thấy có khuôn luật đặc điểm như thế nào? Tại sao vậy?  
Tại luật thiên nhiên định cho họ bảo thủ cái sống (Instinct 
de conservation). Luật thiên nhiên cho bảo thủ cái sống là 
khuôn luật định phận làm người giữa nhơn loại vậy. 

Rồi đến bảo thủ cái Linh cho tồn tại tức nhiên là 
bảo thủ khôn ngoan, cái khôn ngoan hơn vạn vật. Trước 
phải cung kỉnh cái sống ấy tồn tại mãi, cái sống ấy vẫn còn 
về tương lai đạo đức tinh thần của nhơn loại để định phận 
cho nhơn loại. Nhơn loại đã tìm tàng và hiểu rằng: Trên 
một triệu năm khi nhơn loại để chơn nơi mặt thế này, cho 
đến ngày nay vẫn còn tồn tại, tại thế này có thể thêm chớ 
không có bớt là d o khôn ngoan, biết bảo thủ cái sống tại 
mặt địa cầu này thay thế cho Đấng Chí Linh mà sửa cải, tô 
điểm các cơ quan hữu hình cho đặng tận thiện tận mỹ như 
Đấng Chí Linh đã định: họ theo khuôn luật của mỗi ngày 
đi tới nơi, mỗi kiếp mỗi mới mãi thôi “Nhựt tân, nhựt nhựt 
tân, hựu nhựt tân”  ngày nay mới, càng ngày càng mới là 
lời Tiên Nho của chúng ta để lại.   Đổi mới là khuôn luật 
thiên nhiên chỉ định cho họ mỗi ngày phải mới tùng theo 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 183 

khuôn luật tấn hóa của vạn loại trong Càn Khôn vũ trụ này 
vậy.  

Muốn bảo thủ cho cái sống tồn tại, Đạo giáo lập ra 
cái thuyết “Ái tuất thương sanh”  (1) làm căn bản. Họ lấy 
yêu ái mà định luật cho cơ quan bảo thủ cái sống tồn tại 
đến ngày nay, là do nơi đó mà tinh thần của con nguời 
định quyết rằng: khuôn luật Tạo đoan có bảo thủ m ạng 
sống với khuôn luật “Ái tuất quần sanh”  của họ đặng thi 
thố định con đường, rồi họ quả quyết đi đến, tức nhiên sẽ 
đến cảnh Linh của họ giữa vạn vật, họ sẽ thấy đặc điểm 
của họ để làm chủ Vạn linh ấy. Giờ phút nào họ thấy được 
thì họ có quyền vi chủ Vạn linh. Đương nhiên họ sống với 
hình xác thịt mà họ đã quả -quyết, định quyền vi chủ của 
họ giữa Vạn linh được. Buổi thoát xác tức là buổi lìa khỏi 
căn bản nguyên sanh của họ, họ sẽ tới được cảnh giới Chí 
linh; ấy là Bí pháp Đức Chí Tôn để tại mặt địa cầu nà y 
vậy. 

Kỳ rồi Bần Đạo đã thuyết một nền Tôn-giáo nào có 
đủ cái Linh tại thế, giữa loài người và loài người biết ra 
một nền chơn giáo có đủ bằng cớ là Huyền linh, đặng bảo 
thủ phần hồn của loài người là căn bản của loài người. 
Còn nền Tôn Giáo nào không có cái Linh ấy, Bần Đạo đã 
nói chỉ là Tả Đạo Bàn Môn mà thôi. Bởi không có đủ 
quyền năng siêu độ chơn hồn của vạn loại, phải có cái 
Linh đủ năng lực độ hồn nhân loại. Bằng không, Bần Đạo 
nói lại, chỉ là Tả Đạo Bàn Môn đó thôi. 

Chúng ta thấy các nền Tôn -giáo từ trước đến giờ 
dầu cho Linh ấy không ra tướng diện, từ buổi có loài 
người vẫn chạy theo Linh ấy. Các nền Tôn Giáo tại mặt 
địa cầu này và các vị Giáo chủ tạo Đạo vẫn tìm cách làm 
cho cái Linh ấy được ra tướng diện. Bần Đạo không cần tả 
nhiều, e thiên hạ nó i của mình trọng hơn của thiên hạ.   



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 184 

 Đạo Cao Đài có đủ quyền năng hiển hách anh linh 
của nó, không có nền Tôn -giáo nào tại thế này khả dĩ đối 
thủ được cả thảy, tức nhiên Bí pháp của Đạo Cao Đài giờ 
phút này không có kẻ nào dám cả gan nói Bí p háp ấy do 
tay phàm hay do một vị Giáo-chủ mang xác phàm cầm nó, 
mà chính trong tay của Đức C hí Tôn là Đấng tạo Càn 
Khôn vũ trụ, Chúa cả vạn vật, cầm Bí-pháp trong tay đặng 
độ rỗi phần hồn nhơn loại. Tức nhiên không có nền tôn 
giáo nào dám đối thủ với Đạo Cao Đài cho bằng đặng 

Ghi chú:   
Câu “Ái tuất thương sanh”.Đúng ra là Chữ Tuất 恤 chứ không 
phải chữ truất, vì Tuất có nghĩa là thương xót, một bên là bộ 
tâm 忄 một bên là chữ huyết 血 Còn chữ truất 絀 có nghĩa là 
loại bỏ thì ở đây thấy ra h ơi tối nghĩa.  Tự điển của Hiền Tài 
Hồng thấy có chỗ đồng quan điểm là “Ái tuất thương sanh”  

 
Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 12 tháng 05 năm 

Kỷ Sửu (dl 08-06-1949) 
Bần Đạo giảng tiếp: 

VII- Thể Pháp và Bí Pháp của Thế Đạo. 
Mấy kỳ trước Bần Đạo đã trình bày đại cương Thể 

Pháp và Bí Pháp của  Đạo. Bây giờ Bần Đạo khởi tách ra 
từ chi tiết của nó. 

Bần Đạo đã chán biết, có nhiều người ham nghe Bí 
Pháp của Bần Đạo lắm, nhưng Bần Đạo phất ngọn lên đó 
để đặng cho họ theo đặng họ đi Cúng, nếu không họ làm 
biếng đi cúng họ ngủ hết. 

A- Bần Đạo khởi thuyết Thể Pháp của Đời: 
Vả chăng Bần Đạo đã nói rằng: do hai chủ yếu làm  

cho con người xu hướng theo hai lẽ. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 185 

- Yếu tố thứ nhứt SỐNG đeo đuổi theo sống:  theo 
yếu tố sống tức nhiên theo Đời. 

- Yếu tố thứ nhì đeo đuổi theo LINH tức nhiên theo 
Đạo. 

Trước, Bần Đạo đã thuyết cái sống của Đời, chúng 
ta đã thấy luật định sống của con người. Bần Đạo nói: 
muốn định sống cho có trật tự, cho có đẳng cấp, thì họ có 
hai cái: hòa bình và tranh sống với nhau.  Cái khổ Thể 
Pháp của Đời là vậy. Chúng ta thấy Thể Pháp của Đời đ ể 
đặng bảo toàn sự sống chung của nhơn loại. Chúng ta 
thấy trước mặt không cần kiếm. 
  1-Bảo toàn sanh mạng : 

Muốn bảo toàn sanh mạng của loài người, chúng ta 
thấy buổi Thượng cổ lúc còn ăn huyết ở hang chưa biết cất 
nhà cửa lầu đài đặng ở, phương sống của họ khó khăn lắm. 
Chung quanh họ bao vây toàn những cơ quan tiêu diệt họ 
là thú dữ thiên tai mộc ách. 

Họ muốn bảo toàn mạng sống, tức họ phải kiếm 
phương thế tự an tự lập. Chỉ có hai bàn tay không thì làm 
sao kiếm cho ra sắt đặng làm binh khí tự vệ lấy mình; vì 
buổi ấy thú dữ mạnh hơn người. 

Người Mường Mán tự vệ bảo toàn sanh mạng buổi 
đó cho còn tồn tại cho đến ngày nay không phải dễ. 

Chưa biết cất nhà, họ phải chun vô hang, hố đặng 
bảo trọng lấy họ, rồi một người chiến đấu với thú mạnh 
mẽ không nổi họ phải chung hiệp với nhau, tức nhiên 
thành Mường Mán như chúng ta ngó thấy Mọi miền Cao 
Sơn của chúng ta vậy. 

Mường Mán ấy chẳng phải để chiến đấu với thú dữ, 
chiến đấu với thiên tai mộc ách mà thôi, họ còn phải chiến 
đấu với các cơ quan làm hại họ, tức nhiên Mường Mán 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 186 

này muốn đè lên Mường Mán khác, buộc họ phải chiến 
đấu, chiến đấu đặng giành quyền tự chủ của mình. 

Muốn chiến đấu cho đắc thắng họ phải chung hiệp 
lại đại đa số hơn, thành ra một quốc gia một xã hội. Trong 
một quốc gia chúng ta thấy nhiều số nhơn sanh là vậy. 

Ngày nay định sống của họ cho có trật tự thì khổ 
lắm, bởi vì ai cũng muốn bảo tồn mạng sống của mình 
trước đã. Nhiều khi mình muốn bảo tồn mạng sống của 
mình chẳng kể mạng sống của kẻ khác, khổ là chỗ đó. 

Muốn cho sống có trật tự thì phải định luật tức 
nhiên họ phải bảo vệ sanh mạng của dân, đặng buộc người 
đồng sống trong khuôn khổ tự hữu của mình; muốn cho 
được vững chắc thì phải đặt ra luật pháp, có luật pháp thì 
phải có Viên Quan Vua Chúa. 

2-Định luật xã hội:  
Định luật xã hội phải như thế mà thi hành rất khó 

khăn lắm, lúc tâm lý nhơn sanh còn đơn giản, thi hành là 
muốn cho thiên hạ bảo vệ sự sống của dân trong một quốc 
gia mà thôi, rồi lần lần họ khôn ngoan, họ lấy khôn ngoan 
của mình đặng chiến đấu với các cơ quan nào làm cho 
mình mất tự do, làm cho mình không được tự chủ. 

Nhơn loại bây giờ cũng thế, họ phá rối luật pháp 
buộc ràng họ bằng mọi cách gián tiếp hay trực tiếp. Bởi 
vậy ngày nay một luật định xã hội bảo toàn sanh mạng cho 
nhơn loại đương nhiên bây giờ khó khăn đáo để. 

Đầu tiên khởi ra Mường Mán chiến đấu với nhau, 
Mường Mán đó tiêu diệt sang qua xã hội quốc gia, quốc 
gia bao giờ cũng muốn cường quốc đông dân số, như các 
nước mạnh kia vậy. Cũng như thể Trung Hoa dân số có lối 
bảy trăm mấy chục triệu dân tộc hiện tại thành thử họ 
thường thường tương tranh với nhau luôn luôn, khuôn khổ 
kia xét lại đến ngày nay các liệt cường quốc gia liên minh 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 187 

của mặt địa cầu này, muốn bảo toàn mạng sống khó khăn 
lắm. 

Bần Đạo nói cho mấy người nghe đặng mấy người 
theo, rán theo sau Bần Đạo đặng hiểu  Bí Pháp của Đạo.  
Bần Đạo cho biết rằng: Bí Pháp của Đạo và Thể Pháp của 
Đời có liên quan với nhau, nếu làm biếng không nghe Đời 
không thể gì biết đến Đạo. 

Bần Đạo nói rằng về Thể Pháp: dù Thể Pháp, dù Bí 
Pháp của một quốc gia nào, một dân tộc nào, mà phù hạp 
với tinh thần tiến triển của dân sanh nước ấy, tức nhiên 
phù hạp với tinh thần hữu nghị của họ, thì nó tồn tại bằng 
trái ngược lụng lại tinh thần của dân tức nhiên dùng cường 
quyền ép bức mà thôi. 

Bần Đạo đã nói từ hồi nào đến giờ, con người bao 
giờ cũng chiến thắng với các trở lực làm mất tự do, mất 
quyền vi chủ của mình, tức nhiên tâm lý nhơn sanh không 
buổi nào chịu thua một cường bức nào làm cho họ đã mất 
quyền vi chủ, họ chiến đấu mãi thôi. 

Ngày giờ nào còn quyền áp bức, dân tộc này ép bức 
dân tộc khác, dùng quyền tàn sát đặng bảo thủ sanh mạng 
của họ, thì giờ phút đó chưa có hòa bình trên mặt địa cầu 
này. Không hòa bình là Tả Đạo, là giả pháp, không đúng 
với tâm lý nhơn sanh. 

Ấy vậy, chúng ta thấy những quyền luật nào lập ra 
tại mặt địa cầu này mà không trái với tâm lý của nhơn loại 
thì nó sẽ tiến triển theo sự tấn hóa của nhơn loại, đặng bảo 
tồn sanh mạng của nhân loại cho được vĩnh viễn và hạnh 
phúc. 

Ấy thế Đạo của Đời chơn chánh đó vậy”. 
Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 22 tháng 05 Năm 

Kỷ Sửu (18-06-1949) 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 188 

B- Bí Pháp của  Đời (tức Thế Đạo) 
Đêm nay Bần Đạo thuyết  Bí Pháp của Thế Đạo , vì 

kỳ trước Bần Đạo đã thuyết Thể Pháp của Thế Đạo. 
Nay Bần Đạo phải thuyết Bí Pháp đặng cho toàn 

thể con cái Đức Chí Tôn biết định phận chơn với giả. 
Người ta tưởng Thế Đạo không có Bí Pháp. Có chớ, tại 
Đời không đem ra để cho toàn thể nhơn sanh hiểu biết. 

Có Bí Pháp chớ, bởi những hạng vĩ nhân tạo thời 
cải thế, đã lập công trạng đối với nhơn loại nơi mặt địa cầu 
này. Chủ hướng của họ tùy theo khuôn luật, khuôn pháp 
nào đặng họ tạo nên cơ nghiệp vĩ đại nơi mặt địa cầu này. 

Thể Pháp của họ chúng ta thấy họ mơ ước một 
điều: trước khi quá vãng (chết) được nêu danh ư hậu thế 
hay là để lại một trang sử tốt đẹp cho đoàn hậu tấn của 
nhơn loại. 

Xem ấy mà định hướng chủ tâm của mình hay định 
tương lai của mình, tức nhiên thế gian người ta thường gọi 
“Lưu danh ư hậu thế” để danh lụng lại cho kẻ sau đó vậy. 

Lưu danh ư hậu thế, họ đã dùng phương thế nào, họ 
đã dùng chánh thuyết nào đặng họ phụng sự cho thiên hạ 
trong một nước? Nếu họ không phụng sự cho Tổ quốc. 

Đối với Quốc dân họ phụng sự cho Quốc dân, đối 
với toàn nhơn sanh nơi mặt địa cầu này, họ có đủ chủ 
hướng phụng sự cho nhơn loại. Đã định tâm phụng sự tức 
nhiên nơi này là nơi bí yếu hơn hết. Xin để ý. 

Hễ quyết tâm phụng sự tức nhiên họ phải lấy chánh 
tâm làm căn bản, do chánh tâm ấy họ bước vô khuôn khổ 
của Đạo, tương liên với Đạo, chánh tâm ấy để giá trị cho 
Quốc dân. Thiên hạ bước vô đường chánh tâm rồi tức 
nhiên có liên hệ với Đạo, họ phụng sự cho thiên hạ là chỗ 
liên hệ sự đạo  đức tinh thần của toàn nhơn sanh đó vậy. 
Chúng ta đã thấy rằng lời của Đức Chí Tôn đã nói “Đạo 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 189 

không Đời không sức mà Đời không Đạo không quyền”cả 
hai tinh thần ấy phải tương liên mật thiết cùng nhau không 
thể gì rời rã với nhau đặng. Chúng ta đã thấy nhiều lý 
thuyết họ đã tìm tàng họ muốn thế nào Đời thoát ly với 
Đạo mà như thế chúng ta ngó thấy các nền Tôn Giáo như 
bên Thiên Chúa Giáo như Care Litaire muốn thoát ly ra 
khỏi Công Giáo Gia Tô mà họ chẳng hề thoát ly đặng. 

Họ muốn thoát ly Công Giáo, thoát ly Công Giáo 
tức nhiên họ tìm tàng đáo để họ kiếm phương thế giải 
thoát ra khỏi Đạo nhưng cũng không đặng. 

Giờ phút này chúng ta ngó thấy Nga Sô Viết lấy 
thuyết Cộng Sản làm căn bản, thuyết Cộng Sản tức nhiên 
thuyết Duy Vật lấy vật chất làm căn bản, mà chối bỏ linh 
hồn. 

Về thuyết vật hình, tức nhiên nghịch hẳn với tinh 
thần đạo đức. Vật chất họ phải đề xướng: “Tam vô” là vô 
thần đứng đầu hơn hết, nó phải đánh đổ tinh thần đạo đức 
đặng nó đi trọn con đường vật chất. Phải chiến đấu để vật 
chất thắng tinh thần. 

Giờ phút này nước Nga cũng chưa hề thoát ly đạo 
đức được, phải đem đạo đức làm căn bản mà thôi. 

Tại Nga Sô lúc Cộng Sản chiến thắng đánh đổ 
chánh quyền rồi, tức nhiên "Staline" không còn nhìn Đạo 
Giáo nữa, không còn nhìn quyền Hội Thánh La Mã nữa. 

Ngày đánh đổ chánh quyền khám phá quyền lực 
của Nhà Thờ, chỉ trích quyền lực của Nhà Thờ, nhưng rốt 
cuộc ngày nay phải đem Đạo Giáo đem Công Giáo, tái lập 
các Đền Thờ trở lại. 

Tuy vẫn không tùng quyền Ông Giáo Hoàng La Mã  
mà nó vẫn tùng quyền Ông “ Got Oann” như Ông Giáo 
Hoàng của nhà Thờ mà thôi. 

Còn nhiều nữa, nếu chúng ta quan sát từ thượng cổ,  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 190 

bao giờ Đời cũng kiếm phương thế thoát ly Đạo, chiến đấu 
để thoát ly Đạo. 

Họ biết không tùng theo nó thì họ không quyền mà 
hễ tùng theo nó thì mất tự do tự chủ của họ, nó mất thì nó 
chẳng khi nào mà trị thiên hạ được? 

Từ thượng cổ đến giờ không một quốc gia xã hội 
nào nơi mặt địa hoàn này vô Đạo mà cầm quyền thiên hạ 
được, không thể có! 

Vì cớ cho nên cổ nhơn tức nhiên Tổ Phụ nòi giống 
Việt Nam trị dân vi đạo “Dĩ đạo vi tiên” tức nhiên trị Đạo 
chớ không phải trị dân đó vậy. 

Có một điều Bần Đạo chỉ chỗ chính giữa, muốn  
phụng sự quốc dân hay quốc gia cho đắc lực, phải có thành 
ý, rồi chánh tâm; muốn có chánh tâm thì mình phải tề gia 
trị quốc rồi mới đến bình thiên hạ nghĩa là: tu thân, tức 
nhiên nhơn đạo đó vậy. Chính thiên hạ có liên quan mật 
thiết với Đạo mà lưu lại thanh sử, nhưng cũng chưa đủ. 
Chúng ta ngó thấy họ muốn thoát ly Đạo Giáo, nói gần 
hơn nữa, ở cõi Á Đông chúng ta thấy gì? Như nhà Vua các 
công thần “Vị quốc vong thân” nhà Nam ta có phong thần 
nên buộc các Làng các Tổng, các Huyện, các Phủ, phải lập 
Đền Thờ, thờ các Đấng ấy, là Đình của chúng ta đó vậy. 

Thoát ly, họ muốn thoát ly Đạo, đặng họ lập khuôn 
khổ riêng tư của họ, họ càng lập càng đội Đạo Giáo trên  
đầu thêm nặng nữa. 

Bên Âu Châu chúng ta thấy gì? Họ muốn thoát ly 
Đạo Giáo mà những công thần ấy họ dựng hình để chỗ nào 
đông dân chúng, tùy theo công nghiệp của mỗi người họ 
định chỗ dựng hình ảnh của họ để lưu lại cho hậu thế,  
dựng hình ảnh ấy là gì? Ấy là Bí Pháp của họ đó vậy. 

Họ tưởng thoát ly Đạo Giáo là dễ nhưng mà hình 
cốt dựng lên họ để cả bài học cho hậu tấn; những cái hình 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 191 

ảnh còn tồn tại đây, xác thịt xương máu của những kẻ ấy 
được lưu hình ảnh tại mặt thế này là những Đấng để cả 
tâm đức phụng sự cho quốc gia và nhơn loại đó vậy. Làm 
cho đặng họ ham lắm. 

Giờ phút này các vị cầm quyền trị thế trong một xã 
hội nhơn quần nào cũng mơ ước một điều là phải lưu danh 
hậu thế mà thôi, lưu cả hình ảnh tôn nghiêm của họ để hậu 
thế nữa. 

Vì cớ cho nên nhiều ng ười, nhiều khi khổ hạnh  
phải cực khổ trong trường tranh đấu vì quốc gia xã hội 
nhơn quần khổ não về tinh thần nhọc nhằn biết mấy. Có 
nhiều người thối chí mà nhờ cái năng lực và quyền lực lưu 
danh ư hậu thế ấy buộc họ phải làm nữa trong con đường 
phụng sự quốc gia cho đến cùng. Vì thế phải có một tấm 
lòng chơn thật mới quyết định được. 

Ấy vậy, Bần Đạo lập lại một lần nữa để lại một 
trang lịch sử tốt đẹp cho hậu thế, để hình ảnh tôn 
nghiêm cho hậu thế ấy là Bí Pháp của Thế Đạo.  

Còn nữa, ngoài ra nữa, còn có cái này; cái này 
không hình trạng mà đáng sợ hơn hết là miệng lưỡi của thế 
gian. Có nhiều việc không để nơi trang lịch sử được, nhiều 
khi bất công của nhà vua hay của nhơn quần họ không để 
nơi trang sử được, họ chỉ để nơi miệng lưỡi thế gian mà 
thôi, đáng sợ hay chăng là chỗ đó. Hoặc là vì sự bất chánh 
yểm cả công nghiệp công thần của mình; nhưng công 
nghiệp ấy họ để nơi miệng lưỡi của dân, của thiên hạ. Bí 
Pháp ấy mới cao thượng, mới bền bĩ, Bí Pháp mà Đức Chí 
Tôn dành để đặng ban thưởng cho những kẻ vì đạ o nhơn 
luân của con người biết quên mình. Vì đạo mà tạo tinh  
thần cho quần chúng đó, Bí Pháp ấy cao thượng hơn hết.” 

 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 192 

Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 26 tháng 05 Năm 
Kỷ Sửu (22-06-1949) 

   Kể từ hôm nay Bần Đạo giảng tiếp: 

VIII- Thể Pháp và Bí Pháp của Thiên Đạo. 
“Trước khi Bần Đạo giảng một cái triết lý trọng yếu 

ấy Bần Đạo muốn cho cả thảy chúng ta mỗi người đều để 
tinh thần trí não của mình tự xét lại coi đương nhiên chúng 
ta đang sống trong hoàn cảnh nào ...?  

Chúng ta làm gì nơi cõi thế này? Cái lập trường của 
kiếp sống ta đối với vạn vật hữu hình mà Đức Chí Tôn gọi 
là Vạn linh ấy thế nào? 

Mỗi người tự soát, tự soát đặng mới có thể hiểu 
đặng huyền vi bí mật của Thể Pháp và Bí Pháp của 
Thiên Đạo, ấy là cái chìa khóa của chúng ta mỗi đứa mở 
lấy cái nguyên linh của chúng ta vậy. 

Bần Đạo rủ cả thảy con cái Đức Chí Tôn cầm chìa 
khóa nơi tay, đặng mở cả huyền vi bí mật ấy cho thấu đáo, 
thấu đáo cho đặng rồi mới có thể biết được cơ quan giải 
thoát của mình. 

Bần Đạo lấy của Bần Đạo trước đã, Bần Đạo tự 
mình quan sát của Bần Đạo coi cái sống của Đời và cái 
Linh của Đạo, tức nhiên trí hóa khôn ngoan vô đối của 
chúng ta thuộc về Đạo như thế nào? 

Linh ấy sống với phương pháp nào cho còn tồn tại? 
Tại sao chúng ta vào cửa Đạo, chúng ta vào đây chúng ta 
ngồi, tại sao chúng ta chung hiệp với nhau vô Đền Thánh 
này mỗi đêm phải cầu nguyện kinh kệ với Đấng mà chúng 
ta gọi là Đấng Tạo Đoan cả Vạn Linh tức nhiên Đấng Chí 
Linh đó vậy. Chúng ta tôn sùng Đấng ấy để làm gì? Đấng 
ấy đó hữu ích gì cho chúng ta hay chăng? Mà chúng ta 
phải phụng sự những điều chí thiết ấy, nên tìm tàng cái 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 193 

nguyên lý của nó cho thấu đáo mới gọi rằng tu mà muốn 
tu phải biết huyền vi bí mật ấy mới tu, còn không biết bất 
quá vô Đền Thánh hát chơi vậy thôi. 

Hễ khi nào làm biếng không đi cúng rồi đổ thừa có 
chuyện này chuyện kia, tại mình không biết giá trị của sự 
đi cúng, phải biết trong đó cái đã. 

Bần Đạo biểu tự soát mình coi, tại sao vô Đạo Cao 
Đài, Đấng đã chung hiệp với con cái của Ngài là Đấng Chí 
Linh tức nhiên là Đức Chí Tôn chúng ta đương chiêm 
ngưỡng tại Đền Thánh này. Phải biết giá trị đó mới dám 
can đảm thí thân cho Đạo mới có thể cương quyết đặng 
chung sống với con cái của Ngài. Chớ không lẽ ngồi đó tu 
theo họ mà không biết chơn lý ở đâu. 

Các nền Tôn Giáo, chúng ta đã thấy chán chường 
trước mắt vì lẽ đó mà vong phế. 

Bần Đạo thuyết, bây giờ Bần Đạo khai rõ cả tâm lý 
của Bần Đạo rồi cả thảy con cái Đức Chí Tôn cũng vậy tự 
mình cung chiêu của mình đi. 

Bần Đạo theo Đạo Cao Đài do lẽ này: Kiếp sống 
của Bần Đạo không có biết tin gì hết, nhứt là đầu óc chỉ 
lấy triết lý học thức làm căn bản, không ai nhồi sọ đặng, 
nhứt định không để chủ quyền tinh thần mình không bị ai 
lừa gạt, dầu cho Bần Đạo đã theo Đạo Thiên Chúa Giáo. 

Hồi thuở nhỏ nghe ra bị khó nuôi rồi Ông già Bà 
già sanh ra mấy người đều chết hết,  đến nóng lạnh cũng 
chết, đến đỗi thiên hạ sợ, tới phiên tôi Ông già Bà già bồng 
đem tôi đến Nhà Thờ Thiên Chúa cho ông Cha, làm con 
nuôi ông ấy. 

Tôi lớn lên đi học trường mà cũng đi theo làm đồng 
nhi bên Thiên Chúa Giáo cũng như ai kia vậy; nhưng 
trước khi đi học Bà già cho vô trường học Nho trước, học 
chừng một năm rưỡi rồi cho vô trường Pháp nên không 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 194 

biết thêm gì hết, xét mình tự nhỏ đến lớn kỳ khôi hơn ai 
hết. 

Cái gì cũng muốn biết mà thôi, cho đến lúc khôn 
ngoan trí thức cũng vậy, cả cơ quan của Đời tìm  tàng cho 
thấu đáo mọi điều, tìm cho hiểu, mỗi sự chi cũng tìm cho 
biết mà không biết được thì không ăn không ngủ. 

Khó lòng lắm, khó lòng quá, khó khăn lắm, vậy 
phải tìm qua cho đặng hay biết cho đặng mọi việc ở Đời. 
Suốt một thời gian, vẫn giục thúc tới chỗ bí mật huyền vi 
của Càn Khôn Vũ Trụ, giục thúc Bần Đạo một điều làm 
cho tinh thần Bần Đạo xốn xang biết bao. 

Bần Đạo thấy chung quanh các bạn đồng sanh của 
Bần Đạo dầu cho chí thân hay ngoại tộc cũng vậy họ 
đương dung rủi trên con đường quanh co khúc kh uỷu của 
Đời. Bần Đạo cũng sống theo với họ trong con đường dục 
tấn, con đường ấy tức nhiên chạy theo quan chức mỗi 
bước, mỗi ngày tình trạng khổ não, khó khăn lắm, không 
biết họ làm cho tinh thần đặng hạnh phúc hay đau khổ! 
Không thấy hạnh phúc gì hết; qua mỗi khoảng đường day 
lụng lại kẻ thương yêu của mình dầu lớn dầu nhỏ họ đã té 
quỵ theo dọc đường ấy nghĩa là họ chết. 

Những kẻ thương yêu Bần Đạo, Bần Đạo dòm lại 
một lần nữa họ đều chết hết dầu chí thân hay ngoại thân 
cũng vậy. Tức tối thay cho quyền năng vô đối của vô hình 
kia tại sao phải từ bỏ? Không sanh sống cho vẹn toàn con 
người già hay trẻ đều lần lượt chết hết biết bao nhiêu giọt 
lệ của Bần Đạo đã khóc với thân già và biết bao nhiêu giọt 
thảm của Bần Đạo đã rưới trên thân trẻ. Tình trạng đau 
khổ giục thúc Bần Đạo tìm hiểu coi cái phương pháp giải 
kiết phương pháp giải nạn coi có nơi nào hay chăng. Thử 
tự soát mình, tự xét nghĩ mình cũng một mạng sống cũng 
như mấy ngàn triệu mạng sống nơi mặt địa cầu này, không 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 195 

kể các Vạn Linh bao phủ chung quanh họ, thấy họ khổ 
trong con đường sống ấy lắm. 

Có nhiều khi muốn bảo thủ mạng sống họ mà họ 
phải tận diệt mạng sống khác. Các mạng sống bị tận diệt 
thì họ phải chịu đau khổ thống thiết vô ngần vô đối trường 
đau khổ ấy trải trước mặt Bần Đạo. 

Đối với vạn vật thấy tình trạng mạnh hiếp yếu, dữ 
ăn hiền, đối với loài người thì ngó thấy họ không kính nể 
mạng sống đồng loại đồng chủng với nhau. Một tấn tuồng 
bất công trải trước mặt, muốn kiếm phương an ủi thấy 
mình cũng một kiếp sống như các người kia vậy. 

Mỗi chúng ta kiếm con đường hữu ích, cái hữu ích 
cho bạn đồng sanh của mình, hễ thấy mình ăn thì bạn mình 
mất ăn; mình mặc thì bạn mình mất mặc, tức nhiên chính 
mình, mình cũng giành sống với họ. Xét đoán mình không 
có hữu ích chi đối với họ cả, mà trái ngược lại mình làm 
tội ác, mình làm khổ não cho họ mà thôi. Bởi vì mình 
giành giựt cái sống họ để bảo thủ cái sống của mình, mình 
phải giành cái sống của họ kia kìa thành ra mình không 
hữu ích gì hết. 

Kiếm thế an ủi, có thể nào làm nô lệ cho họ tôi 
không ăn mà tôi sốn g không, nói đến cái đó thì rất khó 
muốn làm cho đặng trọn trong con đường sống tức nhiên 
tôi không thể làm được. Muốn kiếm giải pháp ấy cho được 
thì tôi gởi cả tâm hồn tôi vào tay một Đấng vô hình, nương 
theo cái quyền năng vô hình làm Chúa của các mạng sống 
ấy đặng kiếm thế bảo thủ mạng sống của thiên hạ. 

Triết lý ấy kiếm coi ở đâu, như bên Phật Giáo biểu 
vô chùa mà tu, tụng kinh gõ mõ đặng ăn mà sống, sống 
riêng cho cá nhân, như vậy thì còn tội ác hơn hết thảy bởi 
vì biểu họ bố thí cho mình ăn để mình số ng còn họ thì 
thiếu sống. Các nơi khác nữa, ngồi đó duy chủ cái quyền 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 196 

sống như các nền Tôn Giáo khác họ giành cái sống ấy còn 
mạnh mẽ hơn các thứ quyền giành sống khác nữa. Nếu tới 
một vài cửa khác họ lại giành sống xảo trá còn tồi tệ hơn 
nữa. Kiếm phương thế giúp sống cho đồng sanh mà kiếm 
không ra. 

May thay trong buổi khuẩn bách tinh thần ấy, có 
Đấng quyền linh đem lại với một phương pháp vô hình, 
không hình mà làm cho chúng ta thấy, không nói mà làm 
cho chúng ta nghe là Đức Cao Đài Thượng Đế, nhờ đó mà 
Bần Đạo khỏi đi đâu hết. Nếu không có Đấng ấy thì có lẽ 
Bần Đạo điên đi mà chớ, điên vì cái khổ não của Đời, điên 
vì gớm ghiết cái cơ quan tranh sống của nó. 

Ban sơ Bần Đạo chưa biết Ổng mà Ổng cho Bần 
Đạo làm Hộ Pháp. Bần Đạo không biết gì hết, Bần Đạo 
nhắm mắt Bần Đạo theo. 

Tại sao Đấng ấy làm thiên hạ nghe, thiên hạ theo, 
chính mình cũng vậy. Lý lẽ của Ổng, Ổng đem đến cho 
thấy rằng: giúp sống chớ không phải giành sống, các bạn 
của mình họ đua họ theo, em út của mình dĩ chí cho đến 
bạn đồng niên mình họ đùa họ theo họ nghĩ rằng tôi gởi 
tâm hồn tôi cho Ổng, một mình tôi, tôi thấy rằng không 
đủ, Đấng tạo Đạo không phải gọi một mình tôi mà chính 
gom góp đại đa số tâm hồn như tôi và có thể đem gởi cả 
đôi triệu tâm hồn khác nữa vì vậy tôi có thể theo Đấng này  
được, Đấng đó tôi nên theo, theo có hai lẽ. 

1-Về phần Đời tôi khỏi cái bệnh đau thảm của tôi. 
2-Về phần Đạo tôi khỏi côi cút lẻ loi. 
Tôi có một đám người biết tình ái vô hạn của tôi, có 

một đám người cùng tôi gánh khổ của đời tức nhiên họ 
chịu nhiều khổ đặng họ giải khổ cho thiên hạ. 

Nói đó là nói của tôi, để tâm hồn theo Ổng về mặt 
Đời  và  về  mặt  Đạo  mà  thôi,  tôi  chỉ  nghĩ có bao nhiêu  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 197 

ngoài ra tôi không biết gì nữa. 
Bây giờ Đạo Cao Đài không biết chánh hay là tà, 

tôi chỉ biết Đấng ấy có thể gom góp đôi triệu tâm hồn vào 
tay Đấng ấy là Đấng Chí Linh. 

Bây giờ tôi không tin Đấng ấy nữa mà tôi chỉ tin 
một điều là ngày giờ nào cái linh hồn tôi thoát xác ra đi bỏ 
cái địa hoàn này, tôi sẽ gặp các bạn chí thân từ trước của 
tôi, Tổ phụ Ông Bà của tôi. Tôi không biết cảnh hư linh 
như thế nào mà nếu tôi gặp được họ thì tôi mới chắc. 

Ngày giờ nào tôi về cảnh Thiêng Liêng kia, quả 
nhiên linh hồn tôi còn tồn tại chớ không phải tiêu diệt như 
nhiều triết lý vô thần, nhiều nhà duy vật đã thuyết nơi mặt 
địa cầu này. 

Giờ phút nào tôi thoát xác tôi về với hư linh mà tôi 
được một vài triệu linh hồn về cảnh Thiêng Liêng Hằng 
Sống thì tôi không còn hạnh phúc nào hơn chỗ đó nữa. Tôi 
không biết giá trị, không biết quyền năng ra sao, nhưng tôi 
ngó thấy Ổng có thể làm cho tôi làm bạn với cả trăm cả 
triệu chơn linh trên cõi Thiêng Liêng Hằng Sống, vì cớ 
cho nên tôi phải vào Đạo Cao Đài đặng tôi phụng sự 
cho Ổng tức nhiên tôi phụng sự cho con cái của Ổng . 
Tôi nghĩ có bao nhiêu đó mà tôi theo cho đến ngày nay. 
Tôi đứng giữa Tòa Giảng này để ngửa cái triết lý ấy đặng 
cho toàn thể con cái của Đức Chí Tôn rõ biết đặng suy xét. 

Đó tôi lấy chìa khóa mở tinh thần của tôi rồi đó còn 
mấy bạn lấy chìa khóa mở tinh thần mấy bạn đi rồi tôi tiếp 
tục giảng Thể Pháp và Bí Pháp của Đạo Cao Đài”. 

Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 29 tháng 05 
Năm Kỷ Sửu (dl 25-06-1949) 

IX- Thể Pháp Thiên Đạo của Cao Đài: 
            “Đêm nay Bần Đạo thuyết Thể Pháp Thiên Đạo 
Cao Đài.  Kỳ  trước  Bần Đạo và toàn con cái của Đức Chí  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 198 

Tôn đã rủ nhau tự soát cái kiếp sống c ủa mình đặng thấu 
đáo hành tàng cả chơn tướng của mình, phải thế nào đối 
với Càn Khôn Vũ Trụ, đối với kiếp sống. 

Tưởng cả mỗi người chúng ta đều có trí định cái 
nguyên do căn bản của sự sống mình, cũng như Bần Đạo 
đã tự soát nơi giảng đài này bữa hôm trước đó vậy. 
           Chúng ta đã thấu đáo cả chơn truyền của Đức Chí 
Tôn các huyền vi bí mật cơ tạo đoan Càn Khôn Vũ Trụ, nó 
có ba điều trọng yếu là: 

1- Cái kiếp sanh của ta theo như chơn truyền Đức 
Chí Tôn các chơn linh đến tại mặt thế này hay là các địa 
giới trong Càn Khôn Vũ Trụ, cốt để trả quả kiếp của mình, 
hoặc mình đã tạo căn quả, vì trong con đường tấn hóa 
chơn linh của mình không đủ mực thước để điều khiển 
khối nguơn linh yếu ớt, không đủ quyền duy chủ mà phải 
phạm thêm tội tình oan nghiệt. 

2- Đến đặng tìm tàng cái học lực của mình, học lực 
của mình là điều mình muốn biết cả kiếp căn của mình nếu 
không biết cũng đeo đuổi theo, tìm tàng theo cho biết cả 
cơ quan bí mật tạo đoan. 

3- Là đến lập vị cao thăng hơn nữa tức nhiên theo 
cơ tạo đoan Càn Khôn Vũ Trụ về hữu hình cốt yếu để giúp 
cho các chơn linh tấn triển trên con đường Thiêng Liêng 
Hằng Sống. 

Bần Đạo có cho toàn thể chúng ta thấy căn sống 
của mình chẳng phải nơi trái địa cầu 68 này mà thôi, mà 
các mặt địa cầu khác trong Càn Khôn Vũ Trụ cũng đều 
một khuôn luật ấy. 

Có nhiều trái địa cầu tấn triển cao hơn khuôn khổ 
kiếp sống của con người, có thể giảm bớt tội nhưng khuôn 
luật vẫn một mà thôi không có chi sửa đổi. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 199 

Chúng ta đã thấy mình sống, kiếp sống của mình 
như thế; Bần Đạo đã cho toàn thể con cái của Đức Chí Tôn 
tự soát mình lại không có hạnh phúc chút nào hết. Thật sự 
ra đề mục chúng ta phải đi trong khóa học này của Đức 
Chí Tôn, đến đặng mở khoa mục cho nhơn loại buổi này. 
Hay là mỗi lần các Đấng Chơn linh cao siêu hơn nữa đến 
tạo Đạo, cốt yếu đến mở khoa mục cho các chơn linh thì 
khi chúng ta đã ngó thấy khóa này là khóa đầu tiên hết 
thảy trong đề mục. 

Khóa ấy riêng từ mức, mới khởi mức số một, chơn 
linh kia trong vật loại dĩ chí đến Phật vị đề mục ấy chưa có 
vị Phật nào đoạt vị dầu cao siêu đi nữa cũng chưa giải 
quyết được. Chính mình các vị trong các vị Chí Linh hằng 
sống chỉ có một Đấng giải quyết đặng đề mục "khổ sanh" 
của chúng ta tấn triển là duy có Đức Chí Tôn mà thôi. 
Ngoài ra nữa không có vị Phật nào giải quyết đặng. 

Đức Phật Thích Ca lập vị cầm quyền Chưởng giáo 
nơi Cực Lạc Thế Giái, chính mình Ngài đem thuyết Tứ 
Khổ mà thôi, chính mình Ngài cũng không giải quyết 
được, chính mình Ngài không duy chủ cái khổ ấy đặng. 
Ấy vậy, đề mục khổ là Khổ sanh, trước là Khổ sanh, rồi 
tới Lão, Bịnh, Tử. Sanh trước là sanh sống, sống là khổ, hễ 
cái pháp luật nào làm giảm khổ của chúng sanh nó là chơn, 
cái pháp luật nào nó làm cho thống khổ chúng sanh là giả. 
Pháp luật Đạo Giáo nào mà không hữu ích gì cho cái khổ 
sanh của chúng ta thì không có giá trị gì hết. 

Chúng ta quan sát coi các nền Tôn Giáo đã có 
phương giải khổ cho chúng sanh hay chăng? 

Tại sao chơn, tại sao giả, chính mình Đức Chí Tôn 
và các Đấng Thiêng Liêng cũng như chúng ta thấy các cơ 
quan trong Càn Khôn Vũ Trụ cốt yếu là phải phụng sự 
cho nhơn loại, cho Vạn Linh. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 200 

Trái lại họ không phụng sự cho Vạn Linh mà lợi 
dụng Vạn Linh chớ không phải làm tôi tớ cho Vạn Linh. 
Hễ lợi dụng là không phải phương pháp giải khổ tức nhiên 
là giả pháp. 

Quan sát lụng lại các nền Tôn Giáo hết, chúng ta 
thấy không có phương pháp để giải khổ chúng sanh, bất 
quá là một lý thuyết mơ mộng mà thôi. 

Giải khổ cái sống cái đã: 
Chúng ta thấy các nền Tôn Giáo đương nhiên bây 

giờ có nền Tôn Giáo nào phụng sự cho chúng sanh không? 
Có nền Tôn Giáo nào làm tôi tớ cho chúng sanh đặng giải 
khổ cho chúng sanh hay chăng? Quan sát coi. Chưa có! 

Chúng ta ngó thấy chúng ta có một điều tức cười 
hơn hết là họ ngồi gõ mõ đánh chuông mà họ nói giải khổ 
cho chúng sanh. 

Sanh trước cái đã, là mực thước đi từ khuôn khổ 
của nó nếu nói phi lý không quan sát được, không thể công 
nhận được, nhưng đương nhiên chúng ta đã thấy gì? 

Bần Đạo đã thuyết kỳ rồi cái pháp luật của thiên hạ 
là họ đã xu hướng theo "Tứ Diệu Đề" của Đức Phật Thích 
Ca, họ giong ruổi theo Tứ Diệu Đề để giải khổ cho chúng 
sanh là: Sanh, Lão, Bịnh, Tử. Họ thi hành trong khuôn khổ 
quyền pháp của họ mà thôi. 

1- Sanh, họ lập nhà Bảo Sanh đặng giải khổ cho sự 
sống. 

2- Lão, họ lập ra cơ quan Dưỡng Lão để nuôi kẻ 
già, kẻ yếu. 

3- Bịnh, họ lập ra nhà thương khắp nơi cả thảy trên 
mặt địa cầu này biết bao nhiêu nhà thương để chữa bịnh 
cho đời. 

4- Tử, họ cũng làm âm công, cũng bố thí, cũng làm 
phước vậy, nhưng có một điều là họ bố thí chớ không phải 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 201 

phụng sự. Họ lấy của người này đem cho người kia chớ 
không phải phụng sự cho nhơn loại. 

Còn Đạo Cao Đài Đức Chí Tôn đến biểu chúng ta 
làm gì? Biểu chúng ta dùng cả xác thịt, trí não, tâm hồn, 
làm Thánh Thể cho Ổng, làm đầy tớ cho cả con cái của 
Ổng, đó mới là thuyết giải khổ vậy. 

Chính mình Bần Đạo cầm quyền Hội Thánh đem 
vào khuôn khổ luật pháp ấy thế nào? 

Buổi ban sơ Bần Đạo lấy cả pháp luật làm chuẩn 
thằng, chỉnh đốn cả cơ quan chánh trị của đời là: Sanh, 
Lão, Bịnh, Tử. Bần Đạo lập nhà thương, nhà Dưỡng lão, 
nhà Bảo sanh là cốt yếu chỉnh đốn thân sống trong khuôn 
khổ mực thước, tức nhiên họ giúp cho nhau trong khuôn 
khổ đạo đức. Tức nhiên họ có cả cơ quan làm cho buổi 
thống khổ loạn lạc phải tiêu hủy. 

Cơ quan Đạo Cao Đài cốt yếu chỉnh đốn nhơn quần 
xã hội tăng tiến trong khuôn khổ nhơn luân, nhơn đạo để 
trong tâm não họ đặng họ tương trợ nhau họ xúm nhau 
trong một nhà để giúp nhau về mặt tinh thần. 

Bây giờ Bịnh, Tử cũng thế, về mặt xác thịt chuyển 
cả cơ quan Thế Đạo, cốt yếu để giải khổ chúng sanh về sự 
sống đối với Sanh, Lão thì chúng ta đã lập thành đại gia 
đình; như thân này khi già rồi còn em, còn bạn, cò n con, 
còn cháu, một đại gia đình càng ngày càng lớn hơn nữa.  
Giờ phút này có hai triệu người chứ không phải như trong 
buổi tạo Đạo chúng ta dầu sống đi nữa cũng không phải cô 
độc mà khi chúng ta phụng sự trong Thánh Thể Đức Chí 
Tôn tức nhiên phụng sự cho Ngài, tuổi già chớ tinh thần 
không già, không buổi nào chúng ta già hơn Đức Chí Tôn, 
nhỏ làm tôi mọi cho nhỏ, lớn làm tôi mọi cho lớn, già làm 
tôi mọi cho già. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 202 

Không buổi nào thấy cái già cái khổ cho chúng ta 
tức nhiên giải khổ rồi đó vậy. 

Sanh, Lão không phải khổ chúng ta, mà nó là một 
cơ quan giúp cho đời được lịch duyệt. Bịnh, Tử không 
phải khổ của chúng ta, mà nó là cơ quan giúp ta đoạt 
Thiêng liêng vị. Bịnh, Tử, bịnh chúng ta là gì chúng ta 
bịnh, tại số chết của chúng ta, tại khối sanh quang của ta 
hết lực mà thôi. 

Kiếp sanh này làm tôi mọi cho người, dầu cho có 
bỏ xác hay chết là cùng. Mạng sống kiếp sanh của mình do 
quyền Đức Chí Tôn định liệu, thì sợ gì cái chết, trái ngược 
lại thiên hạ sợ chết là khổ mới chết, còn chúng ta không sợ 
chết vì chết là cơ quan giải thoát đó vậy. 

Giờ phút này người tu là đem thân làm nô lệ cho 
nhơn loại, rồi có vui sướng gì với kiếp sanh mà cần sống, 
giá trị cái sống của ta khác hẳn hơn thiên hạ tưởng tượng, 
mà tưởng tượng cái chết của ta là buổi nghỉ ngơi, buổi hết 
cực, cái chết ấy chẳng phải do mình mà do nơi Đức Chí 
Tôn định là tới buổi Đức Chí Tôn nói các con đã làm xong 
phận sự Thầy cho con về. 

Giờ phút này chúng ta đương ở Đền Thánh của 
Ngài đây, đương phụng sự cho Ngài đây, thì cái sống chết 
của chúng ta không còn giá trị gì đối với chúng ta nữa, và 
trong Tứ Khổ không còn giá trị gì đối với chúng ta nữa: 
Ấy vậy "Tứ Diệu Đề" tức nhiên bài học, bài thi, của đề 
mục khổ, duy có Đạo Cao Đài giải quyết nó, đánh mất nó, 
làm cho nó không còn giá trị chi nữa, tức nhiên chính 
mình và toàn cả con cái của Đức Chí Tôn hay tương lai tôi 
nữa cũng vậy. 

Chúng ta trọn hiến thân làm Thánh Thể cho Ngài 
mà ta sống cho mình chớ không phải sống cho Ngài là 
không đúng, sống không phải sống cho mình mà chính là 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 203 

sống cho Ngài vì chính mình đem trọn cái sống ấy dưng 
nạp cho Ngài, mà tưởng tượng ta khổ thì tức nhiên Đức 
Chí Tôn khổ còn gì. Ổng không có khổ, mà lại sống vinh 
diệu quá, ta lại gặp thời kỳ này may duyên gặp được một 
cảnh sống lạ thường, sống về Thánh chất, sống về Thiêng 
Liêng, sống về Càn Khôn Vũ Trụ, sống về Trời Đất, sống 
dường ấy mà gọi là khổ sao đặng. 

Ấy vậy Chơn Pháp thuộc về Thể Pháp của Thiên 
Đạo Cao Đài ngày nay có lẽ phù hạp với tinh thần nhơn 
loại hơn các nền Tôn Giáo khác, có lẽ, nhưng chúng ta 
đừng ỷ mình. 

Mỗi ngày thường tự hỏi mình coi làm vừa sức của 
ta chưa? Làm vừa sức của Đức Chí Tôn biểu mình làm hay 
chưa? Sống của mình có vừa với cái sống của Đức Chí 
Tôn hay chưa? Nếu chúng ta đủ tinh thần, đủ trí não và đủ 
năng lực để thay th ế cái sống của Đức Chí Tôn thì “Tứ 
Diệu Đề” của Đức Phật Thích Ca để tại mặt thế gian này 
không có nghĩa lý gì và giá trị gì đối với chúng ta hết. 

Thể Pháp của Đạo Cao Đài chủ về sống mà đánh 
tiêu cả sự khổ tức nhiên đánh tiêu cả Thể Pháp. Thể Pháp 
đánh tiêu được thì sẽ đánh tiêu Bí Pháp được.” 

 
Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 04  

tháng 06 Kỷ Sửu (29-06-1949) 
X- Bí Pháp có liên quan đến Thể Pháp   

  “Đêm nay Bần Đạo thuyết Bí -pháp có liên quan 
đến Thể pháp, nói rõ là cái luật Đạo có liên quan đến luật 
Đời đó vậy. 

Vả chăng chúng ta đã ngó thấy cái cơ quan Tạo 
Đoan Càn Khôn Vũ Trụ là cơ quan Đức Chí Tôn để phụng 
sự cho Vạn Linh, cái chơn pháp nó vẫn vậy. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 204 

Bần Đạo có thuyết về thuyết ấy, Bần Đạo nói đất 
phải hy sinh đặng phụng sự cho cây, tức nhiên là thảo 
mộc. Cây phải hy sinh đặng phụng sự cho thú, tức nhiên 
nó phải hy sinh đặng nuôi thú, mà loài người đứng đầu 
trong loài thú chớ không có chi khác nữa. 

Vì cớ cho nên cổ luật lại buộc thú phải hy sinh 
phụng sự cho người, phụng sự không đi quá sức, hy sinh 
đặng nuôi loài người. Bởi vì lẽ lầm hiểu về chơn pháp ấy 
mà nhơn sanh đã thực nhục (ăn thịt). 

Giờ tới một mức nữa, người phải hy sinh đặng 
phụng sự cho Trời. Chắc là cả thảy đều nhớ cổ luật của 
Thượng Cổ khi tế Trời họ đem người ra họ giết, rồi họ 
thiêu như con thú kia vậy. Con người có luật ấy một thời  
hạn cũng khá lâu. Khi dùng người làm tế vật đặng hiến 
cho Đức Chí Tôn nếu Bần Đạo hiểu theo các Đạo Sử thì 
đã có gần 40.000 năm về pháp luật ấy, thử nghĩ coi các 
nhơn mạng buổi nọ đã đem làm con vật hiến cho Đức Chí 
Tôn nhiều lắm rồi vậy. Mới đây chừng lối 6.000 năm đời 
của Jacob trước 6.000 năm, theo Đạo Luật của Hébreu tức 
nhiên luật của Do Thái phải giết vật để tế Đức Chúa Trời, 
luật đó tới nay có lẽ vẫn còn đó vậy. 

Đức Chí Tôn có đòi hỏi chăng? Không, tôi dám 
chắc không, vì chính mình Ngài tạo cho Vạn Linh, chính 
mình Ngài làm tôi tớ cho Vạn Linh và phụng sự cho Vạn 
Linh, có lẽ đâu Ngài đòi nhơn loại phải làm con tế vật tế 
cho Ngài. 

Bao giờ chúng ta cũng thấy luật phụng sự cho Vạn 
Linh đi từ vật loại đến nhơn loại. 

Chúng ta thấy việc của con ong, con mố i, con ong 
chúa thật sự ra phụng sự đầy dẫy hơn hết, đứng đầu hơn 
hết, vì làm chúa nên phải có nhiều phụng sự, nó phải chịu 
sanh sản, làm giống nòi nó sanh sản mãi mà thôi. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 205 

Cũng như Thượng cổ trước lối 150.000 năm và 
trước nữa thì loài người cũng vậy. Đạo Pháp trong Phật 
Giáo để lụng lại các Đấng duy chủ của các sắc dân, chủng 
tộc do tiếng Phạn gọi là "Ma Nu" cũng một kiểu vở con 
ong, con mối. Con mối chúa phụng sự cho cả một ổ mối 
hơn ai hết, bởi vì chính mình con mối chúa đã sản xuất 
chủng tộc của loài mối. 

Chúng ta thấy lụng lại một triều chính của xã hội 
nhơn quần đã lập quốc, tức nhiên lập một nền chánh trị 
tương liên, một quốc gia vô trong một khuôn khổ của một 
quốc thể, một văn hiến đều chịu một luật pháp ấy, mà luật 
pháp ấy muốn thi hành thì phải có triều chính. Thật sự ra 
triều chính nhà Vua phải phụng sự cho quần linh, tức 
nhiên phụng sự cho lê dân. Một mình Ổng phụng sự cho 
toàn thể lê dân không thể được nên phải lập triều chính, từ 
Tể Tướng, dĩ chí cho tới bực hạ quan. Chánh trị một quốc 
gia là thay thế hình ảnh cho Vua đặng phụng sự cho lê dân 
mà thôi. 

Chúng ta ngó thấy trong vật loại như con mối chúa, 
con ong chúa cũng làm chúa, cũng phụng sự, trong phụng 
sự kia cũng lập một triều chính đặng có phương pháp 
phụng sự cho nó. Nhà Vua cũng vậy, lập triều chính đặng 
biến thân cho muôn ngàn triệu, đặng phụng sự cho toàn 
thể lê dân. Mối chúa cũng vậy. 

Bây giờ Đức Chí Tôn Ngài phụng sự cho Vạn Linh 
toàn cả trong Càn Khôn Vũ Trụ, Ngài đã dùng cái gì? 
Ngài dùng phương pháp phụng sự Vạn Linh là lấy Đời, lấy 
Vạn Linh phụng sự cho Vạn Linh. Chúng ta ngó thấy Đức 
Chí Tôn nuôi cây, nuôi thú, thú để phụng sự cho người. 
Ngài dùng căn bản đó để phụng sự cho Đời, cũng như nhà  
Vua dùng lê dân lập triều chính đặng phụng sự cho lê dân. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 206 

Đức Chí Tôn ngày giờ này đến lập Đạo muốn 
phụng sự cho cả toàn nhơn sanh mặt địa cầu 68 này, Ngài 
phải làm thế nào? Ngài cũng phải mượn loài người phụng 
sự cho Ngài. Ngài phải dùng loài người đặng làm Thánh 
Thể cho Ngài là lập triều chính của Ngài. 

Chúng ta ngó thấy Đức Chí Tôn đến lập Đạ o, lập 
Đạo phải lập Hội Thánh đặng phụng sự cho Vạn Linh trên 
mặt địa cầu 68 này. Chúng ta ngó thấy cái quyền rồi, ban 
cho cái quyền luật định phụng sự, vì phụng sự ấy mới làm 
chúa như con ong kia, con mối kia vì phụng sự mới làm 
chúa. Ông Vua cũng vì phụn g sự cho dân mới làm Vua, 
bây giờ Đức Chí Tôn vì phụng sự cho Vạn Linh mới làm 
Trời. 

Ngài phải lập Hội Thánh tức nhiên Ngài lập Thánh 
Thể của Ngài. Triều chính tức nhiên Thánh Thể của Ngài 
chớ không có gì lạ. Muốn cho Hội Thánh cầm quyền 
thống trị đặng phụng sự cho Vạn Linh, Ngài phải lập triều 
chính, triều chính là ngôi Thần, Tiên, Thánh, Phật đó vậy. 
Ngài lập Thánh Thể cũng như thế ấy; vì cớ cho nên chúng 
ta ngó thấy Thánh Thể Đức Chí Tôn tức nhiên Hội Thánh 
có đủ các phẩm Thần, Thánh, Tiên, Phật tại thế này. 

Không có cái chi mà chúng ta cầu muốn hay là 
dùng công nghiệp mà Người không trả không bồi thường, 
vì Ngài đã mượn chúng ta làm Thánh Thể cho Ngài đặng 
Ngài phụng sự cho Vạn Linh thì Ngài phải trả, phải bồi 
thường, nếu muốn cho người ta theo thì phải lập vị cho họ, 
thì họ mới theo. 

Đức Chí Tôn Ngài đến ký hòa ước với loài người 
nhứt là dân tộc Việt Nam trước cái đã, mấy người làm 
Thánh Thể cho tôi, đặng tôi phụng sự cho Vạn Linh, thì tôi 
sẽ lập vị Thần, Thánh, Tiên, Phật lại cho mấy người. Nếu 
các người chịu thì ký hòa ước với tôi, hể các người làm tôi 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 207 

cho con cái của tôi cho vừa sức của tôi muốn, hay vừa ý 
của tôi định thì tôi sẽ trả lụng lại là lập ngôi vị cho mấy 
người trong Thánh Thể ấy, tôi đã định phẩm vị Thần, 
Thánh, Tiên, Phật, tôi đã lập vị sẵn  cho mấy người, mà 
mấy người đoạt được tại mặt thế này, tới chừng về cõi vô 
hình tôi không chối cãi gì hết, trái  lại còn trả hơn khi mấy 
người phụng sự cho Vạn Linh tại mặt thế này nữa là 
khác”. 

 
Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 08 tháng 06 năm 

Kỷ Sửu ( dl 03-07-1949) 
XI-Bí pháp chơn truyền của Đạo  tương liên  

Thể pháp của Đạo thế nào ? 
“Đêm nay trước khi Bần Đạo thuyết Bí Pháp chơn 

truyền của Đạo, tương liên Thể Pháp của Đạo thế nào? 
Trước khi thuyết Bần Đạo nhắc lại nữa, nhắc một điều cần 
yếu cho cả thảy đều nhớ, nhớ để đi theo. 

Trước khi trong tinh thần đạo đức kia chỉ dẫn chơn 
pháp Càn Khôn Vũ Trụ cốt định cho loài người có hiện 
diện tại nơi thế này đặng phụng sự cho Vạn Linh, mà cũng 
là dẫn đạo cho Vạn Linh. 

Phụng sự đặng dẫn đạo cho Vạn Linh, ấy vậy chơn 
pháp có ảnh hưởng là quyết định thiệt phận của loài người 
là phải phụng sự mà thôi. Hễ không phụng sự tức nhiên là 
vô đạo, mà vô đạo thì không thể gì đoạt được cơ giải thoát 
hết. 

Bần Đạo đã chỉ rõ tương quan của luật pháp Đời 
cốt yếu nương theo “Tứ Diệu Đề” tức nhiên Tứ Khổ, đặng 
rồi thiên hạ dầu quốc gia xã hội nào cũng kiếm phương bợ 
đỡ tinh thần loài người hay là toàn dân trong nước đặng 
lập vị của mình. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 208 

Thật sự ra, nói rằng: Họ đã tạo dựng Đạo Giáo đặng 
phụng sự cho dân nhưng thực sự đi trong đường nào? Lấy 
tinh thần cứu khổ của Đạo Giáo mà kỳ trung họ không 
phụng sự quốc dân, chỉ tạo quyền cho họ mà thôi, tức 
nhiên họ không phải vì sở định cứu khổ mà đến để lập 
quyền cho vững chắc. Nhưng Đạo Giáo chúng ta thì khác. 

Đạo Giáo chúng ta buộc phải định phận mình là 
giải khổ, tức nhiên phải làm thế nào cứu vớt quần linh cho 
khỏi “Tứ Diệu Đề” tức nhiên Tứ Khổ của kiếp sanh đó 
vậy. 

Hai cái tinh thần ấy dầu trong hành tàng cũng vậy, 
vẫn khác hẳn với nhau vì cớ cho nên Đạo với Đời không 
có bao giờ tương đắc với n hau đặng. Bần Đạo nói Đạo 
không phải giành quyền, mà chỉ tạo Đạo đặng định phận 
mà thôi. 

Bên kia họ cho rằng: Đạo giành quyền của họ, trái 
hẳn chúng ta vẫn thường thấy, chính mình Đức Phật Thích 
Ca đến khi Ngài có quyền, chính cha của Ngài còn tranh 
giành cái quyền ấy. Về quyền hành có điều khó giải quyết 
hơn hết là: Cả tinh thần chúng sanh, cả thảy đều biết rằng 
Đạo phải phụng sự cho nhơn loại, vì đấy mà bên Đời dầu 
thế nào đi nữa bất quá là lòe con mắt đặng cho người ta 
theo, chớ không phải như bên Đạo phải phụng sự. 

Bởi cớ cho nên mới dục ra tấn tuồng giành quyền 
với nhau là vì chỗ đó. 

À, bây giờ Bần Đạo nói rõ phải ra phụng sự đặng 
giải khổ tức nhiên giải quyết "Tứ Diệu Đề" của Đức Phật 
Thích Ca đã để nơi mặt địa cầu này. 

Bần Đạo thuyết cả Bí Pháp Đạo Giáo có liên quan 
mật thiết với Thể Pháp rồi cả thảy đều nghĩ từ thử đến giờ, 
Bần Đạo buộc phải đi cúng, phải hành đạo là thế nào, 
không phải buộc mấy người mà Bần Đạo hưởng một 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 209 

quyền lợi gì riêng hết, mấy người suy đoán chơn pháp rồi 
mấy người mới biết. Bần Đạo vì phận sự muốn cho con 
cái của Đức Chí Tôn tạo cơ giải thoát nên mới buộc gắt 
gao như vậy thôi. 

Vả chăng trong chơn pháp con người nơi mặt thế 
này có ba điều: 

1- Hoặc là phải trả quả kiếp xuống tại mặt địa cầu 
này để trả. 

2- Hoặc muốn học hỏi thêm, muốn tấn hóa tới nữa, 
về phương lược địa vị tinh thần của mình còn thiếu kém, 
học thì đến mặt địa cầu này đặng học. 

3- Các vị đã được địa vị cao siêu nơi cảnh Thiêng 
Liêng Hằng Sống, đến mặt địa cầu này đặng lập vị mình 
thêm cho đặng cao trọng. 

Ba điều ấy muốn đoạt được thì phải phụng sự Vạn 
Linh mới được. Bần Đạo thuyết tới con cái của Đức Chí 
Tôn sẽ ngó thấy Đức Chí Tôn không dùng quyền Chí Tôn 
của Ngài, Ngài đến đặng lập quyền cho con cái của Ngài 
mà thôi, không phải đến đặng lập quyền hành hoặc bảo vệ 
con cái của Ngài, Ngài không thế gì để cho con cái Đức 
Chí Tôn lạm quyền đặng. 

Cơ quan giải thoát là phụng sự, dầu cho quả kiếp 
mà đến cũng vậy, dầu cho vì học hỏi mà đến cũng vậy, 
dầu cho lập vị mà đến cũng vậy. Chúng ta phải phụng sự 
cho Vạn Linh mới được,  trong phụng sự ấy chúng ta 
không biết chúng ta bị quả kiếp nơi nào, người nào, nhưng 
nhờ phụng sự ấy mà mình gặp được người mình muốn trả 
nợ tiền khiên, biết đâu nhờ hồng ân Đức Chí Tôn định cho 
mình gặp đúng người để đặng trả, tóm lại cũng phải phụng 
sự mới có. 

Bây  giờ  về  học  hỏi  thì  chúng ta muốn gì? Muốn  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 210 

biết mọi điều về huyền vi cơ tạo, muốn biết cho đặng thì 
phải phụng sự cho Vạn Linh mà thôi, rồi trong phụng sự 
ấy nó sẽ chỉ điều cho chúng ta muốn biết mà lập vị, và có 
gì hơn thay thế cho Đức C hí Tôn mà phụng sự cho Vạn 
linh lập vị ấy không thể gì ai chối cãi được. 

Muốn làm cho đặng như Đức Chí Tôn đã làm ta 
phải làm gì? Ngài biểu chúng ta hiến ba món báu trong 
mình chúng ta là Tam Bửu. 

1. Xác thịt 
2. Trí não 
3. Linh hồn 

Tức nhiên thân thể và phàm thể của chúng ta Đức 
Chí Tôn biểu ta hiến cho Ngài đặng Ngài phụng sự cho 
Vạn Linh. 

Chúng ta thấy gì? Mỗi ngày ta kêu Đức Chí Tôn 
làm chứng, kêu Tam Giáo làm chứng, giờ phút này con 
nguyện dâng cả xác thịt, trí não và linh hồn của con cho 
Thầy đặng Thầy làm lợi khí mà phụng sự cho Vạn linh. Hễ 
dâng rồi còn gì của mình nữa, có trả nợ tiền khiên chớ 
không có tạo nữa, nếu có tạo mà giờ phút này mình đến 
Đền Thánh này đây, ngồi trong lòng của Đức Chí Tôn 
đứng trong phần tử Thánh Thể của Ngài tình cờ mình bị 
quả kiếp gì xảy đến, mình không biết, vì thân thể mình 
không biết duy chủ nữa mà chính Đức Chí Tôn duy chủ, vì 
mình giao cả thân thể mình nơi tay Đức Chí Tôn thì mình 
không còn biết gì nữa. 

Ngày kia mình có thể nói mỗi hành tàng của con 
làm, con đã tạo, co n giao cả trong tay Đại Từ Phụ, quyền  
hạn xử định do nơi tay Thầy chớ con không biết. 

Mình giao cả hình hài đó cho Ngài sử dụng, nếu sự 
thật có gì không hay xảy tới cho mình, mình không hiểu, 
mình giao cả thân thể mình cho Đức Chí Tôn đặng Đức 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 211 

Chí Tôn phụng sự cho Vạn Linh, quyền xử định ấy do Đức 
Chí Tôn quyết định, mình đừng làm trái với mặt luật của 
Ngài định. 

Ấy vậy, mỗi ngày từ mơi tới trưa, đến chiều, từ 
chiều đến khuya, từ khuya tới sáng, mình vô Đền Thánh 
kêu Đức Chí Tôn, kêu Tam Giáo và các Đấng T hiêng 
liêng mà phân chứng trước. Thân tôi không còn của tôi 
nữa, tôi đã hiến cho Đức Chí Tôn làm tôi tớ cho Vạn Linh 
thay thế cho Đức Chí Tôn, giờ phút đó chúng ta không biết 
tội nào chúng ta đã làm, dầu có tội mà chúng ta không làm 
điều gì thêm nữa thì quả kiếp ấy tiêu diệt, cơ quan giải 
thoát chúng ta đoạt không thể gì định tội được. Đức Chí 
Tôn biểu chúng ta không phải là chúng ta, mà chúng ta 
không phải là chúng ta, thì quả kiếp ấy không phải là của 
chúng ta tức nhiên ta đã đoạt cơ giải thoát, quyền ấy chính 
của ta chớ không phải của Đức Chí Tôn. Lấy quyền của ta 
mà cho ta, mình đã định quyền cho mình, chớ không phải 
Ngài định, Ngài định cho có quyền giải thoát, quyền 
Thiêng Liêng không có tạo, chính ta tạo quyền gi ải thoát 
đó do nơi ta mà thôi.” 

 
Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 11 tháng 06 năm 

Kỷ Sửu (Dl 06-07-1949) 
 XII- Sự liên quan Thể Pháp và Bí Pháp  

của Đạo. 
  “Đêm nay Bần Đạo giảng tiếp sự liên quan Thể 
Pháp và Bí Pháp của Đạo. 

Trước khi Bần Đạo giảng tại sao Đức Chí Tôn lập 
hình thể hữu hình đặng Ngài tạo Đạo. 

Đêm nay Bần Đạo giảng đặng cho cả thảy đều hiểu 
rõ Thánh Thể là gì? Tại sao lấy Tam Bửu ấy là trong 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 212 

người của ta để làm Thánh Thể, cả thảy Tam bửu là có 
một, mà một do ba người hiệp nhứt, cũng như Càn Khôn 
Vũ Trụ sản xuất ba quyền Phật, Pháp, Tăng trong đó có ba 
người, nhưng trong ba người chỉ có một là Đức Chí Tôn 
mà thôi. 

- Người thứ nhứt là ta hay là thể chất tức nhiên 
thân thể của ta đây. 

- Người thứ nhì là chơn thần tức là trí não của ta 
hay là pháp thân, pháp thân ấy do nơi Kim Bàn phát 
hiện, tức nhiên do nơi Phật Mẫu sanh đẻ ra đó vậy. 

- Người thứ ba là chơn linh tức linh hồn của ta 
hay linh thể của chúng ta do nơi Đức Chí Tôn sản xuất, ba 
món ấy hiệp lại mới thành người. Linh thể của chúng ta từ 
trước Đạo Giáo của nhà Phật do Ấn Độ sản xuất, tức nhiên 
Đức Phật Thích Ca đã minh tả thể chất có ba người. Ngài 
gọi nguyên chất là (Égo) người thiệt của chúng ta, tới 
chừng đem qua Bắc Tông rồi, tức nhiên họ qua Nho Giáo. 
Nho Giáo không có tên mới đặt linh thể ấy là Tâm, lấy 
Tâm đặt tên chơn thể , chữ Tâm ấy do tướng hình Thiên 
Lương vi bổn. 

Một vật hễ sản xuất tại mặt địa cầu này đứng trong 
khuôn khổ Đạo Giáo tức nhiên Thiên Lương của mình, 
Thiên Lương ấy không tướng hình nên để chữ Tâm. Ấy 
vậy, chữ Tâm ở bên Bắc Tông Phật Giáo tả hình Linh Thể 
của chúng ta đó vậy, tức nhiên tả hình chơn linh của chúng 
ta, do nơi Đức Chí Tôn sản xuất. Ấy vậy, ba người trong 
thân thể chúng ta đang gánh chịu đó, khi được hình rồi, có 
hiện tượng tại mặt thế này rồi thì chúng ta ngó thấy chúng 
ta có ba mối nợ. 

Mối nợ của cha mẹ thân sanh ra ta, sản xuất ra ta, là 
mối nợ trước phải trả. Nếu khi ta đoạt kiếp được, lập vị 
Thiêng liêng của mình đặng vô cửa Thiêng Liêng Hằng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 213 

Sống mà đàng sau lưng của mình có mang ba mối nợ thì 
vô cửa ai cho, phải trả cho rồi mới vô đặng. 

Vì cớ cho nên Đức Chí Tôn biểu mình phụng sự 
cho Vạn Linh, đặng trả nợ thi hài của mình, tức nhiên trả 
nợ máu thịt của mình, nợ ấy ta nhận là công chánh hay oan 
khúc cho ta? Thì chúng ta ngó thấy nó rất công chánh, một 
giọt máu, một điểm tinh của chúng ta thọ nơi phụ mẫu 
chúng ta, rồi cha mẹ của ta đã thọ của người trên trước 
nữa, cũng một giọt máu, cũng một điểm tinh mà tạo nên 
thi hài. Cha mẹ đã thọ nơi Ông Bà Tổ Phụ của chúng ta, 
rồi giọt máu, điểm tinh ấy truyền thống cho chúng ta, ta 
phải chịu khi ấy phải trả, mà trả thì phải khổ cho ta lắm, 
nếu chạy thì cha mẹ chúng ta phải trả. 

Rồi khi cha mẹ sanh ra ta, ta phải nhờ ai mà sống, 
nhờ ai mà nên người, nhờ ai mà có. Chúng ta sản xuất tại 
mặt thế gian này tức nhiên nhờ xã hội nhơn quần, nhờ ăn 
mới sống, thi hài thân thể mới giữ đặng giọt máu, điểm 
tinh, để truyền thống? Trả đủ nợ ấy cho xã hội nhơn quần 
mới về cảnh Thiêng Liêng Hằng Sống được. Quả nhiên 
chúng ta thiếu nợ hay là Tổ Phụ Ông Bà chúng ta thiếu nợ 
nên chúng ta phải trả, muốn trả phải phụng sự cho xã hội 
nhơn quần. Đức Chí Tôn coi trọng hệ nhứt, nên Ngài mới 
lập trường công quả này đây. Chỉ có làm công quả nơi của 
Đạo Cao Đài này mới trả hết số nợ đó mà thôi. 

Tiếp sau đây Bần Đạo sẽ giảng tại sao có mở 
trường công quả trong thời buổi này? Ấy là nơi để chúng 
ta tạo công, rồi lấy công trả nợ máu thịt mà trả nợ máu thịt 
tức trả cho xã hội nhơn quần đó vậy. 

Phụng thờ Tổ Tiên Ông Bà và song thân đó, do đạo 
Nhơn luân vi bổn. Mang nợ máu thịt ấy phải trả tức nhiên 
làm công quả để lấy công quả trả nợ máu thịt đó vậy. 

Xã  hội  chúng  ta  vẫn  thấy  từ  thử đến giờ, chúng  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 214 

sanh vẫn chạy nợ, dầu muốn dầu không họ vẫn trốn nợ bất 
kỳ là nợ gì? Cho nên Đức Chí Tôn vi chứng rằng: Bây 
phải trả nợ mà bây đã vay từ trước. Ngài truyền tức nhiên 
Ngài truyền cho xã hội nhơn quần, vì trong Thiên tánh của 
Ngài định cho chúng ta trả nợ, mà muốn cho ta dễ trả nợ, 
Ngài bảo chúng ta phải làm thế nào? Chúng ta duy có 
phụng sự mà thôi. Vì cớ cho nên Ngài lập Đạo là vậy. 

Trả nợ nhơn quần xã hội rồi mới chỉ có một mối, 
còn hai mối nợ nữa phải trả chớ, nợ của người sản xuất ra 
chơn thần, là Mẹ đẻ pháp thân tức nhiên Phật Mẫu đó vậy.  
Bây giờ Đức Chí Tôn Ngài đến đặng Ngài nhìn nhận con 
cái của Ngài, Đức Chí Tôn bảo Đức Phật Mẫu bà là chủ 
nợ Bà phải đòi, kêu chúng nó đến trước mặt Bà mà trả cho 
Bà. Bà đừng để cho nó thiếu nợ mà nó giải thoát không 
đặng. 

Ngài đến mở Đạo nhìn chúng ta là con cái, con cái 
của Ngài nhìn chủ nợ là Bà, thì chúng ta phải trả, vì cớ cho 
nên chúng ta thờ phượng Phật Mẫu là vậy. Chúng ta đến 
bái lạy Ngài thì chún g ta cũng nguyện dâng cả thi hài, 
chơn thần và chơn linh của ta đặng làm mô giới cho Ngài 
tạo Đạo, cũng như Đức Chí Tôn vậy. Chúng ta trả nợ Đức 
Chí Tôn ra sao thì đối với Phật Mẫu cũng  thế ấy. 

Còn nợ thứ ba nữa là: Nợ đối với Đức Chí Tôn. 
Ngài đã ban cho  ta một điểm Chơn Linh của Ngài, tức 
nhiên chúng ta do nơi Ngài mà sản xuất, linh tánh của 
chúng ta linh hơn vạn vật, vì có tánh Trời ở trỏng. 

Bần Đạo thuyết minh rằng: Con thú này có Ông 
Trời ở trỏng. Ổng đồng sống với nó. Có Ông Trời đồng 
sống trong Tánh linh ấy, mà muốn trả nợ với Đức Chí Tôn 
do nhứt điểm chơn linh của Ngài sản xuất thì chúng ta 
phải làm như Ngài đã làm, đặng kế nghiệp cho Ngài, mà 
làm như điều của Ngài đã làm. Ở chúng ta không thể gì 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 215 

định được sự trả nợ của các Ngài, sự làm của Ngài có ảnh 
hưởng thanh túy, tức nhiên là hy sinh Vạn Linh mà phụng 
sự Vạn Linh. 

Chúng ta phải học ở Ngài, cái tánh chất mà Ngài đã 
làm để chúng ta phụng sự cho Vạn Linh, như Ngài đã 
phụng sự chúng ta thấy trước mặt không thể gì chối cãi 
đặng. Chúng ta thiếu nợ Nhứt điểm linh, chúng ta muốn 
trả nợ phải trả như Ngài, mà muốn trả nợ Vạn linh Ngài 
phải làm tôi tớ cho Vạn Linh, chúng ta vẫn ngó thấy. 
Chúng ta muốn trả nợ cho Ngài thì chúng ta phải làm tôi 
tớ cho Vạn Linh như Ngài đã làm. Chúng ta phải làm Thầy 
Vạn Linh như Ngài đã làm Thầy của Vạn Linh. 

Chúng ta trả ba món nợ ấy được rồi, tới ngày chúng 
ta giải thể của chúng ta, trở về cảnh Thiên g Liêng Hằng 
Sống nhập vô Niết-bàn-cảnh, không còn ai níu lưng nữa. 
Phải trả nợ ấy rồi mới vô bởi vì chúng ta đã trả rồi”. 

 
Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 18 tháng 06 năm Kỷ 

Sửu (13-07-1949) 
XIII- Bí Pháp chơn truyền của Đạo  

Trước khi Bần Đạo thuyết về Bí Pháp chơn truyền 
của Đạo, Bần Đạo đã kết luận cái phản khắc Đạo Pháp, 
Thể Pháp, tức nhiên sự phản khắc của Đời và Đạo. Sự 
phản khắc ấy do nơi nguyên khí mà ra, không phải vì 
nguyên khí trong Vạn l inh mà thôi, nguyên khí của vạn 
loại nữa. Chính nguyên khí ấy trong mình của chúng ta đã 
chuyển xuất ra vậy. 

Bần Đạo cần thuyết cái thi hài này lấy triết lý chớ 
không phải lấy bí truyền mà luận, thì thi hài chúng ta đã có 
nơi mặt địa cầu này, do nơi nguyên căn vật dục xuất hiện 
ra, tức nhiên trong Thất tình nó đi đến cái tình chót hết là 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 216 

tình quyết định, tình duy chủ, cả mối tình kia thường phản 
khắc nhau còn cái tình dục cốt yếu duy chủ định hướng 
của nó mà thôi. 

Chúng ta ngó thấy trong Vạn Linh nó chia ra hai 
phần chơn hồn: Tiểu Chơn Hồn và Đại Chơn Hồn. Tiểu 
Chơn hồn chia ra làm ba thuyết, mà tối tiểu là Vật chất 
hồn, Thảo mộc hồn và Thú cầm hồn nó thuộc về tiểu hồn. 

Nhơn hồn thì có thứ Tiểu và có Đại tức nhiên tình 
dục định phận nó, muốn Tiểu thì Tiểu, muốn Đại thì Đại. 
Đại hồn là Thần, Thánh, Tiên, Phật bốn cái Đại hồn định 
Thiêng-liêng-vị cho cả Vạn linh. Chúng ta ngó thấy trong 
mình chúng ta có thần có t hú, vì cớ cho nên triết lý thấ t 
tình định duy chủ, muốn làm Phật thì làm, muốn làm Thú 
thì làm, bởi nó định theo tình dục của nó. Bây giờ trong 
thân thể của chúng ta, trong nguyên bổn của chúng ta, vẫn 
thường chiến đấu, Phật chiến đấu với Thú, Thú chiến đấu 
với Phật. 

Hai hình trạng của  Đời và Đạo, Đạo xu hướng theo 
Phật, Đời xu hướng theo Thú, hai tương quan phản khắc 
ngang nhau, vì cớ cho nên thuyết duy tâm và duy v ật nó 
hay tương đối với nhau. Tình dục duy bổn thì thấy trong 
mình nếu chúng ta muốn thành Phật thì chúng ta làm đặng, 
muốn đi theo Phật lập vị mình thì trong Đại hồn giúp ta 
làm đặng, hay là tình dục ấy muốn đi theo đám Tiểu hồn, 
vì ảnh hưởng trong cá nhân ta mà ảnh hưởng ấy chẳng 
phải của chúng ta mà thôi! Chúng ta ngó thấy trong Vạn 
linh nó có hai con đường đi đặc biệt, không thể gì chối cãi 
được, thành thử cái phản khắc tương liên của Đời và Đạo 
nó đi từ trong cá nhân của chúng ta mà ra, cho tới xã hội 
nhân quần. Nhân loại phản khắc ấy không thể gì tưởng 
được. Từ thử tới giờ lập vị Phật như Đức Phật Thích Ca 
cũng chưa giải quyết được; Đức Chí Tôn đến kỳ này 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 217 

chúng ta thử hỏi giải quyết hay không? Cũng phải giải 
quyết chớ, Ổng đến vạch ra lẽ Phật với Thú ấy để chán 
chường trước mắt, con cái của Ổng, Ổng biểu lấy trí khôn 
ngoan, lấy huệ khiếu của mình làm mô giới, tùng theo 
Nguơn Linh làm căn bản. 

Định Phật, muốn Phật, sẵn được Phật, muốn Thú 
được Thú, Ổng chỉ hai con đường rõ rệt để cho con cái của 
Ổng quyết định cho mình, sự tương tranh tương đấu bây 
giờ trong các xã hội nhơn quần trong mặt địa cầu này, 
đương nhiên bây giờ cũng tấn tuồng ấy, làm hình trạng của 
nó ra lớn vĩ đại, chúng ta không để ý mà thôi. Muốn tìm 
tàng chơn lý thì rõ rệt không có lạ lùng gì hết. 

May sao, giờ phút này nhơn loại đương bị trong 
thảm cảnh khốn khổ, không biết chừng thảm cảnh ấy xô 
đến cảnh diệt vong của họ nữa mà chưa giải quyết được, vì 
cả tinh thần bên Phật yếu ớt bên Thú đương tráng kiện, 
hùm hổ dữ tợn, mà bên Phật thì yếu ớt quá. 

Đạo Phật truyền tại mặt địa cầu này đương nhiên 
bây giờ vô giá trị mà hễ Đạo hết quyền tức nhiên con vật 
kia không có kỷ cương muốn chạy đâu thì chạy, muốn làm 
gì thì làm, muốn làm ngang nào thì đặng ngang nấy, nếu 
không duy chủ đặng nó, tánh đức không mực thước, không 
chuẩn thằng, không biết định phận mình thì sẽ xô đẩy đến 
cảnh diệt vong chớ không có lạ gì hết. 

Bởi vậy cho nên Đức Chí Tôn đến kêu gọi cả toàn 
nhơn loại chỉ con đường diệt vong trước mắt, khôn thì 
dừng bước lại để biết lấy phận mình đứng mực nào? Rồi 
mình mới phân định được. 

Bí Pháp chơn truyền Bần Đạo thuyết không gì khác 
hơn là chỉ đường, biết giá trị mỗi cá nhân, mình biết mình, 
nếu vị Hoàng Tử con của Ông Vua kia lên ngôi Cửu Ngũ 
trị vì thiên hạ mà không biết giá trị tương lai làm Chúa thì 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 218 

tưởng lại họ như kẻ thường dân hay hèn hạ, họ tập thành 
theo tánh đĩ thõa, điếm đàng buông lung, thì chẳng khi nào 
làm vị Đế vương xứng đáng đặng, mình phải biết địa vị 
mình thế nào, rồi mới thi hành theo khuôn luật định của 
mình, Bí Pháp chơn truyền là vậy. 

Ngày giờ nào cả con cái Đức Chí Tôn biết đoạt 
Pháp, biết mình, biết định phận của mình, biết ngôi vị của 
mình, biết giá trị của mình là giờ ấy trật tự an ninh trong 
cửa Thiêng Liêng Hằng Sống Đức Chí Tôn để tại mặt thế 
này, tức nhiên trong cửa Đạo đây mới thiệt giá trị. 

Giờ phút này ngó thấy tấn tuồng hỗn độn, con 
người họ tưởng Đạo Cao Đài như Thầy Chùa, Thầy Pháp, 
Bóng Chàng, nói cái nào cũng được, vì cớ mới có Đảng 
Phái dám cả gan bày ra Tả Đạo Bàn Môn, nếu biết đâu 
dám làm, vì họ lầm tướng diện của họ cho nên ngày nay 
mới có cái cảnh tương tàn đánh sát họ kia kìa, bằng đi tới 
nữa thì không còn chơn tướng nào tồn tại được. 

Ấy vậy Bần Đạo đã nói rõ, bây giờ có một điều 
trọng yếu không lẽ trong cái Bí pháp chơn truyền nói cho 
mấy người nghe mà thôi, mấy người được đặc ân gì mà 
hưởng riêng như vậy. Kể từ đây đến sau, họa may Bần 
Đạo có thuyết, là thuyết trong ngày SócVọng mà thôi, hễ 
đi cúng nhiều thì nói, bằng không thì thôi, còn nữa, còn 
nữa nếu con cái Đức Chí Tôn còn làm biếng đi cúng nữa 
thì vô nhà tịnh rồi sẽ hay chớ không thuyết nữa.” 

 
Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 29 tháng 07 Năm 

Kỷ Sửu (23-08-1949) 
 XIV- Bí Pháp chơn truyền của Đức Chí Tôn : 

  “Đêm hôm nay Bần Đạo khởi giảng tiếp Bí Pháp  
chơn truyền của Đức Chí Tôn. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 219 

Trước khi chúng ta muốn hiểu, cái huyền vi của Bí 
Pháp ấy thì chúng ta phải tìm coi con người của ta đây có 
chịu ảnh hưởng với Thể Pháp ấy thế nào, và ta là gì trước 
đã. 

Ta là gì? Và có trọng hệ trong cơ quan bí mật, Tạo 
Đoan Càn Khôn Vũ Trụ, và tạo hình thể chúng ta có tại 
mặt thế này. Nguyên do đâu sản xuất? Chúng ta đã ngó 
thấy Đức Chí Tôn đến Ngài để trước mặt chúng ta một cái 
huyền bí tạo Càn Khôn Vũ Trụ. 

Bần Đạo thuyết về "Tam Bửu" tức nhiên là: 
1. Thi Hài 
2. Chơn Thần 
3. Chơn Linh. 

Đức Chí Tôn gọi chung là xác thân. Chơn thần và 
Chơn linh, Bần Đạo xin nói quả quyết rằng: Không có một 
vật loại nào trong Càn Khôn Vũ Trụ này mà không do 
quyền năng vô tận của Đức Chí Tôn sản xuất. Cái nguyên 
do thế nào chúng ta đã ngó thấy, vạn vật trong Càn khôn 
Vũ Trụ này phải hoạt động mãi thôi, không ngừng, nó nhờ 
hoạt động chuyển luân mà tấn hóa mãi mãi. 

Vạn vật trong Càn Khôn Vũ Trụ dù trái địa cầu 
thấy trước mắt hay địa cầu chúng ta đương cư ngụ đây, 
phải vận hành luôn, ngưng là chết mà cả vạn vật loài 
người cũng phải vậy. Nó có lưu động là nhờ khí nổ Thái 
Cực buổi nọ, Thái Cực nổ thành khối lửa, khối lửa nổ 
trong Càn Khôn Vũ Trụ hiện ra muôn muôn triệu tri ệu ức 
quả địa cầu trong Càn khôn Vũ Trụ. Quả cầu ấy nguội lại 
thành địa cầu chúng ta đương ở đây, là quả địa cầu 68, quả 
cầu ấy là vậy. 

Bần Đạo nói thật không có vật loại nào, chúng ta 
Nam, Nữ cũng vậy, cũng đồng trong khối chất ấy mà biến 
ra, Bần Đạo đứng giữa tòa giảng này, nói tất cả đều chịu 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 220 

ảnh hưởng Thái Cực đó định mà có. Ngày giờ chúng ta 
chết, chúng ta trở về Nguơn khí vô cùng vô biên ấy, cũng 
do nơi quyền năng vận chuyển của Thái Cực. Cái Nguơn 
Linh của chúng ta cũng do quyền năng Thái Cực mà nó 
nắm cả Nguơn linh tạo nghiệp ấy trong Càn Khôn Vũ Trụ. 
Cả cơ quan hữu hình, nó tạo Bí Pháp vô biên là chuyển 
luân trong Càn Khôn Vũ Trụ hoặc là chuyển luân hình thể, 
hoặc là chuyển luân Ngươn khí, hay chuyển luân Bí Pháp 
Thiêng Liêng của Ngài. 

Ấy vậy, Bần Đạo khởi giảng trong ba món bửu bối 
chúng ta là gì? Thi hài chúng ta đồng mạng như sống theo 
vạn vật hữu hình là vật thú, thật sự nó vậy, chớ không gì 
khác hết. Nếu chúng ta kiếm theo cái phương pháp “Cách 
vật trí tri” chúng ta đã ngó thấy quả quyết rằng: Con người 
chúng ta không có gì khác hơn con khỉ, con chó, con bò, 
con trâu, thật sự nó vậy. 

Duy có một điều trọng hệ hơ n hết là do nơi quyền 
năng Tạo đoan của Đức Phật-Mẫu đã tạo chơn thần chúng 
ta và hình thể chúng ta khi con người mới th ai bào. Cái 
tinh trùng ở trong n guơn khí cha nhập vô nguồn khí của 
mẹ, khi vào lâm bồn của mẹ thì gặp con âm trùng mẹ, con 
dương trùng của cha nhập vô ôm khích lại với âm trùng 
của mẹ; dương trùng của cha tạo biến thành hình hài 
xương cốt chúng ta, còn âm trùng của mẹ chúng ta biến ra 
máu thịt của chúng ta đó vậy. Hai con vi trùng ấy ôm khít 
lại với nhau thành tượng biến hình hài. 

Hai cái tinh trùng hiệp lại khác hẳn với cái hình 
tướng tinh trùng đơn sơ, khi nhập vào hai con làm một. 
Cái buổi tượng hình của chúng ta thì chơn thần của chúng 
ta còn ở ngoài thân, ngoài cốt hài của chúng ta, nó vơ vẩn 
hoặc là quanh theo bà mẹ chúng ta ở dựa bên, nhứt là bà 
mẹ đi nơi nào nó đều theo nơi đó. Chơn thần đến theo 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 221 

người mẹ có chửa, nếu người mẹ có đạo đức dám chắc đi 
đâu chưa có sự gì rủi ro đến đổi thiệt hại, bởi cớ cho nên 
đứa con theo mãi, theo cho đến khi tượng hình chúng ta ra 
khỏi lòng bà mẹ, chơn thần ấy mới nhập vô ảnh hài đó làm 
khuôn viên cho ảnh hài đó. 

Tượng hình khuôn khổ chơn thần Đức Phật Mẫu đã 
tạo cho nó đi bực Tiểu Hồi, nó đi trong thú chất không có 
chơn thần nào tạo nhứt phẩm liên quan cho trọn vẹn.Họ có 
can đảm dám đầu kiếp từ vật loại đi lên, tạo đến Phật vị 
đặng tạo nhứt phẩm liên quan, Phật Mẫu tạo ra họ buộc họ 
phải quên cả kiếp trước, bỏ cái cũ nhập vô cái mới đi từ 
Tiểu hồi Vật hồi đến Nhơn loại, Chơn Linh ấy biết làm 
người rồi đó, làm cũng như khuôn khổ chúng ta biết vậy. 

Ngộ nghĩnh thay nếu chúng ta ngó thấy tinh thần 
chúng ta đầy đủ đạo đức chừng nào thì chơn thần ảnh hài 
càng ngày càng đẹp càng tăng tiến. 

Bởi thế Tiên Nho chúng ta có nói: rủi sanh chỗ bất 
phước, Tiên Nho ta cho rằng: Kiếp tu không có dễ dàng, ít 
có người tu thiệt tâm tu, nếu tinh thần đầy đủ là kiếp sanh 
mình tạo đầy đủ đạo đức, mỗi kiếp tu của chúng ta mỹ 
miều đẹp đẽ lắm. 

Hại thay!!! Chúng ta đã ngó thấy trong nhà Phật 
chúng ta quả quyết rằng: Những chơn thần nào bị tội đọa 
xuống Phong đô trong Kim Bồn Phật Mẫu xuất hiện thế 
nào mà bị đọa xuống cửa Địa ngục rồi hại thay! Quả kiếp 
ấy quỉ quái thì thành quỉ quái không thoát. 

Cả tinh thần ấy biến tướng do Nguơn linh mà ra, vì 
Nguơn linh không đủ quyền năng tạo dựng. Tạo dựng 
Nguơn linh ấy phát động thế nào, thì Nguơn linh biến 
động ra thế ấy. Loài người ở tới chừng nào đoạt được Đạo 
nơi mặt địa cầu này mới thôi. 

Kể từ ngày có nhơn loại  nơi  mặt  địa cầu này đến  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 222 

nay chừng một ngàn năm trăm triệu năm. Nếu đoạt được 
phẩm vị đó là nhơn phẩm chớ không phải là dã nhơn, chịu 
trong phẩm dã nhơn ít nữa một trăm triệu năm, xác thịt họ 
mới có phương thế dung nạp guơn linh Đức Chí Tôn. 

Chơn thần Phật Mẫu đến  theo loài người từ b uổi 
mới tạo ra loài người, còn nguơn linh Đức Chí Tôn đến 
loài người chừng năm chục triệu năm, nguơn linh có trong 
thân thể của loài người, Đức Chí Tôn đến sau chớ không 
đến trước như Đức Phật Mẫu. Khi mẹ chúng ta sanh ta ra, 
nuôi gần năm sáu tuổi cũng chưa biết cha là gì, chưa biết 
theo cha, nghe hiểu nhìn cha là gì, bảy, tám, chín, mười 
tuổi mới biết. Buổi ban sơ loài người cũng thế đó. 

Phật Mẫu sanh ra chỉ biết nuôi nấng theo bực Tiểu 
Hồi, chớ Đại Hồi chưa có. Ngày giờ có Đại Hồi là Đức 
Chí Tôn giáng linh trong thân thể loài người. 

Thánh Giáo Gia Tô nói: Hình hài người là đất, Ngài 
nắn Ngài thổi ra mới biến người. Không phải vậy đâu. Nếu 
nói thân thể con người thú chất là đúng duy có Đức Chí 
Tôn đến ở cùng nó mới là Thánh thôi.  Đức Chí Tôn ở 
cùng nó thì là Đại Hồi (Ego) chớ không phải Tiểu Hồi 
(Monad). 

Bây giờ ta sống với cái Nguơn linh mà cái Nguơn 
linh xác thịt ấy là Phật và Thú, Chơn thần chúng ta làm 
trung gian cho thi hài, làm trung gian cũng như làm thông 
ngôn cho Chơn linh và xác thịt chúng ta vậy. 

Bần Đạo lấy cái thí dụ trắng như: Cái máy bay, 
cánh đuôi và mình là xác thịt, cái chong chóng quây đi 
được đó là Chơn thần. Người cầm lái điều khiển cho vận 
hành là cái linh tánh định cái sống đặc biệt nó là Ngươn 
linh. 

Bần Đạo nói lại nữa: cái máy bay. Mình, đuôi nó 
chẳng khác chi như xác chúng ta, chong chóng quây chạy 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 223 

đó là chơn thần, người cầm máy làm cho máy bay vận 
hành theo ý người muốn là Nguơn linh đó vậy. 

Muốn hiểu Bí Pháp Đức Chí Tôn thì xem cái xác 
thịt của chúng ta và chơn thần của chúng ta phải chịu ảnh 
hưởng thế nào thì cái Bí Pháp thế ấy. Linh hồn trúng là 
chơn pháp, trật là giả pháp. 

Kỳ tới Bần Đạo kết vô Bí Pháp Đức Chí Tôn. 

 
Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đệm 15 tháng 08  

 Kỷ Sửu (Dl 06-10-1949) 
XV- BÍ PHÁP LỄ HỘI YẾN DIÊU TRÌ 
“Hôm nay là ngày Lễ kỷ niệm Bí Pháp, Bí Pháp 

Hội Yến Diêu Trì, Đức Chí Tôn đã lập trong nền chơn 
giáo của Ngài, Bần Đạo thừa dịp nên thuyết minh cho toàn 
cả con cái Đức Chí Tôn hiểu rõ cái huyền vi bí mật ấy, bởi 
có ảnh hưởng với cơ quan đoạt Đạo chúng ta tại mặt thế 
gian này. Hơn nữa Bần Đạo có phương tiện tỏ ra một đức 
tin dị thường của một Đấng yêu ái, một Đấng tạo Càn 
khôn Vũ Trụ, Đấng tự hữu, hằng hữu, Đấng quyền năng 
vô tận vô biên, cốt để cho con cái của Ngài thấu đáo cái 
tâm tình của Ngài đối với ta và ta đối với Ngài dường nào. 

Đoạt đặng đức tin phi thường ấy, năm Ất Sửu tức 
nhiên năm một ngàn chín trăm hai mươi lăm (1925), Đức 
Chí Tôn đến với chúng ta, nhưng Ngài đến với một tình 
bạn mà thôi, đến với một danh hiệu, giờ phút này Bần Đạo 
không dám nói. Ngài đến cũng làm bạn Thượng Phẩm và 
Hộ Pháp. Tháng 12 năm ấy, Ngài dùng cơ bút huyền diệu 
của Ngài, Ngài dạy vọng Thiên Bàn cầu Đạo (điều mà 
chúng ta không thể tưởng tượng đây là một cử chỉ) ai cũng 
lấy làm lạ, nhiều người muốn tầm Đạo phải để một dấu 
hỏi, hỏi tại sao buổi ấy Thượng Phẩm và Hộ Pháp có một 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 224 

đức tin vững vàng nghe theo lời Ngài vọng Thiên Bàn cầu 
Đạo. Điều mà chúng ta không thể tưởng tượng, đây là một 
cử chỉ chung chớ không phải cá nhân Thượng Phẩm hay 
Hộ Pháp mà lời huấn giáo của Ngài cốt yếu để cho toàn 
thể nhơn loại nơi mặt địa cầu này nhứt hơn hết là nòi 
giống Việt Nam chúng ta. 

Bần Đạo nói đây: Còn có Bà Nữ Chánh Phối Sư 
Hương Hiếu là người bạn Cao Thượng Phẩm và Bần Đạo 
buổi ban sơ thấu hiểu điều ấy, Ngài đến với một tình cảm 
đáo để, một đức tin vững vàng làm sao đâu? Không thể sợ 
đặng; không còn biết vị kỷ nhục nhã chi hết. Giữa khoảng 
đường nơi Châu thành Sàigòn thiên hạ tấp nập mà Đức 
Chí Tôn buộc phải quì ngoài đường dựa bên lề ấy, quì 
đặng cầu nguyện xin Đạo cho chúng sanh, tội nghiệp 
thay!!! Ngài thử thách cho đến nước thoảng như mình quì 
đó mà thiên hạ không hiểu mình quỳ làm gì thì cũng ít 
mắc cở chút mà cũng có thể quì, còn làm mà người biết thì 
nhột nhạt khó chịu lắm, nhưng sợ Đức Chí Tôn phải rán 
mà làm. 

Ngoài ra có ông bạn ai cũng đều biết danh của 
người là nhà thi sĩ danh tiếng, Bần Đạo dám chắc nội trong 
Nam Bộ chúng ta đây chưa có ai bằng, nổi danh thi sĩ 
đứng đầu hết thảy là người ấy, không biết chứng cớ gì mà 
người mê thi phú của Đức Chí Tôn quá chừng quá đổi. 
Đến nước người thuộc lòng thi phú của Đức Chí Tôn rồi 
người họa lại với Đức Chí Tôn, người làm như mê man 
vậy. Bần Đạo thì nhột nhạt, duy có sợ mà vâng mạng lịnh 
thi hành, quyền giáo hóa của Đức Chí Tôn, còn người “Thi 
sĩ Bồng Dinh” họa theo đó mà ngâm, thiên hạ thấy tấn 
tuồng dị hợm tụ lại xem đông lắm. Trước để một cái bàn 
vọng Thiên cầu Đạo, ngay chính giữa coi bộ dị hợm lắm, 
Bần Đạo mới gát hai tay lên cho  đỡ  mắc cỡ, vừa  gát  tay  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 225 

lên thì cái bàn quay gõ nói chuyện. 
Các Đấng Thiêng Liêng đến không biết bao nhiêu, 

đến các vị Giáo Chủ cũng xuống giảng dạy chúng ta và 
làm nhiều kiểu lạ lắm; cũng lúc này Đức Chí Tôn đã giáo 
hóa khá lâu, các Đấng Thiêng Liêng cũng đến cùng 
Thượng Phẩm và Hộ Pháp, tuy mới mà đủ đầu óc có một 
đức tin vững vàng, đức tin ấy có thể nói rằng: Tuy buổi 
ban sơ mà dường như khối óc đã thâm hiểu nhiều rồi; nên 
Đức Chí Tôn mới ra lệnh biểu làm một cái tiệc. Ngài dạy 
sắp đặt cái tiệc ấy để đãi Đấng vô hình; đãi mười người: 
Đức Phật Mẫu và Cửu Vị Tiên Nương. Phần hữu hình có 3 
người Thượng Sanh, Thượng Phẩm và Hộ Pháp. Sắp tiệc 
ấy do tay Bà Nữ Chánh Phối Sư Hương Hiếu vâng mạng 
lịnh tạo thành một tiệc, trên bàn thờ Phật Mẫu, ở dưới sắp 
9 cái ghế cũng như có người ngồi vậy. Chén, đũa, muỗng, 
dĩa, bất kỳ cái gì cũng giống như đãi người hữu hình vậy; 
duy có 3 người có xác thịt là Thượng Sanh, Thượng Phẩm, 
Hộ Pháp. Bần Đạo mới hỏi tiệc này là tiệc gì? Ngài nói là 
Hội Yến Diêu Trì, Bần Đạo nghe nói vậy thì hay vậy chớ 
không biết giá trị Hội Yến là gì cả. Nghĩ chắc cũng có ảnh 
hưởng gì cần yếu đến tương lai của Đạo mà vâng lịnh thôi. 
Chớ không hiểu nghĩa lý cho cùng cạn gì hết. 

Ba người sống đồng ngồi ăn, còn Bà Phối Sư 
Hương Hiếu gắp đồ ăn để vào chén cho 9 vị và trên bàn 
thờ cho Đức Phật Mẫu cũng như người sống kia vậy. 

Bần Đạo còn nhớ một chuyện lạ lùng, lúc đó lấy 
làm kỳ quái không hiểu gì hết, giờ biết Đạo mới hiểu, Đức 
Chí Tôn buổi nọ lấy một tên riêng đối với Bần Đạo; bây 
giờ Bần Đạo không dám nói lại, Ngài đến làm bạn cùng 
Thượng Phẩm và Hộ Pháp. 

Chừng Hội Yến Diêu Trì rồi các Đấng Thiêng liêng  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 226 

và các vị Giáo Chủ ra từ giã (Thăng) kế Đức Chí Tôn đến 
nhập cơ. Thượng Phẩm và Bần Đạo tọc mạch hỏi: 

- Khi nãy Diêu Trì Cung đến có Ngài đến ở đó 
không? 
Đức Chí Tôn trả lời:  
- Có chớ, ta ở đây từ khi ban sơ đến giờ. 
- Ngài có thấy Diêu Trì đến không? 
- Có chớ, chính mình ta tiếp đãi! 
Cao Thượng Phẩm hỏi: - Diêu Trì Cung ngó thấy 
Ngài không? 
- Không ngó thấy. 
Cao Thượng Phẩm hỏi: - Sao vậy? 
Ngài trả lời: Ngài dùng phép ẩn thân. 
Bần Đạo tọc mạch hỏi tiếp: - Như đứa em của tôi là 
Thất Nương Diêu Trì có thể đoạt đặng chăng? 
- Đoạt đặng chớ. 
Cao Thượng Phẩm hỏi: - Phải làm sao? 

Ngài nói: - Phải tu, bằng không tu thì chẳng đoạt đặng. 
Bần Đạo hỏi: - Tu chừng bao lâu mới đoạt đặng? 

Cái đó Ngài làm thinh. Bần Đạo hỏi một năm, năm 
năm, một ngàn năm, mười ngàn năm , một trăm ngàn 
năm.... Ngài cũng làm thinh, rồi thôi không hơi sức nào 
hỏi nữa, không biết chừng nào mới đoạt đặng, nghe vậy 
hay vậy. Các vị Nữ Phái rán nhớ Diêu Trì Cung, Bần Đạo 
có giải nghĩa Hội Yến Diêu Trì là gì rồi đó. 

Toàn Thánh Thể Đức Chí Tôn và con cái của Ngài 
rán để ý cho lắm: Từ khi Đạo bị bế Ngọc Hư Cung bác 
Luật, Cực Lạc Thế Giái thì đóng cửa nên chúng sanh toàn 
cả Càn Khôn Vũ Trụ có tu mà thành thì rất ít, bởi phương 
pháp khó khăn lắm, muốn đoạt Pháp không phải dễ. 

Cổ Pháp định cho các chơn hồn về nơi Diêu Trì 
Cung hưởng được Hội Yến Bàn Đào tức nhiên hưởng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 227 

được Hội Yến Diêu Trì, ăn được quả Đào Tiên, uống được 
Tiên Tửu mới nhập vô cảnh Thiêng Liêng Hằng Sống gọi 
là nhập tịch. Ôi thôi! Từ thử đến giờ có ai đặng hưởng, nếu 
có đặng hưởng cũng một phần rất ít. 

Giờ phút này Đức Chí Tôn quyết định tận độ con 
cái của Ngài thay vì Bí Pháp ấy độ con cái của Ngài về nơi 
Kim Bàn Phật Mẫu đặng hưởng đặc ân Thiêng Liêng của 
Đức Chí Tôn. 

Đức Chí Tôn buộc Phật Mẫu phải đến tại thế gian 
này để Bí Pháp HộiYến Diêu Trì tại cửa Đạo này, cho con 
cái của Ngài giải thoát, ấy là một Bí Pháp Thiêng Liêng 
duy có tay Ngài định pháp ấy mới đặng. 

Hôm nay là ngày Phật Mẫu đem Bí pháp đặng giải 
thoát chúng sanh, tận độ toàn Vạn linh sanh chúng, Ngài 
để tại mặt thế này trong cửa Đạo này mà thôi. 

Hôm nay, ngày Lễ của Ngài mà là cũng ngày trọng 
hệ trong cửa Đạo; xin toàn cả con cái của Ngài nhớ và để 
nơi tâm mình, bởi thế năm nào Bần Đạo cũng để ý đến Lễ 
của Ngài hơn hết; từ tạo Thiên lập Địa đến giờ chưa có ai 
hưởng được thời kỳ này, Ngài đến tại mặt địa  
cầu 68 này đặng tận độ con cái của Ngài. Chúng ta phải 
chiêm ngưỡng ơn vô biên vô tận của Ngài, chúng ta phải 
chiêm nghiệm Lễ này để làm mật niệm cám ơn Đức Chí 
Tôn và Phật Mẫu ấy là Bí Pháp của chúng ta đó vậy”. 

Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 01 tháng 09  
 Kỷ Sửu (Dl 22-10-1949) 

XVI- Bí Pháp đối với ta và đối với 
Đức Chí Tôn 

“Bần Đạo hứa mỗi kỳ SócVọng thì thuyết Bí Pháp. 
Hôm nay Bần Đạo khởi thuyết về Bí Pháp, có nhiều yếu tố 
Bần Đạo phải minh bạch ra cho toàn con cái của Đức Chí 
Tôn hiểu cái sơ yếu của Bí Pháp đối với ta và đối với Đức  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 228 

Chí Tôn. 
Bần Đạo khởi giảng cho hiểu tại sao Đức Chí Tôn 

mở Tam Kỳ Phổ Độ gọi là mở Cơ quan tận độ chúng 
sanh? Đức Chí Tôn sai Hộ Pháp giáng thế; tại sao Ngài 
không dùng cơ bút để truyền Bí P háp cho con cái của 
Ngài, Ngài chỉ giáng bút truyền cho Hộ Pháp mà thôi, vì 
cớ cho nên bạn của Bần Đạo nơi Hiệp Thiên Đài có lắm 
người thắc mắc về vụ đó. Không có lạ chi; mở cơ quan tận 
độ chúng sanh tức nhiên là lập một khoa thi sang Tam 
chuyển tái phục Thiêng liêng vị nơi cảnh vô hình; mỗi 
chuyển tức nhiên mỗi khoa mục của các đẳng chơn hồn 
cần phải thi đặng đoạt vị: Thăng hoặc Đọa. 

Bởi cớ cho nên Đức Chí Tôn gọi là trường thi công 
quả là vậy. Đức Chí Tôn cho Hộ pháp và Thập Nhị Thời 
Quân đến cốt yếu để mở cửa Bí Pháp ấy đặng cho Vạn 
linh đoạt vị. Cả thảy đều hiểu rằng Đức Chí Tôn buổi mới 
sơ khai chưa tạo Th iên lập Địa, Ngài muốn cho Vạn l inh 
đặng hiệp cùng Nhứt Linh của Ngài do quyền năng sở hữu 
của quyền hạn Thần Linh. 

Ngài vừa khởi trong mình quyết định thi hành điều 
ấy thì Ngài nắm cái Pháp. Trước Ngài chỉ là Pháp, vì cớ 
cho nên ta để Phật tức nhiên là Ngài, kế thứ nhì là Pháp hễ 
nắm Pháp rồi Ngài phán đoán vạn vật thành hình; Ngài 
muốn vạn vật thành hình tức nhiên Tăng, cả Vạn Linh đều 
đứng trong Tăng. Ấy vậy, Pháp là chủ của Vạn Linh. Bởi 
do nơi Pháp, Vạn Linh mới chủ tướng biến hình do nơi 
Pháp mới sản xuất Vạn Linh. Cả huyền vi hữu hình Đức 
Chí Tôn tạo Đạo do nơi Pháp. Chúng ta biết Pháp thuộc về 
hình thể của Vạn Linh, vì cớ cho nên Đạo Giáo minh tả rõ 
rệt Tam Châu Bát Bộ thuộc về quyền Hộ Pháp. “Tam 
Châu Bát Bộ Hộ Pháp Thiên Tôn”. 

Tại sao gọi Tam Châu Bát Bộ là: Đông Thắng  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 229 

Thần Châu, Tây Ngưu Hóa Châu, Nam Thiệm Bộ Châu, 
đều thuộc về quyền hạn của Hộ Pháp, còn Bắc Cù Lưu 
Châu để cho các phẩm chơn hồn quỉ vị nó định phận tại 
nơi đó, định nơi cư trú tại đó. Nó có một quyền năng vô 
định chẳng cần chỉ giáo, để đặc biệt một Châu cho quỉ vị 
ăn năn tu học đặng đoạt vị; ba Bộ Châu kia thuộc quyền 
hạn Hộ Pháp giáo hóa, duy có Bắc Châu Ngài không 
thường ngó tới lắm, để cho nó tự do làm gì thì làm, khôn 
nhờ dại chịu. 

Bát Bộ là gì? Là nơi Bát phẩm chơn hồn chớ có chi 
đâu. Tám hồn là gì: Là Vật Chất hồn, Thảo Mộc hồn, Thú 
Cầm hồn, Nhơn hồn, dĩ chí cho đến Thần, Thánh, Tiên, 
Phật. Tám bộ ấy thuộc về quyền hạn Hộ Pháp Thiên vị nơi 
Đức Chí Tôn gọi đến tạo cơ quan tận độ chúng sanh không 
còn ai khác hơn Hộ Pháp, chính Hộ Pháp trách nhiệm ấy. 

Hạnh phúc thay cho nhơn loại! Hạnh phúc thay cho 
Vạn Linh! Đức Chí Tôn đã đem một hồng ân tối đại để nơi 
mặt địa cầu 68 này. Tại sao Đức Chí Tôn giao cho Hộ 
Pháp? Bần Đạo nói thật giờ phút nào Bí Pháp duy chủ 
quyền Đạo là giả tướng mà thôi, không có chơn thật gì hết. 
Nếu chúng ta tu mà không đoạt Pháp được tức nhiên 
chúng ta không giải thoát đặng, thì kiếp tu chúng ta không 
hữu ích chi hết. 

Đức Hộ Pháp đến cốt yếu đem Bát phẩm chơn hồn 
thăng vị: nhiều hoặc ít, có thể một đẳng cấp từ vật chất Hộ 
Pháp đem lên Thảo mộc, Thảo mộc đem lên Thú cầm, Thú 
cầm đem lên Nhơn loại dĩ chí Phật vị, Hộ Pháp có thể chỉ 
định cho họ đặng. Bởi trong quyền ấy Đức Chí Tôn nói 
trọng quyền thì trọng phạt. Quyền hành nắm chẳng phải 
nơi mặt thế gian này mà thôi, Hộ Pháp và Thập Nhị Thời 
Quân, không phải quyền tại thế gian này, quyền nơi cửa 
Đạo Cao Đài này, cũng không phải tại đây nữa. Bần Đạo 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 230 

nói đây là quyề n Đạo Cao Đài cả Thiêng Liêng Hằng 
Sống. 

Cao Đài Đại Đạo cảnh vô hình kia y như lời Tiên 
tri của Công Giáo tức nhiên Thiên Chúa Giáo nói: Trên 
nước Thiêng Liêng Hằng Sống kia Đức Chí Tôn gần đến 
và đã đến, đến thời buổi này, ấy vậy bây giờ chúng ta tìm 
coi cái tương liên chúng ta đối với Đức Chí Tôn, Đức Chí 
Tôn biểu chúng ta làm gì, và chúng ta đã làm gì? 

Đức Chí Tôn muốn ta làm thi hài hữu hình của 
Ngài, tức nhiên Ngài đến lập Thánh Thể của Ngài là Hội 
Thánh. Hội Thánh của Ngài để thay hình ảnh cho Ngài. 
Muốn thay hình ảnh cho Ngài thì phải đổi cho Ngài cái gì? 
Ông đem cơ giải thoát, đem phẩm vị Thiêng Liêng cho 
chúng ta, đem tận nơi tay cho chúng ta đặng chúng ta định 
vị. Rồi Ổng đòi chúng ta đổi chọn cái gì? Ổng đòi chúng 
ta đem đổi ba món báu là “Tam Bử u” là Tinh, Khí, Thần. 
Cái liên quan mật thiết Tinh, Khí, Thần là gì? Đối với thi 
hài chúng ta nó bảo trọng  thế nào mà Đức Chí Tôn đòi đó 
mà thôi? Nếu không có nó chẳng hề khi nào Đức Chí Tôn 
tạo thành Thánh Thể của Ngài đặng. Ngài lấy ba cái vật tỉ 
như ba món báu trong mình chúng ta; Hoa, Ngài tỉ như 
thân thể chúng ta; Rượu, Ngài tỉ như trí thức tinh thần 
khôn ngoan của chúng ta; Trà, Ngài tỉ như linh hồn của 
chúng ta, mà thật ra trong mình của chúng ta có ba món ấy 
là báu mà thôi. 

Ngộ nghĩnh thay chúng ta nên để ý điều này: Đức 
Chí Tôn biểu chúng ta mỗi ngày phải dâng ba món ấy ba 
món trọng hệ hơn hết là Tinh, Khí, Thần. Thường ngày 
chúng ta chỉ lấy Khí, Thần dâng mà thôi, còn Tinh thì Tiểu 
Đàn hay Đại Đàn mới có. Ngài chán biết thi hài của chúng 
ta chẳng phải chúng ta làm chủ nếu đòi quả quyết nó thì nó 
đi đặng phụng sự cho Vạn Linh thì không có làm gì được 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 231 

nên Ổng không buộc mà để cho nó có quyền tự do định 
phận của nó. Nội bao nhiêu đó chúng ta cũng ngó thấy cái 
lòng Đại Từ Đại Bi của Ngài đến thế nào. Thể chất kia mà 
Ngài không ràng buộc không ép bức để cho nó định phận, 
tưởng coi ai có nhân từ đến mức đó không? 

Kỳ tới Bần Đạo sẽ giảng tiếp về trí não và tâm hồn 
như thế nào”. 

 
  Thuyết Đạo tại Đền Thánh, đêm 30 tháng 10 năm 

Kỷ Sửu (19-12-1949) 
XVII- Cái sứ mạng để dung hòa Đời với Đạo 

  “Đêm nay Bần Đạo đình thuyết Bí Pháp, cái  
nguyên do thế nào Bần Đạo xin minh biệ n ra. Vả  chăng, 
chúng ta đương ở trong hoàn cảnh náo nhiệt, vì hai thuyết 
duy tâm và duy vật đương chiến đấu với nhau, chúng ta 
dầu Chức Sắc Thiên Phong hay là mấy em nam nữ cũng 
thế, là một phần tử trong Thánh Thể Đức Chí Tôn. Ngài đã 
tạo tinh thần chúng ta, vì sự thương yêu của Ngài, Ngài 
lập thiên vị tại thế này cho con cái thương yêu của Ngài, 
Ngài biểu chúng ta ký Hòa-ước với Ngài, để thay thế hình 
ảnh cho Ngài, đem hết tinh thần từ bi công chánh của 
Ngài, đối với Vạn Linh, tức nhiên chúng ta phải thay thế 
hình ảnh cho Ngài, dung hòa Vạn Linh hiệp với Chí Linh, 
tức nhiên Ngài cho ta cái sứ mạng để dung hòa Đời với 
Đạo. 

Cái lý thuyết duy vật , là cái lý thuyết sống của đời, 
còn cái lý thuyết duy tâm phải chăng là cái sống của Đạo. 
Đáng lý ra chúng ta phải tùng bên mặt duy tâm thì mới 
phải, bởi chính mình chúng ta có sứ mạng thay thế vi chủ 
của duy tâm tức nhiên chúng ta phải ngã bên mé duy tâm 
hơn hết, vì đã có ký hòa ước với Đấng Chí Linh kia giữ 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 232 

công chánh đặng dung hòa tinh thần Đời với Đạo, vì mức 
công chánh ấy chúng ta không nên nghiêng đổ đó vậy. 

Chúng ta tìm tàng, chúng ta định lụng lại, là có cái 
lý do này, Đạo Cao Đài không cần dùng mê  tín dị đoan là 
cho sự tín ngưỡng đặng mạnh mẽ của nó. Chúng ta không 
cần trái ngược lụng lại, đem hết triết lý chơn thật để lại thế 
nầy mà thôi. Bởi vì dối trá dầu cho Đạo hay Đời, trường 
dối trá ấy đã làm cho cơ thể Tạo Đoan nghiêng ngữa. 
Chúng ta không cần xu hướng, theo cái dối trá thường tình 
nữa, chúng ta phải tiêu diệt cái dối trá ấy. Lại nữa trong 
hoàn cảnh chúng ta đương làm trung gian giữa Đạo và 
Đời, chúng ta chẳng nên mượn thế lực mê tín dị đoan để 
làm khiếp phục đặng quyết thắng tà quyền đương làm tinh 
thần loài người điên đảo, một trường ngôn luận xù xì đã 
kiếm thế hèn tiện của thiên hạ đang tính tạo thành một 
phản động lực đặng làm mất giá trị của nền chơn giáo Đức 
Chí Tôn. Bần Đạo nói thật, muốn đánh tiêu cả sự dối trá, 
gian ngược ấy, chẳng phải dễ, người có thể làm cho thiên 
hạ mê tín dị đoan được là Bần Đạo, mà Bần Đạo không 
làm. Bởi vì Bần Đạo coi sự làm ấy hèn tiện và vô đạo đức, 
Bần Đạo chỉ lấy một triết lý chơn thật của Đức Chí Tôn để 
giáo đạo cho con cái của Ngài mà  
thôi. 

Bần Đạo duy muốn làm bạn với con cái Ngài, 
nên phẩm vị Phật S ống  của  Đức Chí Tôn để cho Bần 
Đạo, mà Bần Đạo chưa có ngồi. Ấy vậy mê tín dị đoan 
trong cửa Đạo Cao Đài không có và không cần có, quả 
quyết hẳn vậy, nên đình lại bí pháp chơn truyền, nếu 
thuyết ra là lấy cái quyền năng mê tín dị đoan mà 
thắng thiên hạ là một điều hèn nhát nên Bần Đạo 
không dùng, để khi nào dùng được Bần Đạo sẽ dùng. 
Bần Đạo hứa chắc sẽ giáo hóa cho con cái Đức Chí Tôn  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 233 

mà thôi. 
Bây giờ Bần  Đạo xin thuyết “Ý vị và ý nghĩa lý 

sống của con người”.Vả chăng, chúng ta đến với một phần 
xác ở tại thế nầy, chúng ta phải biết cái sống của nó có ý vị 
gì? Đã sanh đứng làm người sống tại mặt thế gian nầy, 
chúng ta nên tìm hiểu cho thấu đáo cái ý vị của cái sống ấy 
và cái ý nghĩa của nó thế nào trước cái đã . Vì thế mà từ 
Thượng Cổ đến giờ tinh thần loài người vẫn đeo đuổi mãi 
mà thôi, vì cớ cho nên tượng trưng các hình tướng, các nền 
Đạo, các Tôn giáo. 

Chúng ta quan sát cả triết lý của cái sống phải có lý 
do nào? Sống đương nhiên của chúng ta có hai cái sống: 

1- Sống về vật chất, mà nói rõ ra sống về phương 
pháp thú chất. 

2- Sống về tinh thần, tức nhiên sống về phương 
pháp hiển hách, anh linh của nó, chúng ta thấy có hai cái 
quyền năng ấy, nó tương tranh với nhau mãi mà thôi. Vì 
cớ cho nên mới nảy sanh ra thuyết duy tâm và duy vật. 
Chúng ta thử nghĩ do lịch sử của loài người, thì chúng ta 
biết loài người như đã nói cái thuyết kia là phải “Connais -
toi, toi-même” Nghĩa là: "Người biết người hơn hết". 
Mình muốn biết mình đặng chi? Đặng tìm hiểu cho thấu 
đáo cái nghĩa lý sống của mình. 

Chúng ta ngó thấy Thượng Cổ, bực cổ nhân, nhứt là 
hạng vĩ nhân. Dân Âu Châu thì có Socrate cũng trong thời 
đại nhơn sanh đó, chính Ngài lấy thuyết Đấng Chí Linh 
trong Càn Khôn Vũ Trụ, cái thuyết làm cho phản động lực 
coi Ngài như kẻ thù nghịch đến nước, cái quyền năng buổi 
nọ coi mạnh mẽ thế nào? định tử hình Ngài, cho Ngài lấy 
chén thuốc độc mà tự tử. Khi giam Ngài trong ngục, Ngài 
có phương thế hội đàm với các nhà triết học. Tới giờ 
chúng đem chén thuốc độc đưa trong tay của Ngài bi ểu 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 234 

Ngài uống. Ngài bưng chén thuốc độc ấy để từ giã các bạn 
của Ngài mà Ngài nói như chơi vậy. 

Ngài nói: “Tôi biết rằng Ngoài cơ thể Tạo Đoan của 
đời nầy nó còn có cơ quan vô hình tối trọng kia, tôi đã quả 
quyết rằng có, thì cái chết nầy ta mong lắm chớ, giờ phút 
ta cầm chén thuốc độc nầy ta uống thì ta sẽ được hội hiệp 
với các vị hiền triết được làm bạn với họ thì có gì hơn” 
Nói rồi Ngài bưng chén thuốc độc Ngài uống. 

Giờ chết của Ngài, giờ ngặt mình của Ngài thì môn 
đệ của Ngài hỏi: “Ngài chết đây rồi Ngài sẽ đi đâu? hay sẽ 
làm gì ?".  

Ngài cười nói: “Ta chưa biết, ta sẽ làm chúa cả cơ 
thể Tạo Đoan nầy, để điều đình cả cơ quan vĩ đại của Càn 
Khôn Vũ Trụ hay ta sẽ làm chơn của con châu chấu, dầu 
thế nào cũng có Đấng cầm mực thước định cho ta làm cái 
gì, thì ta làm cái nấ y”. Cái chết đối với Ngài không có 
nghĩa lý gì hết. 

Đức Lão Tử khi đạt được bí mật của Bát Quái 
Đồ rồi, Ngài từ giã nhà Châu, Ngài về Côn Lôn Sơn mà an 
nghỉ, môn đệ của Ngài hỏi: Ngài về Côn Lôn Sơn để làm 
gì? Có hạnh  phúc hay không? Ngài trả  lời: “Duy có cái 
biết của ta mà nó làm cho ta có cái thú vị sống đặc biệt 
riêng, không cần nói rõ hạnh phúc ấy ra thế nào? Nhưng ta 
chỉ nói rằng: cái biết của ta nó làm cho ta hưởng được thú 
vị an ủi của cái sống ấy”. 

Đức Khổng Phu Tử từ giả quan trường về giáo 
Đạo cho các môn đệ của Ngài, thiên hạ gọi là vô phước, 
mà cảnh thiệt vô phước của Ngài là lúc làm quan cho nhà 
Châu, làm quan cho nước Tề, nước Yên, và lúc châu lưu 
trong lục quốc. 

Bây giờ Ngài về sống với thất thập nhị hiền, tam 
thiên đồ đệ của Ngài, là Ngài hạnh phúc hơn hết, vì Ngài 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 235 

biết thú vị cái sống của Ngài thế nào, cái sống của Ngài 
vui về Đạo mà thôi. 

Giờ trái ngược lại, sống chúng ta ngó thấy trước kia 
sống của Tần Thủy Hoàng, sống như Sở Bá Vương, hai 
tay trắng lập nên nghiệp đế, đè ép cả tinh thần dân chúng 
buổi nọ, vị Chúa của họ sanh sát tàn ác không có điều chi 
mà họ không làm, quyền hành của họ tàn sát lắm. 

Cái sống của Tần Thủy Hoàng thế nào?  
Dòm lụng lại, thấy cái chết của Ngài, Ngài than: 

Cái tài tình thâu cả nghiệp Đế ta thắng đư ợc, duy có cái 
chết ta thắng không được, vì thế mới cho người đi kiếm 
thuốc trường sinh bất tử, mê tín đến nước người ta cho ăn 
dái ngựa mà cũng ăn nữa, ăn đặng sống mà anh ta cũng 
chết. 

Nã-Phá-Luân đã được cơ hội làm nên nghiệp đế, 
hồi buổi đó làm cho cả toàn dân Âu Châu, các nước chư 
hầu đều cúi đầu hết thảy, đến chừng chết, chết trong ngục 
Le Saint Hélène. 

Ông vua giàu có sang trọng hơn hết là Louis (XIV) 
thiên hạ hồi thế kỷ đó cho Ông là vua Trời "Le Roi Soleil" 
cả thiên hạ đều tùng phục, kính trọng, kiêng nể, Âu Châu 
buổi nọ, có thể nói Ngài là một Vị Bá Chủ của thiên hạ, 
không có cái gì mà anh ta không có, “Phú Hữu Tứ Hải” 
sang trọng vô biên có một điều là đền Vua của Ngài 
“Palais Louis XIV quân lính canh từng bảy vòng, cấm cái 
chết vô trong Hoàng Gia của Ngài mà không đặng, chết cả 
con cháu của Ngài cho đến nỗi gần hết trong Hoàng Gia. 
Rốt chuyện Ngài truyền ngôi báu lại cho đứa cháu nội mà 
thôi. Ngài than rằng: Hại thay! Hoàng Thành của ta mấy 
vòng canh nghiêm nhặt mà không cản được cái chết đến 
nhà ta. 

Chức vị sang trọng của mình sống như cọp vậy, bắt  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 236 

được thịt ăn cho đã rồi nằm ỳ ra đó ngủ mà chúng cũng 
kiêng cũng sợ, nhưng chúng chưa biết thương, sống như 
cá Ông không ai thấy, mà chiếc ghe nào chìm thì cá Ông 
cũng đỡ. Cái sống con cọp không có ai thờ, còn cái sống 
của cá Ông có người ta thờ. 

Hai cái sống đặc biệt ấy là cái sống duy vật và duy 
tâm. Bần Đạo tả ra cho con cái Đức Chí Tôn mỗi người 
lấy đó mà suy gẫm”. 

Kết luận: 
“Chúng ta thử hỏi, một người tượng trưng tinh thần 

của một dân tộc, tinh thần đạo đức cho nước Việt Nam đã 
có sứ mạng đem tinh thần đạo đức ấy cứu khổ cho thiên 
hạ, sửa lại cái hành tàng hung ác của người đời cho thành 
giọt nước Thiêng liêng của Đức Chí Tôn, nước Thiêng 
liêng đạo đức của Ngài gội rửa con đường Thánh Đức cho 
sạch sẽ đừng cho nhơ bẩn, ấy là nước Chí Thánh của 
Ngài, cầm giọt Cam-lồ đem rưới khắp toàn thể con cái của 
Ngài tức là cả chúng sanh nơi mặt địa cầu nầy, người ấy 
còn phải làm thế nào hơn?” 

Một người Thầy giỏi mới tạo được trò hay 
Một nền Tôn-giáo phải có đủ Tinh-thần làm căn 

bản và một Giáo-chủ sáng-suốt mới mong lãnh đ ạo một 
Tôn giáo toàn cầu . 
              Đức Hộ-Pháp nói:   
             “Đức Chí-Tôn mở Đạo đem lòng Thương -yêu vô 
tận của Ngài, Ngài đến chung sống cùng con cái của Ngài. 
Theo luân-lý thường tình của ta, một ông Cha cực nhọc đi 
đến tìm con, bao giờ lòng Thương-yêu vô tận âý cũng trên 
hết mọi tâm tình. Chính mình không có kể đứa con nào 
nên, đứa nào hư, đứa nào hèn, đứa nào sang, không kể gì 
cái đó hết thảy. Vì cớ cho nên Đức Chí-Tôn mở Đạo, Ngài 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 237 

ôm cả con cái của Ngài vào lòng, theo thể Bần-Đạo ngó 
thấy hiển-nhiên rằng: Đức Chí-Tôn không kể Nguyên 
nhân, Hóa-nhân, Quỉ-nhân gì hết. 
               Bằng cớ khi nọ có một người đàn bà, Bần-Đạo 
không nên nói tên ra làm chi, đội sớ quì mãi đến bãi đàn, 
Tôi không biết xin điều gì, quì đến bãi đàn, đội sớ quì như 
vậy từ đàn này đến đàn khác, theo đuổi giỏi-dắn siêng 
năng lắm. Ngày nọ, đến cái đàn chót Đức Chí-Tôn kêu tên 
người đó rồi hỏi: 
             - Con muốn lắm sao con ?                                               
               Người kia thầm vái cái gì không biết, Đức Chí 
Tôn nói: 
            - Thôi, phong cho con chức Giáo-hữu đó ! 
           Thành thử ta ngó thấy rằng: Giá-trị của chức Giáo 
Hữu chẳng có gì hết! Bất kỳ ai cũng cầu được, đem vô cái 
thể của Ổng với những phần tử vô-giá-trị, làm cho Đức Lý 
buổi nọ cầm quyền Thiêng-liêng mối Đạo Ngài  
khổ-não không biết sao luận được. 
             Buổi nọ Bần-Đạo không hiểu gì hết. Đức Chí-Tôn 
đến ban sơ mở Đạo, Đại-Từ-Phụ đòi truyền Bí pháp cho 
Bần-Đạo đi thôi, còn  về Thể-pháp thì Hội-Thánh không 
biết chi hết. Nội Bí-pháp không, Đại-Từ-Phụ đã truyền 
giáo, Ngài mở Đạo tại Từ-Lâm-Tự đến ngày khai đàn, 
Bần-Đạo cười sống, cười chết, cười lộn mật, cười quên 
đầu quên đuôi hết ráo. Bởi cớ cho nên quỉ lộng, cho đến  
chừng bị rầy cam chịu, bơ-bơ có biết gì đâu ! 
            Về Thể-pháp, Bần-Đạo bị chê, Đức Lý phiền biết 
bao nhiêu. Bần-Đạo không dám mở miệng nói gì hết, lại 
một nỗi Phật-Mẫu và Đại-Từ-Phụ đem quyền Chí-Tôn, 
Bát-Quái-Đài duy có một Ông mà thôi !  
            Còn quyền Chí-Tôn Thánh-Thể hữu-hình, Ổng hỏi 
lấy ai hiệp một mới đương đầu với Ổng? Tức nhiên  Hộ 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 238 

Pháp, Giáo-Tông hiệp một cùng nhau: hai quyền ấy mới 
nắm quyền Chí-Tôn của Ngài. 
           Ngẫm ra, buổi nọ Đức Lý nói với Bần-Đạo: theo 
Ngài phải hay theo Đức Chí-Tôn phải ? 
         - Theo Đại-Từ-Phụ chắc hẳn !  
            Bần-Đạo nói thiệt, chẳng hề Bần-Đạo nghe theo 
Đức Lý đư ợc, Thánh-thể của Đức Chí-Tôn hồi buổi đó 
không có giá-trị, không trật-tự, họ chia phe phân phái, họ 
còn phe đ ảng dữ lắm, mạnh đặng yếu thua, thế-lực dữ 
lắm, không có cái gì thiếu, làm cho Thánh-Thể  Đức Chí 
Tôn buổi nọ dơ bẩn làm sao đâu! Không thể tưởng-tượng 
được ! 
            Đức Lý-Giáo-Tông hội Chư Thánh, nhưng đương 
đầu với Đức Chí-Tôn chẳng dám. Vì lẽ đó, họ chia phe 
phân phái, lập đảng. Ngài thấy tình cảnh như vậy, Ngài 
mới biểu Bần-Đạo xuống tại Thủ-Đức trong 7 tháng, Bần 
Đạo chung sống cùng Ngài đặng cho Ngài truyền Thể 
pháp. 
            Giờ phút này Bần-Đạo đứng tại Tòa giảng đây 
tưởng-tượng nhớ đến tâm-tình ấy thấm-thiết biết bao 
nhiêu! Nồng-nàn mà nói, không có một điều gì sơ -sót: chỉ 
đủ mọi hành-tàng, rành-rẽ chi tiết hết.  
            Bần-Đạo vừa biết rồi Đức Lý liền từ chức, không 
làm Giáo-Tông của Đạo trọn ba năm nữa vậy. 
            Khi Bần-Đạo ở  Thủ-Đức về: 
            Đức Lý đặt một đàng, Ngài biểu theo Ngài chỉnh 
đốn Hội-Thánh lại. 
           Một đàng Đức Chí-Tôn nói: đừng nghe Lý-Thái 
Bạch nghe Phạm-Công-Tắc ! 
           Một đàng kéo, một đàng trì, làm cho B ần-Đạo 
không biết đường đi chút nào; thất-thơ thất-thưởng, mất 
linh-hồn, muốn nửa tỉnh nửa say. Ngài đến 11 giờ, Ngài 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 239 

viết cho đến 4 giờ sáng, chỉ rành-rẽ thế nào, nhứt là Ngài 
biểu Bần-Đạo hiệp cùng Ngài cho có quyền Chí-Tôn  hữu 
hình tại thế này: 
             Hiền-hữu muốn cho Đạo Cao-Đài còn t ồn-tại 
hay nghe lời Đức Chí-Tôn để cho nền Đạo phải mất ? 
            Bần-Đạo cứ nghĩ-nghị, đó rồi Đức Chí-Tôn đến; 
thật sự Ông già hơi buồn thật,  Ngài nói:  
          - TẮC ! con sửa-soạn đặng làm Lễ đăng điện cho 
Đức Lý-Giáo-Tông đa nghe!  Rồi có Ông ở đó Ông nghe 
Đức Lý-Giáo-Tông cầm quyền. 
            Đức Lý, Ngài biểu Thiên-phong Chức-sắc Cửu 
Trùng-Đài, Hiệp-Thiên-đài lập Cửu-Trùng-Thiên để Ngài 
đăng điện, khi Ngài đăng điện rồi, Ngài cầm cây viết Ngài 
viết bài Diễn-văn đăng điện cho tới tận thế sẽ không có vị 
Giáo-Tông nào làm một bài Diễn-văn hay như vậy. Bài 
Diễn-văn của Ngài vạch rõ tinh-thần, con đường hay ho 
làm sao, nhứt là bài Diễn-văn đó cho cả  Hội-Thánh hay 
rằng: 
            “Kể từ khi Ngài cầm quyền Giáo-Tông đây, các 
người ấy đừng Ỷ CÔNG KHI LỊNH, Ngài chẳng hề tha thứ 
bao giờ”. 
             Ngài nói một đàng về hữu hình, chính mình Bần 
Đạo chưa thấy  Ngài làm gì đư ợc nhưng về vô-hình Ngài 
trừng thanh bí-mật huyền-linh không thể tưởng-tượng 
được. Khéo là cái làm Ngài không lợi dụng, chính Ngài 
dùng quyền hành Thiêng liêng trừng thanh độc lập mà 
thôi. Duy có Ngài làm, Bần-đạo không biết !” 

1- Tinh-thần của Đấng Giáo-chủ. 
Đức Hộ-Pháp nói: 
“Lấy Nhơn-nghĩa đối với bạo tàn, lấy tâm ưu ái trả 

thù hận, ấy là tâm Phật, phải tâm chí Thánh mới làm đặng. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 240 

Bần-Ðạo làm đặng, đặng chi? 
- Ðặng nêu cao tinh thần Ðạo Cao-Ðài nầy lên như 

Chí Tôn muốn. 
Lẽ thì đem hung bạo trừ hung bạo, theo thường tình 

thì mới vui lòng, thỏa mãn tâm phàm của Phạm Công Tắc 
thì ắt vui mầng lắm chớ. Nhưng Hộ-Pháp vì biết hại cho 
tương lai nước nhà, nên cầm cây huệ kiếm đưa ra, lấy tâm 
lý yêu ái đối lại với oán ghét, cốt yếu làm cho nhơn loại, 
làm chứng rằng chơn truyền của Ðạo Cao Ðài là hườn 
thuốc "Phục sinh hòa bình" cho nhơn loại. Quốc dân Việt 
Nam làm đặng thì toàn cầu mới làm đặng. Ai cầm huệ 
kiếm ấy đặng, thì họ cứu nước họ đặng, cũng như Việt 
Nam đã cứu nước Việt Nam vậy”. 

(Ngày 01-giêng-Mậu Tý (dl. 10-02-1948) 
-Trách-vụ của Người đứng trong trời đất: 
Phải đạt đức làm Chúa: 
“Con người sanh ra phải biết trách vụ của mình, 

trong tiểu gia đình hay đại gia đình cũng vậy. Người ở gia  
đình chỉ xưng mình là con, vì cớ Jésus Christ chỉ xưng 
mình là con của Người (le fils de l'homme). 

Ôi! Chỉ làm người mà được thành nhơn thì hiểu giá 
trị của nó thế nào? Văn-minh Nho-giáo hiểu giá trị làm 
người ấy khó khăn lắm, khó mà minh biện được: "Vi nhơn 
nan, vi nhơn nan" (làm người khó, làm người khó). Tố tố 
vi nhơn nan (làm người rất nên là khó). 

Mong làm người cho xứng đáng là người trong gia  
đình là khó khăn lắm, mà hễ làm người để dìu đỡ được gia 
đình, tức là Chúa gia đình đó; 

Mình là người mà nâng đỡ được quốc vận, là Chúa 
của quốc gia. 

Giờ ta thử hỏi: Một nền Tôn-giáo đem tâm lý loài 
người hiệp một lại là một điều đứng trên cái mức đại gia 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 241 

đình đó. Làm người chủ xứng đáng của gia đình đã là khó, 
làm người chủ xứng đáng của quốc gia lại càng khó, rồi 
làm người chủ xứng đáng của một nền Tôn -giáo không 
phải dễ. Hễ làm chủ được xứng đáng, thì đối với nhơn quả, 
ta chỉ có nhơn mà không còn quả nữa. 

Người đã đem thân nầy ra làm Chúa gia đình, 
không còn là mình nữa mà là bậc tiền bối; 

Người đáng là người Chủ của một nước là bực 
Thánh nhơn, 

Người đáng là người Chủ một Tôn-giáo ấy là vị 
Phật. 

Ấy vậy, chúng ta muốn quan sát một Tôn-giáo nào 
được gọi là Chánh-giáo, thì Tôn-giáo đó phải đủ yếu-điểm 
tạo nên người chủ của nó đặng dìu đỡ các phần tử của Ðạo 
ấy, đủ hạnh kiểm, đủ quyền năng. Phải cao thượng hơn sự 
thường tình, đi cho vững trên con đường hằng sống mới 
xứng đáng là Chủ của Ðại gia đình Càn Khôn Võ Trụ.  

Cả phương pháp không mực thước quyền hành để 
đạt đến địa vị chúa một Tôn-giáo thì không phải chánh 
đạo. Ta đã thấy gì?  

Ðạo Cao Ðài có không? Ta suy xét coi: Có hẳn! 
Nếu con đường ấy, kẻ nào cố gắng thì nên người làm Chúa 
nền Tôn-giáo của Chí -Tôn đã tạo sẵn,  có mực thước,  
chuẩn thằng, phép tắc, để cho người lập nên địa vị 
        ( Ngày 3  giêng Mậu Tý - dl. 12-02-1948) 
  Nhân-loại được diễm phúc được Đức Chí-Tôn lựa 
chọn một Đấng Giáo chủ hữu hình  là Đức Hộ-Pháp 
Phạm-Công-Tắc thật đức tài vẹn-vẻ để đứng ra làm Chúa 
của một nền Tân Tôn-giáo  như Cao-Đài Đại-Đạo này mới 
đứng vững trong bảy trăm ngàn năm tuổi Đạo. Đức Chí 
Tôn đến,Ngài muốn cho nhân-loại đều biết làm Chúa.  

“Cả  nhơn  loại  đều học làm Chúa toàn cả gia đình:  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 242 

Được làm chủ một tiểu gia đình, tức là một tông tộc 
là một vị Hiền tại thế rồi,  

Được làm chủ một đại gia đình là Quốc gia, là một 
vị Thánh nhơn. 

Được làm chủ một số Quốc gia hiệp lại như Hiệp 
Chúng Quốc tại Mỹ Châu như Washington,... chẳng hạn, 
là một vị Tiên,  

Được làm chủ tối đại gia đình tức nhiên làm chủ 
toàn thiên hạ, một nền Tôn -giáo là một vị Phật. Thể pháp 
của Ðạo Cao Ðài có khuôn khổ tập cho nhơn loại đi đến 
mục đích trong luật pháp của một nền Chánh-giáo. 

2- Kết luận về Bí-pháp:.  
“Vả chăng Chí-Tôn sanh chúng ta là người, cho 

chúng ta là người, cho chúng ta nhứt Điểm Linh quang tạo 
hình ảnh mỗi cá nhân. Ngài định phận sự tối trọng yếu của 
Ngài và cầu chúng ta thật hành cho ra thiệt tướng, nghĩa 
là: Làm thế nào đặng làm C húa vạn vật hữu vi cho Ngài. 
Hễ giao phận sự thì buộc phải đảm nhiệm luật pháp cũng 
như sai ai thế hình ảnh cho mình đến nơi nào, làm phận sự 
gì cần đưa chương trình đặng thi thố ra sao cho thành đạt. 
Trong chương trình có phươ ng pháp hành vi, tức nhiên 
Luật pháp của Ðức Chí Tôn muốn buộc loài người đạt đức 
làm Chúa vạn vật, định pháp vô hình tức nhiên định Thiên 
điều.  

- Thiên điều là luật.  
- Pháp là quyền năng thưởng phạt Nhơn quả.  
Không lạ gì, chúng ta thấy thế thường, con người 

không làm thì không có nên hư, còn lãnh trách vụ thì nên 
hư đặng thất. Nên hư đặng thất của con người là một tấn 
tuồng nơi mặt thế. Ta nhận thấy mang thi hài, xác thịt, 
khối chơn linh chịu mờ ám, chỉ biết sống phải hiểu nghĩa 
vụ mình, không phải sống đặng thừa hưởng, từ khi lọt lòng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 243 

mẹ thì đã mang một mối nợ trần. Hễ mắc nợ thì phải trả, 
mà trả cho ai? Khởi trả cho gia đình trước. Ai là người làm 
trọn đạo gia đình cũng khó lắm rồi, biết bao nhiêu trở lực, 
quả kiếp trước tái diễn lại, phải vay trả kiếp sau. Vay vay, 
trả trả, chẳng khác anh lái buôn kia trong đường đi. Muốn 
học làm chúa vạn vật cũng phải nhiều đường lối gay trở 
khó khăn. 

Nếu Bần-Ðạo không vi chủ đặng đè nén con vật 
nầy, chỉ biết sống như con vật thì đã quên hẳn mình là gì, 
chẳng cần luận, đương nhiên nhơn loại lâm vào cảnh vay 
trả như anh lái buôn bị gian lận nhiều nên bán lỗ, ấy là 
nhơn. Ði chuyến khác nữa may mua rẻ bán được m ắc thì 
được lời. Lời lỗ là con buôn nơi trường đời. Ta thấy giờ 
nào chúng ta chẳng còn buôn lấy lời cho chúng ta hưởng 
mà là buôn cho Ông chủ hảng hưởng, ngày ấy chúng ta 
không sợ lỗ lời. Nhơn quả cũng thế, ngày giờ nào ta chẳng 
còn là ta mà còn trong gia tộc ta, ngày giờ nào ta chẳng 
còn là ta mà sống cho nhơn loại, ngày ấy là ngày giải 
thoát. 

Mình không vay hỏi ai, mình chỉ cho mượn thì 
mình ắt giàu. Ngày giờ nào mà lời lỗ mình không chịu 
trách nhiệm chỉ sống về nghề nghiệp của mình mà thôi, thì 
mình ắt không ăn thua chi với ai tất cả. Ðức Chí Tôn cũng 
thế, ngày giờ nào con cái của Ngài lấy hiếu đối với Ngài, 
nuôi nhơn loại về tinh thần và vật chất đó là cơ quan đạt 
đạo, chúng ta cho vay mà không thiếu, ấy là ta tự giải 
thoát. 

3-Ta thử hỏi cả Bí pháp của Ðạo Cao Ðài có 
như vậy chăng?  

- Có chớ! Kìa cái Cửu Trùng Thiên Chí -Tôn đem 
phô bày tại mặt thế nầy đối với Cửu phẩm Thần, Tiên, 
không còn ai chối đặng, ai đi trọn thì được giải thoát. Ngôi 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 244 

Giáo-Tông môi giới hay thiệt? Chính Anh Cả chúng ta đã 
ngồi được. Ai làm được vậy chăng? Làm được chớ! Nếu 
có kẻ nói mắc lo gia đình, không thể lo Ðạo được là phi lý. 
Ðạo là trường học đạt đại gia đình, Ðạo là trường thi lập 
vị, sao lại làm không được? Tại làm biếng học! Học đặng 
hành. Nên hư do tại mình, không phải do Chí-Tôn và cũng 
không phải tại Ðạo.  

Tôn-giáo nào không đạt được Cửu phẩm Thần, 
Tiên dưới thế nầy, thì trên Cửu Thiên kia không hề đạt vị 
được. Ấy vậy, về mặt bí pháp Ðạo Cao Ðài là rõ ràng một 
nền chánh giáo của Chí Tôn vậy.”  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 245 

 
 
 

CHƯƠNG V 
TAM BỬU 

 
“Trọng giá của TAM-BỬU mà CHÍ TÔN ưa 

chuộng để dâng Đại Lễ cho Ngài là nguyên-nhân chấm dứt 
cái hoạ tranh  thù  đã gây nên trường oan -nghiệt  cho toàn 
thế-giới (Đức Hộ-Pháp) 

Giá trị của Tam Bửu là gì? 
           Đền Thánh đêm 30-02-Nhâm Thìn (dl 25-3-1952) 
  “Đêm nay nhân dịp V ía của Đức Cao Thượng 
Phẩm, Bần Đạo giảng nghĩa lý cái giá trị Tam Bửu là 
gì? Sẽ chỉ rõ Hội Thánh đối với Đức Chí Tôn là gì? 

Vả chăng từ Thượng Cổ tới giờ, loài người bao giờ 
cũng thờ Đấng Tạo Hoá ra Càn Khôn Vũ Trụ. Tuy lúc 
Thượng Cổ tâm đức của loài người vẫn đơn sơ, họ chỉ 
tưởng niệm một điều là họ biết thờ cái Đấng đã tạo đoan ra 
Càn Khôn Vũ Trụ. Họ đồng sống trong ấy, họ chỉ nhìn 
nhận cái quyền lực ấy mà thôi. Khi ấy họ không biết người 
của Đức Chí Tôn là gì? Mãi tới sau mới có Đấng đã nói rõ, 
chỉ hình rõ rệt Đại Từ Phụ của Vạn Linh là Đức Chí Tôn, 
Đấng đã vạch rõ ra đã thiệt hình ảnh của Ngài là Đức 
Chúa Jésus Christ. Trong tam bửu nó hình trạng những vật 
quí hoá của loài người đã hiến dâng cho Đức Chí Tôn đó 
vậy. 

Trước kia, hồi buổi ban sơ thì con người chỉ dùng 
các lễ vật mà họ gọi là quí trọng hơn hết dâng cho Đấng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 246 

ấy, mà lễ dâng của họ không có xa hơn nghĩa lý Tam bửu, 
Bần Đạo sẽ giảng rõ tỷ như: Lúc Thượng Cổ người ta đã 
dâng cho Đức Chí Tôn đã có những gì? Cái vật dâng c ho 
Đức Chí Tôn buổi Thượng Cổ họ dâng sanh mạng con 
người cho Đấng ấy. Khi nhơn loại bị khốn khổ, bị tai nạn 
bất cứ trong quốc gia nào họ dùng cho đến sanh mạng, tức 
dùng con người làm tế vật dâng hiến cho Đức Chí Tôn. 
Tới chút nữa, nghĩa là tinh thần loài người tiến triển đến 
một mức nữa, họ dùng cái cái vật lựa chọn quí hoá, đồng 
thể với sanh mạng của con người đặng dâng cho Đức Chí 
Tôn, tức nhiên họ dâng Tam sinh. Khi ta đã xem tế Nam 
Giao, từ Thượng Cổ nhà Vua dâng cho Đức Chí Tôn ba 
cái vật là: Trâu, heo, và dê gọi là Tam sinh. Ngày hôm nay 
sau Đức Chí Tôn đối lại với Đạo Thiên Chúa, không dâng 
Tam sinh là sanh mạng của con vật nữa, mà chính mình 
Đức Chúa Jésus Christ dâng cái xác thịt của Ngài làm con 
tế vật cho Đức Chí Tôn, tức nhiên Ngài nói rằng Ngài chịu 
khổ hình là chết trên cây Thánh Giá cốt yếu làm con tế vật 
đặng dâng cho Đức Chí Tôn để cứu rỗi tội tình nhơn loại. 
Chúng ta đã ngó thấy từ thử tinh thần của loài người tiến 
triển tới mức văn minh của họ, thì cái vật phụng thờ, cung 
hiến dâng lễ vật cho Đức Chí Tôn vẫn khác. Ngày hôm 
nay Đức Chí Tôn đến, Ngài biểu chúng ta dâng cho Ngài 
ba món gọi là Tam Bửu là: Tinh, Khí, Thần. 

Ngài thế nó là Bông, là Rượu, là Trà, Bần Đạo 
tưởng nếu lấy vật ấy mà tưởng tượng thì nó không nghĩa lý 
gì hết. Ôi! Biết bao nhiêu quí hoá, nếu cả thảy con cái của 
Ngài biết Đức Chí Tôn muốn dâng cho Ngài cái gì thì của 
dâng ấy quí hoá không thể nói. Tinh, là Ngài biểu dâng 
hình thể của ta tức nhiên dâng xác thịt ta nghĩa là dâng cái 
sống của ta nơi mặt thế gian này, đặng cho Ngài làm khí 
cụ, đặng Ngài phụng sự cho con cái của Ngài, nó thuộc về 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 247 

Tinh, tức nhiên Bông đó vậy, phải dâng cho Ngài cái hình 
xác chúng ta cho đẹp đẽ, cho trong sạch, cho thơm tho, 
cho quí hoá như Bông kia mới được. Tưởng tượng Ngài 
muốn cho chúng ta trong sạch như vậy là vì Ngài mong 
con cái của Ngài biết thương yêu lẫn nhau, rồi lại tự mình 
tu tâm dưỡng tánh thế nào cho đẹp đẽ mỹ miều, như Bông 
kia đặng xứng đáng làm Thánh Thể của Ngài đặng phụng 
sự cho con cái của Ngài. 

Giờ nói về Rượu, Ngài thể cái chơn thần của ta tức 
nhiên thể cái trí thức cái khôn ngoan của ta về chơn thần, 
tượng ảnh trí thức khôn ngoan tức nhiên Ngài biểu cả trí 
não con cái của Ngài phải dâng trọn cho Ngài đặng làm 
khí cụ. Giờ phút nào toàn thể con cái của Ngài có trí óc 
khôn ngoan đặng phụng sự cho nhơn loại thay thế cho Đại 
Từ Phụ mà nói rằng: Chúng tôi không biết làm gì ngoài 
phận sự thiêng liêng của Đức Chí Tôn giao phó. Ngày giờ 
nào toàn thể con cái của Ngài biết nói như thế đó, thì ôi! 
Hiến cho Đức Chí Tôn một vật quí hoá không thể nói gì 
được. 

Nói về Trà, Ngài thể Trà là tâm hồn tức nhiên Ngài 
biểu cả tâm hồn của ta hiệp lại làm một khối với nhau. Giờ 
phút nào toàn thể con cái của Ngài hiệp cả tâm hồn làm 
một, cái tâm hồn này sẽ làm tâm hồn của mặt địa cầu này, 
cho trái đất này, nó sẽ làm tâm hồn của toàn thể nhơn loại. 
Ngày giờ nào cả toàn thể con cái của Ngài tượng ảnh tâm 
hồn cho toàn thể nhơn loại được, thì ngày giờ ấy có thể 
Thánh Thể của Ngài mới phụng sự cho Vạn Linh tức 
nhiên con cái của Ngài hạnh phúc được. Chỉ ngày ấy mới 
có thể nói rằng: Nhơn loại hưởng được hồng ân đặc biệt 
của Ngài, mà hưởng được hồng ân đặc biệt của Ngài thì 
ngày ấy mới mong hưởng được hòa bình và đại đồng thế 
giới. Bây giờ Tam bửu ở trong Hội Thánh, cả toàn thể anh 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 248 

em, chị em chúng ta đây là Tinh là Hình Thể của Ngài tại 
thế này. Hình thể của Đức Chí Tôn là trong ta đây hết. 
Ngày giờ khối trí thức của toàn thể nhơn loại tượng hình 
ra mà nói biết rằng Đạo duy nhứt là Đạo Trời với Đạo 
Người hiệp làm một. Giờ phút nào cả toàn thể nhơn loại 
biết mình đến đây có phận sự để tô điểm kiếp sống của 
nhơn loại cho đặng hạnh phúc, đặng bảo trọng sanh mạng 
của toàn thể vạn linh cho đặng hạnh phúc. Giờ phút nào có 
cái đấy thì mới tượng ảnh ra Khí của mặt địa cầu này. 

Nói đến tinh thần Bát Quái Đài nghĩa là cái Hồn , 
tức nhiên hồn chúng ta đã ngó thấy rằng con người sinh nở 
nơi thế gian này nếu ba món báu ấy mà không có thì xác 
thịt nhơn loại cũng thế, vật chất cũng thế, toàn thể nhơn 
loại cũng thế, nếu nói rằng có xác thịt không có hồn, hay 
có hồn không có trí thức bảo vệ sống còn của mình thì 
chúng ta đã ngó thấy tận tường đó rồi, người không hồn 
ngơ ngơ ngáo ngáo, người có hồn không có trí thức chẳng 
hề khi nào định mạng được. Ông Pythagore nói Dyade là 
phải điều hòa nhau, ta tu cốt yếu làm cho ba món ấy điều 
hòa. Giờ phút này chúng ta hãy tưởng tượng rằng trước 
khi muốn điều hòa, cả Hội Thánh dâng cho Đức Chí Tôn, 
cả toàn thể con cái của Ngài dâng cho Ngài một chí 
hướng, một hy sinh mà thôi. Toàn thể con cái của Ngài hy 
sinh phụng sự Vạn Linh, tức nhiên phụng sự cho toàn thể 
nhơn loại. Biết đặng, hiểu đặng hạnh phúc mình do nơi 
sống chung cùng nhau, nhượng sống cho nhau, tạo hạnh 
phúc cho nhau. Giờ phút nào thiên hạ khôn ngoan định 
vận mạng cho mình như Đức Chí Tôn đã định cho ta phù 
hạp với chữ Khí, tức nhiên chữ Khí là báu vật chúng ta 
dâng cho Đức Chí Tôn mới thành tựu. Ngày giờ nào thành 
tựu nơi Bát Quái Đài, quyền năng thiêng liêng kia mới đủ 
năng lực day trở thiên thơ tạo hạnh phúc cho toàn nhơn 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 249 

loại trên mặt địa cầu này. Duy có giờ phút ấy, nhơn loại sẽ 
hưởng đặng hòa bình và đại đồng thiên hạ mà thôi.” 

2- Tam Bửu: Tinh, Khí, Thần. 
        Rằm tháng 2 năm Ðinh Hợi (1947)  

  Phàm con người có ba báu:  
- Tinh là xác thân của cha mẹ sanh ra, liên quan với 

xác thân (corps  astral) là hơi, nó tiếp xúc liên quan bảo 
trọng sự sống.  

- Sự sống là nuôi nấng lấy hình hài chúng ta bằng 
sanh quang do nơi Phật Mẫu tạo mà có,  

- Liên quan với linh hồn  ta là của Chí Tôn ban cho 
mà có. Ba thành một, một thành ba gọi là  Tam Bửu: Tinh 
– Khí - Thần. 

Chí Tôn lại chọn lựa vật quí bá u là Bông (Tinh), 
Rượu (Khí), Trà (Thần) là ý nghĩa Ngài muốn đòi hỏi con 
cái của Ngài những món quí mà ta có để sống ấy hiến cho 
Ngài, tức là Ngài muốn toàn con cái của Ngài sống mãi 
với Ngài đó vậy. 

Muốn cho khỏi phụ lòng Chí Tôn thì ta phải đào 
luyện cho đệ nhị xác thân ấy đặng tinh khiết nhẹ nhàng. 
Muốn được vậy, ta chỉ có hai điều là phải trai giới, chỉnh 
tu cho cái đệ nhị xác thân được tráng kiện hoạt bác, tùng 
khuôn viên thiện đức. Ðệ nhị xác thân ta khi còn sống ở 
quanh mình ta, bảo hộ về sanh quang  tiếp với đệ tam xác 
thân là linh hồn. Khi lìa khỏi xác thúi hôi hữu hoại thì nó 
trực tiếp ngay với linh hồn nếu nó được thanh khiết. Bằng 
nó nghiệc ác thì nó phải dính líu với cái xác thúi hôi nầy 
mà phải chịu lìa xa cái linh hồn thì thần tử sẽ rước đi mà  
phải đọa là vậy. Bởi cớ Chí Tôn ban cho ta cái Bí Pháp 
(phép xác) cắt đứt dây oan nghiệt cho nó rời hẳn với đệ 
nhứt xác thân được khinh phù nhập một với linh hồn tức là 
hằng sống vậy. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 250 

Loài người quá xảo quyệt khôn khéo tiềm tàng sự 
sung sướng xác thịt nầy , tại do đó mà gây nên biết bao 
nhiêu thần sầu quỉ khóc, chiến tranh không ngớt, là do nơi 
lòng tham lam tiến triển văn minh, cơ khí tối tân như là 
bom nguyên tử để giết người. Hiện tại nơi Mỹ Châu, Cổ 
Tàng Viện của họ có đến 200 triệu quyển sách. Cứ bổ 
đồng một ngày xem một quyển thì phải sống đến mấy đời 
mới đọc hết được. 

Chí Tôn biết rõ loài người tiến hóa tột bực mà tự 
đắc tự tôn, chỉ biết lo cho xác thịt mà thôi, không chuyên 
lo cho đệ nhị xác thân và tinh thần, nên Chí Tôn đến khai 
Ðạo là cố ý giáo hóa cho loài người biết rõ câu tội phước, 
giồi luyện cho con người tận thiện đến hiệp cùng Ngài. 
Nếu chúng ta biết được vậy thì toàn thể thế giới nầy những 
điều tinh ma quỉ quái sẽ tiêu diệt, thần tử không hề đến ta 
được. 

Nếu ta thấy được cõi Hư Linh kia, cái tinh của vạn 
loại bị giết chóc một cách tàn nhẫn, bởi loài người kết oán 
thù thâm với nó, chực chờ thù ghét, vì vậy mà có vay trả 
luân hồi mãi mãi đọa đày, bất năng thoát tục. 
Mong sao chúng ta từ đây phải biết trọng lấy lẽ ấy mà 
luyện đệ nhị xác thân cho đủ đầy sự tinh khiết, là phải 
thương loài vật, phải thương tất cả để chấm dứt cái oan 
nghiệt ấy mà truyền bá cái hườn thuốc linh đơn nầy là đạo 
đức của Chí Tôn, để cứu vớt quần sanh thoát vòng đọa lạc 
hoàn toàn. 

Cả thế gian nầy biết được vậy thì chắc chắn không 
còn cảnh thảm khổ nầy tái diễn lại nữa. Loài người do một 
nguyên căn mà thôi, bởi do tâm lý và tập quán của các 
nước, của các sắc dân, vì cái khác ấy mà chia phôi nhau, 
nghịch lẫn nhau, thù địch nhau, mà tranh tranh đấu đấu 
không ngừng. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 251 

Vậy Thánh Ý của Chí Tôn khai mở Ðại Ðạo Tam 
Kỳ Phổ Ðộ, Tam Giáo Qui Nguyên, Ngũ Chi Phục Nhứt là 
muốn dung hòa tâm lý toàn cả con cái của Người để cứu 
vãn trọn 92 ức nguyên nhân, vì thế mà phải bị sa đoạ nơi 
đây. Chí Tôn đã đại từ đại bi chỉ rõ căn nguyên và ban ơn 
cho ta, dạy dỗ cho ta để đạt đạt ngôi vị là phải trau luyện 
cho Tinh hiệp với Khí, Tinh Khí hườn Thần là cơ huyền bí 
để mà đắc Ðạo vậy. 

Trong giá của Tam Bửu mà Chí Tôn ưa chuộng 
để dâng Ðại Lễ cho Ngài là nguyên nhân chấm dứt cái họa 
tranh thù mà gây nên trường oan nghiệt cho toàn thế giới. 

Ấy vậy, muốn duy trì sự hòa hiệp đại đồng nầy 
cũng do nơi gốc Bí Pháp đó mà thôi, dầu triết lý thâm 
uyên đạo đức mà tôn giáo nào cũng không qua lẽ ấy; mà 
nếu không đạt được thì toàn lẽ ấy là đệ nhị xác thân của 
toàn thể ô trược tội tình, thì thế giới sẽ điêu tàn tiêu diệt 
mà chớ. 

3-Tam Bửu: Tiên thiên khí, Hậu thiên khí  
và Vật chất khí 

Rằm tháng 2 nhuận năm Ðinh Hợi (1947) 
  Hôm nay Bần Ðạo giảng tiếp về Tam Bửu, Bần 
Ðạo lần lượt giảng Tam Bửu trước là vì Ðức Chí Tôn lấy 
Bông, Rượu, Trà mà tượng hình ba thể chất, tạo nên vạn 
loại. 

Chơn linh mới thiệt là ta, còn Chơn thần là do tinh 
ba của vật khí biến hình. Chơn linh ta mượn cơ quan hữu 
hình để thân mật cùng cả cơ quan tạo đoan võ trụ. 

Ta đến mang mảnh hình hài như thế nầy đặng chi? 
Nguyên do nơi nào mà đến, rồi Bần Ðạo lần lượt giảng vì 
sao mà ta phải Tu. Tu có ích gì, do nguyên lý nào mà phải 
Tu. Bần Ðạo sẽ giảng nguyên do con người là gì, rồi mới 
tiếp giảng đến Cửu Thiên Khai Hóa, Ðức  Chí Tôn tạo Bát  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 252 

Quái Ðài là gì? 
Bây giờ Bần Ðạo giảng về Tam Bửu, ba cơ quan 

tạo nên hình thể con người, Chơn linh ta do nguyên khí mà 
có, nguyên khí là Tiên Thiên khí; Chơn thần do Hậu thiên 
khí kết thành, còn xác thịt thì do vật chất mà nên. 
   Hỏi vậy ta muốn sống đây do cơ quan nào? Ấy là 
nhờ chơn linh mới có sự sống. Chơn linh có một quyền 
năng vô đoán, chưa có khoa học nào tra cứu rõ thấu được. 
Cái quyền năng của nó là của Ðức Chí Tôn ban cho. 
Quyền năng của chơn linh không giới hạn, nó là quyền 
năng bảo trọng đường sống của vạn loại , của xác hình. 
Chơn thần là Hậu thiên khí, nó bảo trọng vật chất khí. 

Trong ba khí chất ấy, tạo ra hình hài chúng ta, chơn 
linh là nhứt điểm linh quang do Chí Tôn mà có để bảo 
trọng cái sinh mạng, cái sống của thi hài. Ðến ngày giờ 
nào niên kỷ đã định hết  khối sinh quang rồi thì cái quyền 
năng ấy ra khỏi xác, thì xác phải hoại, chúng ta gọi là tử. 

Ấy vậy, ta kiếm thử coi Tiên thiên khí, Hậu thiên 
khí và Vật chất khí là gì? Chúng ta sẽ thấy bất kỳ vật hữu 
hình nào cũng có ba thể chất: 

- Vật chất thì mắt ta thấy. 
- Mùi vị là Hậu thiên khí. 
- Năng lực là Tiên thiên khí. 

Ba khí chất nầy tượng ra hình hài của con người, 
vật chất mùi vị, năng lực thế nào thì loài người thế ấy, vì 
chúng ta thấy một hột gạo, nấu ra cơm, ăn vào để lấy cái 
tinh ba của nó là Hậu thiên  khí phục nguyên khối sanh 
quang của ta được tồn tại. 

Tinh ba của vật chất nó vào mình làm cho xác hài 
có năng lực tráng kiện. Ta thấy khi đói bủn rủn tay chơn là 
thiếu sanh khí đó vậy. 

Chơn thần là Hậu Thiên Khí, ta không thấy mà  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 253 

chớ nên tưởng rằng không có, ta ăn hột cơm vào bụng, lọc 
lấy cái tinh ba làm huyết khí để nuôi lấy khối sanh vật nầy. 
Ta biết có mà không thấy được. Chơn thần chúng ta, thiên 
hạ kêu là phách, vía cả thảy đều có. 

Người hay sợ ma là tại sao? Vì họ thấy hình ảnh 
của khí chất biến hình, năng minh năng ẩn, mà sự ẩn hiện 
ấy lấy làm lạ và trái với mắt phàm thường thấy, nên làm 
cho họ sợ. 

Một khi ta thấy một vong linh hiện hình mà ta có 
phước gần gũi đặng họ sẽ thương yêu mình hơn kẻ phàm 
lắm vậy. 

Kẻ phàm mang xác hài hay có thất tình, lục dục, 
nên có sự phân cách về thể chất hữu vi làm cho thiếu sự 
thương yêu vì ta sợ. 

Ngày nào ta về cảnh vô hình sống trong khối tạo 
đoan chừng đó ta mới biết Ðạo là có phận sự bảo trọng 
chúng sanh, khuyên lơn dạy dỗ và giục thúc cho các đẳng 
linh hồn tăng tiến trên đường tấn hóa. Ta chỉ đặng phép 
thương yêu binh vực chớ không ai đặng mưu hại giục hư.  
Bần Ðạo giảng cõi Hư linh, nếu ta đạt pháp xuất ngoại xác 
thân, tương hội cùng các Bạn cõi vô hình thì ta thấy khác 
hẳn theo tánh chất phàm tâm tưởng tượng. 

Cõi Hư linh các bậ c cao trọng:  Thánh, Tiên, Phật 
chỉ có mơ ước thiết thực nhất một điều là làm thế nào giúp 
ích cho chúng sinh. Các Đấng ấy rất may mắn gặp những 
dịp để an ủi tâm hồn chúng sanh, hằng giờ hằng buổi 
không thiếu tình thương. 

Chúng ta đến làm ng ười, cốt yếu đạt cho được cơ 
tạo đoan trở nên Chí linh chí Thánh, một kiếp học thêm 
một bực, để ngày kia mong mỏi làm Trời. 

Các bạn biết Phật Thích Ca xưng là Bổn Sư, người  
tu gọi là Thầy, nếu các chơn linh ấy gặp được, thấy  được  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 254 

gần được Phật thì đối với Phật không ngoài mức Bạn thân 
ái. Ở thế nầy dầu một vị Phật cũng không chê ai, không 
hạng nào chê, hạng nào khen, vì Phật đã biết con đường đi 
trước kia, dầu ai phàm, dầu ai lạc hậu cũng tới sau, họ chỉ 
biết một điều là chỉ từ nẻo quanh co, vui vẻ chỉ cho Bạn đi 
cùng đường đạt lên Phật vị. 

Họ không dám chê ai, chẳng phải đối với loài người 
mà thôi mà đối với tất cả vạn loại, chúng sinh chỉ là anh 
em còn lạc hậu đó vậy. 

Con vật mà ta thấy bị giết được là vì nó vô cô 
không phương bảo vệ, ngày nay giết nó m à ăn thịt, biết 
đâu sau nầy các B ạn lạc hậu ấy tiến hóa đến phẩm người 
trở lên, rồi chúng ta sẽ gặp nó bên mình, khi ấy nó ngó ta 
mà cười và hỏi: “ Xưa kia Ðức Phật có ăn tôi một lần” . 
Nghĩ tưởng chẳng gì sỉ-hổ thẹn-thuồng bằng. Thế nên ta 
phải ăn chay. 

Chưa có ai nhẫn tâm giết người đặng ăn thịt, cũng 
không có ai đặng quyền giết các B ạn lạc hậu ấy để ăn. Ta 
đến đây làm Bạn cùng vạn vật chúng sanh, vạn vật giúp ta 
học cho thấu đáo huyền vi cơ Ðạo, tạo chí linh nối nghiệp 
Ðức Chí Tôn. 

Thầy có nói: Thầy dành sẵn gia nghiệp phẩm vị cho 
chúng ta, Thầy không khi nào lấy lại, trừ ra kẻ nào từ bỏ 
bởi Ðại Từ Phụ mà không tin sao? Ông cha phàm kia còn 
yêu ái con, trước buổi nhắm mắt còn tính để lại cho con 
một phần gia nghiệp hương hỏa. 

Một điều là ông cha phàm làm với phạm vi nhỏ 
phương pháp nhỏ theo phàm. Còn ông Cha Thiêng Liêng 
không lẽ thua ông cha phàm? Thầy nói: Thầy dành sẵn gia 
nghiệp ngôi vị thì Thầy không quyền cho kẻ khác, trừ khi 
mình bỏ. Bần Ðạo tưởng, nhứt là phái Nam, thanh niên vũ 
chức  nếu mấy em biết cơ quan ấy thì không hạnh phúc 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 255 

nào hơn là dám hủy mình vì Chí Tôn. Bần Ðạo dám chắc 
Thầy không hề chịu thiếu ai và Thầy không hề quên mối 
nợ tình ái của con cái của Ngài. Nếu Thầy không thường 
món nợ ấy thì HỘ -PHÁP hứa sẽ tái kiếp luân hồi bồi 
thường cho đủ. 

Vì những kẻ dám đem mình làm tế vật cho Thầy để 
lập nên một Quốc gia Thiên định tại thế nầy, Bần Ðạo 
chắc Quốc gia ấy phải thành. Ðức Chí Tôn tạo cho con cái 
của Ngài một cửa nhỏ tuy khó đi mà Bần Ðạo chắc rằng, 
những hạng con cái dám chết vì Ngài thì chúng nó dám 
đạp văng cửa ra chúng nó đi sấn đến. Nếu chúng ta có con 
mắt thiêng liêng, ngày nào họ đi ngang qua thì ta sẽ thấy 
các Ðấng dầu chư Thần, Thánh, Tiên, Phật tức là các chơn 
linh cao trọng cũng phải cúi đầu. 

Thầy sẽ trả bao nhiêu món nợ tình ái của con cái 
của Ngài thì không biết, chớ không khi nào Ðức Chí Tôn 
trả cho một mà phải trả nhiều hơn là hẳn vậy. 

Xin cho toàn Ðạo nam nữ sao lục nguyên văn để 
phổ thông chơn lý.” 

4- Tam Bửu: Nho – Thích -  Ðạo. 
   Rằm tháng 3 năm Ðinh Hợi (1947) 

  “Hôm nay, nhơn Bần Ðạo làm phép Giải Oan cho 
một người anh em của chúng ta là Hồ Tấn Khoa, nên Bần 
Ðạo giảng tiếp về Tam Bửu. Giảng tiếp về vấn đề ấy lại, 
Bần Ðạo tuyên bố cho toàn Ðạo nam, nữ và chư Chức Sắc 
Thiên Phong Nhị Hữu Hình Ðài được nghe rõ. Ðối với cơ 
quan đời biến chuyển, từ ngày Bần Ðạo bị đồ lưu hải 
ngoại đến khi về tới nay tính lại đã gần tám tháng,  

Bần Ðạo thấy tình hình quốc gia của chúng ta mà 
cả thảy ai ai cũng biết chẳng cần phải lập lại, vì Bần Ðạo 
đã thuyết minh nhiều lần rồi. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 256 

Bây giờ thử hỏi  chơn truyền của Ðức Chí Tôn mở 
Ðạo là một nền chánh giáo, tôn chỉ bảo chúng ta làm gì? 
Và Ðạo Cao Ðài phải đi theo con đường nào? Chúng ta 
thấy Ðại Từ Phụ lấy ba Tôn Giáo: NHO, THÍCH, ÐẠO 
làm cơ quan duy nhứt, dầu về phần thiêng liêng hay hữu 
hình cũng vậy, để làm bí mật chơn truyền dìu dắt linh hồn 
và thi hài của chúng ta và là một phương pháp đo ạt kiếp 
giải thoát linh hồn. NHO lấy nhơn nghĩa làm căn bản, 
ÐẠO lấy công chánh làm căn bản, THÍCH lấy bác ái từ bi 
làm căn bản. Ba triết lý ấy hiệp lại vừa lo ph ần Ðời và 
phần Ðạo, xác hồn chúng ta đi đến tận con đường mà Ðức 
Chí Tôn đứng chờ đợi các con cái hiệp một cùng người. 

Nhơn nghĩa là gì?  Người có Nhơn thì không 
oán, Nghĩa thì không bạc. Công chánh là gì? Có công thì 
không phụ, có chánh thì không tà, không  chối cái điều 
chơn thật được, còn có Từ bi thì có khoan hồng dung thứ, 
có Bác ái mới có thể bảo thủ và thân mến toàn thiên hạ, 
nếu chiếu theo chơn truyền của Ðức Chí Tôn khuyên bảo 
chúng ta thế nào, thì chúng ta phải tuân theo thế ấy, chúng 
ta phải khoan hồng, tha thứ, biết yêu ái, phải có công bình 
chánh lý, chúng ta giữ được cả chơn truyền ấy thì không 
ghét ai, oán ai. Trái lại, Ðại Từ Phụ buộc chúng ta phải 
thương yêu kẻ nghịch, kẻ thù của chúng ta nữa. 

Chiếu theo chơn truyền ấy, đối với đời, với quốc 
gia chủng tộc toàn đạo phải xử thế nào? Chẳng lẽ Ðạo Cao 
Ðài phải nhượng bộ hạ mình trước đảng phái, vì cái tinh 
thần của Ðạo còn chẳng nhượng ai, huống phải hạ mình 
làm nô lệ cho đảng phái?  Quyền tự chủ ấy là quyền của 
Chí Tôn ban cho, Thầy đã không làm tớ ai, nên quyền Ðạo 
nó chỉ làm Thầy. 

Nó tự có một năng lực, mà cái năng lực ấy không 
tùng năng lực của ai cả. Nó có một quyền hành sở hữu, 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 257 

chớ không tùng ai và không theo đảng phái nào. Nó phải 
lập quyền yêu ái công chánh từ bi, nó có phận sự tạo 
nghiệp cho đời chớ không phải làm tôi mọi cho đời. Ðời 
đang phải chịu vòng nô lệ thì con cái của Ðức Chí Tôn bây 
giờ phải theo tôn chỉ nào? Phải biết rằng có Thiên mạng 
con cái của Ðức Chí Tôn là Thánh Thể, ông Trời tại thế 
nầy. Trời đã không nhường ai, không làm tôi tớ ai, thì con 
cái của Ðức Chí Tôn cũng chỉ có phận sự giúp đỡ thiên 
lương của con cái Ngài, vì thiên lương ấy là căn bản tạo 
quyền cho thiên hạ, là con cái của Ngài, lẽ đương nhiên 
chúng ta phải biết phận sự đối với quốc gia xã hội, chúng 
ta đang ở tron g tình thế bại hoại. Chúng ta chỉ biết nhìn 
một quyền dân Việt Nam mà thôi. Thời buổi loạn lạc dân 
không có quyền, trong nước đảng nầy phái kia, chia năm 
chia bảy, nên buộc chúng ta phải kiếm một cái quyền của 
nhà Vua, Vua và dân hai quyền ấy nó tương liên  với vận 
mạng nước Việt Nam, tìm cái kia không phải tìm cái nọ, 
cái quyền sở hữu nào chúng ta thấy thì chúng ta phải cầm 
lấy, giúp Vua để lập quyền cho nước, cho quốc gia xã hội. 

Vì vậy chúng ta phải đem nhà Vua lại để lập quyền 
cho dân, quyền là chánh sách Ðạo Cao Ðài giúp quân chủ 
tạo dân quyền. Bởi thế Bần Ðạo đã công khai cùng Chánh 
phủ rồi. Bần Ðạo sẽ công khai cho toàn thiên hạ biết rằng: 
Chúng ta sẽ hướng ra Quân chủ Dân quyền để tạo tương 
lai cho quốc vận. Chúng ta không thấy còn con đường nào 
khác nữa, chỉ một con đường duy nhứt cao thượng nầy mà 
Ðạo phải làm cho thành tựu, Bần Ðạo xin cả thảy nghe và 
tìm hiểu chơn lý ấy rồi hằng đêm cầu nguyện để quyết 
định tương lai vận mạng nòi giống của chúng ta. 

5-Quyền năng của đức tin. 
Đêm 29 tháng 2 nhuần năm Ðinh Hợi (1947) 

  Bần Ðạo giảng về quyền năng của đức tin. Hôm  



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 258 

nay vì có hàng Quân Ðội Võ Chức, nên Bần Ðạo cần giải 
rõ cái quyền năng ấy cho toàn Ðạo nam nữ rõ. 

Thời buổi nầy là thời buổi toàn con cái của Ðức Chí 
Tôn đưa tay lên cùng nhau nâng đỡ và vã n hồi quốc vận, 
nên Bần Ðạo giảng về cái quyền năng của đức tin, để cả 
thảy trụ tinh thần cầu nguyện Ðại Từ Phụ ban ơn nền 
Quốc Ðạo sớm được hoàn thành, hầu cứu vớt cả giống nòi 
Việt Nam chúng ta thoát nạn tương tàn, tương sát. 

Toàn Ðạo nên để trọn đức tin  nơi Người, thì mới 
mong nền Quốc Ðạo mau thành tướng. Ðức Chí Tôn tạo 
cơ quan cứu sanh nầy mà gặp phải những điều trắc trở, 
nguy hại không sớm giải quyết được, là bởi toàn thể quốc 
dân ta không biết cầu nguyện nơi Người. Bần Ðạo lập lại 
lời nói của Ðức Chúa Jésus nói cùng Môn Ðồ của Người 
rằng: "Hỡi các Môn Ðồ, Ðức Chúa Cha ta trên Trời dạy 
rằng: Nếu toàn thể các ngươi có một cái đức tin bằng hột 
mè thì nó cũng đủ sức xô ngã núi, nó đi không gì ngăn cản 
nổi". 

Ấy là Ngài nói cái đức tin bằng hột mè mà toàn thể 
quốc dân đều có, thì đâu có phải chịu cảnh trạng thương 
tâm thế nầy. 

Hại thay! Dân 25 triệu, đã tự xưng là con Rồng 
cháu Tiên, tự biết giống nòi do một căn nguyên chí Thánh 
cao trọng, có máu Tiên Rồng, mà cái đức tin lại không 
bằng hột mè hay sao? Nếu mỗi người Việt Nam ta đều có 
một cái đức tin bằng hột mè mà thôi, cũng đủ dời non vét 
bể được. 

Bần Ðạo nói thật, buổi Chí Tôn đến tạo Quốc Ðạo 
cho nòi giống Rồng Tiên nầy, chính Ngài cầm cơ đi đến 
các Tỉnh, kêu từ nhà gọi từ đứa con, cho không biết bao 
nhiêu bài khuyến dạy, tạo thành một nền Tôn Giáo Cao 
Ðài là Quốc Ðạo, Bần Ðạo tưởng chưa có người nào đem 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 259 

cả tinh thần, tâm đức mà thi ân cho ai dường ấy. Ðức Chí 
Tôn đến độ rỗi, lập giáo rồi lại bắt minh thệ. 

Hỏi tại sao Ngài lại bắt minh thệ buộc con cái phải 
hiệp đồng cùng nhau. Mỗi người có một chút đức tin, 
Thầy bảo qui đức tin ấy lại, phải có tâm đức tin tưởng yêu 
ái lẫn nhau. Phải nhìn nhận có Thầy, có đức tin nơi Thầy. 

Hại thay! Có nhiều đứa con của Ngài cũng nghe, 
cũng tìm Ðạo, cũng thọ giáo, cũng minh thệ đủ phép tắc. 
Biết bao nhiêu, khi mới đến cùng Thầy, quì dưới chơn 
Thầy mà hễ ra khỏi chơn Ngài rồi thì lại phản phúc Ngài 
và con cái của Ngài. 

Bần Ðạo định quyết rằng: Cái tai nạn của giống dân 
Việt Nam đến cảnh tượng nầy chúng ta phải nhìn nhận tội 
của chúng ta vì thiếu đức tin nơi Ngài mà ra vậy. Phải chi 
trước kia biết nhìn nhận Ðấng đến dìu dẫn yêu ái nâng đỡ, 
để đức tin nơi Người, nghe theo Người thì cái nạn đổ máu 
tương tàn, tương sát giống nòi không hề có đặng. 

Cái hại về sự lưu huyết nầy Bần Ðạo xin nói là do 
cái tội bất tín nhiệm cùng Ðại Từ Phụ đó vậy. Ôi! Nếu Bần 
Ðạo tả hết cái tình cảnh của Ðạo trót hai mươi năm nay, 
thì mới biết cái năng lực của đức tin nó mạnh đến bực nào. 
Từ khi Bần Ðạo đến đây, ai xô cũng không ngã, đuổi cũng 
không đi, dầu còn dầu mất, dầu nên hư, Ðức Chí Tôn bảo 
Bần Ðạo ngồi nơi đây, ở nơi đây, dầu cho vì mạng lịnh ấy 
mà mảnh thân nầy có phải tiêu diệt để bảo trọng nền Quốc 
Ðạo, thì Bần Ðạo cũng không bước ra khỏi đây một bước. 
Nếu Bần Ðạo quí trọng sanh mạng nầy, thì Bần Ðạo có đủ 
thì giờ để trốn tránh. Biết bao nhiêu bạn, khuyên lơn Bần 
Ðạo trốn đi. Bần Ðạo trốn được, tránh được mà Bần Ðạo 
không khi nào chịu vậy. Ðức Chí Tôn bảo ở, dầu sống chết 
ngồi nơi đây ôm chân Ngài mà thôi. Bần Ðạo chỉ để lời 
cầu nguyện đem cả thi hài và tâm hồn làm tế vật cho Quốc 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 260 

Ðạo được thành tướng mà thôi. Bần Ðạo chỉ xin có bấy 
nhiêu mà chưa chắc đã xin được, vì phải toàn thể con cái 
của Ðức Chí Tôn qui tụ đức tin lại thành một cái năng lực 
giúp chúng ta thắng nổi quỉ quyền và các cường lực đàn áp 
tiêu diệt Ðạo. Chúng ta bảo trọng được Quốc Ðạo, do cái 
năng lực của đức tin ấy. Chúng ta qui đức tin lại, bảo trọng 
cơ Ðạo thì thoát được cái nạn tương tàn tương sát máu đổ 
thịt rơi. 

Nếu toàn Ðạo nam, nữ nhìn Ðức Chí Tôn lập đặng 
cái quyền năng ấy,  chúng ta nương lấy nó mạnh mẽ, cầu 
nguyện đồng tâm một ngày một giờ, thử coi Ðức Chí Tôn 
có giải thoát cho chúng ta không? 

Từ khi Bần Ðạo về qui tụ các con cái của Ngài, thì 
Bần Ðạo đã giải kiết cho Ðạo nhiều rồi. Chúng ta cầu 
nguyện thêm đôi tháng nữa mà thôi và lo tròn phận sự phú 
thác thì ngày đoạt vọng không lâu, và chúng ta sẽ thấy có 
huyền diệu hay không về quyền năng ấy. 

6-Tam Bửu: Nguyên thỉ tạo thành 
Càn Khôn Thế Giái. 

  Đêm 29 tháng 3 năm Ðinh Hợi (1947) 
  “Hôm nay Bần Ðạo giảng về Tam Bửu, nguyê n 
thủy tạo thành Càn Khôn Thế Giái. 

Từ trước đến giờ thiên hạ thường nói là có Ðạo, tin 
Ðạo, nhưng Bần Ðạo tưởng chắc chưa có ai hiểu Ðạo là gì 
cả, nên Bần Ðạo lần lượt giảng cái chơn nghĩa của chữ 
Ðạo, giải rõ cái liên quan giữa Ðạo và con người cùng vạn 
vật do nơi đâu mà có, rồi sẽ giảng về nguyên căn của Tam 
Bửu, là một nguyên căn, là một bổn nguyên Tinh, Khí, 
Thần. Ðức Chí Tôn là Ðấng tự hữu hằng hữu, mà từ thử 
đến giờ bất kỳ một Ðấng Thiêng Liêng nào cũng không 
hiểu rõ nguyên căn của Người đặng. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 261 

Theo lời Ðức Nguyệt Tâm Chơn Nhơn nói thì chính 
Ngài cũng không hiểu rõ nguyên căn của Chí Tôn, chỉ biết 
cái quyền năng vô đối của Người mà thôi. Bần Ðạo đã vấn 
nạn Ðức Chưởng Ðạo Nguyệt Tâm Chơn Nhơn một vấn 
đề khó giải mà từ xưa đến nay chắc chưa có vị Giáo Chủ 
nào đã hỏi như Bần Ðạo. Bần Ðạo hỏi nguyên căn của 
Ðức Chí Tôn và quyền năng của Người, thì Ðức Chưởng 
Ðạo có tả một bài văn chữ Pháp dịch ra Quốc Ngữ; nhưng 
chính Ðức Nguyệt Tâm cũng đã thú thật rằng: Không biết 
nguyên do của Chí Tôn là thể nào, chỉ biế t quyền năng vô 
đối của Người mà thôi. 

Nay thuyết về vấn đề ấy, Bần Ðạo chỉ nói Ðấng Chí 
Linh hằng hữu ấy là Ðức Chí Tôn, là Cha cả chơn linh vạn 
vật mà nhứt là chúng ta đây đã biết với một cách thâm 
thúy khối linh ấy thế nào hơn hết, biết bao nhiêu Ðấng, 
biết bao nhiêu người từ xưa đến nay thường tự xét, tự hỏi, 
vì cớ nào ta có một cái linh tâm cao trọng hơn cả vạn vật? 
Tìm tòi với chẳng biết bao nhiêu sự khôn ngoan hiểu biết, 
và cũng vì tại nơi ấy mà buổi nào loài người cũng chẳng 
hề quên Ðạo. Nhìn biết và hiểu hay không hiểu, dầu muốn 
từ chối hay không, chúng ta cũng tự xét có vật tối linh 
trong thân thể ta, mà vật ấy là gì, từ trước đến giờ loài 
người tìm kiếm mãi nguyên do của nó. 

Tiếp khai các nền Tôn Giáo hiện hữu không một 
nền Tôn Giáo nào nói mực thước và có một chơn lý cao 
siêu hơn là Phật Giáo, nhưng cũng chưa giải rõ. Ta chẳng 
cần tìm đâu xa xuôi làm chi, chúng ta thấy hiểu con người 
có tâm linh chúng ta có quan sát cả chơn lý của Phật Giáo 
từ buổi sơ khai, nên chúng ta dám nói chắc rằng: Chúng ta 
có một Tôn Giáo mà Tôn Giáo ấy là Chúa Tể các nền Tôn 
Giáo khác, vì bởi nó là nguyên căn của Tôn Giáo và chính 
nó là một Tôn Giáo tự hữu, từ buổi Trời Ðất biến sanh đã 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 262 

có, cái khối chơn linh ấy là Cha của chơn linh, Cha của 
nhứt điểm linh quang, làm sao chúng ta hiểu linh quang 
ấy, vì ta xét từ trước Ðức Chí Tôn dùng cái thanh khí ấy 
mà tạo ra loài người với đất do thanh khí ấy mà biến thành 
vạn vật. Loài người đến nay nhờ tấn hóa mà khôn ngoan, 
cũng như vạn vật nhờ tấn hóa mà được toàn năng toàn tri 
vậy. Các nhà triết học luận bàn đã nhiều, nhưng xét ra 
cũng chưa hiểu rõ cái nguyên căn ấy. Phật Giáo nói: Cái 
khối linh ấy phân tánh của mình ban bố ra cả vạn vật, khối 
linh ấy trước khi phân tánh thì gọi là Brama là Phật, đến 
khi phân tánh rồi thì Ðấng thứ nh ì Civa chủ về Pháp, Ðức 
Chí Linh cầm quyền năng biến chuyển chớ không cầm 
quyền năng tạo đoan. Pháp vận hành mà sanh khí nên ta 
thấy mênh mông trước mắt ta ấy là Khí, vậy Khí là gì? Khí 
là khối sanh quang vạn vật nhờ thở khí ấy mà sống, cho 
nên chữ Khí là sự sống của vạn vật, do Khí là Pháp biến 
tướng ra vạn vật. Nên Ðấng thứ nhì chưởng quản cái sanh 
khí thường gọi là "2è Logos" thuộc Âm ấy là Phật Mẫu 
chưởng quản cả cơ quan tạo đoan nầy vậy. 

Như chúng ta thấy cơ quan sanh hóa vạn vật và loài 
người là do âm dương phối hợp mà biến tướng, Phật chiết 
tánh biến ra Pháp là Ngôi thứ nhì thuộc Âm, là Phật Mẫu, 
nhưng chúng ta không biết cái bí mật ấy là khí âm dương 
phối hiệp biến hình, mà Phật Mẫu dùng gì để tạo nên cơ 
quan hữu vi nầy, vì bởi Phật Mẫu dùng khối sanh quang có 
năng lực vận hành trong không khí, chúng ta không thể 
thấy được. Khí biến ra hữu tướng là nước, lửa, gió, rồi 
nước, lửa, gió vận hành biến ra vạn vật, đi từ Hổn ngươn 
khí, Hư vô khí đến Huyền ảnh khí rồi mới biến ra vạn vật, 
tức là Huyền ảnh khí biến ra nhơn hình vậy. Khí mà khoa 
học gọi là Nguyên tử khí (Atome) Nguyên tử khí có năng 
lực vô biên mà loài người đã đoạt được để dùng, chớ 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 263 

không biết nguyên căn và nguyên tánh của nó đi đến mức 
nào. Kể từ ngày loài người tìm được nguyên tử chất và 
dùng được cái Nguyên tử khí ấy là cái khí sanh của vũ trụ, 
mà họ có biết đâu một ngày kia phàm thế sẽ nương nhờ 
Nguyên tử khí ấy mà qui nguyên Thánh Thể. Thử hỏi Ðức 
Chí Tôn cho nhơn loại đoạt Nguyên tử khí ấy để làm chi? 
Chúng ta cũng nên tìm hiểu cái huyền vi bí mật ấy, mà dầu 
cho Ðạo Giáo nào cũng vẫn còn đương mơ tưởng để kiếm 
hiểu. Ngày hôm nay Nguyên tử khí dùng để giết người, thì 
biết đâu sau nầy nó sẽ là phương cứu tử hườn sanh cho 
người, và nó sẽ đem loài người đến địa vị trường sanh bất 
tử. 

Vì bởi Nguyên tử khí  là căn nguyên sự sống của 
vạn loại, nếu nó đã làm chết được thì nó cũng sẽ làm sống 
được. Cái khí ấy sanh trước hết là nước, lửa, gió vận hành 
tạo ra hữu hình là vạn vật, vì cớ mà con người đối với vũ 
trụ hình ảnh thế nào thì tạo đoan cũng thế ấy, nên mới lấy 
Càn Khôn làm Ðại Thiên Ðịa và lấy con người mà làm 
Tiểu Thiên Ðịa. Mạng sanh của con người đồng thể cùng 
Càn Khôn, tức là sự sống phải tương liên với Chí Tôn mà 
Chí Tôn lại cầm quyền năng vô đối. 

Hỏi vậy Chí Tôn tạo ra cái đại nghiệp ấy để cho ai? 
Ðể cho Vạn Linh, mà đứng đầu Vạn Linh lại là loài người, 
mà loài người có hưởng được thì Ðức Chí Tôn mới dành 
cho, nếu chúng ta một ngày kia hoặc nam hay nữ chẳng 
hạn, cũng sẽ có một đứa hưởng được cái quyền năng ấy. 
Ðức Chí Tôn lập ra đại nghiệp thì Ngài cũng muốn chúng 
ta làm được như Ngài, tức là đem Tiểu Thiên Ðịa đến Ðại  
Thiên Ðịa. 

Ấy vậy về cơ quan đoạt lấy đại nghiệp, Chí Tôn chỉ 
dặn chúng ta có một tiếng Tu. Tu cho hiền mới hưởng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 264 

được, nhưng thế gian lại chưa hiền, thế gian còn dữ quá thì 
chừng nào mới đoạt đặng. 

KẾT LUẬN 
Loài người do đâu mà đến ? 

   Ngày 29 tháng 4 năm Ðinh Hợi (1947) 
  “Hôm nay Bần Ðạo giảng về loài người do đâu mà 
đến. Trước khi ta tìm chơn lý ấy, ta nên biết trước tạo đoan 
là Cha cả vạn vật hữu hình và tìm nguyên căn của Chí Tôn 
đã. 

Chúng ta đã nhìn trong kinh điển hồi trước để lại 
thấy cả cơ quan hữu vi nhãn tiền nầy làm cho ta biết và 
nhìn đến tạo đoan ấy là Ðại Từ Phụ. Chẳng luận giống dân 
nào và các nhà triết lý của các Tôn Giáo cũng vậy, đều 
nhìn Ðấng Tạo Ðoan Càn Khôn Thế Giới sanh hóa vạn vật 
và loài người, là Ðấng Cha cả chúng sanh, ấy là các Tôn 
Giáo đã có từ thượng cổ đến giờ. Phật Giáo cho ta hiểu, có 
một Ðấng quyền năng vô biên vô đối không tả được, tạo ra 
vạn vật Càn Khôn Vũ Trụ nầy. Ðấng ấy đã có đến ở cùng 
loài người, cũng thọ bao nhiêu thống khổ, đau đớn, biết 
luân luân chuyển chuyển từ phẩm người đến Thần, Thánh, 
Tiên, Phật. Ðấng ấy nắm cả quyền năng vô đối huyền vi 
mầu nhiệm trong tay, tạo nên Càn Khôn Thế Giới định 
phép công bình, lành có lành trả, ác có ác trả hiển nhiên, 
nên loài người tôn sùng Ðấng ấy là Ðức Thượng Ðế, cầm 
quyền thống ngự vạn linh ấy là Hoàng Ðế tối cao thượng 
của võ trụ vậy. 

Các Tôn Giáo có nói Ðức Thượng Ðế, là Ðấng 
không nhìn thấy được, vì không hình không ảnh, nhưng 
không một việc nào mà Ngài không biết. Trong Nho Giáo 
có câu: "Thiên võng khôi khôi, sơ nhi bất lậu", nghĩa là: 
Trời cao lồng lộng mà mảy hào nào cũng không qua khỏi 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 265 

tay Ngài và lưới thiêng liêng của Ngài, nên xưng tụng 
Ngài là Thiên Tôn cầm quyền Vạn Linh mực thước như 
một ông Tòa trị thế. 

Ðấng tạo ra vạn vật Càn Khôn Vũ Trụ, sanh ra nuôi 
nấng tạo ra bảo bọc, hằng để trong mỗi thi hài một tâm 
linh mới được khôn ngoan hiểu biết rằng: Có người có ta 
nên ta nhìn Ðấng cho ta cái tâm linh ấy là Ðấng tối linh, là 
Cha của ta. Ngoài Ðấng ấy, thì không ai nữa làm Chúa Tể 
của Vạn Linh đặng, tôn sùng như thế là thấy Ðấng Cha 
cao thượng hơn ông Cha phàm, vì thế mới xưng tụng Ngài 
là Ðại Từ Phụ. Thật thế, nhà Phật cho Ngài là Ðại Từ Phụ 
trúng hơn hết, vì nếu Ðấng ấy không cho một điểm linh 
quang thì thế nào bảo tồn sanh mạng đặng. 

Loài thú, ta thấy hiển nhiên mới sanh ra tuy mắt 
còn nhắm híp mà vẫn tìm vú mẹ để sống, đến cỏ cây hễ 
sanh ra thì biết trải lá hứng sương tuyết, hấp thụ cái sanh 
khí mà nuôi sự sống, một vật có điểm linh quang  ấy như 
thế khối linh quang ấy là Cha vậy. 

Ðại Từ Phụ là Cha cả Vạn Linh, chúng ta là con cái 
của Ngài, không phải chỉ hưởng phần hữu hình tại thế mà 
thôi, Ngài lại còn dành một phần quí trọng hơn là nhứt 
điểm linh quang, nhờ đó mà từ vật chất tiến đến thú cầm 
nhơn loại, mới tiến đến Phật vị mà ngang phẩm cùng Ngài, 
Ðức Từ Phụ là Phật, Ngài muốn cho con cái cũng thành 
Phật. Ðặng đạt quyền năng bí mật như Ngài, rồi lập ra một 
Càn Khôn Thế Giới khác. Luật thiên nhiên một ông Cha 
tạo nghiệp, thì con theo nghiệp Cha mà tạo ra sự nghiệp 
khác nữa. 

Tuy trong buổi Tam Kỳ Phổ Ðộ, Bần Ðạo biết mở 
Ðạo Cao Ðài đặng tuyển chọn trong hàng Phật đạt kiếp từ 
tạo Càn Khôn Thế Giới đến kế vị Ngài. Trong buổi Ðại Từ 
Phụ mở Ðại Ðạo Tam Kỳ Phổ Ðộ có treo bảng ở Ngọc Hư 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 266 

Cung, lập một ông Trời kế vị Ngài, nhưng chúng ta thấy 
trong hàng Phật có ba người: 

- Phật Thích Ca  
- Phật Di Lặc  
- Ðức Chúa Christ  

Thử hỏi ba người ai sẽ làm Trời. Ta tưởng ba người 
sẽ có một người làm được, mà người đó chúng ta biết chắc 
có, tuy không quyết đoá n trước đặng, chúng ta mơ màng 
ngó thấy nhưng không dám nói. 

Hễ Ðấng nào đủ quyền năng trị thế, tinh thần cho 
cao trọng thâu phục cả tâm lý nhơn sanh vào khuôn Ðại 
Ðạo, gồm tinh thần tư tưởng loài người lại được, thì Ðấng 
ấy sẽ kế nghiệp  

Tại sao chúng ta phải tìm hiểu cho thấu đáo 
Chơn truyền của Đức Chí-Tôn? 

 Người Tín-hữu Cao-Đài cần phải rõ thông Giáo lý, 
Giáo pháp Đại-Đạo tức là tự mình xác định chỗ đứng của 
mình trên trái đất này: phải làm gì hôm nay? Mai ngày khi 
xác thân trở về cát bụi sẽ ra sao? Đó là mục đích của người 
tu,là học thêm một cấp cao về tâm linh  

Đức Hộ-Pháp nói: 
 “Chúng ta đã thấu -đáo cả Chơn-truyền của Đức 
Chí Tôn, các huyền -vi bí-mật cơ Tạo-đoan Càn-khôn vũ  
trụ, nó có ba điều trọng-yếu là: 
 1- Cái kiếp sanh của chúng ta theo như chơn truyền 
Đức Chí-Tôn: các Chơn-linh đến tại mặt thế này hay là 
các địa -giới trong càn khôn vũ-trụ cốt để Trả quả kiếp 
của mình, hoặc mình đã tạo căn-quả vì trong con đường 
tấn hoá chơn-linh của mình không đủ mực thước để điều 
khiển khối chơn-linh yếu-ớt, không đủ quyền duy chủ mà 
phải phạm thêm điều oan nghiệt. 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 267 

2- Đến đặng tìm-tàng cái học lực của mình , học 
lực của mình là điều mình muốn biết cả kiếp căn của mình 
nếu không biết cũng đeo đuổi theo, tìm-tàng cho biết cả cơ 
quan bí-mật tạo-đoan. 

3- Là đến để lập vị cao thăng hơn nữa  tức nhiên 
theo cơ Tạo-đoan càn-khôn vũ-trụ về hữu hình, cốt yếu để 
giúp cho các chơn-linh tấn triển trên con đường Thiêng 
liêng hằng sống. 

Bần-đạo có cho toàn thể chúng ta thấy căn sống 
của mình chẳng phải nơi trái địa-cầu 68 này mà thôi, mà 
các mặt địa-cầu khác trong Càn-khôn vũ-trụ cũng đều một 
khuôn luật ấy. 

Có nhiều trái địa-cầu tấn triển cao hơn khuôn khổ 
kiếp sống của con người, có thể giảm bớt tội, nhưng khuôn 
luật vẫn một mà thôi, không chi sửa đổi. 

Chúng ta đã thấy mình sống,  kiếp sống của mình 
như thế; Bần-đạo đã cho toàn thể con cái Đức Chí-Tôn tự 
soát mình lại không có hạnh -phúc chút nào hết. Thật sự 
ra, đề-mục chúng ta phải đi trong khoá này của Đức Chí 
Tôn, đến đặng mở khoa-mục cho nhơn-loại buổi này, hay 
là mỗi lần các Đấng cao siêu hơn nữa đến tạo Đạo, cốt 
yếu mở khoa-mục cho các chơn-linh thì chúng ta đã ngó 
thấy khoá này  là khoá đầu tiên hết thảy trong đề mục”   
(ĐHP: 29-5 Kỷ-Sửu) 

 
 

 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 268 

 
MỤC LỤC BÍ PHÁP CAO ĐÀI 
 

Lời nói đầu………………………………… ……       Trang 2 
            Chương I: Khái niệm về Bí-pháp………. ..        3   

1- Trong các Bí pháp có nhiệm mầu đắc Đạo. ..................   9 
2-Đạo mở tức là Cơ Đại Ân Xá của Đức Chí-Tôn  ...........   9 
3-Người Đạo Cao-Đài thể hiện Bí pháp là lời Minh thệ.. ..  10 
4-Đạo Cao-Đài có Thể pháp và Bí pháp ……………. ......  12 
 Chương II 
A-Những hình thức gọi là Bí pháp Đại-Đạo. 
1-Bí pháp xưng tội……………..…. .................................  16 
2-Nhận dạng Bí tích……………….. ................................  16 
3-Hộ-Pháp hiện thân là Chúa, Chúa đã chịu nạn thế nào? .  20 
B-Tìm hiểu ngươn linh tiền bối: Bát Tiên lâm phàm  ...  23 
1-Lý Ngưng Dương là Nguơn linh ông Lê văn Trung .......  24 
2-Hớn Chung Ly là Nguơn linh ông Cao Quỳnh Cư .........  27 
3-Lữ Đồng Tân là Nguơn linh ông Cao hoài Sang … .......  32 
4-Trương Quả Lão là Nguơn linh ông Ca Minh Chương  .  37 
5-Lam Thể Hoà là Nguơn linh ông Lâm Quang Bính  ......  40 
6- Hà Tiên Cô là Nguơn linh Bà Huỳnh Hương Hồ .. .......  43 
7-Hàn Tương Tử là Nguơn linh ông Vương Quan Kỳ ......  44 
8-Tào Quốc Cựu là Nguơn linh ông Ngô văn Chiêu  ........  48 
C-Thập Nhị Thời Quân…………….. ............................  52 
1-Khai pháp Trần Duy Nghĩa nguơn linh Thánh Pierre .. ..  55 
2-Khai Đạo Phạm Tấn Đãi nguơn linh  Đông Phương Sóc..  59 
3-Hiến Pháp Trương Hữu Đức là Từ Hàng Đạo Nhơn..  …. 60 
4-Bảo pháp Nguyễn Trung Hậu nguơn linh Xích Tinh Tử   62  
5-Tiếp Đạo Cao Đức Trọng ngươn linh Thánh Juda  ........  64 
6-Bảo Đạo Hồ Tấn Khoa nguơn linh là Sa Nặc   ..............  65   
D- Cửu Trùng Đài  
1-Nữ Đầu Sư Lâm Hương Thanh ngươn linh Long Nữ   ....  66 
2-Ngọc Đầu sư Ngọc Lịch Nguyệt nguơn linh Dương Tiễn  69 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 269 

3-Thái Đầu sư Thái Nương Tinh là Văn Thù Bồ Tát ........  70 
4-Thái Đầu sư Thái Thơ Thanh là Từ Hàng Đạo Nhơn  ....  72 
5- Ông Nguyễn ngọc Tương là Ngô Tôn Quyền tái kiếp…. 73 
6-Ông Lê Bá Trang nguơn linh là Quan Vân Trường ........  74 
7-Ông Thái Ca Thanh là Thanh Ngưu của Đức Lão-Tử   ..  77 
   -Truyền Trạng Phạm v. Ngọ nguơn linh là Từ Giáp  
E-Phần ngoại lệ: 
1- Ô.Trạng Trình Nguyễn Bĩnh khiêm là Quan Âm Bồ Tát  80 
2-Ô.Cao Quỳnh Tuân là Xích Bộ Tinh Quân  …………… 81 
3-Ô. Hữu Phan Quân Lê văn Thoại là Nhan Hồi ….. ……... 83  
4-Trần Quang Vinh nguơn linh Francois Hugo  ……. 87 
5-Bà Trần Kim Phụng nguơn linh Khổng Minh  ……… 92 
6-Ông Batrya chồng bà Kim Phụng là Mạnh Hoạch… 93 
7-Ông Lò (nấu thuốc Nam ở Toà Thánh)  Thổ Hành Tôn  94 

Chương III 
A –LỄ TRẤN THẦN & HÀNH PHÁP 

   -Ma Ha thuỷ và Cách luyện …..  ………… 95 
I- Lễ Trấn Thần Toà Thánh  ………………………….       108 
II- Trấn Thần tượng Tam Thánh  ………………… ……..113 
III- Trấn Thần Trí-Huệ-Cung  Thiên Hỉ Động  …………   116 
IV- Trấn Thần chợ Long Hoa  …………………………….118 
 B-Đức Hộ pháp nhập tịnh Trí Huệ cung ………… 118 
 C-Hành Bí pháp: 
1-Đức Chí-Tôn hành pháp tại Kiêm biên   ……………      123 
2-Đức Hộ-pháp Ban phép lành ……………………………124 
3-Hộ-pháp hành pháp mỗ i khi vô Cúng Đàn   …………… 129 
4-Đức Hộ-pháp hành pháp trong giờ Cúng Đàn  ………… 132 
   D-Hành pháp độ thăng cho chức sắc ……………...148 
 E-Đức Tin thể hiện ở Sự cầu nguyện ……………..155 
Chương IV: ĐỨC HỘ-PHÁP GIẢNG BÍ PHÁP………159 
I- Bí pháp chơn truyền của Đức Chí-Tôn ……………… ... 161 
II-Tại sao Bần Đạo phải thuyết minh Bí pháp? …………. . 165 
III-Bí pháp của Đức Chí-Tôn là gì? ……………………… 169 
IV-Do nơi học thuyết nào phát minh chữ Đạo? …… ......... 173 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 270 

V-Đạo là gì? ……………………………… ...................... 175 
VI-Cả cơ thể tạo đoan có hai đặc điểm trọng yếu … .......... 179 
VII-  Thể pháp và Bí-pháp của Thế đạo  ….. ..................... 184 
VIII-Thể pháp và Bí pháp của Thiên Đạo ………….. ........ 192  
IX-   Thể pháp Thiên Đạo của Cao-Đài …………. ............ 198 
X-    Bí pháp có liên quan đến Thể pháp …………… ........ 203 
XI-  Bí-pháp chơn truyền của Đạotương liên Thể pháp? …  207 
XII-  Sự liên quan Thể pháp và Bí pháp của Đao … .......... 211 
XIII-Bí-pháp chơn truyền của Đạo  …………………. ...... 215 
XIV-Bí-pháp chơn truyền của Đức Chí-Tôn  ……. ........... 218 
XV-Bí Pháp Hội-Yến Diêu TRì Cung …………….. ......... 223 
XVI-Bí-pháp đối với ta và đối với Đức Chí-Tôn …………227 
XVII-Cái sứ mạng để dung hoà Đời với Đạo … ................ 231 

            Chương V : TAM BỬU 
1-Giá trị của Tam Bửu….. …….................................... 245 
2-Tam Bửu: Tinh Khí Thân………… ............................... 249 
3-Tam bửu: Tiên Thiên, Hậu thiên khí và vật chất khí … .. 251 
4-Tam bửu: Nho Thích Đạo ………  ……………..255 
5-Quyền năng của Đức tin ………………………………...257 
6-Tam Bửu: Nguyên thuỷ tạo Càn Khôn Thế giới ………..260 

KẾT LUẬN 
Loài người do đâu mà đến?  …………………………….   264 

Tại sao chúng ta phải tìm hiểu cho thấu đáo Chơn truyền  
    của Đức Chí-Tôn?  …………………………………. .... 266 

HẾT  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 271 

 
 

                                 SÁCH ĐANG IN  
 
 1-  Số 3 Huyền diệu                  2- Những dòng lệ khô tiếp nối. 
 3- Đạo tâm bửu giám II            4- Huyền diệu cơ bút II 
 5- Giải Liễn đối Cao Đài          6- Chữ Hán chiết tự 
 7- Đức tin                                  8- Thánh Thể Đức Chí-Tôn 
 9- Tam lập                               10- Tam thể xác thân 
11- Luật Thương yêu               12- Đạo thành do ba người 
13- Nữ phái Cao Đài                13- Đại Đạo nhập môn. 
14- Diêu Trì Cung                    15- Văn Thi của Phật mẫu  
16- Tư tưởng Cao Đài              17- Những áng văn hay Đại Đạo 
18- Thiên Nhãn Thầy               19- Vườn thơ hương sắc 
20- Tam Giáo Qui Nguyên       21- Việt Nam Thánh Địa 
22- Âm Nhạc II                        23- Kỷ yếu 28 vị tiền khai ĐĐ 
24- Thiên thai kiến diện           25- Tứ giáo Thánh nhân 
26- Quê hương tinh thần          27- Những dòng lệ nóng 
28- Môn đệ của Chí-Tôn         29- Khổng Minh Thần toán 
30- Tâm thư tươi hoàn vũ        32- 12 con số Dịch vi diệu 
33-  Thế giới vô hình               34- Tuyết sơn xứ Phật. 
35- Hồn nước Thi ca VN         36- Nữ Trung Tùng phận 
37- Thơ Nguyên Thuỷ. I,II,III 38- Thế giới vô hình 
39- Ba ngôi Nhựt Nguyệt Tinh 
40- Thi nhân và siêu nhân 
41- Thiên thai Kiến diện ( Giải bằng Dịch hoc) 
42- Dòng lệ nóng 
43- Dịch-Lý Cao-Đài từ quyển VIII - XV 

ĐANG SOẠN 
Cao-Đài Đại-Đạo tầm nguyên Từ điển (ghi chú bằng ba thứ 
tiếng: Hoa- Anh- Pháp trên 6.000 Từ ngữ& Thành ngữ) 
Dịch học Nhập môn 
Tìm hiểu về Khảo-Cứu-Vụ:  
Quyển I. Cấp sơ đẳng. II.. Cấp trung đẳng  III. Cấp Cao đẳng 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 272 

 
 

 
 
 
 

 
      In lần thứ nhất: 01-03-Kỷ Sửu (dl 26-3-2009) 

In lần thứ nhì ngày 11-05-2009 có thêm nhiều tài liệu 
Mỗi lần in lại đều có sửa chữa. Xin làm quà cho bạn đọc 

SÁCH BIẾU KHÔNG 

 
 

. 
 
 
 
 
 
 



 Bí-pháp Đạo Cao-Đài 

 273 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 


	C- HÀNH  BÍ-PHÁP
	1- Đức Chí-Tôn hành pháp tại Kiêm biên
	Muốn thoát khỏi luân hồi phải làm sao ?

