
 

 

 

ẤN QUANG 
PHÁP SƯ 
VĂN SAO 

(TĂNG QUẢNG CHÁNH BIÊN) 
 

QUYỂN THỨ BA 
 

Chuyển ngữ: Bửu Quang tự đệ tử  
Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến & Huệ Trang 
 

 
TỊNH TÔNG HỌC HỘI ÚC CHÂU 

ẤN TỐNG 2006 



  

 

 

  



  

 

印光法師 
文鈔 

增廣正編 
(越語譯本) 

弟三卷  

 
寶光寺弟子如和敬譯 

淨業行人明進與慧莊校正 

 

 





 
 
 
 
 
 





Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                          805 

 MỤC LỤC QUYỂN THỨ BA 
 
IV. TỰ  
1.  Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc ………………… 813 
2.  Lời tựa in lại Phật Thuyết A Di Đà Kinh …….. 816 
3.  Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải Viên  

Trung Sao, khuyên nên thọ trì ……………….. 818 
4.  Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý  

Tam Muội ………………………………….… 821 
5.  Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí ……….... 826 
6.  Lời tựa cho bức khánh đồ (tranh diễn tả chuyện  

vui mừng) nhà ông Hà Lãng Tiên, Thiệu Hưng .831 
7.  Lời tựa quyên mộ làm chay cúng dường ngàn  
     vị Tăng …………………………………..…… 836 
8.  Lời tựa khắc in lại sách Hộ Pháp Lục của  
     Tống Văn Hiến Công đời Minh …..…….……. 837 
9.  Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ  

Văn …………………………………………… 844 
10. Tựa chung cho các sách Phật Học Chỉ Nam,  

 Phật Học Khởi Tín Biên và Lục Đạo  
 Luân Hồi Lục…………………………...……. 848 

11. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư  
 (lời tựa thứ nhất) ………………………….…. 855 

12. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư  
 (lời tựa thứ hai) ………………………..…….. 859 

13. Lời tựa đúc bản kẽm lưu thông sách Tứ Huấn  
 của ông Viên Liễu Phàm………………….….. 864 

14. Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của  
 ngài Ngẫu Ích ………………………………... 870 

15. Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ …………….. 874 
16. Lời tựa cho tác phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện  



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                          806 

Phẩm Sớ Sao Hiệt…………………………… 878 
17. Lời tựa cho tác phẩm Kim Cang Thứ Hỗ …… 883 
18. Lời tựa cho bản đúc kẽm của tác phẩm Kim  

Cang Kinh Tuyến Thuyết …………………… 886 
19. Lời tựa tái bản bộ Tán Lễ Địa Tạng Bồ Tát  

Sám Nguyện Nghi…………………………… 890 
20. Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục ...… 893 
21. Lời tựa bản thạch ấn sách Giản Ma Biện Dị  

 Lục …………………………………………… 898 
22. Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện  

 Tán …………………………………………… 901 
23. Lời tựa sách Tịnh Nghiệp Lương Đạo ……… 904 
24. Lời tựa sách Phật Học Sơ Giai ……………… 905 
25. Lời tựa sách Thích Giáo Tam Tự Kinh ….….. 906 
26. Lời tựa cho tập Mô Tượng Thi của cư sĩ Lưu  

 Viên Chiếu …………………………………... 909 
27. Lời tựa cho bản đúc kẽm lưu thông cuốn  

 Phật Học Thuật Yếu …………………...……. 911 
28. Lời tựa tái bản cuốn Cách Ngôn Liên Bích.…. 913 
29. Lời tựa tái bản sách Bất Khả Lục …………… 916 
30. Lời tựa [khuyên] giữ vẹn luân lý cho sách Bất  

 Khả Lục………………………………….…… 918 
31. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ bàn giao  

 Phổ Tế Thiền Tự ……………………….……. 921 
32. Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở  

 Biệt Am …………………………………....… 924 
33. Lời tựa cho Miên Vân Từ Đường …………… 927 
34. Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư .. 928 
35. Lời tựa cho nhà từ đường của con cháu chi  

phái Lập Sơn lão nhân ………………………   935 
36. Lời tựa quyên mộ dựng thảo xá Dược Vương . 937 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                          807 

37. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ chùa Pháp Vũ . 939 
38. Lời tựa nhà từ đường Hóa Văn Lão Nhân ….. 942 
39. Lời tựa cho cuốn pháp phổ am Bạch Hoa…… 943 
40. Lời tựa cho bản quy củ Hương Tích Trai  

 Tăng Hội ……………………………………. 945 
41. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ am Viên Thông 947 
42. Lời tựa cho từ đường của Vĩnh Ngộ hòa  

 thượng ………………………………………. 951 
43. Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam ….. 953 
44. Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai   

 Bổn Nguyện Công Đức …………………..…   957 
45. Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị  

 chùa miếu và văn cảo hộ giáo ……………....   960 
46. Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện  

 Báo Lục của tiên sinh Giang Thận Tu ……...   966 
47. Lời tựa trần thuật duyên khởi của Hạ Môn  

 Phật Kinh Lưu Thông Xứ…………………...   973 
48. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ của am  

 Pháp Như (trích lục phần dẫn nhập) ………..   977 
49. Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục ……….   978 
50. Lời tựa khắc lại cuốn Quán Hà Tập ………...   984 
51. Lời tựa lưu thông bản thạch ấn Quán  

 Vô Lượng Thọ Phật Kinh …………………..   986 
52. Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo ……….   990 
53. Lời tựa quyên mộ tu sửa tháp viện của  

 Vân Cốc thiền sư ……………………………   995 
54. Lời tựa tái bản bộ Tây Phương Công Cứ …...   997 
55. Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc 
 Thanh ………………………………………. 1000 
56. Lời tựa sách A Di Đà Kinh Trực Giải ……... 1006 
57. Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản ……. 1007 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                          808 

58. Lời tựa dùng phẩm Đoạn Thực Nhục (dứt  
 ăn thịt) của kinh Lăng Già để răn thần đừng  
 hưởng đồ cúng mặn …………………….….. 1012 

59. Lời tựa cho Đồng Giới Lục của chùa  
 Phổ Chiếu ở Dương Châu ……………….… 1014 

60. Lời tựa khắc lại bộ Thủy Lục Nghi Quỹ ….. 1016 
61. Lời tựa quyên mộ xây dựng ao phóng sanh  

 chùa Đại Phật ở Tân Xương ……………….. 1019 
62. Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang  

 Thiên Thiền Tự …………………………….. 1022 
63. Lời tựa cho bộ Trừng Tín Lục Tu Bổ Cầu  

 Cống từ huyện Cận đến Khưu Ải Trấn ….…. 1027 
64. Lời tựa sách Tịnh Độ Thích Nghi ……….…. 1030 
65. Lời tựa cho lần tái bản tác phẩm sớ giải kinh  

 Quán Vô Lượng Thọ Phật của ngài Thiện  
 Đạo …………………………………….…… 1032 

66. Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ  
 Giới tại nhà giam thứ nhất ở kinh đô trong  
 ngày Nguyên Đán năm Giáp Tý……………. 1036 

67. Lời tựa khắc kinh Kim Cang lên đá ….…….. 1039 
68. Lời tựa in khắc lưu thông cuốn Phật Di Giáo  

 Kinh Giải …………………………………… 1042 
69. Lời tựa sách Tâm Kinh Thiển Giải ………… 1049 
70. Lời tựa thuật duyên khởi cho sách Quán Thế  

 Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng ……… 1050 
71. Lời tựa in lại sách Giáo Quán Cương Tông  

 Thích Nghĩa Kỷ …………………………….. 1055 
72. Lời tựa cho Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư  

 của Thế Giới Cư Sĩ Lâm tại Thượng Hải ….. 1057 
73. Lời tựa sách Kim Cang Công Đức Tụng …... 1059 
74. Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán ………... 1061 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                          809 

75. Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện ….. 1067 
76. Lời tựa cho sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp  

 Tùy Văn Lục (tục gọi là Lương Hoàng Sám)…… 1070 
77. Lời tựa sách Nhân Quả Lục ………………... 1073 
78. Lời tựa cho sách Sanh Tây Kim Giám …….. 1076 
79. Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm  

 tại Thê Chân thường trụ……………………. 1078 
80. Lời tựa cho đồng tu tịnh nghiệp của Quy  

 Tông tinh xá………………………………… 1080 
81. Lời tựa trình bày duyên khởi của hội Phật  

 Giáo Đài Loan …………………………….. 1083 
82. Lời tựa Phát Ẩn cho Ngô Tùng Phật Giáo  

 Cư Sĩ Lâm …………………………………. 1087 
83. Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San …………….. 1090 
84. Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu  

 ở Phật Xuyên ……………………………… 1094 
85. Lời tụng và lời tựa bức tranh ngàn vị Phật … 1098 
86. Lời tựa sách Phật Pháp Yếu Luận …………. 1100 
87. Lời tựa trình bày duyên khởi cho hội Thí  

 Quan Tài Thể Nhân ở Phổ Đà ……………... 1103 
88. Lời tựa cho Vạn Niên Bạ của  

 Tam Thánh Đường …………………………. 1105 
89. Lời tựa cho sách Anh Minh Tập của cư sĩ  

 Sái Bá Luân ………………………………… 1107 
90. Lời tựa sách Giáo Hối Thiển Thuyết ………. 1108 
91. Lời tựa trình bày duyên khởi của Hoành Siêu  

 Liên Xã …………………………………….. 1111 
92. Lời tựa khắc lại mộc bản sách Quán Thế Âm  

 Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng ………….. 1113 
93. Lời tựa cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại  

 Giải Thích ………………………………….. 1115 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                          810 

94. Lời tựa khuyên thọ trì lưu thông sách Dục  
 Hải Hồi Cuồng …………………………….. 1118 

95. Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám …… 1122 
96. Lời tựa cho bài văn quở trách tà thuyết tự do  

 kết hôn……………………………………… 1128 
  
V. BẠT  
1. Lời bạt cho Quy Tâm Đường ……………….. 1130 
2. Lời bạt cho sách Phạm Võng Kinh Tâm Địa  
    Phẩm Bồ Tát Giới Sớ Chú Tiết Yếu ……….... 1132 
3. Lời bạt cho bản Thạch Ấn bài Tâm Kinh chép  
    bằng lối chữ thảo của vị Tăng lạ lùng là  
    Thủ Tùng …………………………………….. 1135 
4. Lời bạt cho bài văn bia ngự chế của Thanh  
    Thế Tông ở chùa Pháp Vũ tại Phổ Ðà …...….. 1138 
5. Lời bạt cho Lục Độ Thất ………….…………. 1139 
6. Lời bạt cho Tâm Quy Tịnh Xứ ……………… 1140 
7. Lời bạt cho sách Định Hải Huyện Giám Ngục  
    Giảng Kinh Tham Quan Ký của Hạng Bá Xuy 1141 
8. Lời bạt cho sách Vãng Sanh Luận Chú ……… 1144 
9. Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa  
    miếu của Đại Tổng Thống …………….…….. 1146 
10. Lời bạt cho bản in lại kinh Dược Sư Như Lai  
      Bổn Nguyện ……………………….……….. 1149 
11. Lời bạt cho Văn Kinh Thất ………………… 1152 
12. Lời bạt cho sách Tín Nguyện Niệm Phật  
      Quyết Định Vãng Sanh Thiển Thuyết ……... 1152 
13. Lời bạt cho Liên Vinh Đường …….………... 1153 
14. Lời bạt cho nghĩa trang của Đặng Bộc Quân  1155 
  
 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                          811 

 
 
 
 
 
 

Đã biết Sa Bà là khổ, Cực Lạc là vui, hãy 
nên phát tín nguyện thiết thực, nguyện lìa Sa Bà 
khổ, nguyện được Cực Lạc vui. Nguyện khẩn 
thiết như đang té trong hầm xí mong gấp được 
thoát ra. Lại như đang bị trói buộc trong lao 
ngục, tha thiết nhớ đến quê nhà. Sức mình 
chẳng thể tự ra, ắt phải cầu người có đại thế lực 
kéo ra. Hết thảy chúng sanh trong thế giới Sa Bà 
đối với cảnh thuận hay nghịch, khởi tham - sân - 
si, tạo giết - trộm - dâm, ô uế diệu giác minh tâm 
sẵn có, khác nào hầm xí không đáy. Đã tạo ác 
nghiệp phải chịu ác báo, trải kiếp dài lâu, luân 
hồi lục đạo, không được tha khỏi lao ngục.  

A Di Đà Phật trong kiếp xưa, phát ra bốn 
mươi tám nguyện độ thoát chúng sanh, có một 
nguyện là: “Nếu có chúng sanh nghe danh hiệu 
ta, cầu sanh nước ta, dẫu chỉ mười niệm, nếu 
như chẳng sanh, chẳng lấy Chánh Giác”. A Di 
Đà Phật thệ nguyện độ sanh. Nếu chúng sanh 
chẳng cầu tiếp dẫn, Phật cũng chẳng làm gì 
được! Nếu chí tâm xưng danh, thệ cầu xuất ly 
Sa Bà, không ai chẳng được Phật rủ lòng từ 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                          812 

nhiếp thọ. A Di Đà Phật có đại thế lực, cứu được 
người trong hầm xí không đáy, trong lao ngục 
không tha, ngay  đó được xuất ly, đều được đặt 
yên nơi quê nhà Cực Lạc vốn có, khiến được 
nhập Phật cảnh giới, thọ dụng giống như Phật.  

Muốn sanh Tây Phương, trước hết phải có 
lòng tin chân thật, nguyện thiết tha. Nếu không 
có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, dẫu có tu 
hành, chẳng thể cảm ứng đạo giao cùng Phật, 
chỉ được phước báo nhân thiên và thành cái 
nhân đắc độ trong tương lai mà thôi. Nếu tín 
nguyện đầy đủ thì vạn người tu vạn người về, 
không sót một ai. Tổ Vĩnh Minh nói: “Vạn người 
tu, vạn người về” là chỉ những người có đủ tín 
nguyện. Đã có đủ lòng tin chân thành, nguyện 
thiết tha, nên lấy niệm Phật làm Chánh Hạnh. 
Dùng Tín - Nguyện để dẫn đường, Niệm Phật là 
Chánh Hạnh. Ba thứ Tín - Nguyện - Hạnh là 
tông yếu của pháp môn Niệm Phật. Có Hạnh 
nhưng không Tín -Nguyện, chẳng thể vãng sanh. 
Có Tín - Nguyện không Hạnh cũng chẳng thể 
vãng sanh. Ba thứ Tín - Nguyện - Hạnh đầy đủ 
không khuyết, quyết định vãng sanh. Được vãng 
sanh hay không hoàn toàn do Tín - Nguyện có 
hay không; phẩm vị cao hay thấp hoàn toàn do 
trì danh sâu hay cạn.  

       Ấn Quang đại sư 
  Trích Thư gởi cư sĩ Trần Tích Châu 



                                                                                                  813  

ẤN QUANG PHÁP SƯ  
VĂN SAO 

(TĂNG QUẢNG CHÁNH BIÊN) 

Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa chuyển ngữ 
(theo bản in của  

Cổ Tấn Báo Ân Niệm Phật Đường) 
 

QUYỂN THỨ BA 
 
IV. TỰ  
 
1. Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc (viết thay) 
 
 Giáo pháp của pháp môn Tịnh Độ lớn lao thay! 
Tâm này làm Phật, tâm này là Phật, pháp Trực Chỉ 
Nhân Tâm còn phải nhường phần kỳ đặc (lạ lùng, đặc 
biệt). [So với cách tu] “dùng ngay cái tâm này niệm 
Phật, niệm niệm thành Phật” thì lợi ích đạt được do trải 
bao kiếp tu chứng vẫn phải kém hơn. Độ khắp thượng 
trung hạ căn, thống nhiếp Luật, Giáo, Thiền Tông, như 
mưa đúng thời nhuần thấm muôn vật, như biển cả dung 
nạp các sông. Hết thảy các pháp Thiên, Viên, Đốn, 
Tiệm, không pháp nào chẳng từ pháp giới này lưu xuất; 
hết thảy hạnh Đại - Tiểu, Quyền - Thật, không hạnh nào 
chẳng quy về pháp giới này. Chẳng đoạn Hoặc nghiệp 



Quyển 3, Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc                                   814  

mà được dự vào Bổ Xứ, ngay trong một đời này viên 
mãn Bồ Đề. Chúng sanh trong chín pháp giới lìa môn 
này thì trên chẳng thể viên thành Phật đạo; mười 
phương chư Phật bỏ pháp này thì dưới chẳng thể lợi 
khắp quần manh. Do vậy, Hoa Nghiêm hải chúng hết 
thảy đều tuân theo mười đại nguyện vương. Pháp Hoa 
xưng niệm một tiếng1 đều chứng Thật Tướng các pháp.  

 Hạnh phương tiện tối thắng, ngài Mã Minh dạy 
trong luận Khởi Tín. Đạo dễ hành chóng đến, ngài Long 
Thọ xiển dương trong luận Tỳ Bà Sa. Ngài Trí Giả là 
hậu thân của Phật Thích Ca, nói Thập Nghi Luận, 
chuyên chí Tây Phương. Ngài Vĩnh Minh là Phật Di Đà 
thị hiện, soạn Tứ Liệu Giản, suốt đời niệm Phật. Hội 
tam thừa ngũ tánh 2  cùng chứng chân thường, dẫn 
                                                
1 Kinh Pháp Hoa, phẩm Phương Tiện, có câu: “Nhược nhân tán loạn tâm, 
nhập ư tháp miếu trung, nhất xưng nam-mô Phật, giai dĩ thành Phật đạo” 
(Nếu ai tâm tán loạn, vào trong nơi tháp miếu, niệm mô Phật một tiếng, đều đã 
thành Phật đạo)  
2 Tam thừa ngũ tánh: Tam thừa là Thanh Văn, Duyên Giác và Bồ Tát. Ngũ 
tánh: Theo Hoa Nghiêm Kinh Sớ, chúng sanh có năm chủng tánh thành Phật 
bất đồng:  
1) Bất định tánh: Tức căn tánh không nhất định, gần gũi Thanh Văn thì tu 
pháp Thanh Văn, gần Duyên Giác bèn tu pháp Duyên Giác v.v… 
2) Vô chủng tánh tức hạng người không có chánh tín, thiện căn, bác không 
nhân quả, chẳng cầu giải thoát.  
3) Thanh Văn Tánh.  
4) Duyên Giác tánh.  
5) Bồ Tát tánh.  
Duy Thức Học lại phán định Ngũ Tánh như sau:  
1) Bồ Tát Định Tánh  
2) Thanh Văn Định Tánh  
3) Duyên Giác Định Tánh  
4) Tam Thừa Bất Định Tánh  
5) Vô Tánh Hữu Tình.  
Ba chủng tánh đầu quyết định thành tựu thánh quả, hai chủng tánh sau không 
nhất định.  



Quyển 3, Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc                                   815  

thượng thánh hạ phàm cùng lên bờ kia. Vì thế, [pháp 
này] được chín pháp giới cùng quy về, mười phương 
cùng khen ngợi. Ngàn kinh cùng xiển dương, vạn luận 
đều tuyên nói. Thật có thể gọi là lời bàn luận tột cùng 
trong giáo pháp cả một đời [đức Phật], là đại giáo Nhất 
Thừa vô thượng vậy! Chẳng gieo cội đức, dù trải bao 
kiếp vẫn khó thể gặp gỡ. Đã được thấy nghe, hãy nên 
siêng năng tu tập!  

 Bất Huệ sanh nhằm đời Mạt, may mắn gặp được 
môn này, thẹn không có sức tự lợi lợi tha, nhưng hơi có 
tâm tự lập, lập người, muốn cho sang, hèn, trí, ngu, 
Tăng, tục, nam, nữ, bỏ nẻo khách trở về nước mình, 
buông cõi uế sanh về Liên Bang; do vậy, vẽ bức hình y 
báo chánh báo trang nghiêm của cõi Cực Lạc để nêu 
bày cảnh tịnh, nhằm phát sanh lòng tin tưởng. Cạnh bức 
vẽ ghi Niệm Phật Khởi Chỉ Nghi (nghi thức niệm Phật) 
và pháp môn Thập Niệm để ai nấy tùy phần tùy sức tu 
trì hằng ngày. Đầu đời Minh, ở Cẩn Giang có một vị đại 
thiền sư tên là Diệu Hiệp triệt ngộ Thiền Tông, thông 
hiểu sâu xa giáo lý, tự hành, dạy người chuyên chú 
trọng Tịnh Tông. Tác phẩm Bảo Vương Tam Muội 
Niệm Phật Trực Chỉ3 của Ngài văn lẫn lý đều hay, hay 

                                                
3 Bộ luận này được xếp vào tập 47 trong Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, 
đánh số 1.974. Nội dung gồm hai mươi hai môn, môn đầu tiên chính là phần 
Y Báo Chánh Báo Cực Lạc được Tổ nhắc đến trong lời tựa trên đây. Quyển 
đầu gồm chín môn như Cực Lạc Y Chánh, Phá Vọng Hiển Chân, Ha Mậu Giải 
(quở trách kiến giải sai lầm) v.v… chú trọng về phương diện lý luận, đả phá 
quan điểm hẹp hòi, chấp trước vào Thiền, vào Lý, biện giải Cực Lạc là cõi 
chân thật không phải là hóa thành v.v… Quyển thứ hai gồm 13 môn, phân tích 
tỉ mỉ đường lối, phương pháp, khắc trừ chướng ngại, cũng như lược nêu công 
hạnh của chư Tổ Tịnh Độ tông. Bài “mười điều tâm niệm” thường thấy trong 
các tùng lâm Việt Nam được trích từ tác phẩm này. 



Quyển 3, Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc                                   816  

tuyệt xưa nay! Thiên sách luận về y báo, chánh báo Cực 
Lạc của Ngài trình bày rõ diệu cảnh của Lạc Bang, bao 
quát các kinh Tịnh Độ, cùng bức tranh Cực Lạc nói trên 
chiếu rọi lẫn nhau không sót chút nào. Do vậy, bèn y 
theo nguyên bản, chép lại ở dưới, ngõ hầu người thấy 
nghe lễ tụng biết đạo trọng yếu để thoát khổ, biết cái 
nhân thật sự để tu thành Phật. Tín nguyện tùy ý phát 
sanh, chấp trì Phật hiệu không ngơi.  

 Từ đây, cùng lìa cõi uế, cùng sanh về nước tịnh, 
cùng hầu Di Đà nơi chín phẩm sen, cùng viên mãn 
Chủng Trí trong một niệm. Lợi ích như vậy làm sao 
diễn tả được nổi? Ấy là dùng Quả Địa Giác làm Nhân 
Địa Tâm (cái tâm để tu nhân) cho nên nhân trùm biển 
quả, quả thấu nguồn nhân. In thạch bản (lithography) 
một vạn tấm để kết tịnh duyên. Lại mong thiện tín xoay 
vần lưu thông để hết thảy hữu tình trong mười phương 
pháp giới cùng về lại quê nhà sẵn có của chính mình, 
luôn trụ trong Tịch Quang Tịnh Độ vậy!  

 
2. Lời tựa in lại Phật Thuyết A Di Đà Kinh (viết thay) 
 
 Trộm nghĩ giáo pháp Tịnh Độ được khởi đầu bởi Di 
Đà đạo sư, được diễn bày bởi Thích Ca Thế Tôn, mười 
phương chư Phật hiện tướng lưỡi rộng dài tán dương, 
thánh hiền hai cõi phát tâm Kim Cang lưu truyền. Nói 
tóm lại, giáo pháp suốt cả một đời đức Phật, trăm ngàn 
pháp môn, không pháp nào chẳng khiến cho con người 
dùng Văn Tự Bát Nhã để khởi Quán Chiếu Bát Nhã. Do 
Quán Chiếu Bát Nhã bèn chứng Thật Tướng Bát Nhã. 
Đã chứng Thật Tướng Bát Nhã thì “tâm tịnh, cõi tịnh, 



Quyển 3, Lời tựa in lại Phật thuyết A Di Đà Kinh                    817  

tình không, cảnh không”, như một vầng trăng in bóng 
khắp ngàn con sông, như vạn ống tiêu cùng kêu bởi một 
trận gió. Quang minh, thọ mạng tột cùng chiều ngang, 
thông thấu chiều dọc, cùng tồn tại lâu dài giống như 
đức Di Đà Thế Tôn. Như vậy thì kinh nào chẳng phải là 
kinh Tịnh Độ, hạnh nào chẳng phải là hạnh Tịnh Độ?  

 Ước trên bề mặt, chỉ có ba kinh Tịnh Độ là chuyên 
giảng về Tịnh Độ đến tột cùng. Nhưng mở bày rộng lớn 
nguyện luân, minh thị sâu xa duyên khởi thì chỉ có kinh 
Vô Lượng Thọ. Chuyên xiển dương pháp quán, dạy 
thêm về nhân vãng sanh thì chỉ có Thập Lục Quán Kinh. 
Hai kinh nói trên pháp môn rộng lớn, đế lý tinh vi, kẻ 
độn căn đời Mạt thật khó được lợi ích. Tìm một bản 
kinh văn tự đơn giản, nghĩa lý phong phú, chữ nghĩa 
gọn ghẽ, lý dồi dào, thích hợp khắp ba căn, chín pháp 
giới cùng tuân phụng, hạ thủ dễ, thành công cao, dùng 
sức ít mà được hiệu quả nhanh chóng, dốc sức tu một 
hạnh mà viên thành vạn đức, khiến cho cái tâm tu nhân 
nhanh chóng khế hợp quả giác thì chỉ có Phật Thuyết A 
Di Đà Kinh mà thôi! Ấy là vì vừa nghe “y báo, chánh 
báo trang nghiêm, thượng thiện nhân cùng nhóm hội” 
thì lòng tin thật sự sẽ nẩy sanh, nguyện thiết tha sẽ phát, 
ắt sẽ có cái thế cuồn cuộn như sông ngòi không sao 
ngăn được. Từ đấy, khăng khắng gìn giữ, chấp trì vạn 
đức hồng danh, niệm đâu chú tâm vào đó cho đến khi 
nhất tâm bất loạn. Làm được như vậy thì trong đời này 
đã dự vào dòng thánh, lâm chung theo Phật vãng sanh, 
khai tri kiến Phật, cùng được thụ dụng như Phật. Do 
vậy, biết rằng: Một pháp Trì Danh chứa đựng trọn vạn 
hạnh, toàn sự chính là lý, toàn vọng chính là chân, nhân 



Quyển 3, Lời tựa in lại Phật thuyết A Di Đà Kinh                    818  

tột biển quả, quả thấu nguồn nhân, thật có thể gọi là 
“đường tắt để trở về nguồn, là môn trọng yếu để nhập 
đạo” vậy! Cổ đức nói: “Học đạo nơi những môn khác 
như con kiến trèo lên núi cao. Niệm Phật vãng sanh 
như buồm căng gió thuận nước”, thật có lý!  

 Tôi túc nghiệp sâu nặng, rất hâm mộ Tịnh tông, tuy  
không có sức tự lợi lợi tha, nhưng khá có tâm tự lập, lập 
người, nên in lại kinh này để rộng lưu truyền khiến cho 
người đọc đến ai nấy đều chấp trì danh hiệu, đều cùng 
nhất tâm. Vượt khỏi trần thế, tu lên Cực Lạc, dùng 
nguyện luân “nhiếp thủ chúng sanh” của ngài Pháp 
Tạng, nương theo cảnh duyên Tịnh Độ tiến thẳng về 
Phật Quả, ngõ hầu kinh “không ai hỏi, Phật tự nói này” 
chẳng trở thành giảng xuông, có ai nghe được hạnh này 
đều thật sự hành, bèn dập đầu nói kệ tụng để kính cẩn 
khuyên lơn như sau:  

 Người thấy nghe, tùy hỷ,  
 Đều phát tâm Bồ Đề,  
 Hết một báo thân này,  
 Cùng sanh cõi Cực Lạc.  
 
3. Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải Viên 
Trung Sao, khuyên nên thọ trì  
 
 Một pháp Niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ chính là đạo 
trọng yếu để phổ độ chúng sanh của mười phương chư 
Phật, là diệu môn để mau chứng Phật quả của chúng 
sanh trong chín giới. Các kinh Đại Thừa đều dạy về 
pháp trọng yếu này; nhưng ba kinh Tịnh Độ chuyên 



 Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải Viên Trung Sao        819  

giảng pháp này đến cùng tột. Thế gian thường quen thói 
chẳng suy xét, coi là pháp thiển cận, cho rằng chẳng 
rộng sâu như biển Giáo, chẳng thẳng chóng như Thiền 
Tông, thường xiển dương Tông, Giáo, đè nén Tịnh Độ, 
chuộng tự lực, ghét Phật lực. Thấy việc nhân mà 
nhường, thấy chuyện nghĩa chẳng làm, đến nỗi bi tâm 
triệt để của Như Lai bị khuất lấp chẳng thông suốt được, 
đường tắt thoát khổ của chúng sanh bị bế tắc chẳng 
thông. Nay chẳng nề hà bị chê trách, nêu chứng cứ đại 
lược mong sao người thấy nghe tùy hỷ cùng sanh về 
liên bang. Lúc Như Lai mới thành Chánh Giác, vì bốn 
mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ diễn giảng kinh Đại 
Hoa Nghiêm. Đến phẩm Nhập Pháp Giới, Thiện Tài do 
tâm Thập Tín đã mãn, vâng lời ngài Văn Thù dạy, tham 
học với khắp các tri thức. Thoạt đầu gặp ngài Đức Vân, 
vừa được nghe pháp môn Niệm Phật liền chứng Sơ Trụ. 
Từ đó hễ tham học liền chứng, cho đến chỗ của vị tri 
thức thứ năm mươi ba là ngài Phổ Hiền. Phổ Hiền dùng 
oai thần gia bị, ngay lập tức, sở chứng của Thiện Tài 
bằng với Phổ Hiền, bằng với chư Phật, ngài Phổ Hiền 
bèn giảng mười đại nguyện vương khuyến khích Thiện 
Tài và Hoa Tạng hải chúng hồi hướng vãng sanh Tây 
Phương Cực Lạc thế giới. Trong Quán kinh, hàng Ngũ 
Nghịch Thập Ác khi tướng địa ngục hiện, niệm Phật 
mười tiếng liền được vãng sanh. Pháp Thân đại sĩ đều 
nguyện vãng sanh, A Tỳ tội nhân còn dự vào phẩm chót. 
Pháp môn rộng sâu, thẳng chóng, có pháp gì hơn được 
nữa!  

Thật có thể gọi là kim chỉ nam trong biển Giáo, là 
Bắc Cực của Thiền Tông. Hết thảy các pháp, không 



 Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải Viên Trung Sao        820  

pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này; hằng sa diệu 
nghĩa, không nghĩa nào chẳng quy hoàn pháp giới này.  

 Vì thế, bên Tây Thiên: Văn Thù, Phổ Hiền, Long 
Thọ, Mã Minh, bên Đông Độ: Viễn Công (tổ Huệ Viễn), 
Trí Giả, Thiện Đạo, Vĩnh Minh hoặc phát nguyện nói 
kinh (ngài Văn Thù có kinh phát nguyện, ngài Phổ Hiền nói 
phẩm Hạnh Nguyện), hoặc chú giải kinh, tạo luận, không 
vị nào chẳng dùng pháp môn này để tự hành, dạy người, 
lợi khắp hàm thức. Cổ nhân muốn cho cả cõi đời cùng 
tu nên đem kinh A Di Đà xếp vào khóa tụng hằng ngày. 
Do kinh này lời lẽ ngắn gọn, nghĩa lý phong phú, hành 
giản dị mà hiệu quả nhanh chóng, nên bậc hoằng pháp 
đại sĩ chú sớ, tán dương, từ xưa đến nay không biết bao 
nhiêu mà kể! Trong số ấy, tìm lấy bản thật rộng lớn, 
thật tinh vi thì không gì bằng bộ Sớ Sao của ngài Liên 
Trì. Còn bản thẳng chóng, quan trọng, hay khéo thì 
không gì bằng bộ Yếu Giải của ngài Ngẫu Ích. U Khê 
pháp sư4 nắm giữ pháp ấn Đế Quán Bất Nhị của Thiên 
                                                
4 Ngài U Khê là một vị cao tăng thuộc tông Thiên Thai. Sanh vào năm 1554 
nhằm đời Gia Tĩnh nhà Minh, là người huyện Tây An, phủ Cù Châu, tỉnh 
Chiết Giang, pháp tự Vô Tận, pháp hiệu Hữu Môn. Lúc nhỏ lễ ngài Hiền Ánh 
Am thiền sư xin thế độ, sau theo ngài Bách Tùng Chân Giác nghe giảng kinh 
Pháp Hoa, học Thiên Thai Giáo Quán Tông. Năm 1582, nhân hỏi ngài Bách 
Tùng về yếu chỉ đại định, bị Sư trừng mắt nhìn, đột nhiên khế ngộ. Ngài Bách 
Tùng bèn truyền cho kim vân tử ca-sa. Năm Vạn Lịch 15 (1587), về trụ tích 
tại chùa U Khê Cao Minh trong núi Thiên Thai, giảng dạy học trò, nghiên cứu, 
tu tập Thiền và Tịnh Độ. Thế gian gọi Ngài là U Khê Đại Sư từ đó. Sư thường 
tu các pháp sám Pháp Hoa, Đại Từ, Kim Quang Minh, Di Đà, Lăng Nghiêm 
v.v… Mỗi năm cử hành tu bốn thứ tam-muội, luôn đem thân làm gương đốc 
suất đại chúng. Khi Ngài đang giảng pháp, đại chúng chợt nghe có tiếng nhạc 
trời réo rắt, Sư biết đã đến lúc, giảng xong, bèn viết năm chữ “Diệu Pháp Liên 
Hoa Kinh”, lớn tiếng xướng tựa đề kinh hai lượt, rồi nghiễm nhiên thị tịch, 
hưởng 75 tuổi. Ngài còn để lại các tác phẩm Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận, 
Lăng Nghiêm Kinh Huyền Nghĩa, Tánh Thiện Ác Luận, A Di Đà Kinh Lược 



 Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải Viên Trung Sao        821  

Thai Giáo Quán, soạn bộ Lược Giải Viên Dung Trung 
Đạo Sao, lý cao sâu nhưng hàng sơ cơ vẫn hiểu được, 
văn lưu loát, thông đạt, khiến người tu lâu đều khâm 
phục. Hiềm vì lưu thông đã lâu, bị sai ngoa quá nhiều. 
Do vậy, tôi giảo chánh, cho khắc ván lại, ngõ hầu khôi 
phục diện mạo cũ. Kinh Di Đà có được ba bộ sớ giải 
này thì không pháp gì chẳng hoàn bị, không căn cơ nào 
chẳng thâu tóm. Tùy ý nghiên cứu một bản nào cũng 
đều có thể biết chỗ chỉ quy. Đọc trọn cả ba bộ sách ấy 
mới kham thấu hiểu triệt để điều sâu xa yếu diệu. Từ 
đấy, phát trọn vẹn ba tâm, chấp trì thánh hiệu, mong 
thoát khỏi đời ác ngũ trược, mong chứng được Tứ Đức5 
sâu thẳm. Như vậy, đến lúc lâm chung, chắc chắn được 
Phật Di Đà tiếp dẫn, thánh chúng đều tiếp nghênh, gởi 
chất nơi thai sen, lìa đường hiểm, ở yên nơi bảo sở6. 
Nghe pháp thọ ký, từ Đồng Cư bèn nhanh chóng chứng 
Tịch Quang, xắn tay hành ngay, nào ai chẳng có phần. 
Giãi bày tấm lòng ngu muội dám thưa cùng đồng nhân.  

 
4. Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý 
Tam Muội  

                                                                                                       
Giải Viên Trung Sao, Duy Ma Kinh Vô Ngã Sớ, Thiên Thai Truyền Phật Tâm 
Ấn Ký Chú, Tịnh Độ Pháp Ngữ, Thiên Thai Sơn Phương Ngoại Chí, Quán 
Kinh Đồ Tụng.  
5 Tứ Đức là thường - lạc - ngã - tịnh. 
6 Bảo sở: Kinh Pháp Hoa, phẩm Hóa Thành có nêu thí dụ một người dẫn 
đường, khéo thông hiểu phương tiện, dẫn đại chúng đến chỗ có kho báu (bảo 
sở). Đại chúng đi đường xa, chán mệt, muốn bỏ về, vị hướng đạo bèn hóa ra 
cái thành cho đại chúng nghỉ ngơi. Khi mọi người đã nghỉ khỏe, liền nói: 
“Đây chỉ là hóa thành, chưa phải bảo sở chân thật”. Bảo sở ví như Phật quả, 
hóa thành ví như những địa vị trong tam thừa.  



 Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý Tam Muội        822  

  Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư 
không. Muốn tu tập nhưng chẳng nắm được chỗ trọng 
yếu, ắt đến nỗi dõi nhìn biển rộng thở than, sanh ý 
tưởng lui sụt. Nếu đạt được chỗ trọng yếu, dù có vô 
lượng pháp môn, vô biên hành tướng, nhưng một khi đã 
nắm được thì càng rộng càng thấy gọn, càng phức tạp 
càng thấy giản dị. Tuy Lý tánh rộng lớn cao sâu như 
trời, như đất, như núi, như biển, nhưng phàm phu sát 
đất vẫn có thể tiến trên đạo này. Nhờ pháp này bèn 
đoạn Phiền Hoặc, chứng tam-muội, trọn vẹn phước huệ 
để chứng Tứ Đức, tiến thẳng đến Quả Giác, thành Vô 
Thượng Đạo, huống gì thánh nhân đã đạt những địa vị 
Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa ư! 
Chỗ trọng yếu ấy như thế nào? Chính là “thật thể, thật 
tánh của hết thảy các pháp: Căn, Trần, Thức v.v… đều 
là không, vô sở hữu”. Hiểu rõ điều này thì bốn tướng 
vốn là không, tam luân thể không7. Vạn pháp sâm la, 
nhất đạo thanh tịnh. Phàm phu do mê nên pháp gì, 
chuyện gì cũng đều thành chướng ngại, đối với Ngũ 
Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất Đại 
đều khởi phiền hoặc, tạo nghiệp sanh tử. Thánh nhân do 
ngộ nên pháp gì, chuyện gì cũng là Chân Như; đối với 
Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất 
Đại đều chứng viên thông, thành đạo Bồ Đề. Mê - ngộ 
tuy khác, tánh vốn không hai; tánh tuy không hai nhưng 
khổ - vui thật khác. 

                                                
7 Lúc bố thí thấy người bố thí, người nhận, vật dùng để bố thí cả ba thứ vốn 
đều không. 



 Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý Tam Muội        823  

 Nam Nhạc đại sư8 thương xót bèn soạn sách Tùy Tự 
Ý Tam Muội. Trong sáu oai nghi đi - đứng - nằm - ngồi 
- ăn uống - nói năng, chỗ nào cũng chỉ bày Thật Tướng 
các pháp. Có nghĩa là: tánh của Căn - Trần - Thức là 
không, vô sở hữu và tam luân thể không, tứ tướng9 
chẳng hề có được v.v… khiến cho con người đối với 
một cơ, một cảnh đều tự thấy được Thật Tướng, đều 
hiểu rõ tự tâm. Đâu đâu cũng chỉ dạy diệu hạnh thù 
thắng sáu Ba La Mật, khiến cho con người trong mỗi 
một động tịnh đều có thể thượng cầu hạ hóa, tự lợi, lợi 
tha. Những chỉ dạy ấy và Ấm, Nhập, Giới, Đại trong 
kinh Lăng Nghiêm đều là Như Lai Tạng Diệu Chân 
Như Tánh, những chuyện như ngôn ngữ, cư xử trong 
                                                
8 Nam Nhạc Huệ Tư (515-577) là cao tăng thời Nam Bắc Triều, người xứ Vũ 
Tân (nay thuộc tỉnh Hà Nam), thường được người đời gọi là Nam Nhạc tôn 
giả, hay Tư Đại Hòa Thượng. Ngài là vị tổ sư đời thứ hai của tông Thiên Thai 
(có thuyết nói là tam tổ). Ham thích Phật pháp từ nhỏ, rất quý mến kinh Pháp 
Hoa, từng mang kinh vào nghĩa trang đọc tụng. Ngài đọc kinh, nhỏ lệ ròng 
ròng. Trong mộng thấy Phổ Hiền Bồ Tát đến xoa đầu. Do vậy, đỉnh đầu nổi 
lên nhục kế. Sau khi xuất gia Ngài đến tham yết Huệ Văn thiền sư ở Hà Nam, 
được truyền pháp quán tâm. Có lần do than thở bản thân đã để luống uổng 
thời gian vẫn chưa chứng ngộ, mệt mỏi dựa mình vào vách, bèn hoát nhiên đại 
ngộ. Ngài là người đề xướng quan điểm Phật pháp đã bước vào thời kỳ suy vi, 
cần xác lập tín ngưỡng Tịnh Độ Di Đà và Tịnh Độ Di Lặc. Tuy chú trọng 
hành Thiền thực tiễn, Sư vẫn quan tâm nghiên cứu nghĩa lý. Năm 554, Sư đến 
Quang Châu, đi khắp nơi thuyết pháp suốt mười bốn năm. Ngài được ngưỡng 
vọng cũng lắm, mà bị kẻ đố kỵ phỉ báng cũng nhiều. Tại núi Đại Tô ở phía 
Nam tỉnh Hà Nam, Sư truyền pháp cho sư Trí Khải là học trò kiệt xuất nhất 
trong các môn đệ. Năm 568, Sư vào vùng Hành Sơn (Nam Nhạc) tỉnh Hồ 
Nam, ở lại đó suốt 10 năm thuyết pháp, nên được người đời gọi là Nam Nhạc 
tôn giả. Sau Tuyên Đế lễ thỉnh Sư hỏi đạo, gọi ngài là Đại Thiền Sư. Năm 
Thái Bình thứ chín, Sư nghiễm nhiên tọa hóa, thọ sáu mươi ba tuổi. Những 
trước tác của Ngài đa phần là do môn đồ ghi chép lại, nổi tiếng nhất là các bộ 
Pháp Hoa Kinh An Lạc Hạnh Phẩm Nghĩa, Chư Pháp Vô Tranh Tam Muội 
Pháp Môn, Đại Thừa Chỉ Quán Pháp Môn, Tứ Thập Nhị Tự Môn, Thọ Bồ Tát 
Giới Nghi. 
9 Tứ tướng là tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả. 



 Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý Tam Muội        824  

đời, nghề nghiệp mưu sinh… trong kinh Pháp Hoa đều 
thuận theo chánh pháp, đều chẳng trái nghịch Thật 
Tướng, những nghĩa lý “chẳng trụ vào đâu để sanh tâm, 
chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp để 
hành bố thí, độ thoát hết thảy chúng sanh, nhưng chẳng 
thấy kẻ độ, người được độ” trong kinh Kim Cang thảy 
đều phù hợp khít khao! Đấy chính là đem pháp chính 
mình đã ngộ đã chứng giãi bày triệt để, phơi trọn hết ra, 
thí cho khắp hậu thế để mong ai nương theo pháp này 
mà tu sẽ cùng ngộ cùng chứng đó thôi!  

 Hơn nữa, Sơ Phát Tâm Bồ Tát được nói trong sách 
này vốn có hai nghĩa: Một là hàng phàm phu sát đất 
phát đại tâm; hai là hạng Sơ Phát Tâm Trụ trong Viên 
Giáo, vừa phá vô minh, thấy được Pháp Tánh. Pháp 
Tánh chính là tánh của Căn, Trần, Thức là không, vô sở 
hữu v.v… như vừa mới nói. Nơi địa vị phàm phu muốn 
hướng đến Phật quả thì trước hết phải ngộ được lý này 
rồi mới hòng thật chứng. Nếu không, dù có tu trì vẫn 
thuộc vào hữu lậu, chẳng thành Bồ Đề. Như sách chép: 
“Trong một niệm, ở trước khắp chư Phật mười phương 
cúng dường rộng khắp, nhận pháp hóa của Phật; ở 
trước khắp chúng sanh trong mười phương, tùy loại 
hiện thân, ứng cơ thuyết pháp, khiến cho khắp ba căn 
đều được lợi ích” thì chuyện này chỉ có hàng Bồ Tát Sơ 
Trụ trong Viên Giáo mới có thể làm được. Nếu chẳng 
biết lý này và sự tu này thông với phàm phu, ắt sẽ mắc 
lỗi “tuy đề cao thánh cảnh nhưng chính mình lại ở trong 
địa vị phàm phu”. Nếu không biết hàng Sơ Trụ mới đạt 
được đại thể đại dụng, ắt sẽ mắc tội khiên “chưa đắc nói 
là đắc, đem phàm lạm thánh”. Hiểu rõ điều này thì trên 



 Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý Tam Muội        825  

kính mộ chư thánh, dưới trọng tánh linh của chính mình. 
Đã không bị lỗi “đành lòng yên phận phàm ngu”, lại 
còn chẳng mắc tội lạm thánh, sẽ tiến thẳng trên đường 
giác, mau đạt đến bảo sở như đưa bằng khoán lấy lại vật 
cũ, nào có khó khăn gì! Do vậy, [tác phẩm này được] 
lưu thông khắp trong nước, ngoài nước. Tiếp theo là 
những nhân duyên được - mất đã được nói đầy đủ trong 
phần Tự và Bạt của lần in đầu tiên, nên ở đây không 
nhắc lại nữa.  

 Ông Từ Úy Như là bậc thế gia ở Chiết Tây, cả mười 
đời thờ Phật. Từ lúc thơ ấu đã được dạy dỗ chu đáo, lại 
kiêm học Phật thừa. Gần đây, việc công rảnh rỗi, đọc 
khắp các nội điển, tìm được bản sách này lưu truyền ở 
Nhật Bản, lắng lòng nghiên cứu, thấy bị sai ngoa quá 
nhiều. Do vậy, đem đối chiếu với Đại Tạng Nhật Bản, 
sửa đúng được mấy mươi chỗ rồi cho khắc ván hòng lợi 
lạc rộng khắp. Vì coi Lượng10 tôi là người cùng chí 
hướng, bèn gởi tặng mấy bản. Do vậy, tôi thắp hương, 
cung kính đọc. Thấy văn lẫn nghĩa có nhiều chỗ chẳng 
ổn, như mây che lấp trăng, chẳng thấy được chân tướng. 
Trộm nghĩ: Sách này lưu truyền đến nay đã hơn một 
ngàn ba trăm năm, sao không khỏi sai ngoa? Do vậy, 
bèn dựa theo văn, căn cứ theo nghĩa, bỏ bớt việc để sửa 
chữa, thật giống như mây tan, trăng hiện, quang minh 
lẫn thể chất cùng tỏ bày, văn lẫn lý đều thông suốt, 
khiến tâm mắt người ta đều vui thích. Đem bản này gởi 
cho ông Từ, được ông thiết tha tán thành, chấp thuận, 
lập tức khắc in lại ngay.  

                                                
10 Tổ Ấn Quang pháp húy là Thánh Lượng.  



 Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý Tam Muội        826  

 Ông lại bảo tôi viết lời tựa để thuật duyên khởi. 
Lượng tôi tuy thô lậu, nhưng vì nghĩa chẳng thể từ tạ 
được. Phải biết lần khắc in này, tuy sửa chữa nhiều, 
nhưng thật ra không thay đổi gì. Chẳng qua chỉ là sửa 
cho đúng những chỗ sao chép bị sai lạc, ngõ hòng khôi 
phục bản lai diện mục cho trước tác của ngài Nam Nhạc 
mà thôi. Trong đời có người bệnh, thầy thuốc chẩn 
mạch còn biết được tạng phủ là hư hay thực, huống chi 
tác phẩm này văn nghĩa hiển lộ, có thể lấy làm chỗ căn 
cứ được, há chẳng thể biết được chỗ bị chép sót, sai lầm 
hay sao? Bậc đại phương gia ắt chẳng cho là Lượng tôi 
sửa chữa không cẩn thận mà quở trách sâu xa vậy!  

 
5. Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí  
 
 Quán Thế Âm Bồ Tát từ vô lượng kiếp trước thành 
Phật đạo đã lâu, hiệu là Chánh Pháp Minh, nhưng do ý 
niệm độ sanh khẩn thiết, tâm cứu khổ ân cần, chẳng lìa 
Tịch Quang, hiện hình trong sáu nẻo. Trong các cõi 
Phật nhiều như vi trần ở khắp mười phương, hiện đủ 
mọi sắc thân độ thoát chúng sanh, chứ nào phải chỉ hiện 
thân Bồ Tát. Còn Nhị Thừa, lục đạo, không đâu chẳng 
hiện thân. Kinh Pháp Hoa nói: “Nên dùng thân nào để 
độ được bèn hiện thân ấy thuyết pháp”. Tuy vào khắp 
các cõi Phật mười phương, nhưng Ngài có nhân duyên 
rất sâu với cõi Sa Bà. Tuy hiện thân khắp mười pháp 
giới, nhưng căn cứ trên sự ứng tích, thế nhân chỉ nói 
Ngài là Bồ Tát mà thôi. Do Ngài chứng triệt để duy tâm, 
phô bày trọn vẹn tự tánh nên vận dụng lòng Bi đồng thể, 
khởi lòng Từ vô duyên. Do Bổn cao, Thể đại nên Tích 



 Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí                                     827  

quảng, Dụng rộng11. Tùy loại, tùy hình, theo tiếng cứu 
khổ. Thị hiện có cảm liền ứng, không nguyện nào 
chẳng thuận theo, như mặt trăng vằng vặc giữa trời, 
hiện bóng trong mọi nơi có nước. Không chỉ sông, hồ, 
rạch, biển đều hiện bóng toàn vẹn, dù chỉ một chước12, 
một giọt, không đâu chẳng đều hiện bóng vẹn toàn.  

 Lại nữa, bóng trăng hiện trong sông, hồ, rạch, biển, 
một người nhìn vào thì mặt trăng ấy đối trước người đó; 
trăm ngàn vạn người ở trăm ngàn vạn nơi nhìn vào thì 
mỗi một người đều thấy trăng đối trước chính mình. 
Nếu người ấy đi sang Đông, trăng cũng theo sang Đông; 
nếu đi sang Tây, trăng cũng theo sang Tây. Nếu người 
ấy ngồi yên chẳng động, trăng cũng chẳng lìa nơi ấy. 
Từ một người cho đến trăm ngàn vạn người đều như 
vậy. Trong một niệm, nếu khắp pháp giới cảm, Bồ Tát 
bèn ứng khắp pháp giới. Cảm ứng đạo giao, không sai 
khác chút nào! Giống như mặt trăng hiện bóng trong 
các chỗ có nước, người nào, nơi nào cũng đều thấy trọn 
vẹn bóng trăng, trọn chẳng sai khác gì! Ấy là do Bồ Tát 
tâm gồm trọn thái hư, lượng gồm thâu các cõi nhiều 
như cát. Do lấy tâm chúng sanh làm tâm, do lấy cảnh 
của chúng sanh làm cảnh, nên chẳng nghĩ tưởng mà hợp, 
vô duyên bèn ứng. Há thế trí phàm tình hòng tính lường 
được nổi ư?  

 Còn nếu như nước đục, mắt lòa, thì trăng chẳng thể 
hiện, phải đâu trăng không hiện, mà là do lỗi của nước 
                                                
11 Bổn - Tích: Có thể tạm hiểu Bổn là quả vị chứng đắc thật sự, còn Tích là sự 
thị hiện. Thể là bản chất, còn Dụng là tác dụng, hoặc Thể là bản tánh, là thật 
quả, còn Dụng là tác dụng hóa độ, tùy cơ hiện tướng ứng hóa.  
12 Chước là đơn vị đo lường dung tích rất nhỏ.  



 Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí                                     828  

đục, mắt lòa ấy chứ! Xét cảm ứng trên mặt Tích, thì có 
hiển cảm hiển ứng, minh cảm minh ứng (cảm ngầm, 
ứng ngầm), minh cảm hiển ứng, hiển cảm minh ứng, 
vừa hiển vừa ngầm cảm mà lại hiển ứng, vừa ngầm vừa 
hiển cảm mà lại ngầm ứng… sai khác (“Hiển cảm hiển 
ứng” là ngay trong đời này dốc lòng thành, cạn lòng kính lễ niệm 
cúng dường thì sẽ được gia bị, gặp điều hung trở thành điều lành, 
gặp nạn thành may, và nghiệp tiêu chướng tận, phước tăng, huệ 
rạng v.v… “Minh cảm minh ứng” là trong đời quá khứ từng tu 
những hạnh cạn lòng thành, tận lòng kính lễ niệm, đời này tuy 
chưa tu tập, nhưng do túc nghiệp thiện căn, được Ngài gia bị mà 
không hay không biết, họa diệt, phước đến, nghiệp tiêu chướng 
tận v.v… “Minh cảm hiển ứng” là đời trước từng gieo thiện căn, 
đời này được gia bị. “Hiển cảm minh ứng” là đời này dốc lòng 
thành, kiệt lòng kính lễ niệm, chẳng thấy được gia bị, âm thầm 
được từ lực gia bị khiến hung lui, cát (tốt lành) đến, nghiệp tiêu 
chướng tận v.v… “Vừa hiển vừa ngầm ứng mà được hiển cảm” 
là đời trước đã từng gieo thiện căn, đời này dốc cạn lòng thành lễ 
niệm, được gia bị rõ ràng, chuyển họa thành phước v.v… “Vừa 
ngầm vừa hiển cảm mà được ngầm ứng” là đời trước từng gieo 
thiện căn, đời này dốc lòng thành lễ niệm, âm thầm được từ lực 
gia hộ, đạt được các thứ lợi ích. Hiểu rõ điều này sẽ biết công 
chẳng hư uổng, quả không lãng phí. Dẫu cho trọn đời chẳng thấy 
dấu hiệu gì được gia bị, cũng chẳng đến nỗi sanh tâm oán vọng, 
bỏ cuộc giữa đường. Đạo cảm ứng vi diệu khó thể nghĩ suy, tạm 
ghi đại lược để khơi gợi cho người sáng suốt trong mai sau).  

 Sự ứng hiện ấy lớn - nhỏ, hơn - kém là do lòng 
thành đã đến mức cùng cực hay chưa mà thôi! Dẫu cho 
tâm không thể tin chắc, chưa chí thành đến cùng cực, 
nhưng nếu có thể nhất niệm dốc lòng thành ắt cũng 
được lợi ích. Tùy theo một niệm chí thành của mình mà 
chia ra hơn - kém tuy lợi ích chẳng thể siêu tuyệt như 
người dốc cạn lòng thành, tận hết lòng kính. Giống như 



 Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí                                     829  

trăng vẫn hiện bóng trong nước đục, nhưng lờ mờ 
không rõ. Người mù tuy chẳng thể đích thân thấy được 
ánh trăng, nhưng có khi nào chẳng được ánh trăng chiếu 
đến? Bồ Tát đại từ đại bi, làm chỗ nương tựa cho các 
chúng sanh trong khắp pháp giới. Do vậy, nhân dân cả 
nước ai nấy đều tín phụng, vì thế mới thường nói “nhà 
nhà Quán Thế Âm”.  

 Đạo tràng ứng hóa của Ngài cố nhiên không phải 
chỉ một chỗ. Như Nam Ngũ Đài Sơn, Đại Hương Sơn ở 
Thiểm Tây, Thiên Trúc Sơn ở Chiết Giang v.v… là 
những nơi cảm ứng rõ ràng, hương đèn nhộn nhịp, 
nhưng chỉ có Nam Hải Phổ Đà Sơn thật là bậc nhất do 
tên chỗ này được ghi trong kinh Hoa Nghiêm, năm xưa 
Thiện Tài đích thân tham học [tại đây]. Ân trọn khắp 
mọi loài, hoàng đế các đời sắc kiến, nên được cả cõi đời 
sùng kính, các nước ngưỡng mộ. Tưởng nghĩ Bồ Tát 
ứng hóa cho hàng căn cơ Đại Thừa trong tam thừa thiên 
tiên, nên trải bao kiếp thường trụ nơi núi này, chứ nào 
phải chỉ dài lâu như trời như đất. Nhưng về phía thị 
hiện ứng tích cho phàm phu thì trong năm Trinh Minh 
thứ hai (916) nhà Châu Lương13 thời Ngũ Đại, Huệ 
Ngạc đại sư thỉnh tượng Quán Âm bằng đồng từ núi 
Ngũ Đài muốn đưa về Nhật Bản. Đi đến đây, thuyền bị 
ách lại không đi được nữa, mới bèn khai sơn. Đến nay 
đã hơn một ngàn năm, sự tích, thi văn được biên soạn 
thành tập với tựa đề là Phổ Đà Sơn Chí. Tôi thường hay 
bệnh nên đối với những sự - lý cảm ứng chẳng thể nghĩ 

                                                
13 Nhà Lương thời Ngũ Đại do Châu Ôn sáng lập nên sử gọi là Châu Lương để 
phân biệt với nhà Tiền Lương của Lương Võ Đế (Tiêu Diễn) thuộc thời Nam 
Bắc Triều.  



 Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí                                     830  

bàn của Bồ Tát thật khó phát huy. Tính đọc khắp Đại 
Tạng, xem trọn các sách, phàm những sự tích Bồ Tát 
tùy cơ ứng theo lòng cảm đều ghi chép đầy đủ, khắc 
bản lưu thông, một là để xiển dương đạo mầu độ sanh 
của Bồ Tát, hai là khải phát duyên lành thoát khổ cho 
chúng sanh; nhưng do bệnh mắt chưa lành, chưa thể 
như nguyện.  

 Cư sĩ Hà Liêm Thần ở Cối Kê, thấu hiểu tâm tủy 
đạo Nho, y thuật được xưng là quốc thủ14, chí hạnh cao 
khiết, tín tâm thuần chân, từng kêu gọi đồng nhân lập 
Tang Du Xã15, với ý nghĩa cảnh chiều tà không còn 
nhiều, nghĩ cách quay về, đồng tu Tịnh nghiệp, cầu 
sanh An Dưỡng. Lại do hết thảy chúng sanh đắm chìm 
trong biển khổ đã lâu, chẳng nương vào pháp lực không 
cách nào vượt ra được, tính đem những sự tích ứng hóa 
của Bồ Tát làm thuyền cứu mạng, thả trong biển khổ, 
vung tay kêu gấp để dẫn dắt những kẻ chìm đắm lên 
thuyền, ngõ hầu cùng lên được bờ kia, về thẳng quê nhà, 
vĩnh viễn lìa khỏi các khổ, chỉ hưởng những sự vui. Do 
vậy, bèn cho in thạch bản cuốn Phổ Đà Sơn Chí để rộng 
lưu truyền hòng đền ân Đại Sĩ độ sanh, tạo nẻo cho 
chúng sanh gieo lòng thành. Ông bảo tôi viết lời tựa, 
khôn ngăn hoan hỷ, quên phứt mình kém hèn, liền đem 
những chuyện cảm ứng mầu nhiệm của Bồ Tát phát huy 

                                                
14 Ý nói tài chữa bệnh rất giỏi. Khi xưa, những người giỏi về một tài nghệ nào 
thường được gọi là quốc thủ, chẳng hạn người đánh cờ vây giỏi cũng được 
xưng là “vi kỳ quốc thủ”.  
15 Dựa theo ý câu thơ cổ: “Nhật lạc tang du” (mặt trời lặn bên nương dâu) 
diễn tả cảnh chiều tà. Sau này thơ văn thường dùng chữ “nương dâu” để chỉ 
tuổi già.  



 Lời tựa bức khánh đồ nhà ông Hà Lãng Tiên                          831  

đại lược. Những sự tích khác, cố nhiên đã chép trọn vẹn 
trong sách, cần gì phải dài dòng nữa!  

 
6. Lời tựa cho bức khánh đồ (tranh diễn tả chuyện 
vui mừng) nhà ông Hà Lãng Tiên ở Thiệu Hưng  
 
 Xuân về trên cõi đất, trăm loài cây cỏ đều được 
sanh thành, gió lùa trên không, vạn ống sáo đều cùng 
trỗi tiếng. Trong đời chẳng có quả không nhân, cũng 
chẳng có cái nhân không quả. Ví như trồng dưa được 
dưa, trồng đậu được đậu, thanh hòa thì tiếng vang thuận, 
hình thẳng thì bóng ngay! Đấy là những điều cả cõi đời 
đích thân thấy biết, tin tưởng chắc thật không nghi! Hai 
chữ “nhân quả” bao trùm khắp hết thảy các pháp thế 
gian xuất thế gian trọn vẹn không còn sót. Thánh nhân 
thế gian không vị nào chẳng dạy rõ nhân quả, nhưng do 
các ngài chuyên chú nơi việc đời, muốn cho đạo ấy 
được tiếp nối, được truyền thừa, nên chỉ hạn cuộc trong 
đời này và đời cha, đời con, chứ không giảng rõ chuyện 
trước lúc sanh ra, chuyện sau khi đã chết, và những 
chuyện từ vô thỉ trước, chuyện tận vị lai sau. Những kẻ 
hậu học chẳng thể lãnh hội sâu xa ý thánh nhân, bèn 
cho người và vật được sanh ra là do bẩm thụ khí trời đất, 
ngẫu nhiên tụ hợp thành hình hài mà thôi! Đến khi chết 
đi, hình đã mục nát thì hồn cũng phiêu tán. Không nhân, 
không quả, thành Đoạn Diệt Kiến! Họ cô phụ thánh 
giáo, mê mất tánh linh của chính mình quá mức! Khổng 
Tử khen ngợi sách Châu Dịch16, vừa mở đầu liền nói: 
                                                
16 Gọi là Châu Dịch vì người Trung Hoa tin rằng từ thời Phục Hy đã có kinh 
Dịch. Theo truyền thuyết, ngay từ thời nhà Hạ, kinh Dịch đã được chú giải với 



 Lời tựa bức khánh đồ nhà ông Hà Lãng Tiên                          832  

“Nhà tích thiện ắt sự vui có thừa. Nhà tích điều bất 
thiện ắt tai ương có thừa!” Cơ Tử soạn sách Hồng 
Phạm17, cuối sách bèn nêu rõ chuyện hưởng dụng ngũ 
phước, oai dùng lục cực.  

 Hai là nếu chẳng luận đến tam thế quá khứ, hiện tại, 
vị lai, thì sự ban tặng của trời đất, ngôn luận của thánh 
nhân, chánh lệnh của minh quân, phần nhiều sẽ mâu 
thuẫn nhau (như gian đảng được vinh hoa, phú quý, trung thần 
bị tru lục, Nhan Uyên đoản mạng, Đạo Chích18 trường thọ v.v…) 
Nếu biết tiền nhân hậu quả thì cùng - thông, được - mất 
đều do ta tự chuốc lấy. Dẫu gặp phải nghịch cảnh, 
chẳng oán, chẳng hờn, chỉ thẹn đức mình chưa xứng, 
chẳng thấy lỗi lầm của trời hay người, vui theo mạng 
trời, không chuyện gì chẳng tự tại tiêu dao. Người ta chỉ 
thấy ông Hà một nhà từ hiếu, cả bốn đời cùng ở chung 
một nhà là vui, nhưng chẳng biết nguyên do là vì họ đã 
nhiều đời vun bồi nên được như vậy.  

 Phải biết thế giới Sa Bà thọ mạng ngắn ngủi, trăm 
năm là thượng thọ, nhưng mấy ai đạt được. Nay ông Hà 
may mắn có mẹ sống thọ đã tròn sáu mươi, nên mở tiệc 
hoa để mừng thượng thọ. Bày ra đủ loại thi văn để giúp 
vui cho tiệc chúc thọ. Có thể nói là dốc lòng thờ mẹ, lấy 
thân mình làm gương. Lại phải biết cái “tột cùng tam 
thế chẳng dời, chẳng biến, trải muôn đời chẳng giảm, 
                                                                                                       
tên gọi là Liên Sơn Dịch. Qua đời Thương được diễn giải bổ sung thêm, gọi là 
Quy Tàng Dịch. Các bản này bị thất truyền. Châu Văn Vương là người tinh 
thông Dịch Lý và diễn giải kinh Dịch một cách có hệ thống, hệ thống này về 
sau lại được Khổng Tử san định lần nữa, và thường gọi là Châu Dịch.  
17 Theo từ điển Từ Hải, Hồng Phạm là một bộ cổ thư giảng về đại pháp trong 
thiên hạ. Thật ra Hồng Phạm là một thiên trong sách Thượng Thư. 
18 Đạo Chích là một tên trộm nổi danh thời cổ.  



 Lời tựa bức khánh đồ nhà ông Hà Lãng Tiên                          833  

chẳng tăng” mới là thọ lượng chân thật sẵn có nơi tự 
tâm của lão phu nhân. Bởi một niệm hiện tiền của 
chúng ta vốn tự linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường 
hằng19, quả thật chẳng hai chẳng khác gì với tam thế 
chư Phật. Nhưng do trái nghịch giác, xuôi theo trần lao, 
mê tâm chấp cảnh nên đến nỗi vốn chẳng dời, chẳng 
biến, chẳng tăng, chẳng giảm lại thường bị dời, biến, 
tăng, giảm, trọn chẳng lúc nào đạt được một niệm 
thường trụ bất động. Đức Đại Giác Thế Tôn ta thương 
xót, thị hiện sanh trong thế gian, thành Đẳng Chánh 
Giác, tùy thuận cơ nghi, rộng lưu ngôn giáo, khiến cho 
khắp hết thảy chúng sanh trái nghịch trần lao, hiệp theo 
tánh giác, khôi phục tâm tánh vốn có, diệt được huyễn 
nghiệp vốn chẳng có, hiểu rõ chân tâm vốn sẵn có. Vì 
vậy, kinh Hoa Nghiêm nói: “Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy 
chúng sanh đều đầy đủ trí huệ đức tướng của Như Lai, 
nhưng do vọng tưởng, chấp trước nên chẳng thể chứng 
đắc. Nếu lìa vọng tưởng thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên 
Trí liền được hiện tiền”.  

 Phải biết: Trí huệ - đức tướng và vọng tưởng - chấp 
trước chỉ là một tâm, vốn không phải là hai vật. Mê thì 
                                                
19 “Linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường hằng”: Đây là tám chữ tổ Liên Trì 
dùng để giảng về chân tánh. Trong bộ A Di Đà Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa, pháp 
sư Cổ Đức đã giảng như sau: “Linh minh là thuần chân, linh minh chiếu suốt 
thấu trọn vẹn (đỗng triệt). Bản thể của Chiếu là trọn khắp mười phương. 
Trạm tịch là Tịch nhưng thường hằng, ý nói: bản thể của Tịch là thông suốt 
ba đời”. Nói cho dễ hiểu hơn: Tịch là tâm tánh thường tồn, chẳng nhiễm, 
không bị trần cảnh lay động, còn Chiếu là tác dụng quán sát, nhận biết của 
tâm nhưng không vướng mắc. Cổ nhân thường ví tâm như gương. Gương 
trong suốt, không nhơ (đó là Tịch), vật gì đến trước gương đều hiện bóng (đó 
là Chiếu). Hiện bóng nhưng không giữ lại vật gì (Chiếu mà thường Tịch), 
không giữ lại vật gì nhưng không gì chẳng hiện bóng trong gương (Tịch mà 
thường Chiếu).  



 Lời tựa bức khánh đồ nhà ông Hà Lãng Tiên                          834  

toàn thể trí huệ - đức tướng liền trở thành vọng tưởng, 
chấp trước; ngộ thì toàn thể vọng tưởng, chấp trước liền 
thành trí huệ, đức tướng. Ví như nước đông thành băng, 
băng tan thành nước; cũng như say thấy nhà xoay, chứ 
nhà thật sự không xoay. Mê thì cho là phương hướng 
thay đổi, chứ phương hướng thật sự không đổi dời. Nói 
“vạn cảnh vốn nhàn, chỉ có tâm tự ồn náo. Một tâm 
không sanh, vạn pháp đều dứt”, chính là ý này. Lý này 
ngộ thì dễ, nhưng chứng thật khó. Nếu chẳng phải túc 
căn chín muồi, ai có thể tự chứng, tự đạt được! Vì thế, 
đức Thế Tôn ta riêng ban phương tiện, lập ra pháp môn 
tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Bất luận thánh 
hay phàm, ngu hay trí, cho đến những hàng thiên tiên, 
Tu La, những loài địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, chỉ cần 
chí thành phát nguyện trì danh hiệu Phật, thánh thì 
nhanh chóng thành Phật đạo, những loài khác đều đới 
nghiệp vãng sanh. Đã được vãng sanh thì Hoặc chẳng 
mong đoạn mà tự đoạn, đức chẳng mong chứng mà tự 
chứng. Ví như một mảnh tuyết rớt vào lò lớn, chưa đến 
nơi đã tan; đã gặp được người có đức thì ý niệm hèn tệ 
hoàn toàn tiêu.  

 Con hiếu đối với cha mẹ thì trước hết phải chú 
trọng cái gốc rồi mới lo đến cái ngọn, phụng dưỡng cái 
thân nhưng phải hướng dẫn cái tâm. Nếu chỉ biết hầu hạ, 
phụng dưỡng để cha mẹ được yên thân, lập thân hành 
đạo để cha mẹ được vẻ vang, chẳng biết dùng đạo vô 
sanh thường trụ, pháp Niệm Phật vãng sanh để khuyên 
dụ cha mẹ tu trì, sao cho sống thì niệm Phật hiệu, chết 
sanh về cõi Phật, từ tạ huyễn khổ sanh tử, hưởng chân 
lạc thường trụ, hầu hạ Phật Di Đà, dự trong hải chúng, 



 Lời tựa bức khánh đồ nhà ông Hà Lãng Tiên                          835  

nghe viên âm20, Tam Hoặc21 hết sạch, thấy diệu cảnh, 
Tứ Trí22 viên minh, chẳng rời An Dưỡng, vào khắp 
mười phương, thượng cầu hạ hóa, rộng làm Phật sự, 
triệt chứng Phật tánh vốn sẵn có nơi tâm, rộng làm 
thuyền Từ độ người trong biển khổ, thì có thể nói là 
“thấy sự nhỏ quên mất chuyện lớn, được gần bỏ xa, chỉ 
là cái thấy hạn hẹp của kẻ tầm thường, chẳng phải tầm 
mắt rộng lớn của bậc thông đạt”.  

 Nếu có thể làm cho mẹ cùng với mình và gia quyến 
cùng thoát Sa Bà, cùng sanh về An Dưỡng, cùng chứng 
vô lượng quang thọ, cùng hưởng pháp lạc tịch diệt, 
cùng làm pháp vương tử của Phật Di Đà, cùng làm đại 
đạo sư cho trời - người, thì mới là tận hết lòng từ hiếu, 
trọn tình nuôi dạy. Từ - hiếu, giáo dục như vừa nói đó 
chẳng phải là từ - hiếu giáo dục như thế gian thường nói. 
Đấy chính là chỗ khởi đầu và kết thúc cùng cực của bức 
gia khánh đồ này.  

                                                
20 Viên âm: âm thanh viên mãn. Đức Phật dùng một âm thanh thuyết pháp mà 
mỗi loài nghe thấy đức Phật nói bằng ngôn ngữ của loài mình. Đức Phật nói 
một chữ mà tùy theo căn tánh người nghe sẽ hiểu vô lượng nghĩa. Do vậy, gọi 
âm thanh thuyết pháp của Phật là “viên âm”.  
21 Kiến Hoặc, Tư Hoặc, Trần Sa Vô Minh Hoặc là Tam Hoặc. 
22 Tứ Trí: Còn gọi là Tứ Chủng Trí, tức bốn trí nơi Phật quả là Đại Viên Kính 
Trí, Bình Đẳng Tánh Trí, Diệu Quán Sát Trí, và Thành Sở Tác Trí. Tứ Trí do 
tám thức chuyển thành; thức thứ tám chuyển thành Đại Viên Kính Trí, thức 
thứ bảy chuyển thành Bình Đẳng Tánh Trí, thức thứ sáu thành Diệu Quán Sát 
Trí, và năm thức trước trở thành Thành Sở Tác Trí. Mật Giáo còn đặt thêm 
một trí nữa là Pháp Giới Thể Tánh và mỗi trí được biểu hiện bằng một vị Phật. 
Trong Kim Cang Giới, Pháp Giới Thể Tánh Trí là Phật Tỳ Lô Giá Na, Đại 
Viên Kính Trí là A Súc Bệ Phật (Bất Động Phật), Bình Đẳng Tánh Trí là Bảo 
Sanh Phật, Diệu Quán Sát Trí là A Di Đà Phật, và Thành Sở Tác Trí là Bất 
Không Thành Tựu Phật. Trong Thai Tạng Giới, Đại Viên Kính Trí là Bảo 
Tràng Phật, Bình Đẳng Tánh Trí là Khai Phu Hoa Phật, Diệu Quán Sát Trí là 
Vô Lượng Thọ Phật, Thành Sở Tác Trí là Thiên Cổ Lôi Âm Phật.  



 Lời tựa quyên mộ làm chay cúng dường ngàn vị Tăng           836  

Nếu chẳng cho lời tôi nói là sai, đợi đến khi cùng 
sanh về Tịnh Độ xong, sẽ dùng Đại Viên Kính Trí thâu 
nhiếp lấy hình ảnh trong Liên Trì Hải Hội tặng cho 
khắp những đồng bào trong biển khổ, tôi cũng sẽ dốc 
cạn lòng ngu thành viết tựa khen ngợi.  

 
7. Lời tựa quyên mộ làm chay cúng dường ngàn vị 
Tăng  (viết thay cho hàng thiện nhân tại gia)  
 
 Rồng đất tuy chẳng thể làm mưa, nhưng cầu mưa ắt 
phải tế rồng đất. Phàm Tăng tuy chẳng thể giáng phước, 
nhưng cầu phước phải cúng phàm Tăng. Huống chi 
Quán Âm Đại Sĩ hiện thân trong các cõi nước nhiều 
như bụi trần, theo tiếng cứu khổ, ứng hóa lưu dấu tại 
Phổ Đà. Do vậy, bao triều đại khâm kính, cả cõi đời tôn 
sùng. Tăng chúng trong núi ấy và các vị từ mười 
phương đến đều là đệ tử của Như Lai, là con cháu của 
Đại Sĩ. Nhằm hội dâng hương, gần như có đến hai ngàn 
vị. Trong số ấy, thánh - phàm xen lẫn, hạnh - vị khó thể 
phân biệt. Há chẳng nên nghĩ đến ân Đại Sĩ, vun bồi 
nhân xuất thế, dùng tâm chí thành, bình đẳng cúng 
dường ư? Nếu tâm chân thật, thiết tha thì không những 
các bậc đại A La Hán trụ thế như ngài Tân Đầu Lô Phả 
La Đọa tôn giả23 chắc chắn đến nhận cúng dường, ngay 
cả Đại Sĩ cũng rất có thể thị hiện thân phàm tăng quang 
lâm pháp hội. Công đức lợi ích ấy sao diễn tả được nổi? 
                                                
23 Tôn giả Tân Đầu Lô Phả La Đọa là một vị đại đệ tử của đức Phật. Do Ngài 
hiển lộ thần thông tranh tài cùng ngoại đạo nên đức Phật cấm Ngài nhập diệt, 
phải thường trụ trong thế gian để làm phước điền cho nhân thiên. Những buổi 
lễ Trai Tăng nếu được tổ chức chí thành, Ngài sẽ thị hiện thân phàm tăng đến 
thọ cúng.  



 Lời tựa in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công    837  

Ông X… muốn trong tháng Hai năm sau kiền thành tổ 
chức đại Trai Tăng một ngàn vị Tăng ở Pháp Vũ Thiền 
Tự để rộng kết duyên lành, nhưng sức của ông ta yếu 
kém, thật sự muốn cho người khác làm lành. Do vậy, 
quyên mộ thiện tín tùy tâm vui vẻ giúp đỡ, vào núi báu 
chớ trở về tay không, đã tắm gội pháp ai nấy phải báo 
ân Phật.  

 
8. Lời tựa khắc in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống 
Văn Hiến Công đời Minh  
 
 Năm Kỷ Mùi, ông Tôn Ngọc Tiên ở Phụng Hóa 
khắc xong bộ Tống Văn Hiến Công24 Toàn Tập. Lại 
                                                
24 Tống Văn Hiến Công là Tống Liêm (1310-1381), tự Cảnh Liêm, hiệu Tiềm 
Khê, biệt hiệu Huyền Chân Tử, là người huyện Bồ Giang, tỉnh Chiết Giang, là 
một đại văn học gia đầu thời Minh. Tuổi thơ bần hàn, nhưng hết sức hiếu học. 
Từng theo học với các bậc đại danh gia như Ngô Lai, Liễu Quán, Hoàng Tấn 
v.v... Ông suốt đời cần cù học hành, chưa một ngày nào tay rời sách, từng ba 
lần đọc hết Đại Tạng Kinh. Ông được Nguyên Thuận Đế vời ra làm Hàn Lâm 
Viện Biên Tu, nhưng nại cớ còn cha già phải phụng dưỡng để từ tạ. Khi Châu 
Nguyên Chương diệt Mông Cổ, xưng đế, lập ra nhà Minh, ông được đề cử làm 
người giảng kinh sách cho nhà vua. Năm Hồng Vũ thứ hai (1369), ông vâng 
chiếu, chịu trách nhiệm chính biên tập bộ Nguyên Sử. Quan thăng dần đến 
chức Hàn Lâm Viện Thừa Chỉ, chuyên soạn chiếu chỉ cho nhà vua. Năm Hồng 
Vũ thứ 10 (1377), cáo quan hồi hưu. Về sau, do con trưởng là Tống Thận dính 
líu vào vụ án Hồ Duy Dung, toàn gia bị đày đi Mậu Châu. Ông mất trên 
đường đi lưu đày. Trước tác của ông rất phong phú, còn để lại bộ Tống Học Sĩ 
Văn Tập (hoặc Tống Văn Hiến Công Toàn Tập) rất đồ sộ. Châu Nguyên 
Chương từng gọi ông là khai quốc công thần trong giới văn quan. Bộ Hộ Pháp 
Lục do chính ngài Liên Trì thâu thập những đoạn luận về Phật pháp từ những 
trước tác của Tống Liêm. Bộ sách này được Tiền Khiêm Ích giảo đính.  
Tiền Khiêm Ích tự là Thụ Chi, hiệu Mục Trai, biệt hiệu Đông Giản Di Lão, là 
một văn gia nổi tiếng vào cuối đời Minh, một trong những lãnh tụ của Đông 
Lâm Văn Đàn Tế Tửu, ông cùng với Ngô Vĩ Nghiệp và Cung Đỉnh Tư được 
xưng tụng là Giang Tả Tam Đại Gia. Giang Tả là vùng hạ lưu sông Dương Tử, 
thuộc địa phận tỉnh Giang Tô ngày nay. Đông Lâm là một học viện lập ra thời 



 Lời tựa in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công    838  

đem những trước tác chuyên xiển dương Phật học, cũng 
như y theo bản Hộ Pháp Lục đã được ngài Liên Trì và 
ông Mục Trai giảo đính in riêng ngoài Toàn Tập. Có 
những phần không liên tục, cũng khắc in riêng. Hai tập 
sách ấy, mỗi thứ đều gởi cho pháp sư Đế Nhàn ở chùa 
Quán Tông một bộ, Quang đến chùa Quán Tông trông 
thấy, hoan hỷ khôn cùng, cầu Ngài thỉnh cho mình một 
bộ Hộ Pháp Lục. Trước kia, ông Tôn tính khắc riêng bộ 
Hộ Pháp Lục, xin ngài Đế Nhàn viết tựa. Sư do hằng 
ngày phải diễn giảng giáo nghĩa Thiên Thai cho học 
chúng nên chẳng rảnh rỗi để viết. Do vậy, bởi Quang 
thỉnh sách, ông Tôn bèn cầu ngài Đế Nhàn sai Quang 
gượng viết. Quang tâm như bị nút chặt, kiến giải như 
nhìn vào vách, sao có thể phát huy đạo của bậc thừa 
nguyện tái lai, hiện thân tể quan văn chương lừng lẫy, 
dùng thân - khẩu - ý tam nghiệp để chép Hoa Nghiêm 
Đại Kinh nhằm hoằng truyền tâm yếu của Phật, Tổ? 
Nhưng đã được ủy thác, nào dám nại cớ kém hèn để 
thoái thác! Do vậy, đại lược nêu lên những điều quan 
trọng liên quan đến mối nghi ngờ bàn luận của cả cõi 
đời mà thôi. Còn như văn chương của tác giả hùng hồn, 
biện bác, viên dung, thẳng chóng, phát minh tâm tông 
của Nho và Phật, vĩnh viễn là con mắt của trời - người, 
khác nào mặt trời chói ngời giữa hư không, ai có mắt 
đều thấy, thật chẳng cần đến Quang lấy sự hiểu biết hạn 
hẹp bàn chen vào nữa!  
                                                                                                       
Tống gọi là Đông Lâm Thư Viện ở thành phố Vô Tích (nay thuộc Giang Tô). 
Thời Vạn Lịch nhà Minh, Cố Hiến Thành tu chỉnh lại thư viện này và cùng 
Cao Phàn Long dạy học tại đây. Vì họ phê bình triều chính nên nhiều sĩ đại 
phu tụ tập, tham dự vào nhóm này. Khi thái giám Ngụy Trung Hiền thao túng 
triều chính, rất căm ghét đảng Đông Lâm, ra sức truy bức những lãnh tụ đảng 
Đông Lâm, nên Tiền Khiêm Ích từng bị đi tù.  



 Lời tựa in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công    839  

 Lời tựa rằng: A Di Đà Phật chứng Bồ Đề đã lâu, an 
trụ Thường Tịch Quang Tịnh Độ, thường hưởng pháp 
lạc tịch diệt, nhưng vì chúng sanh vô tận, nguyện của ta 
vô tận nên chẳng lìa Tịch Quang Tự Thọ Dụng Độ, vào 
khắp mười phương vô tận thế giới hiện đủ mọi sắc thân 
độ thoát chúng sanh, hoặc hiển hiện hay thầm kín, hoặc 
chiết phục, hoặc nhiếp thọ, ắt sao cho rốt ráo lìa khỏi 
hai thứ sanh tử mới thôi! Đó gọi là đối với những kẻ 
thiện căn chưa gieo, chưa chín, chưa thoát liền làm cho 
họ gieo, chín, thoát, nên dùng thân nào để độ được bèn 
hiện thân ấy thuyết pháp. Đạo lớn, sự rộng ấy dù dùng 
hết biển mực cũng chẳng thể viết hết được; đành nhờ 
vào chuyện của Văn Hiến Công để trình bày đại khái.  

 Cứ dựa theo lời tựa khen ngợi của ông Văn Hiến 
đối với việc ngài Thích Huyễn Diệt trích máu chép kinh 
Hoa Nghiêm, cuối bài ông tự nêu túc nhân như sau: 
“Vô Tướng cư sĩ (đạo hiệu của Văn Hiến Công) khi chưa ra 
khỏi thai mẹ, mẹ nằm mộng thấy một ông Tăng lạ lùng, 
tay viết kinh này, đến bảo với mẹ: ‘Ta chính là Vĩnh 
Minh Diên Thọ, ở nhờ nhà này để viết cho xong quyển 
này’. Bà mẹ tỉnh giấc, liền sanh ra cư sĩ. Nay gặp được 
nhân thù thắng này, chợt nhớ lại chuyện cũ”. Trong các 
trước tác khác cũng tự thuật sự này, nhưng những kẻ 
câu nệ, hư giả trong đời thường hay nghi, nói: “Vĩnh 
Minh chính là hóa thân của Phật Di Đà, hóa thân của Di 
Đà chưa liễu thoát sanh tử hay sao? Đã vì chép kinh mà 
ở nhờ nơi nhà người, nhưng xét trong văn tập, chưa hề 
nhắc nhở đến, chẳng phải là uổng thọ thân này, chẳng 
thỏa được nguyện cũ hay sao?” Tôi nói: Đây chính là 
dùng phàm tình để suy lường thánh trí, chẳng những 



 Lời tựa in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công    840  

không biết Văn Hiến Công, mà còn là chưa hiểu ngài 
Vĩnh Minh và Phật Di Đà nữa!  

 Muốn phát huy đến cùng cực, thẹn chẳng có tài văn 
chương khéo léo, nhưng lời lẽ cốt đạt được ý, nào ngại 
bàn thẳng vào chuyện này. Phật Di Đà đã chứng cùng 
tột pháp giới, đối với mọi chuyện trong pháp giới, 
không gì Ngài chẳng tùy ý hóa hiện. Chánh báo là thân 
Phật, thân Bồ Tát, thân Nhị Thừa, thân lục đạo, tùy loại 
hiện khắp để giáo hóa. Y báo là lầu, đài, điện, gác, thức 
ăn, y phục. Chỉ cần có lợi ích thì không gì chẳng hóa 
hiện. Ngài Di Sơn nói: “Đời tật dịch hiện làm dược 
thảo, lúc đói kém hóa làm thóc gạo”. Do trong cõi 
Thường Tịch Quang thân và cõi nước chẳng hai, Lý và 
Trí như một; thân có thể hiện cõi nước, cõi nước có thể 
hiện thân, thân lại hiện thân, cõi lại hiện cõi. Kinh Di 
Đà nói: “Các con chim ấy đều do A Di Đà Phật biến 
hóa ra”. Ngài Duy Ma Cật nói: “Do hết thảy chúng 
sanh bệnh cho nên ta bệnh”. Phật Di Đà thân và cõi 
hiện lẫn nhau, nào ngại gì hiện thân Vĩnh Minh rồi lại 
hiện thân Văn Hiến!  

 Thêm nữa, ngài Vĩnh Minh hiện thân Văn Hiến 
chính là nương vào bi nguyện thị hiện hóa sanh, há có 
nên nói ngài Vĩnh Minh chưa liễu thoát sanh tử, vẫn 
phải theo nghiệp lực thọ sanh ư? Do chúng sanh bệnh 
nên Bồ Tát cũng bệnh. Muốn độ thoát chúng sanh 
nhưng không thuận theo cơ nghi, thị hiện sanh trong thế 
gian hòa quang đồng sự để hành giáo hóa, thì vì phàm - 
thánh khác nẻo, không cách gì thí giáo được! Những 
loài chim nhiều màu kỳ diệu như hạc, chim công v.v… 
Phật còn chịu biến hóa ra, huống gì hiện thân làm vua 



 Lời tựa in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công    841  

trong chốn văn chương, phong nhã, tài hoa, làm bậc 
thuần Nho chế lễ, soạn nhạc, phù tá thánh chúa mà lại 
có trở ngại gì ư?  

 Ngài Vĩnh Minh là Phật Di Đà hóa hiện, Văn Hiến 
Công do ngài Vĩnh Minh hóa hiện, chính là chứng theo 
chiều dọc thân lại hiện thân. Những kinh như kinh Vô 
Lượng Thọ… nói “trong quang minh hóa Phật và các 
Bồ Tát vô lượng vô biên” chính là gồm thâu trọn khắp 
hai nghĩa dọc và ngang, vì Phật quang trọn khắp chiều 
ngang, cùng tột chiều dọc, không lúc nào, không nơi 
đâu chẳng trọn khắp. Ngài Vĩnh Minh ở nhờ nhà họ 
Tống để chép kinh Hoa Nghiêm chính là dùng thân để 
chép, dùng nghĩa để chép; chớ nên câu nệ vào văn tự 
ngôn ngữ để luận! Phàm những chuyện cả đời Văn 
Hiến Công đã làm và những gì ông ta trước thuật đều 
nhằm chép kinh Hoa Nghiêm. Đức hạnh cùng tột, hạnh 
hay đẹp của ông đã được chép trong Minh Sử nhưng 
vẫn chỉ là chép đại lược một hai điều, còn bị thiếu sót 
nhiều lắm; văn ông được truyền tụng trong đời chỉ có 
bộ Toàn Tập và tập sách này mà thôi! Đọc đến ắt có thể 
hình dung được đạo đức, tu dưỡng của ông. Bộ Toàn 
Tập tuy chẳng chuyên nói về Phật pháp, nhưng văn tự 
thế gian chưa hề chẳng bao gồm tông yếu Phật pháp.  

 Như trẻ nhỏ bị bệnh chẳng chịu uống thuốc, bèn bôi 
thuốc lên vú, thì nó không uống cũng thành uống, bệnh 
liền lành mạnh. Những kẻ không biết Phật pháp, đọc bộ 
Toàn Tập của Văn Hiến Công, liền khâm phục văn 
chương lưu loát, rộng lớn của ông, lại khâm phục lý cao 
sâu, sao không đoạn nghi sanh tín, càng vào càng sâu, 
hiểu rõ tâm pháp của Nho và Phật, mong thoát khỏi 



 Lời tựa in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công    842  

lồng rọ sanh tử ư? Huống chi Phật pháp được phát huy 
trong sách ấy nhiều hơn một trăm bảy mươi thiên. Kinh 
Hoa Nghiêm nói: “Hoặc riêng dùng chú ngữ để nói Tứ 
Đế, hoặc khéo dùng mật ngữ để nói Tứ Đế, hoặc dùng 
ngay lời lẽ của con người để nói Tứ Đế, hoặc là dùng 
mật ngữ của chư Thiên để nói Tứ Đế”, chính là bằng 
chứng vậy!  

 Nếu bảo: “Kinh Lăng Nghiêm cấm chẳng tiết lộ mật 
nhân (nhân thầm kín) của Phật, ông Văn Hiến lại tự nói 
mình là hậu thân của Vĩnh Minh, không phải là trái 
nghịch lời răn dạy thanh tịnh của Phật, bày đầu cho bọn 
cuồng vọng đời sau, tạo thành đầu mối đem phàm lạm 
thánh ư?” Tôi nói: Đối với bậc xuất cách, chẳng thể 
dùng cách thức thông thường để phán định! Ông chẳng 
thấy Phó Đại Sĩ tự xưng là Di Lặc hiện thân ư? Đã 
chẳng coi chuyện đó là trái nghịch, sao lại chỉ coi 
chuyện này là trái nghịch? Hơn nữa, cuồng vọng lạm 
thánh sẽ tự chuốc nhục, như khắc phân người thành 
hình chiên-đàn, há có thể lẫn lộn cùng chiên-đàn được ư?  

 Nếu nói: “Như Lai trí đoạn rốt ráo, công đức, trí 
huệ, thần thông đạo lực chẳng thể nghĩ bàn; Vĩnh Minh 
tuy cao, còn cách Phật xa lắm, huống gì là Văn Hiến?” 
Tôi nói: Chắc ông cũng biết chuyện hoàng đế vi hành 
chớ? Người trí biết là hoàng đế, kẻ ngu coi là bình dân, 
còn có khi nghi là gián điệp, là đạo tặc nữa kia! Sao lại 
riêng nghi chuyện trong bí mật, bề ngoài hiện này nọ 
của Như Lai? Phải biết: Đây chính là phương tiện khéo 
léo lập cách giáo hóa của Như Lai, ngầm nêu “chúng 
sanh chính là Phật, Quyền chính là Thật, sanh diệt 
chính là tịch diệt, Đồng Cư chính là Tịch Quang”, 



 Lời tựa in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công    843  

những ngôn ngữ, xử thế, nghề nghiệp mưu sinh v.v… 
đều thuận theo chánh pháp, đều chẳng trái nghịch ý chỉ 
Thật Tướng nhỏ nhiệm. Bậc thượng căn thoạt nhìn bèn 
hiểu, hàng trung - hạ phải do giải thích mới có thể hiểu 
rõ được.  

 Do đại từ bi bèn dùng chuyện từ Tích hiển Bổn này 
để người hiểu biết nông cạn có thể biết được trọn vẹn 
chuyện hiện khắp các sắc thân chẳng thể nghĩ bàn của 
bậc Pháp Thân đại sĩ. Như chuyện trong cõi âm, dương 
gian chẳng biết; nhưng Thượng Đế cực lực mong muốn 
người đời cải ác tu thiện nên cũng thường đem người 
dương gian vào cõi âm, chỉ bày ngục trong cõi âm cho 
dương thế. Phương tiện quyền xảo dạy người của 
Thượng Đế tình kiến phàm phu còn chưa thể suy lường 
được, huống chi Bồ Tát thần biến vô phương? Do vậy, 
tôi nêu ra ngõ hầu ai nấy tuân hành, cùng thoát Sa Bà, 
cùng sanh Tịnh Độ, hòng thỏa tâm Phật Di Đà đại từ bi 
bao lượt hiện thân, mà cũng chẳng cô phụ ngài Văn 
Hiến chép kinh, một phen ông Tôn dốc lòng khắc bản. 
Phàm con ngựa nào mong được như ngựa Ký thì cũng 
là hạng ngựa Ký, người mong được như Nhan Uyên thì 
cũng là hạng như Nhan Uyên. Tôi chưa từng biết mặt 
ông Tôn. Nếu không phải đời trước ông ta từng được 
Phật phó chúc, thì cũng phải là đã gội ân sâu của họ 
Tống, cho nên mới thừa nguyện tái lai, cực lực lưu 
thông, khiến cho hữu tình hiện tại, vị lai cùng được 
đượm nhuần pháp lợi không sót. Tốt đẹp thay! Cao quý 
thay! 

 



 Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ Văn                 844  

9. Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ Văn  
(viết thay cho ông Vương Hoằng Nguyện)  
 
 Tâm tánh chúng sanh bằng với chư Phật, do mê trái 
nên luân hồi chẳng ngơi. Như Lai từ mẫn, tùy cơ thuyết 
pháp, khiến cho khắp hàm thức đều theo đường về nhà. 
Hiềm rằng căn tánh muôn thứ chẳng giống nhau, nếu 
không phải người lỗi lạc sẽ khó thể thoát khỏi! Nhân 
đấy, bèn đặc biệt mở ra một môn Tịnh Độ để nhiếp 
khắp hết thảy: Thượng trung hạ căn, Ngũ Nghịch, Thập 
Ác tướng địa ngục hiện, nhất niệm dốc lòng thành, liền 
lên được bờ kia. Đẳng Giác Bồ Tát đức bằng với Phật, 
còn phải vãng sanh mới chứng được Bồ Đề. Phàm phu 
sát đất, đầy đủ phiền não, chẳng chịu niệm Phật, làm 
sao tốt lành cho được? Nhắn với người đời, cùng sanh 
tín nguyện, chấp trì Phật hiệu, từ đầu đến cuối không 
thay đổi, đến lúc lâm chung được Phật tiếp dẫn, mau ra 
khỏi Ngũ Trược, lên thẳng chín phẩm, thấy Phật nghe 
pháp, tự chứng Vô Sanh, nương đại nguyện luân phổ độ 
hữu tình.  

  Pháp môn Tịnh Độ là pháp môn do Như Lai tâm bi 
triệt để phổ độ chúng sanh, khiến cho những kẻ không 
có sức đoạn Hoặc, hàng phàm phu sát đất tín nguyện trì 
danh liễu thoát ngay trong đời này, cùng làm bầu bạn 
với Quán Âm, Thế Chí. Trên đến Đẳng Giác Bồ Tát địa 
vị gần với Phật Quả, còn cần phải vãng sanh, mới thành 
Chánh Giác. Chí viên, chí đốn, thông trên thấu dưới, 
vượt trội các pháp môn đã được nói trong một đời giáo 
hóa tại một phương. Vì thế, khi đức Phật giảng kinh Di 
Đà, sáu phương chư Phật hiện tướng lưỡi rộng dài cùng 



 Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ Văn                 845  

một giọng khen ngợi, xưng là kinh Công Đức Chẳng 
Thể Nghĩ Bàn Được Hết Thảy Chư Phật Hộ Niệm. Lại 
khen đức Thích Ca Thế Tôn ta có thể làm được chuyện 
hy hữu rất khó, đức Thế Tôn ta tự nêu túc nhân rằng: Ta 
ở trong đời ác Ngũ Trược, làm chuyện khó khăn này, 
chứng được Bồ Đề, vì hết thảy thế gian nói pháp khó 
tin này, thật là rất khó, khiến cho người nghe tin nhận 
phụng hành, diễn bày rốt ráo bổn hoài xuất thế vậy.  

 Nhưng pháp môn này rất sâu khó lường, dẫu được 
Bổn Sư và chư Phật cùng khuyên tin tưởng, thế nhưng 
kẻ nghi trong đời vẫn còn rất nhiều! Chẳng những thế 
trí phàm tình không tin, ngay cả những hàng tri thức 
thâm hiểu sâu xa Tông, Giáo vẫn còn nghi hoặc. Không 
những bậc tri thức không tin mà ngay cả Thanh Văn, 
Duyên Giác đã chứng Chân Đế, nghiệp tận tình không 
cũng vẫn còn nghi hoặc! Chẳng những hàng Tiểu 
Thánh không tin, ngay đến bậc Quyền Vị Bồ Tát hãy 
còn nghi ngờ! Cho đến ngay cả bậc Pháp Thân đại sĩ 
tuy có thể tin chắc, nhưng vẫn chưa thể thấu nguồn tột 
đáy. Ấy là vì pháp môn này lấy Quả Giác làm cái tâm 
để tu nhân, toàn thể là cảnh giới Phật. Chỉ có Phật với 
Phật mới có thể rốt ráo thấu hiểu cùng tột, trí của những 
hạng người kia dễ hòng biết được nổi! Bọn phàm phu 
chúng ta ngửa tin lời Phật, y giáo phụng hành, tự được 
lợi ích chân thật. Nếu được nghe pháp môn chẳng thể 
nghĩ bàn này chính là nhiều kiếp đã trồng sâu thiện căn, 
huống chi còn tin nhận phụng hành nữa ư?  

 Truy nguyên, từ khi đại giáo truyền sang Đông, 
Viễn Công sáng lập Liên Xã. Từ đấy trở đi, bậc cao 
nhân trong Tông, trong Giáo, không ai chẳng hoằng 



 Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ Văn                 846  

dương, khen ngợi, như Trí Giả, Từ Ân, Thanh Lương, 
Vĩnh Minh v.v… vì pháp này là môn trọng yếu nhất để 
nhập đạo cho người sơ cơ, là bước cuối cùng để thành 
Phật trong kinh Hoa Nghiêm. Do vậy, hạng phàm phu 
đầy dẫy phiền não nương theo Phật lực để liễu sanh tử, 
không thể dùng toán số thí dụ để biết được nổi! Nhằm 
vào thời Nam Tống, bậc tiên đức trong tông ta có cư sĩ 
Long Thư, tên là [Vương] Nhật Hưu, tự là Hư Trung, 
thừa nguyện tái lai, dùng thân thuyết pháp: Tuy sống 
trong trần tục, nhưng chẳng lập gia đình, tuy đậu quốc 
học nhưng chẳng làm quan, phát huy tâm tông Nho - 
Phật, dạy dỗ hàng đệ tử có đủ lòng tin. Lại muốn cho 
đồng nhân đều cùng sanh Tịnh Độ, nên soạn sách này 
để hướng dẫn rộng khắp. Lời lẽ đơn giản nhưng mẫu 
mực, lý lẽ sâu xa nhưng rõ rệt, thuận theo căn cơ kém 
cỏi, khéo léo dẫn dụ dần dần, dốc lòng đau đáu chiều 
theo tâm họ, không gì chẳng thấu. Sợ họ ngại khó 
chẳng vào, nên dùng cách Thập Niệm buổi sáng để làm 
phương tiện tối thắng nhiếp trọn các căn cơ; đợi đến khi 
vào sâu dần dần, như được thức ăn ngon lành, đã biết 
mùi vị, liền đối với những pháp nhật dụng sẽ tự khăng 
khắng vâng giữ, chỉ nghĩ đến Phật, nào phải chỉ hạn 
cuộc trong [thời gian niệm Phật chừng bằng] một bữa 
trà; lấy đó làm nề nếp nhất định! Nếu có thể đầy đủ tín 
nguyện, cả đời kiên trì Thập Niệm, ắt quyết định vãng 
sanh. Huống chi lại gia công dụng hạnh!  

 Chẳng phải chỉ có thế, dù cho hoàn toàn không có 
tín nguyện, không tu trì, nhưng biết đến thánh hiệu Di 
Đà thì cũng là thiện căn chẳng thể nghĩ bàn. Vì sao vậy? 
Là vì do biết [Phật hiệu] nên hễ gặp cảnh đụng duyên, 



 Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ Văn                 847  

sẽ có thể đề khởi. Như Trần Xí bị oán quỷ [là những kẻ 
từng bị] chính ông ta giết chết, kéo đến bức bách; nhờ 
niệm Phật, quỷ bèn chẳng hiện nữa. Do vậy, cả đời 
niệm Phật. Lâm chung vãng sanh lại còn có thể quay trở 
lại tự thuật tiền nhân, đích thân hiện diệu tướng sanh 
Tây của chính bản thân. Nếu trước kia, chưa từng được 
nghe biết [danh hiệu Phật] ắt sẽ bị quỷ đoạt mạng, mãi 
mãi luân hồi. Do vậy, ba phước trong Quán Kinh thì 
phước đầu tiên là những điều thiện thế gian, đều có thể 
dùng để hồi hướng, và trong chín phẩm thì phẩm cuối 
cùng chính là những kẻ tướng địa ngục đã hiện còn 
được vãng sanh. Còn những ai nhất tâm bất loạn, diệu 
quán viên thành, chứng tam-muội mà vãng sanh thì 
không cần phải bàn đến nữa! Do vậy, biết pháp môn 
Tịnh Độ nhiếp khắp mọi căn cơ hoàn toàn chẳng bỏ sót 
ai, tốt lành thay, cao quý thay, lớn lao thay!  

 Sách ấy lấy lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, trì 
danh hiệu Phật, ngay trong đời này quyết định được 
vãng sanh làm Tông. Đọc kỹ sẽ đoạn nghi sanh tín, 
khuyên khắp mọi người tu trì. Riêng nêu những sự tích 
vãng sanh để khuyên lơn, cũng như những việc cả một 
đời Vương cư sĩ đã làm, cuối sách chỉ rõ: Thượng trung 
hạ căn không căn nào chẳng được thâu tóm. Ba pháp 
Tín - Nguyện - Hạnh không pháp nào chẳng phô bày rõ 
ràng. Do vậy, bèn khắc in phổ biến rộng khắp để hòng 
đáp tạ chừng bằng một giọt nước biển trong trần sát25 
“công Phật Thích Ca thuyết pháp, chư Phật chứng minh, 

                                                
25 Trần sát là một thuật ngữ trong kinh Hoa Nghiêm, diễn tả số cõi nước Phật 
nhiều như số vi trần.  



Tựa cho Phật Học Chỉ Nam, Khởi Tín Biên, ..                        848  

liệt tổ truyền đăng, tâm đại từ bi soạn sách của Vương 
cư sĩ” mà thôi!  

  
10. Tựa chung cho các sách Phật Học Chỉ Nam, Phật 
Học Khởi Tín Biên và Lục Đạo Luân Hồi Lục 
 
  Nhất niệm tâm tánh của hết thảy chúng sanh thật sự 
không hai không khác với tam thế chư Phật, nhưng do 
chưa ngộ nên chẳng thể thọ dụng. Vì thế phẩm Như Lai 
Xuất Hiện trong kinh Hoa Nghiêm có câu: “Hết thảy 
chúng sanh đều có trí huệ của Như Lai, nhưng do vọng 
tưởng, chấp trước, nên chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa 
vọng tưởng thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại 
Trí sẽ được hiện tiền”. Nên biết: Trí huệ và vọng tưởng 
chấp trước vốn chẳng phải là hai vật! Mê thì toàn thể trí 
huệ biến thành vọng tưởng, chấp trước. Ngộ thì toàn thể 
vọng tưởng, chấp trước biến thành trí huệ. Ví như nắm 
bàn tay lại hay xòe bàn tay ra, vốn chỉ là một bàn tay. 
Kết thành băng hay tan thành nước vốn chỉ là một thứ 
nước. Ấy là do Tâm Thể bất biến, Dụng thường tùy 
duyên, nhưng Thể thường bất biến. Tại phàm chẳng 
giảm, nơi thánh không tăng, ở trong trần không nhiễm, 
lìa cấu chẳng tịnh, ở trong sanh tử chẳng bị luân hồi, 
chứng Niết Bàn nhưng chẳng thuộc Tịch Diệt. Không 
có hình tướng nhưng làm chủ của muôn hình tướng, 
không có pháp nào nhưng là tông của muôn pháp.  

 Từ trước đến nay, thường tự như như, trọn chẳng có 
phàm - thánh, chúng sanh - Phật sai khác! Ngộ thì gọi là 
Hiền, chứng thì gọi là Thánh. Nếu chỉ sẵn có nhưng 
chưa ngộ, tuy có Tánh Đức, trọn chẳng có Tu Đức thì 



Tựa cho Phật Học Chỉ Nam, Khởi Tín Biên, ..                        849  

chỉ là phàm phu luân hồi trong lục đạo mà thôi! Do 
Dụng tùy duyên nên có tứ thánh lục phàm26, khổ - vui 
thăng trầm sai khác. Nhưng duyên có nhiễm - tịnh, ắt 
theo một trong hai thứ đó. Theo nhiễm duyên thì khởi 
Hoặc, tạo nghiệp, luân hồi sáu nẻo. Theo tịnh duyên thì 
đoạn Hoặc chứng Chân, thường trụ Niết Bàn. Do Hoặc 
nghiệp có nặng - nhẹ nên có đường lành trời - người và 
đường A Tu La thiện - ác xen tạp, cũng như ba đường 
ác: súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Do Hoặc khởi Hoặc, do 
nghiệp tạo nghiệp, hoặc thiện hay ác, trọn không có 
tướng nhất định cho nên chỗ thọ sanh lần lượt đổi dời 
như bánh xe [xoay tròn] không có khởi đầu, thoạt lên 
thoắt xuống. Đã có đủ Phiền Hoặc thì đều bị nghiệp 
ràng buộc, theo nghiệp thọ sanh, chẳng thể tự chủ.  

 Do đoạn chứng có nông - sâu, nên người đoạn Kiến 
Tư thì chứng quả Thanh Văn. Người dứt được tập khí 
thì chứng quả Duyên Giác. Người phá vô minh chứng 
quả Bồ Tát. Nếu phá sạch hết vô minh, phước huệ viên 
mãn, công tu đức đến cùng cực, tánh đức phơi bày trọn 
vẹn, thì chứng Phật Quả. Chứng Phật Quả chẳng qua 
cũng chỉ là chứng triệt để rốt ráo công đức lực dụng sẵn 
có nơi tâm tánh trong địa vị phàm phu, nay tự thọ dụng 
được toàn thể mà thôi, chứ chẳng hề thêm mảy may gì 
vào cái sẵn có ban đầu cả! Như Thanh Văn, Duyên 
Giác, Bồ Tát tuy sở chứng cao - thấp bất đồng, nhưng 
đều chưa thể thọ dụng hoàn toàn công đức sẵn có nơi 
tánh.  

                                                
26 Tứ thánh là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Lục phàm là trời, người, 
A Tu La, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục.  



Tựa cho Phật Học Chỉ Nam, Khởi Tín Biên, ..                        850  

 Ngược lại, hết thảy phàm phu dùng sức tâm tánh 
chẳng thể nghĩ bàn này để khởi tham - sân - si nơi sáu 
trần cảnh, tạo giết - trộm - dâm, đến nỗi đọa trong ba ác 
đạo, vĩnh viễn luân hồi. Toàn là như vậy, chẳng đáng 
buồn ư? Dù cho tận lực tu Ngũ Giới, Thập Thiện, được 
làm thân trời - người, nhưng phước lạc trong nhân gian 
chính là căn bản của đọa lạc. Phiền Hoặc trong cõi trời 
tuy chẳng mãnh liệt sắc bén như trong nhân gian, nhưng 
một khi phước trời vừa hết, chắc chắn phải sanh xuống 
cõi thấp hơn. Do túc phước chưa hết, nên được hưởng 
phước. Do hưởng phước bèn tạo nghiệp. Đã tạo nghiệp 
rồi, phải đọa ác đạo đúng là trong nháy mắt! Huống chi 
có người do mạng trời đã hết, bèn vì sức của ác nghiệp 
đời trước đã chín muồi, đọa thẳng vào ác đạo! Do vậy, 
cổ đức nói người tu hành nếu không chánh niệm tu trì 
Tịnh nghiệp, chỉ được phước báo nhân thiên, gọi là 
“mối oán đời thứ ba”.  

 Kinh Pháp Hoa dạy: “Tam giới không yên như nhà 
lửa cháy, các khổ đầy dẫy, thật là đáng sợ!” Người biết 
tốt - xấu ắt sẽ coi chuyện gấp cầu thoát lìa, hòng được 
an ổn là kế sách bậc thượng. Đại trượng phu sanh trong 
thế gian, đã biết một niệm tâm tánh của chính mình 
không khác gì chư Phật, lại biết nhân quả tu chứng 
trong mười pháp giới chẳng ra ngoài tự tâm. Cho nên, 
sẽ phát đại Bồ Đề [tâm], tận lực tu Định Huệ, mong 
đoạn Hoặc chứng Chân, thành ngay Phật đạo, khiến cho 
chúng sanh trong khắp pháp giới cùng ra khỏi đường 
mê, cùng lên bờ giác, rốt ráo tự chứng được tâm tánh 
vốn sẵn có mới thôi. Nếu là kẻ căn cơ kém cỏi, chưa thể 
làm được như thế, thì phải dùng lòng tín nguyện sâu 



Tựa cho Phật Học Chỉ Nam, Khởi Tín Biên, ..                        851  

dốc sức tu Tịnh nghiệp, nương vào Phật từ lực vãng 
sanh Tây Phương. Để đến khi chứng Vô Sanh Nhẫn, lại 
nương theo nguyện trở lại độ thoát chúng sanh. Nhưng 
trước lúc vãng sanh phải phát Bồ Đề tâm, tự hành, dạy 
người, dẫu chẳng thể hiện tướng lưỡi rộng dài, vang rền 
Hải Triều Âm thì cũng nên đối với kinh luận của Phật, 
Tổ, di thư của bậc tiên hiền, tìm lấy bộ nào khế lý khế 
cơ, dễ dàng lãnh hội được, biên tập thành sách để lại 
cho tương lai. Phàm là nhân quả ba đời, lục đạo luân 
hồi và công đức Tam Bảo, lợi ích của Phật pháp, và 
“đạo độ khắp ba căn, pháp phàm thánh cùng tu”, bèn 
phân môn chia loại, trình bày phân tích rạch ròi, khiến 
cho người đọc xem đến, tự nhiên tự biết chỗ lấy - bỏ. 
Từ đó, đoạn nghi sanh tín, quy tâm đại giác, hoặc là liễu 
sanh tử ngay trong đời này, hoặc trở thành nhân duyên 
đắc độ trong vị lai.  

 Nếu không có được tai mắt ấy, chớ nên mạo muội 
theo đuổi, hãy nên khắc in lưu truyền các sách khế lý 
khế cơ của cổ nhân, ngõ hầu những sách ấy được lần 
lượt truyền bá, xiển dương, vĩnh viễn dùng làm thuyền 
Từ, quả thật không còn công đức nào lớn hơn. Những 
điều vừa nói trên đây tuy chí nhằm lợi người, nhưng 
công giáo hóa thật sự quy về chính ta. Do vậy, trong đời 
hiện tại phước huệ tăng cao, lâm chung lên thẳng 
Thượng Phẩm. Há chẳng phải là bậc trượng phu đường 
đường, oai nghi tốt lành rạng rỡ hay sao? Nếu không 
biết nghĩa này, chỉ căn cứ theo Thế Đế tu dưỡng, dẫu 
cho đời này nắm thật vững đạo “ý thành tâm chánh”, 
chỉ e một khi chuyển sang đời khác lại bị mê hoặc, bị 
nghiệp buộc ràng, theo nghiệp thọ báo. Như lá cuốn 



Tựa cho Phật Học Chỉ Nam, Khởi Tín Biên, ..                        852  

theo gió đùa chẳng thể tự chủ, hoặc rơi trên nệm, hoặc 
rớt vào nhà xí. Nghĩ rồi chẳng thấy thật đáng sợ lắm ư?  

 Cư sĩ Đinh Phước Bảo chuyên tinh học Y kể đã 
mấy năm. Kế đó, nghĩ bệnh sanh từ thân, thân do 
nghiệp sanh, nghiệp do tâm sanh. Nếu chỉ trị thân, quả 
thật chẳng phải là đạo nhổ rễ lấp nguồn rốt ráo vậy. Do 
vậy bèn nghiên cứu Phật học, tiên chú27 các kinh, muốn 
cho hàng sơ cơ dễ lãnh hội, nên dùng phương cách huấn 
hỗ28 của Hán Nho sao cho dù văn hay nghĩa đều thông 
suốt. Ấy là vì kinh Phật sâu xa, uyên áo, ý nghĩa vô 
cùng, chú sớ của cổ đức đa phần chú trọng nêu lên 
cương lãnh, xiển dương chỗ nhiệm mầu, không giải 
thích tường tận từng câu từng chữ, khiến cho hàng sơ 
cơ thật khó thể lãnh hội! Nếu dùng phương pháp huấn 
hỗ để nhập môn thì sẽ tự có thể đăng đường nhập thất, 
sau đấy mới nghiên cứu chú sớ của cổ đức ắt sẽ như 
mặt trời chói lọi giữa không trung, không điều gì nhỏ 
nhặt chẳng chiếu thấu, bất tất phải chấp [những gì được 
giải thích sơ khởi] ở đây là rốt ráo vậy.  

 Lại do Nho gia trong đời quen chấp vào sự thấy 
nghe, không tin con người chết đi thần minh bất diệt, 
không tin những chuyện nhân quả ba đời, luân hồi lục 
đạo. Người bậc thượng chỉ có thể làm kẻ tự lo giải thoát 
cho chính mình, hoàn toàn chẳng thể thay đổi phong tục, 

                                                
27 Tiên chú: Chú thích, giải thích ý nghĩa kinh điển.  
28 Huấn hỗ là giải thích ý nghĩa văn tự: Từ giải thích từng chữ đến giải thích 
trọn vẹn ý nghĩa cả đoạn văn, cả chương sách. Vận dụng những từ ngữ bình dị, 
thông dụng để giải thích những văn chương, trước tác phức tạp.  



Tựa cho Phật Học Chỉ Nam, Khởi Tín Biên, ..                        853  

giác thế dạy dân29. Kẻ bậc hạ bèn cho rằng “đã không 
có nhân quả, chết đi bèn vĩnh viễn diệt mất”, sao không 
muốn điều gì bèn làm điều đấy để cả một đời này được 
khoái lạc ư? Từ đó, phóng túng không kiêng dè, yên 
tâm làm ác, đến nỗi thế đạo nhân tâm ngày càng đi 
xuống. Do vậy, ông Đinh đem tất cả sự tích rõ ràng về 
nhân quả báo ứng trong kinh luận của Phật, Tổ và các 
di thư của những bậc hiền nhân Tăng -Tục xưa nay 
chép thành ba bộ: 

 1) Thứ nhất là Lục Đạo Luân Hồi Lục, nhằm chỉ rõ 
chuyện thăng trầm trong lục đạo về mặt Lý lẫn mặt Sự, 
những cảnh tượng trong chốn u minh, trạng huống của 
quỷ thần. Đồng thời chỉ rõ muốn thoát khỏi nỗi khổ 
trong đường tăm tối, mà bỏ đại pháp của Như Lai thì 
hoàn toàn chẳng thể nương cậy vào đâu được. Quả là bộ 
sách cải ác tu thiện, xả mê quy ngộ, kính cẩn sùng mộ 
Phật pháp, là bước ban đầu khiến cho người ta hâm mộ 
chân thừa.  

 2) Bộ kế tiếp tên là Phật Học Khởi Tín Biên. Bộ kế 
đó là Phật Học Chỉ Nam. Ý chỉ của hai cuốn sách này 
gần giống nhau. Trước hết, nói về nhân quả báo ứng, 
tiếp đến nói về công đức Phật pháp; nhưng chỗ khác 
nhau là bộ Khởi Tín chú trọng vào nghĩa đầu tiên, còn 
bộ Chỉ Nam chú trọng vào nghĩa thứ hai. Những công 
đức Phật pháp được nhắc đến trong sách cũng đều sao 
lục từ sách vở của những bậc cao nhân dật sĩ; nhưng vì 
hạn cuộc vào từng thiên, nên không khỏi bị thiếu sót. 

                                                
29 Nguyên văn “giác thế phiến dân” (làm cho cõi đời tỉnh giác, khai thông dân 
trí).  



Tựa cho Phật Học Chỉ Nam, Khởi Tín Biên, ..                        854  

Nhưng nếu tín căn đã sanh thì đã có đủ Đại Tạng kinh 
luận và sách vở của thánh hiền tồn tại [để tham khảo]. 
Sách này chẳng qua là sách nhập môn để dẫn người ta 
tiến vào Phật pháp, há nên vin vào đây rồi tự giới hạn 
mình, ngừng lại không tiến tới nữa! Thuật lại những sự 
ấy, tấm lòng ấy quả thật rộng lớn, lợi ích quả thật chẳng 
thể nghĩ bàn được!  

 Quang túc nghiệp sâu nặng, có mắt như mù, lạm dự 
vào Tăng chúng, uổng hưởng của tín thí, thẹn chẳng có 
năng lực tu Định Huệ đoạn Hoặc chứng Chân, chỉ 
mong nương theo Phật từ lực, đới nghiệp vãng sanh. 
May sao ông Đinh chẳng vì đó mà chê bỏ, hễ có trước 
thuật gì đều gởi đến cho. Nhưng chữ nhỏ mắt quáng, 
bất quá giở xem qua loa để kết duyên tùy hỷ mà thôi. 
Gần đây, được thấy ba bộ sách này, khôn ngăn cảm 
động, muốn lưu truyền rộng rãi, hiềm là nghèo không 
chỗ cắm dùi, bèn chẳng nề hà kém cỏi, viết tựa giới 
thiệu đại lược. Mong sao nơi nơi chốn chốn, những 
người có tâm lo cho thế đạo sẽ lần lượt lưu thông, 
truyền bá nhiều nơi. Như thế chẳng những sẽ thỏa lòng 
đúc kết, biên tập của ông Đinh mà quả thật còn là thay 
cho Phật, Tổ, hiền nhân, hiện tướng lưỡi rộng dài rền 
tiếng hải triều không ngớt vậy. Sẽ thấy phong tục đổi 
thay, nhanh chóng đạt đến đại đồng bình trị, dân hòa, 
thời thế tốt đẹp, cùng hưởng niềm vui vô vi. Công đức 
lợi ích ấy sẽ có thọ lượng bằng với mười phương hư 
không, há có thể dùng văn tự ngôn ngữ để hình dung 
được nổi ư? Nếu chẳng vì người kém cỏi mà vứt bỏ 
hoàn toàn lời này thì may mắn lắm thay!  

 



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           855  

11. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư (lời tựa thứ 
nhất)  
 
 Cái đạo sẵn có trong tâm chúng ta lớn lao thay! 
Pháp sẵn có trong tâm chúng ta nhiệm mầu thay! Tịch - 
Chiếu bất nhị, Chân - Tục viên dung. Ly niệm, ly tình, 
bất sanh bất diệt. Đó gọi là “có mà chẳng có, không có 
mà có”, hoặc: “Không mà chẳng không, chẳng không 
lại không”. Chúng sanh và Phật đều do đây mà ra, 
thánh hay phàm đều chẳng thể diễn tả được. Giống như 
gương sáng trọn chẳng có một vật nào, nhưng hễ Hồ 
đến, Hán hiện30. Như các tướng xa xôi trong thái hư 
chẳng trở ngại mặt trời chiếu qua mây đùn. Đấy chính 
là “nơi Thật Tế lý địa chẳng nhiễm mảy trần, trong tâm 
Bổn Giác có đủ trọn vẹn các pháp”. Đấy chính là vô 
thượng giác đạo do đức Như Lai đã chứng, đó cũng là 
chân tâm thường trụ của chúng sanh đang mê.  

 Tam giáo thánh nhân nương theo tâm tánh này, đều 
lưu lại ngôn giáo, rộng hướng dẫn quần manh. Do vậy, 
Ni Sơn31 nêu ý chỉ “thành minh” sâu xa để làm đường 
lối tu - tề - trị - bình; Trụ Sử32 nói Đạo Đức Kinh, chỉ 
bày thuật trường sanh. Đại Giác Thế Tôn xứng pháp 
giới tánh, chỉ bày tâm Chân Như, diễn giảng đạo 
“nghịch trần hiệp giác”, lập tông “bất sanh bất diệt”. 
Tuy cạn - sâu, lớn - nhỏ bất đồng, thế gian, xuất thế 
                                                
30 Nói gọn của câu “Hồ đến Hồ hiện, Hán đến Hán hiện” 
31 Ni Sơn là tên một ngọn núi ở quê Khổng Tử. Cha mẹ Ngài cầu tự được 
Ngài từ núi này nên Khổng Tử có tên tự là Trọng Ni.  
32 Trụ Sử là gọi tắt của Trụ Hạ Sử, là một chức quan thời nhà Châu, nhà Tần, 
tương đương với chức quan Ngự Sử thời Hán. Lão Tử Lý Đam từng làm chức 
quan này thời Châu. Như vậy, Trụ Sử ở đây chính là Lão Tử. 



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           856  

gian khác biệt, nhưng chủ yếu đều chẳng ngoài việc 
phát huy, diễn bày thông suốt cái lý sẵn có trong tâm 
chúng ta khiến cho khắp các hàm thức đều xứng tánh 
khởi tu, do tu hiển tánh, tiêu tan huyễn vọng vốn dĩ 
không có, khôi phục thiên chân sẵn có, vĩnh viễn thoát 
đường mê, chứng ngay lên bờ giác mới thôi.  

 Văn Xương Đế Quân trong đời xa xưa, tâm giữ vẹn 
Ngũ Thường, tận lực phụng trì Tam Giáo, tự hành, dạy 
người, chỉ muốn đạt đến chí thiện, công cao đức cả, nên 
bèn được cai quản văn học. Chỉ sợ hàng mạt học vô tri, 
mê muội tánh thường trụ bao kiếp, bèn soạn văn dạy dỗ 
rộng rãi, thuật chuyện một trăm mười bảy đời về trước. 
Diệu nghĩa vô tận, ai lường được uyên nguyên. Chú 
giải dẫu nhiều, chẳng thể phô bày hết lẽ uyên áo mênh 
mông. Cho nên ngàn đời trước, ngàn đời sau, người dạy 
dỗ, kẻ được dạy dỗ thảy đều nuối tiếc chưa thỏa ý.  

 An Sĩ tiên sinh xưa đã trồng cội đức, thừa nguyện 
tái lai, xem rộng rãi cùng tột các sách, thâm nhập kinh 
tạng, tự đặt trách nhiệm tỉnh giác cõi đời, khai hóa dân 
trí, giữ thân tốt đẹp, thay đổi phong tục để nêu khuôn 
mẫu tốt đẹp. Dùng học thức kỳ tài diệu ngộ, dùng tâm 
pháp Linh Sơn - Tứ Thủy33 để soạn bản chú giải cho bài 
văn tùy cơ thuyết pháp của Đế Quân khiến cho kẻ nhã, 
người tục cùng được xem. Lý vốn nơi tâm, từ ngữ nêu 
được chỗ trọng yếu, dẫn chứng sự thật, xé toạc mây mê 

                                                
33 Tứ Thủy là tên một con sông ở tỉnh Sơn Đông, chảy qua huyện Khúc Phụ, 
quê hương Khổng Tử. Khổng Tử là người nước Lỗ (nay thuộc địa phận tỉnh 
Sơn Đông). Sau khi tạ thế, Ngài được chôn cạnh sông Tứ Thủy. Ở Sơn Đông, 
nay cũng có huyện Tứ Thủy. Như vậy, “dùng tâm pháp Linh Sơn Tứ Thủy” 
chính là dùng tâm pháp của Phật và Nho.  



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           857  

nơi cõi ý, xiển dương nghĩa lý, ý chỉ, giương cao vầng 
mặt trời trí huệ trên bầu trời tâm tánh khiến cho người 
đọc đối với pháp gì, chuyện gì cũng đều có chỗ để 
phỏng theo, tâm tâm, niệm niệm thường biết kinh sợ, dè 
dặt. Thật là đã vạch toang tấm lòng đau đáu của Đế 
Quân, giãi bày hết cả ra, ngõ hầu ngàn đời trước, ngàn 
đời sau, người dạy dỗ, kẻ được dạy dỗ đều thỏa thích, 
không còn nuối tiếc mảy may gì nữa!  

 Nhưng bi tâm chưa hết, từ nguyện chẳng cùng, 
muốn khiến cho nhân dân đề cao lòng trung hậu, khoan 
thứ như đối với người ruột thịt, dứt đao binh, hưởng 
tuổi trời, giữ lễ nghĩa để vẹn luân thường, chuộng đức, 
xa lìa sắc đẹp. Do vậy, ông bèn soạn bộ sách răn kiêng 
giết tên là Vạn Thiện Tiên Tư, bộ sách răn kiêng dâm 
tên là Dục Hải Hồi Cuồng. Ấy là vì người đời sát 
nghiệp nhiều nhất, dâm nghiệp dễ phạm. Do vậy, chẳng 
ngại phiền nhọc, ra rả khuyên răn. Lại vì tu tràn lan 
những chuyện lành thế gian chỉ được phước trời - người, 
khi hết phước sẽ đọa lạc, khổ độc làm sao dứt cạn cho 
được? Do vậy, từ những kinh luận Tịnh tông, ông chọn 
lấy những lời lẽ phù hợp căn cơ, gộp thành một bộ sách, 
đặt tên là Tây Quy Trực Chỉ, khiến cho khắp những ai 
giàu sang, nghèo hèn, già, trẻ, trai, gái, dù trí hay ngu, 
dù Tăng hay tục, đều cùng niệm A Di Đà Phật cầu sanh 
Cực Lạc, thoát khỏi luân hồi, lên thẳng Bất Thoái, từ tạ 
những nỗi khổ do vọng nghiệp cảm thành, hưởng sự vui 
tâm ta sẵn có.  

 Ba bộ sách trước tuy giảng về việc tu hành điều 
thiện thế gian, nhưng cũng có pháp liễu sanh thoát tử. 
Bộ sách cuối cùng này tuy nói về pháp liễu sanh tử, 



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           858  

nhưng cũng phải tu hành các thiện pháp thế gian. Còn 
như những chuyện thuận lý dẫn đến điều lành, trái 
nghịch dẫn đến điều xấu đều phân tích rạch ròi, dứt 
nghi, giải đáp những vấn nạn, lý trọn, văn khéo. Nỗi 
niềm lay động kẻ điếc, làm sáng mắt người mù càng 
thống thiết hơn cứu người bị chết đuối hay đang bị lửa 
thiêu. Thật có thể nói là dựng thiên địa, lập quỷ thần, bổ 
trợ sáu kinh, nâng đỡ danh giáo, đáng là bộ kỳ thư tốt 
lành nhất trong đời, chẳng thể xem giống như những bộ 
thiện thư tầm thường khác. Nếu bảo tiên sinh chẳng 
phải là Bồ Tát thừa bổn nguyện luân, hiện thân cư sĩ, 
thuyết pháp độ sanh thì tôi chẳng tin.  

 Bất Huệ lúc bé đọc sách Nho, chẳng biết tâm truyền 
của Khổng Mạnh, lớn lên học Phật thừa, chưa ngộ được 
tánh thể của Như Lai. Đến nay tuổi sắp tri mạng (năm 
mươi), kiến giải như nhìn vào vách, chỉ có cái tâm ham 
thiện, chẳng có mảy may sức lợi người gì, muốn đem 
sách này in khắc lưu truyền, hiềm rằng nghèo không 
chỗ cắm dùi, lại lười mộ duyên. Do vậy, nhiều năm 
chưa thỏa được nguyện. Cư sĩ Lý Thiên Quế ở Tây 
Thục có linh căn từ xưa, dốc lòng hành thiện mong 
chứng đắc vô thượng Phật pháp, đến triều bái danh sơn 
Phổ Đà. Ở Pháp Vũ Thiền Tự, ngẫu nhiên gặp gỡ, nếu 
không có sẵn túc duyên, sao lại giải cấu34 như thế? Ông 
bèn khuất mình hỏi pháp, cầu xin lẽ xuất yếu (đạo lý 
trọng yếu để giải thoát). Nhân đó, tôi bèn dạy “tận lực 
giữ luân thường, tinh tu Tịnh nghiệp, tự lợi, lợi tha, chỉ 
lấy đó làm trọng”. Nếu có thể tận lực thực hành không 
                                                
34 Giải cấu: Vô tình gặp gỡ nhau. Truyện Kiều có câu: “May thay giải cấu 
tương phùng. Gặp tuần đố lá thỏa lòng tìm hoa”.  



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           859  

tỳ vết thì mới cảm hóa được đồng nhân. Nếu hành vi 
chẳng phù hợp lời nói thì phụng pháp lại trở thành hoại 
pháp. Những kẻ chẳng tu đức thế gian, chẳng tận lực 
làm lành, không phải là vì không có tư chất để tu đức, 
làm lành, mà là vì không có thầy tốt bạn lành để hướng 
dẫn. Nên bèn tặng cho ông ta cuốn sách này, bảo hãy 
đọc kỹ, chăm chú sao cho hành vi cử chỉ của mình đều 
phù hợp với những gì được chỉ bày, dạy dỗ trong sách 
này, không sai khác chút xíu nào thì mới nên. Ông ta 
khác nào được vật quý báu nhất, mừng rỡ khôn cùng, 
phát nguyện khắc in để rộng lưu truyền. Lại xin tôi viết 
tựa để bảo khắp đồng nhân. Do vậy chẳng nề hà kém 
cỏi, lược thuật đầu đuôi. Những ai có chí thờ vua giúp 
dân, tu thân, tề gia, dạy con cháu mong thành thánh 
thành hiền, ngộ tâm tánh liễu sanh tử thì xin hãy đọc kỹ 
rồi tận lực thực hành, đừng cho lời tôi là hư vọng, sai 
quấy vậy!  

 
12. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư (lời tựa thứ 
hai)  
 
 Hai nghiệp dâm - sát chính là căn bản sanh tử của 
hết thảy chúng sanh. Khó đoạn nhất chỉ có dâm, dễ 
phạm nhất chỉ có sát. Trong hai thứ này, đối với dâm thì 
những ai biết tự ái đôi chút còn có thể tự chế chẳng 
phạm. Nhưng muốn cho ý địa thanh tịnh, trọn chẳng có 
mảy may gì thì chỉ bậc A La Hán đoạn Hoặc chứng 
Chân mới có thể làm được. Còn ngoài ra, tuy tập khí ái 
nhiễm dày - mỏng khác nhau, nhưng đều đã cố kết triền 
miên trong tâm thức, từ kiếp này sang kiếp khác, chưa 



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           860  

thể giải thoát. Sát thì thế gian đều coi là chuyện đương 
nhiên, cậy mình mạnh, lấn áp kẻ yếu, dùng thịt chúng 
nó để no bụng mình. Chỉ cốt sướng miệng một lúc, ai 
tin phải bao kiếp đền bồi? Kinh Lăng Nghiêm dạy: “Do 
người ăn dê, dê chết thành người, người chết thành dê. 
Như vậy cho đến mười đời, chết chết, sống sống, ăn 
nuốt lẫn nhau, do ác nghiệp cùng nhau sanh cho đến 
cùng tột đời vị lai”. Cổ đức nói: “Muốn cho thiên hạ 
không binh kiếp, trừ phi chúng sanh không ăn thịt”. Lại 
nói: “Muốn biết kiếp đao binh trong thế gian, hãy nghe 
tiếng lò mổ thịt nửa đêm”.  

 Đã có nhân ấy ắt phải chuốc lấy quả ấy. Chẳng nghĩ 
đến thì thôi, hễ nghĩ tới bèn rất sợ hãi. An Sĩ tiên sinh 
kính vâng lời Phật sắc truyền, riêng rủ lòng từ mẫn, do 
vậy soạn bộ Dục Hải Hồi Cuồng để răn kiêng dâm, 
soạn bộ Vạn Thiện Tiên Tư để răn kiêng giết. Dẫn 
chứng sự thật, nêu rõ nhân quả. Thiết tha mong người 
khắp cõi đời cùng giữ tấm lòng chân thật “cha trời mẹ 
đất, coi dân như ruột thịt, nghĩ loài vật cũng như mình”, 
vĩnh viễn dứt bỏ chuyện thương tổn thuần phong, loạn 
hoại luân lý, dứt ác niệm cậy mạnh hiếp yếu. Lại muốn 
cho đồng nhân đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 
thiện; do vậy, bèn chú thích tường tận bản Âm Chất 
Văn của Văn Xương Đế Quân, để những hành vi 
thường ngày, khởi tâm xử sự, chuyện lớn như trị quốc 
an dân, chuyện nhỏ như một lời, một niệm, đều tuân thủ 
theo lời dạy răn, đều giữ khuôn phép. Do vậy, thuyết 
“giữ lòng kính, dè dặt, cẩn thận, chánh tâm thành ý” 
của cổ thánh tiên hiền chẳng đến nỗi thành chuyện bàn 
xuông mà thôi! Ba bộ sách trên đây văn từ, lý lẽ, không 



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           861  

gì chẳng trội tuyệt xưa nay, bổ trợ kinh điển, giúp cho 
bình trị.  

 Bởi tiên sinh do kỳ tài diệu ngộ, dùng bút mực phát 
huy tâm pháp của Phật, Tổ, thánh hiền, cho kẻ nhã lẫn 
người tục cùng xem vậy. Tuy nhiên, người đã có thể 
kiêng dâm, kiêng sát, không làm các điều ác, vâng làm 
các điều lành, nhưng nếu chẳng liễu sanh thoát tử, làm 
sao đảm bảo đời đời kiếp kiếp chẳng quên mất tu trì? 
Người luôn sanh trong thiện đạo, rộng tu phước huệ, 
chẳng đọa đường ác để đền trả lẫn nhau, há được mấy 
ai? Liễu sanh thoát tử, nào có dễ đâu? Chỉ người tận lực 
tu Định Huệ, đoạn Hoặc chứng Chân thì mới có thể rốt 
ráo tự do. Ngoài ra, dù có tôn quý như Thiên Đế, tột bậc 
là Phi Phi Tưởng Thiên, phước thọ tám vạn đại kiếp, 
vẫn thuộc trong vòng trói buộc của nghiệp lực thiện ác, 
bị nghiệp lực thiện ác xoay chuyển!  

Do vậy, riêng nương theo một pháp “cậy vào Phật 
từ lực đới nghiệp vãng sanh” của đức Như Lai, thâu 
thập rộng rãi những nghĩa trọng yếu trong kinh luận 
Tịnh Độ, soạn thành một bộ sách, đặt tên là Tây Quy 
Trực Chỉ. Nếu đọc đến sách này, tin tưởng chắc chắn 
không nghi, sanh tín, phát nguyện, cầu sanh Tây 
Phương, bất luận căn cơ lợi hay độn, tội nghiệp nặng 
hay nhẹ, cũng như công phu cạn hay sâu, cốt sao tín 
nguyện chân thành, thiết tha, trì danh hiệu Phật, đến lúc 
lâm chung không ai chẳng được Phật từ lực tiếp dẫn 
vãng sanh. Đã vãng sanh bèn siêu phàm nhập thánh, 
liễu sanh thoát tử, ngộ tự tâm ngay trong đương niệm, 
chứng giác đạo trong tương lai.  



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           862  

Nghĩa lý, lợi ích ấy chỉ có chứng mới biết được, cố 
nhiên ngòi bút chẳng thể diễn tả được nổi. Điều này 
thuộc về chuyện dùng tín nguyện của chính mình để 
cảm Phật từ bi, cảm ứng đạo giao, đạt được lợi ích lớn 
lao như thế. So với chuyện cậy vào tự lực để đoạn Hoặc 
chứng Chân liễu sanh thoát tử thì khó - dễ khác biệt vời 
vợi như trời với đất.  

Hiện nay, các nước bên Tây Phương đại chiến đã 
mấy năm, nước ta thoạt đầu do ý kiến bất đồng, rốt 
cuộc thành Nam - Bắc đánh lẫn nhau. Lại thêm mấy 
năm qua, những tai nạn như nước dâng, gió bão, hạn 
hán, lụt lội, động đất, thổ phỉ, ôn dịch… liên tiếp xảy ra. 
Tính ra số người thương vong trong nước, ngoài nước 
không dưới vạn vạn người, đau lòng buốt óc, thảm 
chẳng nỡ nghe! Bất Huệ lạm dự vào Tăng chúng, chưa 
chứng đạo quả, chỉ giữ tấm lòng thương đời, chẳng có 
sức cứu người mảy may. Có vị đồng hương là tiên sinh 
Cần Phố Lưu Tại Tiêu, là người thanh cao, đời đời đạo 
đức, dốc lòng tin tưởng Phật pháp. Mùa Hạ năm nay lên 
núi gặp gỡ, bàn đến những sự tình trong nước ngoài 
nước gần đây, buồn bã hỏi: “Có diệu pháp gì để cứu 
giúp hay chăng?” Tôi nói: “Đây là khổ quả, quả ắt phải 
có nhân. Nếu muốn cứu khổ thì phải đoạn trừ nhân. Hễ 
đoạn được nhân thì quả không do đâu sanh được! Vì thế 
kinh dạy: ‘Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả’”. Bèn 
đưa bộ An Sĩ Toàn Thư cho ông xem, mong hãy khắc 
in lưu truyền rộng rãi, khiến ai nấy đều được thấy nghe, 
cùng lên bờ Giác. Tiên sinh mừng rỡ khôn cùng, liền 
sai người cháu là Triệu Bộ Vân bỏ ra bảy trăm đồng, 
xin tôi thay ông ta đảm nhiệm chuyện ấn tống.  



Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư                                           863  

Nhớ năm Mậu Thân xưa kia, từng khuyên ông Lý 
Thiên Quế khắc bản tại đất Thục (Tứ Xuyên), ông ta 
liền xin tôi viết tựa. Về sau, nhân duyên không đủ, rốt 
cục việc chẳng thành. Nay được ông Lưu kiên quyết tán 
thành, quả chẳng phải là duyên nhỏ. Trộm thấy những 
lời hay cải ác hướng lành trong Liễu Phàm Tứ Huấn, 
bài ký Du Tịnh Ý35 là hạnh tốt đẹp chí thành thấu trời, 
phát huy sự lý công phu tu dưỡng, thật là đẹp đẽ, thuần 
thành, tinh tường, trọn vẹn. Nhân đó, đem ghép vào sau 
bộ Âm Chất Văn Quảng Nghĩa gồm ba cuốn. Bài Giới 
Sát Phóng Sanh Văn của đại sư Liên Trì là bậc chúa 
soái từ bi diệt sạch ma quân tàn nhẫn, bài tụng Bất Tịnh 
Quán của ngài Tỉnh Am v.v… là mãnh tướng tịnh hạnh 
diệt trừ ma quân tham dục, bài Khuyến Phát Bồ Đề 
Tâm Văn của ngài Tỉnh Am là thuyền từ phổ độ chúng 
sanh trầm luân trong biển khổ. Do vậy, xếp những bài 
này vào sau ba thứ pháp môn36. Ví như gấm dệt thêm 
hoa, đặt đèn cạnh gương, rực rỡ chói ngời, vui mắt đẹp 
dạ người ta. Nếu như đọc đến, ắt những ý niệm chẳng 
trung hậu, chẳng khoan thứ sẽ đột nhiên băng tiêu, tâm 
tự lợi - lợi tha đột nhiên như mây nhóm. Từ đó, từng 
bước càng thù thắng hơn, càng vào càng sâu hơn, phàm 
tình trở thành thánh trí mà chẳng biết, chẳng hay, ngõ 
hầu liễu sanh thoát tử, vĩnh viễn thoát luân hồi. Tận mặt 
lễ Phật Di Đà, đích thân được thọ ký. Kính vì những 
người đọc sách này mà chúc mừng rằng: 

                                                
35 Tức bài ký Du Tịnh Ý Gặp Táo Quân, là một tác phẩm khuyên đời, không 
rõ ai là tác giả, có nội dung khuyên con người tin sâu nhân quả, vui theo mạng 
trời, cải ác hướng thiện. 
36 Ba thứ pháp môn ở đây chỉ Âm Chất Văn Quảng Nghĩa, phần trích lục từ 
Liễu Phàm Tứ Huấn và bài ký Du Tịnh Ý.  



Lời tựa đúc bản kẽm sách Tứ Huấn của Viên Liễu Phàm        864  

 “Chìm trong biển khổ đã lâu, chợt gặp được 
thuyền từ, tuân hành trung thứ, quy mạng Giác Hoàng37, 
tín chân, nguyện thiết, hết chấp quên tình, cảm ứng đạo 
giao, hầu Vô Lượng Quang”. Những điều khác đã nói 
tường tận trong lời tựa viết năm Mậu Thân, ở đây 
không nhắc lại.  

 
13. Lời tựa đúc bản kẽm lưu thông sách Tứ Huấn 
của ông Viên Liễu Phàm 
 
 Đạo thánh hiền chỉ có Thành và Minh. Phân ra 
thánh và cuồng chỉ trong một niệm. Thánh mất niệm 
thành cuồng, cuồng khắc chế được niệm bèn thành 
thánh. Để hình dung sự thao túng được - mất thì ví như 
thuyền chèo ngược nước, chẳng tiến ắt lùi, không thể 
không gắng sức tu dưỡng, không sanh phóng túng chút 
nào! Phải biết một chữ Thành chính là chân tâm cả 
thánh lẫn phàm đều có, giống hệt như nhau, không hai. 
Một chữ Minh là hàm dưỡng38 phản tỉnh, là đạo để từ 
phàm đạt thánh. Trong địa vị phàm phu, trong sanh hoạt 
thường nhật, vạn cảnh xen lẫn, nếu chẳng quan sát nhận 
biết sẽ khó tránh khỏi những tình tưởng trái lý nẩy sanh 
trong chớp mắt. Tưởng ấy đã sanh, chân tâm liền bị 
ngăn lấp, những việc làm cử chỉ đều đánh mất lẽ trung 
chánh.  

                                                
37 Giác Hoàng là một danh hiệu tôn xưng đức Phật, có nghĩa là vị giác ngộ tối 
thắng nhất.  
38 Nguyên văn là “tồn dưỡng”, ngụ ý tu dưỡng, kiềm chế vọng niệm, huân tập 
thiện niệm, thiện tâm.  



Lời tựa đúc bản kẽm sách Tứ Huấn của Viên Liễu Phàm        865  

 Nếu chẳng một phen dùng công phu thiết thực để 
khắc chế, trừ khử cho hết sạch thì ngày càng đi xuống, 
không biết đến đâu là cùng tận. Uổng để cái tâm làm 
thánh chìm đắm mãi mãi trong phường hạ ngu, chẳng 
đáng buồn ư? Nhưng làm thánh chẳng khó, chỉ là tự 
làm sáng Minh Đức. Muốn làm sáng Minh Đức thì phải 
khởi đầu từ cách vật trí tri. Nếu chẳng thể cực lực cách 
trừ (trừ bỏ) “món vật” là lòng dục của con người thì 
chân tri vốn có chắc chắn khó thể triệt để hiển hiện. 
Muốn cho chân tri hiển hiện thì trong lời lẽ hành vi 
hằng ngày phải thường khởi giác chiếu, chẳng để cho 
hết thảy tình tưởng trái lý tạm chớm trong tâm. Thường 
khiến cho tâm này rỗng sáng thông suốt, như gương đặt 
trên đài, hễ có cảnh liền hiện bóng, chỉ chiếu cảnh trước 
gương, chẳng bị cảnh chuyển. Xấu - tốt tự nó, can chi 
đến ta? Đến chẳng mong ngóng, đi không lưu luyến. 
Nếu tình tưởng trái lý vừa mới chớm nẩy, liền nghiêm 
ngặt đối trị, trừ khử cho hết sạch, như đối địch cùng 
quân giặc, chẳng những không cho chúng xâm lấn lãnh 
thổ của mình, mà còn chém tướng đoạt cờ, trừ sạch dư 
đảng.  

 Về cách cầm quân thì chính mình phải nghiêm ngặt 
gìn giữ, đừng lười nhác, đừng coi thường. Khắc kỷ, giữ 
lễ, trọng lòng kính, giữ lòng thành, khí giới phải dùng 
đến “bốn điều không” của Nhan Tử39, “ba lượt phản 
                                                
39 Nhan Tử tức Nhan Hồi (Nhan Uyên), một người học trò nổi tiếng của 
Khổng Tử. Theo sách Luận Ngữ, Nhan Uyên hỏi Khổng Tử thế nào là khắc 
kỷ giữ lễ, Khổng Tử đáp: “Phi lễ vật thị, phi lễ vật thính, phi lễ vật ngôn, phi 
lễ vật động” (phi lễ thì không ngó, phi lễ thì không nghe, phi lễ thì không nói, 
phi lễ thì không làm). Bốn điều này về sau thường gọi là “Nhan Tử tứ vật” 
(bốn điều không của Nhan Uyên).  



Lời tựa đúc bản kẽm sách Tứ Huấn của Viên Liễu Phàm        866  

tỉnh”40 của Tăng Tử, cách “ít lỗi biết sai” của Cừ Bá 
Ngọc, lại thêm dè dặt, kiêng sợ như đang đi vào vực sâu, 
như đi trên băng mỏng, thì quân oai lan xa, tặc đảng 
kinh hãi, sợ bị tàn sát diệt chủng, mong được hưởng 
hồng ân vỗ về. Do vậy, kéo nhau đầu hàng, quy thuận, 
chịu giáo hóa, đổi hết tâm trước, dốc lòng tu đức sau. 
Tướng không ra khỏi nhà, binh không đổ máu, toàn bộ 
giặc thù đều thành con đỏ, kẻ phản nghịch đều thành 
dân lành. Trên hành, dưới bắt chước theo, toàn cõi yên 
bình, chẳng dấy can qua, ngồi hưởng thái bình.  

 Những điều vừa nói trên đây là do cách vật (trừ khử 
vật dục) nên trí tri (hiểu thấu suốt). Do trí tri nên tự 
nhiên sáng tỏ đức sáng, Thành và Minh nhất trí, phàm 
biến thành thánh. Nếu như căn khí kém hèn, chưa thể 
đạt được hiệu quả, thì hãy nên bắt chước ông Triệu 
Duyệt Đạo, ban ngày làm điều gì, tối đến ắt thắp hương 
tâu cùng Thượng Đế, chuyện gì chẳng dám báo thì 
chẳng dám làm. Viên Liễu Phàm không làm các điều ác, 
vâng làm các điều thiện. Mạng do chính ta lập, phước 
do ta tự cầu, khiến cho tạo hóa chẳng thể chuyên quyền 
độc đoán. Thọ trì Công Quá Cách, phàm khởi tâm động 
niệm và ngôn ngữ, hành vi, thiện - ác mảy may đều nhớ, 
để mong thiện ngày một tăng, ác ngày một giảm. Thoạt 
đầu thì thiện - ác xen tạp, lâu dần sẽ chỉ có thiện không 
ác. Vì thế, có thể chuyển vô phước thành có phước, 
chuyển yểu thọ thành trường thọ, chuyển không con 

                                                
40 Tăng Tử tên là Sâm, tự Tử Dư, là người học trò khác của Khổng Tử. Theo 
sách Luận Ngữ, ông thờ mẹ chí hiếu, mỗi ngày thường tự ba lần phản tỉnh để 
xét lỗi mình. Tuy tư chất không thông duệ bằng những học trò khác, ông được 
coi là người thực sự nắm được đạo trung thứ của Khổng Tử.  



Lời tựa đúc bản kẽm sách Tứ Huấn của Viên Liễu Phàm        867  

cháu thành đông con cháu. Hiện đời đã dự vào hạng 
thánh hiền; báo hết, cao đăng cõi Cực Lạc. Hạnh làm 
khuôn mẫu cho đời, lời lẽ làm pháp tắc cho đời. Người 
ta là trượng phu, ta cũng là trượng phu; sao lại tự khinh, 
đành chịu thua kém?  
 Nếu có kẻ hỏi:  
 - “Cách vật” là cùng tận cái lý của sự vật trong thiên 
hạ. “Trí tri” chính là thúc đẩy tri thức của chúng ta đến 
tột bậc, sao cho mỗi mỗi đều hiểu rõ. Sao lại coi lòng 
ham muốn của con người là vật, coi chân tri là tri, coi 
khắc phục, đối trị không cho vật dục hiển hiện là cách 
trí vậy?  
 Đáp:  
 - Thành và Minh Đức đều là ước theo bản thể của tự 
tâm mà nói. Danh tuy có hai, vốn chỉ là một. [Nói] Tri 
và ý tâm là gộp chung Thể và Dụng của tự tâm để nói. 
Chứ thật ra, cả ba điều này đều là một. Cách, trí, thành, 
chánh, minh (ở đây chỉ “minh” trong “minh Minh Đức” và 
“minh” trong “thành minh”), năm thứ này đều ước trên 
phương diện dứt lòng tà, giữ lòng thành, phản vọng quy 
chân mà nói. Trong công phu kiểm điểm, phản tỉnh, 
quán sát, tu tập thì Minh là cương lãnh chung, Cách Trí, 
Thành, Chánh là những mục riêng vậy. Tu thân, chánh 
tâm, thành ý, trí tri do vậy đều là “minh Minh Đức” 
(làm sáng tỏ đức sáng). Nếu chân tri sẵn có nơi tự tâm 
bị vật dục che lấp thì ý chẳng thành, tâm chẳng chánh! 
Nếu có thể trừ khử được thì gió huệ quét sạch mây 
chướng, tâm nguyệt riêng sáng vằng vặc giữa trời. Đây 
chính là thánh nhân dạy cho con người thứ tự quyết 



Lời tựa đúc bản kẽm sách Tứ Huấn của Viên Liễu Phàm        868  

định từ lan man hướng đến thiết thực, từ sơ đến thân 
vậy!  

 Nếu phải hiểu cùng tận cái lý của sự vật trong thiên 
hạ khiến cho tri thức nơi tâm ta đã rõ thấu hết cả rồi 
mới có thể thành ý thì chỉ những người đọc rộng các 
sách, đi khắp thiên hạ mới có thể thành ý chánh tâm để 
làm sáng tỏ Minh Đức! Những người chưa thể đọc rộng 
các sách, đi khắp mọi nơi, dẫu có thiên tư thuần hậu 
cũng chẳng có phần nơi chánh tâm thành ý, huống gì 
những kẻ kém cỏi hơn họ ư? Có đạo lý ấy hay chăng? 
Nhưng hết thảy những người chẳng hiểu sâu xa tận 
cùng lý và những ai vô tri vô thức nếu nghe đến lý tánh 
đa số đều đề cao thánh cảnh, riêng mình cam phận 
phàm ngu, chẳng chịu mạnh mẽ gắng sức theo đuổi tu 
tập. Nếu nói đến nhân quả ba đời quá khứ, hiện tại, vị 
lai, dù thiện hay ác đều có quả báo, ắt là họ sẽ sợ ác quả 
mà đoạn ác nhân, tu thiện nhân để cầu thiện quả. Thiện 
- ác chẳng ngoài ba thứ thân - khẩu - ý. Đã biết nhân 
quả sẽ tự giữ gìn thân - khẩu, rửa tâm gột ý, dù ở trong 
nhà tối phòng kín vẫn thường như đối trước Thượng Đế, 
chư thiên, chẳng dám manh nha chút tâm tà vạy để phải 
chuốc lấy tội lệ! Đấy chính là đại pháp đức Thế Tôn 
dùng để dạy cho khắp hết thảy thượng trung hạ căn trí 
tri thành ý chánh tâm tu thân. Nhưng kẻ cuồng sợ bị bó 
buộc, cho là chấp tướng; kẻ ngu giấu diếm sự đáng hổ 
thẹn, trá ngụy của chính mình nên bảo là mờ mịt. Trừ 
hai loại người ấy ra, có ai không tin nhận chuyện này? 
Do vậy, ngài Mộng Đông nói: “Người khéo bàn tâm 
tánh, ắt chẳng lìa bỏ nhân quả. Tin sâu nhân quả rốt 
cuộc sẽ hiểu rõ tâm tánh”. Lý này thế tất nhiên như vậy.  



Lời tựa đúc bản kẽm sách Tứ Huấn của Viên Liễu Phàm        869  

 Phải biết: Từ địa vị phàm phu cho đến khi viên 
chứng Phật quả đều chẳng ra ngoài nhân quả. Kẻ nào 
chẳng tin nhân quả đều là hạng người tự vứt bỏ thiện 
nhân thiện quả, thường tạo nhân ác, ắt thường thọ quả 
ác, trải trần điểm kiếp41, luân chuyển trong ác đạo, 
không cách gì thoát ra, buồn thay! Thánh hiền ngàn lời 
vạn lẽ, không gì chẳng nhằm làm cho con người phản 
tỉnh, khắc chế ý niệm, ngõ hầu Minh Đức sẵn có trong 
tâm chúng ta chẳng đến nỗi bị vùi lấp, đích thân được 
thụ dụng. Chỉ vì con người không biết nhân quả nên 
thường hay buông lung càn rỡ, dù suốt đời đọc sách vẫn 
chỉ là học từ chương, chẳng quyết ý mong thành thánh 
thành hiền. Do vậy, ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ! Bốn 
thiên sách dạy con của tiên sinh Viên Liễu Phàm văn 
lẫn lý đều thông suốt, mở rộng tâm mắt con người. Đọc 
đến có niềm vui lâng lâng, có khuynh hướng muốn học 
theo, quả thật là khuôn mẫu tốt lành để yên đời vậy. Cư 
sĩ Châu Quần Tranh ở Vĩnh Gia bội phục sách ấy đến 
cùng cực, mong Thương Vụ Ấn Thư Quán ở Thượng 
Hải đúc bản kẽm để làm của chung cho những người 
cùng chí hướng. Lại ấn tống bao nhiêu đó để kết pháp 
duyên, xin tôi viết lời tựa. Nhân đấy, tôi bèn tóm tắt ý 
“khắc kỷ, giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng thành của thánh 
hiền” cho xong trách nhiệm vậy.  

 
 
 

                                                
41 Trần điểm kiếp: Số kiếp nhiều như vi trần.  



Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài Ngẫu Ích       870  

14. Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài 
Ngẫu Ích 
 
 Đạo nơi tâm người như nước trên mặt đất, tuy nơi 
cao nguyên hay đất bằng hoàn toàn chẳng trông thấy 
nước, nhưng nếu đào đất để tìm thì không nơi đâu 
chẳng được. Nước ví như Minh Đức sẵn có trong tâm 
chúng ta, đất ví như vật dục huyễn hiện trong tâm ta. 
Nếu có thể cách vật trí tri thì không một ai chẳng thể 
làm sáng tỏ Minh Đức. Nhưng đào đất lấy nước, không 
một ai chẳng đổ công tìm, bởi không có nước sẽ không 
thể sống còn. Đối với cái đạo sẵn có nơi tâm, con người 
đa số chẳng chịu ra sức, đến nỗi vật dục che lấp Chân 
Tri, chẳng biết mong thành thánh thành hiền, cam tâm 
tự ruồng rẫy mình, tự vứt bỏ. Do vậy, chôn Pháp Thân, 
mất huệ mạng, sống làm thây đi thịt chạy, chết mục nát 
cùng cỏ cây, chẳng đáng buồn ư?  

 Tứ Thư là đại kinh đại pháp của Khổng giáo để trên 
kế tục cổ thánh, dưới mở mang cho hàng hậu học để họ 
dùng cách vật trí tri tự làm sáng tỏ Minh Đức (cái đức 
sáng); sau đó, áp dụng cho gia đình, đất nước, thiên hạ, 
sao cho người trong gia đình, đất nước, thiên hạ, ai nấy 
đều làm sáng tỏ Minh Đức. Trước khi có bộ sách này 
thì tuy có những lời bàn luận tỉ mỉ hay đại lược khác 
nhau, nhưng ý chỉ đều tương đồng. Sau bộ sách này thì 
tuy căn cơ lợi - độn khác biệt, nhưng hiệu quả không 
khác. Thật có thể nói là tiên thiên chẳng trái nghịch trời, 
hậu thiên42 lại hợp thiên thời, [Khổng Tử quả là] bậc 
                                                
42 Theo Dịch Học, tiên thiên là những gì bẩm sinh, hậu thiên là những gì do 
nuôi dưỡng, đào tạo mà có. Như vậy, câu này có thể hiểu là đạo của Khổng Tử 



Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài Ngẫu Ích       871  

thầy gương mẫu của muôn đời, trăm đời Nho Gia tôn 
sùng vậy.  

 Đại cương của sách nằm ở chỗ tu đạo “làm sáng tỏ 
Minh Đức”, mà chuyện hạ thủ tối thân thiết là riêng ở 
chỗ “cách vật trí tri, khắc kỷ, giữ lễ, dứt lòng tà, giữ 
lòng thành”. Nếu với mỗi chữ, mỗi câu, người học đều 
đem thân tâm lãnh hội thì dù chỉ là một gã thất phu 
cũng sẽ góp phần tán trợ đạo sanh thành dưỡng dục 
trùm trời tột đất, nào khó đạt được bản tâm, khiến cho 
thánh hiền một phen khổ tâm lưu lại giáo huấn chẳng 
trở thành uổng công đặt để! Càn khôn đại phụ đại mẫu 
càng sáng hơn, chẳng thẹn cùng trời đất xưng là Tam 
Tài! Há chẳng tự gắng công ư? Đại pháp của đức Như 
Lai được truyền qua phương Đông từ đời Hán, đến đời 
Đường các tông đều có đủ, Thiền đạo đại hưng, cao 
nhân xuất hiện như rừng, tùy cơ tiếp độ người. Do vậy, 
cho đến đời Nguyên - Minh những nhà Nho vùng Liêm, 
Lạc, Quan, Mân43 , ai nấy đều dùng yếu nghĩa của Phật 
pháp để phát huy Nho tông, khiến cho tâm pháp của 
Khổng Tử, Nhan Hồi đã dứt tuyệt lại được tiếp nối. Họ 
dùng tịnh tọa tham cứu để mong khai ngộ, không ai 
chẳng coi Phật pháp là pháp tắc để phỏng theo. Do vậy, 
có những vị công sâu lực trọn, lâm chung biết trước lúc 
mất, ngồi cười nói qua đời rất nhiều. Họ thành ý chánh 
                                                                                                       
chẳng trái với bẩm tánh của con người, dùng để giáo dục con người thì lại hợp 
thời.  
43 Liêm chính là Liêm Giang, còn có tên là An Viễn Giang, thuộc vùng Tây 
Nam tỉnh Giang Tây. Lạc là Lạc Thủy, một con sông ở vùng Thiểm Tây. Chữ 
Quan có thể hiểu nhiều nghĩa, nếu hiểu là Quan Đông thì là vùng Đông Bắc 
Trung Quốc, còn Quan Trung lại là vùng đất Tứ Xuyên. Mân là tỉnh Phước 
Kiến. Theo ngu ý, bốn chữ này dùng để chỉ những nơi trọng yếu của Trung 
Quốc. 



Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài Ngẫu Ích       872  

tâm, đáng làm bậc thầy gương mẫu trong Nho môn, 
nhưng vì muốn giữ lấy môn đình nên đối với những gì 
họ đã phỏng theo, chẳng những không tỏ bày ra, trái lại 
còn chê trách, để những kẻ đời sau học theo sẽ tôn 
trọng đạo của chính họ, chẳng đi theo Phật pháp. 
Nhưng làm vậy cũng uổng công, họ chẳng nghĩ mình 
bên trong ngầm tu, ngoài mặt bài xích, hậu học há 
chẳng thấy được lỗi thầy ư? Cho thấy tâm lượng họ nhỏ 
nhen, thành ý chánh tâm không gì chẳng bị tỳ vết, rò rỉ, 
thật đáng đau tiếc lắm!  

 Cuối đời Minh, Ngẫu Ích đại sư vốn là Pháp Thân 
đại sĩ, thừa nguyện thị hiện trong đời, thoạt đầu đọc 
sách Nho, liền bắt chước tiên Nho bài Phật, chứ thật ra 
chưa biết vì sao Phật thành Phật! Về sau đọc kinh Phật, 
mới hối tội trước, liền chuyên tinh nghiên cứu, mới biết 
Phật pháp là gốc của hết thảy các pháp. Những kẻ bài 
xích nếu không là phường bịt tai trộm linh thì cũng là 
những kẻ chưa thấy màu sắc đã biện luận mù quáng. 
Ngài bèn phát tâm xuất gia, hoằng dương pháp hóa. 
Một đời chú giải, trước thuật kinh luận hơn bốn mươi 
loại, số quyển đến cả mấy trăm, không gì chẳng phải là 
“chữ nào chữ nấy thấy được sự thật, lời nào lời nấy 
siêu việt”, như gảy bàn tính lợi ích vô tận.  

 Lại nghĩ trong Nho Tông người bậc thượng dùng 
Phật pháp để tự lợi ích, rốt cuộc khó thể quán thông rốt 
ráo; kẻ kém hơn chỉ nghĩ tập tành từ chương là đủ, phần 
nhiều tạo ác nghiệp báng pháp. Trong tâm đau thương, 
muốn cứu giúp họ; do vậy, dùng Phật pháp giải thích 
Tứ Thư, Châu Dịch. Chú giải sách Luận Ngữ, Mạnh Tử 
thì nêu đại lược đại nghĩa. Chú giải sách Trung Dung và 



Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài Ngẫu Ích       873  

Đại Học thì chỉ thẳng nguồn tâm. Ấy là vận dụng nghĩa 
Khai Quyền Hiển Thật trong kinh Pháp Hoa, dùng lý 
viên đốn để chú thích những lý lẽ yên trị cõi đời, ngõ 
hầu tâm pháp Linh Sơn, Tứ Thủy được hiển lộ triệt để, 
không còn che giấu chút nào. Những kẻ lấy Phật pháp 
để tự lợi mình sẽ được lợi ích rốt ráo thật sự, những 
phường chuyên tập tành từ chương sẽ do đây biết được 
Phật pháp rộng lớn, chẳng dễ suy lường, cũng mau 
chóng dứt tà kiến, dần dần sanh chánh tín, biết khử trừ 
vật dục để tự sáng tỏ được Minh Đức. Do vậy, bèn tận 
lực tìm cầu, sẽ trực tiếp lãnh hội được tâm truyền của 
Khổng Tử, Nhan Hồi, lợi ích ấy há nhường cho các nhà 
Nho đời Tống, Nguyên, Minh riêng hưởng ư?  

 Gần đây, các giới mở rộng tầm mắt, những người 
thiên tư cao không ai chẳng nghiên cứu Phật pháp. Một 
người xướng trăm người hòa, không ai chẳng ngả theo. 
Đã biết tâm sẵn có Phật tánh, vô thỉ vô chung, đầy đủ 
công đức chân thật thường - lạc - ngã - tịnh, há thấy 
việc nhân chịu nhượng, thấy điều nghĩa không làm, đề 
cao thánh cảnh, tự làm phàm ngu ư? Do vậy, vĩ nhân 
danh sĩ đa phần đua nhau ăn chay niệm Phật, dốc sức tu 
tịnh nghiệp, mong cho sống thì thấy được Phật tánh, 
chết đi sanh về Phật quốc mới thôi.  

 Hai vị cư sĩ Úc Cửu Linh và Thi Điệu Mai xưa có 
linh căn, dốc lòng tin tưởng Phật pháp, vừa thấy bộ chú 
giải Tứ Thư của ngài Ngẫu Ích liền khôn ngăn hoan hỷ, 
bảo sách này chỉ thẳng vào nhất niệm của đương nhân, 
minh thị rõ ràng tâm pháp của đạo Nho, đạo Thích, 
quán triệt dung thông pháp thế gian lẫn xuất thế gian, 
khiến cho thượng, trung, hạ căn tùy theo căn cơ đều 



Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài Ngẫu Ích       874  

được lợi ích. Người sâu xa sẽ thấy sâu xa, chẳng ngại 
khế hợp thẳng vào Bồ Đề, kẻ nông cạn cũng sẽ dần dần 
gieo thiện căn. Cho nên họ muốn khắc in để lưu thông 
rộng rãi. Đem công đức này kính chúc xuân huyên44 
được thêm tuổi thọ, đến khi trăm tuổi thần thức về An 
Dưỡng, quá khứ phụ mẫu tiêu trừ túc nghiệp, được Phật 
tiếp dẫn vãng sanh Tịnh Độ. Xin Quang viết lời tựa để 
bảo cùng những người sáng suốt trong tương lai. Quang 
tự thẹn xưa kia làm gã Xiển Đề hủy báng Phật pháp đến 
nỗi nghiệp chướng lấp tâm, không cách gì ngộ chứng. 
Vui mừng được họ thỉnh, mong cho hết thảy mọi người 
đối với Phật pháp đều sanh chánh tín, ngõ hầu nghiệp 
chướng cùng tiêu, tâm quang đều cùng phát hiện. Sách 
Châu Dịch Thiền Giải, Kim Lăng [Ấn Kinh Xứ] đã 
khắc xong. Sách Mạnh Tử Trạch Nhũ do chiến tranh 
nên đã thất truyền, cư sĩ Dương Nhân Sơn tìm bên Nhật 
vẫn chẳng thấy, cũng chẳng đáng tiếc lắm ư!  
 
15. Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ  
 
 Suốt một đời đức Như Lai nói các pháp môn Đại - 
Tiểu, Quyền - Thật, Thiên - Viên, Đốn - Tiệm, không 
                                                
44 Xuân huyên (cha mẹ): Theo từ điển Từ Hải, Xuân là một loại cây thân mộc, 
rụng lá vào mùa Đông, lá non có mùi thơm có thể ăn được, chất gỗ cứng chắc, 
có thể chế thành đồ dùng. Theo truyền thuyết, cây Xuân sống lâu hơn tám 
ngàn năm nên thường được ví cho cha với ý nghĩa chúc thọ. Do vậy, cha còn 
được gọi là Xuân Đình. Vì chữ Xuân 椿 tự dạng khá giống với chữ Thung 樁
nên thường bị dùng lẫn với chữ Thung. Huyên 萱 (Huyên Thảo, tên khoa học 
là Hemerocallis fulva), còn gọi là Vong Ưu Thảo, Nghi Nam Thảo, hoặc Kim 
Châm Thảo. Chỗ mẹ ở thường trồng loại cỏ này nên mẹ còn được gọi là 
“huyên đường”. Người Trung Hoa thường dùng câu “xuân huyên tịnh mậu” 
(cây xuân lẫn cỏ huyên cùng tươi tốt) để chúc tụng cha mẹ luôn khỏe mạnh.  



Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ                                              875  

pháp nào chẳng tùy cơ lập giáo, đối bệnh phát thuốc. 
Cho đến hội Pháp Hoa, khai Quyền hiển Thật, hội tam 
quy nhất (quy ba thừa về Nhất Thừa), khai Tích hiển 
Bổn, nêu thọ lượng nơi Bổn, giơ tay, cúi đầu45 đều 
thành Phật đạo. Lời lẽ, xử sự đều thuận chánh pháp. Từ 
hết thảy pháp hiển thị Thật Tướng, từ ngay nơi cái tâm 
bị mê chỉ ra bản thể giác đạo. Phàm mọi duyên do của 
cả một đời giáo pháp đều được hiển lộ, xiển dương, 
khen ngợi, chỉ dạy triệt để không nghi, khiến cho khắp 
thượng trung hạ căn đều được khai thị ngộ nhập tri kiến 
Phật, rốt ráo tỏ rõ bổn hoài xuất thế của Phật. Hay đẹp 
thay! Mầu nhiệm thay! Vì thế, nghĩa lý sâu xa, u viễn, 
chẳng dễ suy lường.  

 Khi kinh Pháp Hoa được truyền đến Chấn Đán 
(Trung Hoa), hơn một ngàn năm qua, chú giải tuy nhiều, 
nhưng chỉ có bản của ngài Thiên Thai Trí Giả là nêu bật 
được tông chỉ. Do vì Ngài dùng ngũ trùng huyền 
nghĩa46 để giải thích tổng quát tên kinh, dùng nhân 
duyên, ước giáo, bổn tích, quán tâm để giải thích trọn 
vẹn kinh văn, đặt tên là [Pháp Hoa] Văn Cú. Có thể nói: 
“Không nghĩa nào chẳng được hiển lộ, không căn cơ 
nào chẳng được thâu gồm!” Lại dùng Chỉ Quán để phát 

                                                
45 Kinh Pháp Hoa, phẩm Phương Tiện có câu: “Nếu người tâm tán loạn, chỉ 
dùng một cành hoa, cúng dường nơi tượng vẽ, dần thấy vô số Phật. Hoặc có 
kẻ lễ bái, hoặc lại chỉ chắp tay, cho đến giơ cánh tay, hoặc chỉ khẽ cúi đầu, 
dùng đó cúng dường tượng, tự thành vô thượng đạo”… 
46 Ngũ Trùng Huyền Nghĩa là năm tầng huyền nghĩa để giải thích một bộ kinh 
do ngài Thiên Thai Trí Giả đề ra, gồm: thích danh, biện thể, minh tông, biện 
dụng, phán giáo (giải thích đề mục kinh, biện luận bản thể của kinh, nêu rõ 
tông thú của kinh, luận về công dụng của kinh, phán định kinh này thuộc về 
giáo pháp nào trong Ngũ Thời Giáo, Tứ Hóa Nghi). Xin xem bộ A Di Đà 
Kinh Yếu Giải để hiểu rõ hơn về Ngũ Trùng Huyền Nghĩa. 



Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ                                              876  

minh hành tướng, khiến cho ba thứ giáo - hạnh - lý của 
Pháp Hoa được phơi bày trọn vẹn triệt để, không còn 
che lấp chút nào. Do vậy, xưa kia những người y theo 
sách ấy tu tập đắc đạo như rừng. Đến đời Đường, Kinh 
Khê tôn giả47 cho rằng ba bộ sách lớn ấy văn nghĩa quá 
sâu xa, chẳng thuận tiện cho hàng sơ cơ, nên đối với 
mỗi sách [Pháp Hoa] Huyền Nghĩa, [Pháp Hoa] Văn Cú, 
[Ma Ha] Chỉ Quán đều soạn chú thích. Bản chú thích 
sách Văn Cú mang tên là Văn Cú Ký.  

Xưa kia, Kinh, Sớ, Ký48 đều lưu hành, người mới 
học xem đến, khá phí tâm lực. Pháp sư Tứ Minh Đạo 
Oai đời Tống bèn tóm lược sách Văn Cú và Văn Cú Ký, 
gom chép vào bên dưới kinh văn, đặt tên là Pháp Hoa 
Nhập Sớ để người học khỏi mất công tìm đọc liền hiểu 

                                                
47 Ngài Trạm Nhiên (711-782), là cao tăng đời Đường, là Tổ thứ năm của tông 
Thiên Thai. Ngài là người xứ Kinh Khê, Thường Châu (nay thuộc tỉnh Giang 
Tô). Cả nhà theo Nho, mình Ngài học Phật. Năm 17 tuổi học Thiên Thai Chỉ 
Quán với sư Kim Hoa Phương Nham. Năm 20 tuổi theo học với ngài Tả Khê 
Huyền Lãng, học giáo nghĩa Thiên Thai. Năm 38 tuổi, xuất gia tại Hưng Tịnh 
Lạc Tự. Sư lại đến Triệu Châu học Luật với ngài Đàm Nhất. Sau về Ngô Quận, 
giảng bộ Ma Ha Chỉ Quán. Khi ngài Huyền Lãng tịch, Sư được chúng đề cử 
lãnh chúng. Sư tự đặt cho mình trách nhiệm trung hưng tông Thiên Thai, đề 
xướng thuyết “hữu tình lẫn vô tình đều có Phật tánh”. Các đời vua Đường 
như Huyền Tông, Túc Tông, Đại Tông nhiều lần xuống chiếu thỉnh Sư nhập 
cung dạy pháp, nhưng Ngài đều cáo bệnh không đến. Sư nhập diệt vào tháng 
Hai năm Kiến Trung thứ ba, thọ bảy mươi hai tuổi, pháp lạp 43 năm. Do ngài 
là Tổ trung hưng tông Thiên Thai nên đại chúng kính trọng thường gọi bằng 
danh xưng Kinh Khê Tôn Giả, chứ không gọi thẳng tên tục. Đời Bắc Tống Sư 
được phong tặng danh hiệu Viên Thông Tôn Giả. Ngoài bộ Pháp Hoa Văn Cú 
Ký nổi tiếng ra, Sư còn để lại nhiều tác phẩm giá trị, quan trọng nhất là các bộ 
Pháp Hoa Kinh Huyền Nghĩa Thích Thiêm, Chỉ Quán Phụ Hành Truyền 
Hoằng Quyết, Chỉ Quán Sưu Ký, Chỉ Quán Đại Ý, Kim Cang Bề, Pháp Hoa 
Tam Muội Bổ Trợ Nghi, Thủy Chung Tâm Yếu, Thập Bất Nhị Môn.  
48 Kinh là kinh Pháp Hoa, Sớ là các bộ Pháp Hoa Huyền Nghĩa, Pháp Hoa 
Văn Cú, Ký là bộ Văn Cú Ký.  



Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ                                              877  

ngay, có lợi rất lớn. Do vậy, sách được lưu thông trong 
nước, ngoài nước, từ thời Nguyên - Minh trở đi, sách bị 
thất truyền ở Trung Quốc. Cuối đời Quang Tự nhà 
Thanh, Thức Định đại sư thỉnh Đại Tạng Kinh bản in 
mới của Hoằng Giáo Thư Viện ở bên Nhật, trong đó có 
sách này. Do vậy, ngài giao mấy trăm đồng cho pháp sư 
Diệt Tận ở chùa Tịnh Giới tại Kim Lăng bảo khắc in 
sách ấy. Thầy Diệt Tận chia thành hai mươi quyển. Bản 
thảo chép xong, giảo chánh hoàn thành, chỉ mới in được 
sáu quyển thì thầy Diệt Tận tạ thế. Do vậy, việc ấn loát 
bị gác lại mấy năm.  

 Vào năm Dân Quốc thứ tám (1919), Quang do khắc 
in các sách như An Sĩ Toàn Thư v.v… từ Phổ Đà đến 
Duy Dương49, mới biết chuyện này. Ý muốn tiếp tục 
cho sách được hoàn thành, nhưng khổ vì không tài lực. 
Có cư sĩ Trương Thụy Tăng xưa đã gieo cội đức, dốc 
lòng tin tưởng Phật thừa, khá thương cho thế đạo nhân 
tâm ngày càng xuống dốc, cho rằng nếu không dùng đại 
pháp của Như Lai làm sao vãn hồi cho được! Vì thế, đối 
với việc kiêng giết phóng sanh đều tận lực phụng hành. 
Đối với văn giới sát phóng sanh đều lưu thông nhiều 
nơi. Cũng như đối với những loại cách ngôn khuyến 
thiện đều chẳng tiếc tiền của để khắc in truyền bá. Chỉ 
muốn cho đồng nhân cùng nghĩ đến cái tâm của cha trời 
mẹ đất, ai nấy ôm ý niệm coi dân như đồng bào, coi loài 
vật như chính mình, đều mong tự lập, lập người, tự lợi, 
lợi tha, cùng lên cõi thọ, đều gội Phật ân mới thôi!  

                                                
49 Duy Dương là một thành phố thuộc tỉnh Giang Tô. 



Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ                                              878  

 Nghe Quang đến Duy Dương, ông nhiều lần đến 
thăm. Nhân đó, đem chuyện này thuật lại, mong ông 
thành tựu cho. Ông vui vẻ bằng lòng, bảo Quang lo giảo 
chánh đối chiếu. Hiềm vì sách lưu truyền đã lâu, sai 
ngoa quá nhiều. Thoạt đầu chưa xem kỹ, tưởng thầy 
Diệt Tận đã giảo chánh rồi, ắt không sai lạc nhiều lắm. 
Đến khi khắc xong, soát lại, mới biết sót lỗi quá nhiều. 
Do vậy, bèn dựa theo sách Văn Cú và Văn Cú Ký, sửa 
lại cho đúng. Trong ấy, có những chữ, những câu không 
trọn vẹn, thông suốt, tựa hồ bị thiếu sót, hay sai lạc, 
nhưng không gây trở ngại gì đến đại ý thì cứ để nguyên 
vì bản in đã khắc xong, không tiện sửa chữa. Mong ai 
đọc đến sách này, đều trong một niệm tâm của chính 
mình, liền được khai thị ngộ nhập tri kiến Phật, sẽ 
chẳng phụ Phật tánh chính mình sẵn có, cũng như 
chẳng phụ Như Lai nói kinh, Trí Giả tạo sớ, Kinh Khê 
tạo ký, Đạo Oai hội nhập, cũng như công Thức Định 
đại sư, cư sĩ Thụy Tăng lưu thông. Khắc đã xong bèn tự 
thuật duyên khởi.  

 
16. Lời tựa cho tác phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện 
Phẩm Sớ Sao Hiệt (trích yếu bộ Phổ Hiền Hạnh Nguyện 
Phẩm Sớ Sao) 
 
 Pháp môn Tịnh Độ không gì lớn lao vượt ra ngoài 
nó được. Hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh 
Đẳng Chánh Giác của hết thảy chư Phật đều từ đây mà 
ra. Hết thảy Bồ Tát và đạo thượng cầu hạ hóa xứng tánh 
Bồ Tát đang tu đều do đây mà vào. Ấy chính là “không 
gì chẳng từ pháp giới này lưu xuất; không gì chẳng quy 



Lời tựa cuốn Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt       879  

hoàn pháp giới này”. Như Lai vì một đại sự nhân 
duyên mà xuất hiện trong đời. Dẫu tùy cơ lập giáo đủ 
mọi thứ khác biệt, nhưng tìm lấy một pháp dù thánh hay 
phàm, thượng trung hạ căn, cho đến phường nghịch ác 
đều có thể liễu sanh thoát tử ngay trong đời này, giã 
biệt tam giới, cao đăng chín phẩm thì chỉ có mỗi một 
mình pháp Tịnh Độ là được như vậy mà thôi.  

 Ôi! Như Lai đại từ phổ độ chúng sanh, chỉ có một 
pháp này mới bộc lộ hết bổn hoài. Chúng sanh tu hành 
mong thoát sanh tử, chỉ do một pháp này chắc chắn 
được toại nguyện. Pháp môn rộng lớn, lợi ích rộng sâu. 
Vì vậy, hết thảy Phật tử đều phụng hành. Ngờ đâu, gần 
đây kẻ ngu phu ngu phụ, phần nhiều dốc kiệt lòng thành 
quy mạng, còn bậc thông Tông thông Giáo lại coi 
thường, bỏ qua, tợ hồ chẳng nghe biết đến, là vì lẽ nào? 
Do kẻ nghiên cứu Giáo dùng giáo lý thông thường để 
luận Đoạn - Chứng, chẳng tin có chuyện đới nghiệp 
vãng sanh, thường khư khư ở trong sanh tử độ sanh, 
chẳng nguyện làm người được mau thoát sanh tử! 
Chẳng biết chén bát chưa nung, gặp mưa liền rã. Phiền 
Hoặc chưa đoạn, sanh sang kiếp khác liền mê; tự lợi 
còn khó, huống gì lợi tha! Ấy là vì chẳng lượng đức 
mình, là hạng phàm phu sát đất vừa có chút huệ tánh 
bèn tưởng mình có bản lãnh của bậc Pháp Thân đại sĩ, 
đến nỗi một phen lầm lạc, vĩnh viễn lầm lạc! Người 
tham Thiền chuyên chú tham cứu để minh tâm kiến 
tánh, chẳng biết kẻ căn cơ hơi kém chẳng thể minh tâm 
kiến tánh rất nhiều. Dẫu cho đã minh tâm kiến tánh, 
nhưng Hoặc nghiệp chưa đoạn thì vẫn luân hồi sanh tử 
y như cũ, chẳng thể thoát khỏi, lại càng nhiều hơn nữa! 



Lời tựa cuốn Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt       880  

Ngũ Tổ Giới, Thảo Đường Thanh, Hải Ấn Tín, Chân 
Như Triết v.v… đều là những bằng chứng xác thực!  

Ôi! Tử sanh cũng lớn lao thay! Há có nên chuyên 
cậy vào tự lực, không nương vào Phật lực ư? Hay là tự 
lực quả thật trội hơn Phật lực chăng? Làm người sống 
trong cõi đời, lớn như sáng lập cơ nghiệp truyền lại cho 
đời sau, nhỏ như một manh áo, một bữa ăn, không gì 
chẳng cậy vào sức của mọi người để thành tựu chuyện 
của chính mình. Đối với đại sự liễu sanh thoát tử, dù có 
Phật lực vẫn chẳng chịu nương tựa, muốn tỏ rõ bản lãnh 
phi thường, chỉ e kém xa gã ngu phu. Chí ấy có thể nói 
là lớn, nhưng tiếc rằng không biết đấy chỉ là nói năng 
lớn lối!  

 Chẳng thấy trong kinh Hoa Nghiêm, là [bản kinh] 
vua cả Tam Tạng, do đức Như Lai khi mới thành Chánh 
Giác vì bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ đã vượt 
ngoài các giới, giảng ra Phật pháp thành tựu ngay trong 
một đời. Thật nghĩa rốt ráo quy tông kết đảnh của đạo 
thành Phật trong một đời ấy nằm ngay ở chỗ dùng mười 
đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh Tây Phương 
Cực Lạc thế giới, ngõ hầu viên mãn Phật quả. Sở chứng 
của Thiện Tài đã bằng với Phổ Hiền, bằng với chư Phật, 
đáng gọi là bậc Đẳng Giác Bồ Tát. Đẳng Giác chỉ kém 
đức Phật mà vẫn phải hồi hướng vãng sanh, các đại Bồ 
Tát trong toàn thể Hoa Nghiêm thế giới hải đều vâng 
lãnh lời dạy này, cùng tu pháp này. Căn tánh những 
người thông Tông, thông Giáo hiện thời có nhạy bén, 
chứng nhập có sâu xa hơn những vị Bồ Tát ấy hay 
chăng? Ngàn kinh vạn luận đâu đâu cũng chỉ quy, vãng 
thánh tiền hiền người người hướng về. Há có phải 



Lời tựa cuốn Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt       881  

những kinh luận ấy chẳng đáng để tuân theo ư? Há các 
vị thánh hiền ấy đều là ngu phu ngu phụ ư? Tóm gọn 
một lời: Nghiệp chướng sâu nặng, chưa kham giải thoát! 
Bởi thế cho nên “dùng thường ngày chẳng biết, quen 
làm mà chẳng xem xét” vậy!  

 Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm: Trong phẩm cuối 
cùng là phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm 
bản tám mươi quyển, Thiện Tài tham học với năm 
mươi ba vị tri thức viên mãn, đến chỗ ngài Phổ Hiền, 
được Phổ Hiền khai thị, và nương sức oai thần, liền 
chứng Đẳng Giác. Phổ Hiền bèn nói ra bài kệ, xưng tán 
công đức mầu nhiệm thù thắng của Như Lai. Do kinh 
văn [truyền sang Trung Hoa] chưa hết, nên pháp hội 
chưa xong mà kinh đã chấm dứt. Thanh Lương quốc sư 
soạn riêng Sớ Sao để hoằng dương lớn lao đạo này. Đến 
niên hiệu Trinh Nguyên đời Đường Đức Tông, quốc 
vương Ô Trà ở Nam Ấn Độ mới cống nạp toàn bản Phổ 
Hiền Hạnh Nguyện Phẩm bằng tiếng Phạn, dịch thành 
bốn mươi quyển. Ba mươi chín quyển đầu chính là 
phẩm Nhập Pháp Giới trong bộ Bát Thập Hoa Nghiêm, 
nhưng văn nghĩa tường tận hơn. Cuốn thứ bốn mươi 
chính là phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện đang được lưu 
hành. Khi ấy, ngài Thanh Lương cũng dự vào dịch 
trường, cực lực tán dương, phụng mạng soạn sớ.  

 Sớ văn của toàn bộ bốn mươi quyển ở Trung Quốc 
thất truyền đã lâu. May là trong tạng kinh ở Nhật, vẫn 
còn bộ sách này. Bắc Kinh Khắc Kinh Xứ chuyên khắc 
những tác phẩm của cổ đức, [tác phẩm này] chẳng bao 
lâu nữa sẽ lại được lưu truyền. Quyển kinh này lại được 
Ngài soạn cuốn Biệt Hành Sớ để cho những người thích 



Lời tựa cuốn Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt       882  

giản lược và tu Tịnh Độ nghiên cứu đến cùng tận. Học 
trò Ngài là Khuê Phong50 viết lời sao, đã được lưu 
thông trong nước lẫn ngoài nước. Nhưng do văn từ 
phong phú, nghĩa lý quá nhiều, chẳng tiện cho kẻ sơ cơ. 
Cư sĩ Phạm Cổ Nông do thấy thế gian đã ghép ba kinh 
Tịnh Độ và một phẩm Hạnh Nguyện thành Tịnh Độ Tứ 
Kinh, chú giải của ba kinh rất nhiều, chẳng trở ngại tùy 
theo căn cơ mà chọn đọc, còn kinh này chỉ có mỗi bộ 
Sớ Sao, tuy phát huy đến tận cùng, nhưng kẻ sơ cơ 
thường hay bị mờ mịt. Do vậy, đối với bộ Sớ Sao, ông 
Phạm trích lấy những nghĩa trọng yếu, cho khắc bản lưu 
thông. Văn tuy giản lược, nhưng nghĩa vẫn đầy đủ. Có 
thể nói là xét căn cơ, lập giáo pháp thích hợp, có ích 
không ít cho pháp môn! Nếu người học trước hết đọc 
“hiệt bản” (bản trích yếu) này, rồi mới đọc toàn văn thì 
chẳng những thấu hiểu tấm lòng hoằng truyền, tán 
dương của ngài Thanh Lương mà còn thấu hiểu được 
                                                
50 Khuê Phong Tông Mật (780-841), tổ thứ năm của tông Hoa Nghiêm, người 
xứ Quả Châu, sống vào thời Đường, thường được gọi là Khuê Phong Thiền 
Sư hay Khuê Sơn đại sư, thụy hiệu là Định Huệ thiền sư. Năm Nguyên Hòa 
thứ 2 (807) lên kinh ứng thí, đi ngang qua Toại Châu, nghe Đạo Viên hòa 
thượng thuyết pháp bèn xin xuất gia và thọ giới Cụ Túc. Theo lời khuyên của 
ngài Đạo Viên, Sư đến tham học với ngài Ích Châu Nam Ấn chùa Tịnh Chúng, 
rồi tham yết ngài Thần Chiếu chùa Báo Quốc tại Lạc Dương. Năm Nguyên 
Hòa thứ năm (810), gia nhập vào đồ chúng của ngài Thanh Lương Trừng 
Quán, thọ trì giáo học kinh Hoa Nghiêm. Năm Nguyên Hòa 11 (811), trụ tích 
tại chùa Trí Cự ở núi Chung Nam, tự thệ không xuống núi, đọc hết Đại Tạng 
Kinh trong ba năm, soạn ra bộ Viên Giác Kinh Khoa Văn. Sau ngài qua chùa 
Thảo Đường cũng thuộc núi Chung Nam lắng tâm tu học, soạn ra bộ Viên 
Giác Kinh Đại Sớ. Rồi lại dời qua Khuê Phong Lan Nhã cũng thuộc núi ấy, 
chuyên chú tụng kinh tu Thiền. Tướng quốc Bùi Hưu cùng mọi nhân sĩ trong 
triều, ngoài nội đều rất kính trọng. Sư từng được thỉnh vào cung giảng kinh, 
nhưng không lâu lại xin trở về núi. Ngày mồng Sáu tháng Giêng năm Hội 
Xương nguyên niên, Sư tọa hóa tại Hưng Phước Tháp Viện, thọ sáu mươi hai 
tuổi, pháp lạp ba mươi tư năm.  



Lời tựa cuốn Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt       883  

tấm lòng khuyến phát của đức Phổ Hiền, tâm xuất thế 
của Như Lai.  

Dám thỉnh những vị thông Tông thông Giáo cùng 
thuận theo các vị Bồ Tát trong Hoa Tạng hải hội và 
những kẻ ngu phu ngu phụ nhất trí tiến lên, cùng sanh 
Tây Phương để khỏi phụ ân Phật dạy dỗ, chẳng phụ linh 
tánh của chính mình!  

 
17. Lời tựa cho tác phẩm Kim Cang Thứ Hỗ51  
 
 Kinh Kim Cang từ nơi Hữu bàn về Không, chẳng 
đọa nơi Không; từ Không luận về Hữu, chẳng đọa vào 
bên Hữu. Không lẫn Hữu cùng mất, Chân - Tục bất nhị, 
chúng sanh và Phật nhất trí, lý - sự viên dung, hạnh 
khởi giải tuyệt, tiến thẳng vào biển giác. Hết thảy Bồ 
Tát nương theo đây tu nhân, tam thế chư Phật nương 
vào đây chứng quả. Kinh này chính là cương yếu của 
giáo pháp suốt cả một đời đức Như Lai, quả thật là 
chuẩn mực để thượng hoằng hạ hóa của hàng Bồ Tát. 
Chỉ bày bổn thể của Như Như, cơ lẫn lý đều khế hợp. 
Chứng Không Không tam-muội, giải lẫn hạnh đều viên. 
Diệu lại càng diệu, huyền càng thêm huyền. Khéo thay, 
cao quý thay! Há có thể nghĩ bàn được nổi ư? Thế gian 
thường chẳng xem xét, cho là Không Tông, cô phụ Phật 
ân quá đáng! Độ tận hết thảy chúng sanh chẳng thấy 

                                                
51 Hỗ là giải thích những nghĩa lý trong sách cổ bằng những ngôn từ bình dị, 
đương thời cho người ta dễ hiểu. Do cư sĩ Mã Thông Bạch đem nghĩa lý kinh 
Kim Cang giải thích bằng văn tự hiện thời một lần nữa, trước ông đã có nhiều 
người làm chuyện đó, nên đặt tên tác phẩm là Thứ Hỗ (giải thích bằng thể văn 
đơn giản một lần nữa).  



Lời tựa cho tác phẩm Kim Cang Thứ Hỗ                                 884  

tướng người độ, kẻ được độ, chẳng trụ vào Sắc, Thanh, 
Hương, Vị, Xúc, Pháp để hành bố thí, cho đến lục độ 
cũng như vạn hạnh. Dùng không “ngã, nhân, chúng 
sanh, thọ giả” để tu hết thảy thiện pháp, không trụ vào 
đâu để sanh tâm, tuy thuyết pháp nhưng không có pháp 
gì để thuyết; tuy thành Phật nhưng không có Bồ Đề để 
đắc. Ấy là mây bay biển Hạnh, sóng dậy cửa Độ, chính 
là đạo xứng tánh duyên khởi, không có sự để hành.  

 Do vậy, trong chẳng thấy có cái ta là người độ, 
ngoài chẳng thấy có người và chúng sanh được độ, giữa 
chẳng thấy có tướng thọ giả để chứng Vô Dư Niết Bàn. 
Cái thấy “có mình lẫn người” cùng mất, tình kiến phàm 
lẫn thánh đều hết. Tam luân thể không, một đạo thanh 
tịnh. Thật Tướng diệu lý như như bất động, triệt để phô 
bày trọn vẹn. Vì thế được phước đức bằng với mười 
phương hư không vậy! Còn như thọ trì kinh này, vì 
người khác nói, dù chỉ bốn, ba, hai, một câu, phước ấy 
còn hơn dùng bảy báu đầy khắp tam thiên đại thiên thế 
giới để bố thí suốt vô lượng trăm ngàn vạn ức kiếp, hơn 
phước của việc hằng ngày ba thời dùng thân mạng 
nhiều như số cát sông Hằng để bố thí. Ấy là vì hết thảy 
chư Phật và pháp vô thượng giác đạo của chư Phật đều 
từ kinh này mà ra. Do đó, người thuyết pháp chính là 
dùng sự trang nghiêm của Phật để tự trang nghiêm và 
trang nghiêm hết thảy chúng sanh. Công đức chân thật 
tự hành hóa độ người ấy được gọi là Không, há chẳng 
đáng sao!  

 Vì thế, dù chỉ nói kinh này bốn, ba, hai, một câu thì 
hết thảy trời người đều nên cúng dường như cúng 
dường tháp miếu Phật. Do người trì kinh tâm hợp với 



Lời tựa cho tác phẩm Kim Cang Thứ Hỗ                                 885  

đạo, tâm hợp với Phật, nên chuyển được hậu báo nặng 
nề nhất thành hiện báo nhẹ nhàng nhất, lại còn sẽ đắc 
Bồ Đề. Do tự hành, dạy người, tâm chẳng trụ vào tướng 
chính là dùng Trí Như Như để khế hợp Lý Như Như, 
ngay khi đó dung hợp thành một với Bồ Đề, Niết Bàn, 
như nước lẫn vào nước, như không trung hợp với không 
trung. Dù có thánh trí, chẳng thể phân biệt được! 
Những pháp môn đức Như Lai đã giảng trong suốt một 
đời đều dùng trí này chiếu thấu để tu thì nước chảy đến 
liền thành kênh, mây tan trăng rạng, một trần chẳng lập, 
vạn đức trọn phô!  

 Cư sĩ Mã Thông Bạch xưa đã trồng cội đức, dốc 
lòng tin tưởng Phật thừa, phẩm hạnh thanh cao, trước 
thuật phong phú, thật là bậc văn chương lỗi lạc hiện 
thời, có học thức cao tuyệt. Nhưng do dốc chí nơi Nho 
Tông, chưa rảnh rỗi tinh chuyên nội điển. Mãi đến khi 
tuổi tròn hoa giáp (sáu mươi), thấy lẽ tang thương biến 
đổi, ngộ thân thế vô thường, bèn buông bỏ hết thảy, 
chuyên xem kinh Phật. Mới biết lời Như Lai nói đều chỉ 
tâm ta, viên châu sẵn có nơi vạt áo cơ hồ quên mất. 
Mừng rỡ cùng cực, chuyển thành bi cảm. Về sau đọc 
kinh này, tâm hoa bừng nở; do đấy, thuận theo kiến giải 
của mình soạn thành bộ Kim Cang Thứ Hỗ. Đối với chỗ 
văn từ quyện lẫn vào nhau bèn phân chương đoạn cho 
rõ, đối với nghĩa huyền diệu bèn dùng lời lẽ bình dị để 
giảng rõ. Khế lý, khế cơ, thông trên thấu dưới, đúng là 
hướng dẫn tốt lành cho hàng sơ cơ, thật là cửa trọng 
yếu để nhập đạo. Các môn nhân muốn khắc bản để lưu 
truyền mãi mãi, ngõ hầu những Nho sĩ thông suốt thảy 
đều ngưỡng mộ học theo, lợi ích ấy chỉ có đức Phật mới 



Lời tựa cho bản kẽm cuốn Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết        886  

có thể biết được nổi. Gắng đem nỗi niềm ngu thành để 
làm lời tựa dẫn nhập.  

 
18. Lời tựa cho bản đúc kẽm tác phẩm Kim Cang 
Kinh Tuyến Thuyết  
 
 Một quyển kinh này người người đều có, ai ai 
chẳng  không. Nhưng do mê chân đuổi theo vọng, trái 
giác, hợp trần, chẳng biết phản quán nội chiếu đến nỗi 
chẳng thể tự thụ dụng. Vì thế, phẩm Như Lai Xuất Hiện 
trong kinh Hoa Nghiêm có câu: “Lúc Như Lai thành 
Chánh Giác, than rằng: ‘Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy 
chúng sanh đều có đủ trí huệ, đức tướng của Như Lai, 
chỉ vì vọng tưởng, chấp trước mà chẳng chứng đắc. 
Nếu lìa vọng tưởng thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô 
Ngại Trí đều được hiện tiền”. Trong đoạn mở đầu kinh 
này, do ngài Tu Bồ Đề thấy oai nghi của Phật nên khen 
ngợi: “Đức Thế Tôn hy hữu! Khéo hộ niệm phó chúc 
các Bồ Tát”, muốn khiến cho pháp hộ niệm phó chúc 
được rạng rỡ trong thế gian, nên hỏi: “Bồ Tát phát vô 
thượng Bồ Đề tâm, nên trụ như thế nào? Nên hàng 
phục cái tâm như thế nào?” Hai câu này chính là yếu 
chỉ của hộ niệm, phó chúc vậy.  

 Như Lai lấy chuyện “làm cho tất cả hết thảy chúng 
sanh trong chín pháp giới đều được nhập Vô Dư Niết 
Bàn để được diệt độ, nhưng chẳng thấy có tướng chúng 
sanh được diệt độ” để đáp câu hỏi “hàng phục”: lấy 
chuyện “Bồ Tát đối với pháp hãy nên không trụ vào 
đâu, chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp 
để hành bố thí” để đáp câu hỏi “nên trụ như thế nào?” 



Lời tựa cho bản kẽm cuốn Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết        887  

Lại nói: “Chẳng trụ vào Sắc để sanh tâm, chẳng trụ 
vào Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp để sanh tâm, hãy nên 
không trụ vào đâu để sanh tâm”. Lại còn khen ngợi sâu 
xa phước đức chẳng trụ vào tướng để bố thí, [nói phước 
đức ấy] lượng chẳng thể suy lường giống như mười 
phương hư không vậy. Vì sao độ tận hết thảy chúng 
sanh lại nói là “không thấy có chúng sanh được diệt 
độ?” Là vì Vô Dư Niết Bàn chính là tánh thể sẵn có của 
chúng sanh. Do mê trái nên không biết, thoạt đầu chưa 
từng bị mất, được Bồ Tát chỉ dạy bèn hiểu rõ hạt châu 
trong chéo áo, đầu nằm ngay trên cổ. Đã hiểu rõ như 
vậy thì là xong rồi, chứ nào phải lại có? Chẳng qua 
chúng sanh tự tánh tự độ, há nào có ta là người độ, nào 
có người và chúng sanh được độ? Cũng như nào có 
tướng thọ giả để nhập Vô Dư Niết Bàn ư?  

 Bốn tướng đã là không thì tam luân thể không, nhất 
đạo thanh tịnh. Do tam luân thể không, nhất đạo thanh 
tịnh, nên vạn hạnh như mây nhóm, tâm không trụ vào 
đâu. Dẫu cho vạn hạnh như mây nhóm, thật ra không có 
một pháp nào để lập. Thấy tình và vô tình đều cùng một 
Thật Tướng; cho nên núi, sông, đại địa hoàn toàn hiển 
lộ thân Pháp Vương. Kinh Lăng Nghiêm coi Ngũ Ấm, 
Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất Đại đều 
là Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh, chính là bằng 
chứng. Do vậy, biết: Như Lai trí huệ, đức tướng vốn tự 
đầy đủ, không thiếu, không thừa. Nhưng vì mê trái nên 
bỗng dưng huyễn khởi vọng tưởng, chấp trước, đến nỗi 
trí huệ, đức tướng bị ẩn mất chẳng hiện. Nếu chịu suy 
xét đến cùng cực, xét xem vọng tưởng, chấp trước này 
từ nơi đâu mà có, thì mây mù phủ kín bầu trời ắt sẽ triệt 



Lời tựa cho bản kẽm cuốn Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết        888  

để tiêu diệt. Vầng mặt trời sẵn có sẽ hiển hiện toàn thể. 
Lúc mây mù phủ kín, mặt trời cũng chưa hề bị mất; lúc 
mây mù tan tác, mặt trời cũng chưa hề có lại! Độ tận 
hết thảy chúng sanh mà chẳng thấy một chúng sanh nào 
được độ chính là ý này.  

 Ai thấy được lý này, hành được hạnh này, dùng 
“không trụ vào đâu” để sanh tâm, ắt thấy các tướng 
không có tướng. Người như thế thọ trì kinh này, vì 
người khác diễn nói dẫu chỉ bốn, ba, hai, một câu thì 
phước đức của người dùng bảy báu đầy ắp tam thiên đại 
thiên thế giới để bố thí vẫn chẳng thể bằng được! Do 
một câu nhiễm vào thần thức, vĩnh viễn trở thành hạt 
giống đạo. Trụ vào tướng để bố thí thì quả báo ở nơi 
nhân thiên! Do vậy, nói: “Chỗ nào có kinh, chỗ ấy 
chính là tháp miếu. Kinh ở tại chỗ nào, chỗ ấy có đủ 
Tam Bảo”. Vì vậy, hết thảy thế gian trời, người, A Tu 
La đều phải nên cúng dường. Do người nói chẳng chấp 
vào tướng, như như bất động, dùng Như Như Trí khế 
hợp Như Như Lý, Phật như, chúng sanh như, nhất như, 
vô nhị như. Nói cả ngày nhưng thật ra chưa từng nói, dù 
nín lặng không nói cũng chưa từng chẳng nói. Do người 
ấy đi, đứng, nằm, ngồi, qua lại, cúi, ngửa, mặc áo, ăn 
cơm, giơ nắm tay, dựng ngón tay, không gì chẳng phải 
là Vô Dư Niết Bàn bất sanh bất diệt, là toàn thể đại 
dụng của vô trụ sanh tâm. Ruộng đất vượt ngoài kiếp, 
trăng gió nơi quê cũ, mặc người tự được, nào ai ngăn 
trở? Do vậy, ông bán củi52 nghe được một câu liền được 
nối Tổ truyền đăng, lẫy lừng vũ trụ. Người ta là trượng 
                                                
52 Khi chưa xuất gia, tổ Huệ Năng làm tiều phu, gánh củi đến bán cho ông 
trưởng giả, nghe ông đọc kinh Kim Cang bèn ngộ chân tâm, phát tâm xuất gia.  



Lời tựa cho bản kẽm cuốn Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết        889  

phu, mình cũng thế, chẳng nên tự khinh để rồi thua kém. 
Như vậy, người thọ trì nên phát đại Bồ Đề Tâm như thế 
nào? Nên sanh tâm không trụ vào đâu như thế nào?  

 Cuối triều Đạo Quang nhà Thanh, có Vô Trụ Lão 
Nhân Trần Trụ xưa có huệ căn, nhược quan (20 tuổi) 
bèn tụng kinh này, đến ngoài bảy mươi, xem rộng các 
bản chú giải, gạn lọc lấy những nghĩa lý tạo thành bộ 
Tuyến Thuyết. Dùng một sợi dây “chẳng trụ vào tướng” 
để xâu dính lại triệt để. Câu chữ giản dị, dễ hiểu, có ích 
cho hàng sơ cơ. Nếu nắm được chỗ chỉ quy từ sách này 
thì đối với chú giải của cổ đức, đối với kinh của Như 
Lai sẽ như mở được kho báu, tùy ý thụ dụng.  

 Hai anh em ông Giản Chiếu Nam, Giản Ngọc Giai 
ở Việt Đông (Quảng Đông), do mẹ mất, các thân hữu 
đến phúng điếu, ai nấy đều gởi những bài ai điếu, liễn 
đối phúng viếng. Họ gom lại cho khắc in, đặt tên là Ai 
Tư Lục. Lại muốn vì mẹ làm lợi cho hết thảy nên bèn 
cho đúc bản kẽm cuốn Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết 
in thành mấy ngàn cuốn, để cùng với bộ Ai Tư Lục 
dùng tặng các thân hữu đã phúng điếu để tạ ơn những 
lời chúc tụng hay đẹp. Một là mong cho mẹ được cao 
thăng phẩm sen, hai là mong cho thân hữu tăng trưởng 
thiện căn. Thật đúng là: “Hiếu tử bất quỹ, vĩnh tứ nhĩ 
loại” (tạm dịch: Hiếu tử chẳng cùng khốn, vĩnh viễn 
ban cho ngươi).  

 Nếu nghi Kim Cang vô tướng, Tịnh Độ hữu tướng, 
hai pháp làm sao dung thông nhau được? Tôi nói: Kinh 
Kim Cang dạy độ tận hết thảy chúng sanh, nhưng chẳng 
thấy tướng độ, chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, 



Tựa tái bản bộ Tán Lễ Địa Tạng Bồ Tát Sám Nguyện Nghi    890  

Xúc, Pháp để hành bố thí. Bố thí đứng đầu lục độ vạn 
hạnh; đã dạy chẳng trụ vào tướng bố thí thì trì giới, 
nhẫn nhục, tinh tiến, thiền định, trí huệ, cùng với vạn 
hạnh, không gì chẳng phải như vậy. Như thế, kinh Kim 
Cang chính là quy củ chuẩn mực cho con người hành 
khắp lục độ vạn hạnh, phổ độ hết thảy chúng sanh, 
chính là cương yếu của khắp hết thảy các pháp môn 
trong cả một đời giáo hóa. Ấy chính là ngay nơi tướng 
mà lìa tướng, sao không thể dung thông với Tịnh Độ 
cho được? Phàm pháp độ sanh, chỉ có mỗi Tịnh Độ thật 
là bậc nhất. Muốn sanh về Tịnh Độ thì phải tịnh cái tâm. 
Hễ tâm tịnh thì cõi Phật tịnh. Dùng tâm thanh tịnh 
chẳng trụ vào tướng để niệm Phật thì tâm này làm Phật, 
tâm này là Phật, vãng sanh Tây Phương, chứng Vô 
Sanh Nhẫn, chính là lý sự quyết định chẳng thay đổi 
vậy, nào còn ngờ gì nữa?  

 
19. Lời tựa tái bản bộ Tán Lễ Địa Tạng Bồ Tát Sám 
Nguyện Nghi  
 
 Tâm thể vốn tịnh, do căn trần mà trược niệm khởi 
lên. Phật tánh thường tồn, do mê trái nên phàm tình 
hừng hực. Do vậy, khiến cho sức tịch chiếu bị biến 
thành duyên tối tăm, loạn động. Trong thường trụ, lầm 
chịu nỗi khổ sanh tử. Chấp trước Ngũ Ấm, chẳng biết 
rốt ráo đều là không. Ngăn lấp nhất tâm, nào hiểu vốn 
chẳng thể được! Đắm nhiễm lục trần huyễn cảnh, đọa 
lạc đường khổ tam đồ. Dẫu trải qua vi trần kiếp số, 
chẳng thể thoát khỏi luân hồi lục đạo. Do vậy, đức Thế 
Tôn ta rủ lòng từ mẫn, nhân Địa Tạng Bồ Tát thưa hỏi, 



Tựa tái bản bộ Tán Lễ Địa Tạng Bồ Tát Sám Nguyện Nghi    891  

bèn nói pháp luân Thập Lực của Phật để nghiến nát 
Phiền Hoặc, thành tựu đạo khí. Do đấy, vứt bỏ ác pháp, 
đoạn trừ hết thảy Vô Y Hạnh53, tu trì thiện pháp, đầy đủ 
hết thảy Hữu Y Hạnh. Nhưng muốn đắc Vô Sanh Pháp 
Nhẫn thì phải sám trừ tội khiên đời trước. Nếu chẳng 
chấp vào Ngũ Ấm sẽ tự chứng được ba thân. Bên ngoài 
thì nhờ vào Phật lực, pháp lực, Bồ Tát thệ nguyện lực, 
trong nương vào sức thành kính, sức sám hối, sức tự 
                                                
53 Kinh Địa Tạng Bồ Tát Thập Luân dạy có mười Hữu Y Hạnh Luân và mười 
Vô Y Hạnh. Hữu Y nghĩa là những hạnh nghiệp có thể nương nhờ vào, dùng 
chữ Luân với ý nghĩa giống như bánh xe lăn, nghiền nát Hoặc nghiệp. Như 
vậy, Hữu Y Hạnh Luân là những hạnh nghiệp có thể đoạn phiền hoặc, chứng 
Bồ Đề. Vô Y Hạnh là những hạnh nghiệp không thể nương tựa vì chúng tăng 
trưởng phiền não, vọng tưởng, chấp trước.  
Mười Hữu Y Hạnh Luân là:  
1) Đầy đủ lòng tin trong sạch, trọn tín tâm thanh tịnh.  
2) Có đủ lòng hổ thẹn. 
3) An trụ trong luật nghi, nhiếp thân khẩu ý, an trụ tịnh giới.  
4) An trụ từ tâm.  
5) An trụ bi tâm.  
6) An trụ hỷ tâm.  
7) An trụ xả tâm.  
8) Có chánh quy y, y chỉ nơi Tam Bảo.  
9) Đầy đủ tinh tấn, tùy thuận tu học, dũng mãnh, siêng tinh.  
10) Thường lạc tịch tịnh, lòng lắng tịnh, tư duy đúng lý, dứt các vọng tưởng.  
Mười Vô Y Hạnh là:  
1) Gia Hạnh hoại nhưng ý lạc không hư hoại.  
2) Ý lạc bị hoại nhưng gia hạnh không hoại.  
3) Gia hạnh, ý lạc đều hoại.  
4) Giới hoại, nhưng kiến không hoại.  
5) Kiến hoại, nhưng giới không hoại.  
6) Kiến, giới đều hoại.  
7) Gia hạnh, ý lạc, giới, kiến đều không hoại, nhưng y chỉ vào sức bạn ác.  
8) Tuy y chỉ thiện hữu và có gia hạnh, nhưng ngu độn như dê câm, không 
phân biệt các sự lý, nghe thiện pháp nói là bất thiện pháp, chẳng lãnh ngộ 
được ý nghĩa.  
9) Đối với các thứ của cải, thường không chán đủ, miệt mài theo đuổi nên tâm 
bị loạn.  
10) Bị các bệnh tật bức bách nên cúng bái thần quỷ, cầu chú thuật.  



Tựa tái bản bộ Tán Lễ Địa Tạng Bồ Tát Sám Nguyện Nghi    892  

tánh công đức nên sương tội ngập trời bị tiêu diệt triệt 
để; bầu trời chân tánh sẵn có được hiển hiện toàn thể.  

 Do vậy, biết rằng ba kinh Thập Luân, Bổn Nguyện, 
Chiêm Sát54 đều là vì Địa Tạng đại bi nguyện lực khiến 
cho chúng sanh côi cút không nơi nương cậy trong đời 
Mạt có chỗ nương cậy lớn lao. Ngẫu Ích đại sư đã 
chứng Pháp Thân, thừa nguyện tái lai, thoạt đầu thị hiện 
làm kẻ Xiển Đề, sau trở thành sứ giả Như Lai, một đời 
hạnh giải, lý sự viên dung. Suốt đời trước thuật, tánh - 
tu cùng trọn đủ. Ngài muốn làm cho trược trí trở thành 
tịnh trí, bèn dựa theo ba kinh trên, soạn ra Sám Nghi, 
ngõ hầu biến phàm tâm thành Phật tâm, dùng Thập 
Luân để làm sáng tỏ sự tán thán, sám hối. Gương báu 
đã mài, quang minh tự phát. Ma-ni đã gột rửa, bèn tuôn 
ra trân bảo. Thật có thể nói là diệu pháp để phản bổn 
hoàn nguyên, là đạo để đạt “tâm này làm Phật” vậy. 
Hoằng Nhất Thượng Nhân từ trước đã khâm phục trước 
thuật của đại sư, bèn cho khắc bản bộ sám nghi này để 
lưu truyền rộng rãi, khiến cho người có chí diệt Hoặc 
nghiệp huyễn vọng, chứng chân tâm sẵn có, trên nối 
tiếp huệ mạng Như Lai, dưới tạo thành điển hình cho 
đời sau đều được thọ trì vậy!  

 
 
  

                                                
54 Trong Đại Tạng có ba bộ kinh: Địa Tạng Bồ Tát Thập Luân Kinh, Địa Tạng 
Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh và Chiêm Sát Thiện Ác Nghiệp Báo Kinh đều do 
đức Địa Tạng khải thỉnh Phật bèn nói pháp, hoặc do một vị Bồ Tát khác khải 
thỉnh, Phật bèn giảng diễn về công hạnh của Địa Tạng Bồ Tát.  



Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục                                893  

20. Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục  
 

 Người học đạo suy nghĩ lập hạnh đều phải chất trực, 
trung chánh, chẳng được có mảy may có tướng thiên vị, 
riêng tư, lươn lẹo. Nếu có chút thiên lệch, cong quẹo gì 
thì sẽ như bàn cân không chuẩn, cân các vật nặng - nhẹ 
đều sai. Như thể chất gương chẳng sạch, chiếu các hình 
tượng khó thể phân biệt tốt - xấu. Sai chỉ hào ly, mất đi 
ngàn dặm! Xoay vần sai lầm, không thể ngăn dứt được! 
Kinh Lăng Nghiêm nói: “Mười phương Như Lai đồng 
một đạo, nên thoát lìa sanh tử đều dùng trực tâm”. Do 
bảo tâm là trực (ngay thẳng) nên từ địa vị đầu đến địa vị 
cuối, trong những địa vị trung gian, vĩnh viễn chẳng có 
tướng cong quẹo. Kinh Thư nói: “Tâm con người khi 
gặp hoàn cảnh quyến rũ thì tâm đạo bị nhỏ đi, hãy tập 
trung tư tưởng, chuyên nhất [gìn giữ đạo tâm], giữ cho 
thiên tánh không đổi dời55”. Pháp Tạng56 đời trước, vốn 

                                                
55 Nguyên văn: “Nhân tâm duy nguy, đạo tâm duy vi, duy tinh, duy nhất, doãn 
chấp quyết trung”. Câu này được hiểu nhiều cách khác nhau, chúng tôi dịch 
theo cách diễn giải của Thân Hà Vĩnh trong bộ Trung Hoa Văn Hóa Tâm Lý 
Học Tâm Yếu. Theo ông Thân, Nguy ở đây là những nguy hiểm, thử thách, 
chẳng hạn như danh dự, lợi lộc, của cải v.v… Đạo tâm là cái tâm tự nhiên, 
tâm thiên phú, thiên lương v.v… “duy tinh duy nhất” là tập trung tư tưởng, 
gìn giữ đạo tâm. “Doãn quyết kỳ trung” nghĩa là giữ cho thiên tánh chẳng dời. 
Như vậy câu này có thể hiểu là: “Tâm con người do bị hoàn cảnh quyến rũ, 
tâm đạo ngày càng nhỏ đi. Phải tập trung tư tưởng, gìn giữ đạo tâm cho 
không thay đổi”. 
56 Tức Hán Nguyệt Pháp Tạng, người sống vào cuối đời Minh, viết sách Ngũ 
Tông Nguyên cực lực đề cao tông Lâm Tế, chỉ trích mạt sát các tông phái 
Thiền khác, nhất là tông Tào Động, lập ra những dị thuyết, gây nên những 
tranh luận ồn ào cho đến tận thời Ung Chánh hoàng đế nhà Thanh. Học trò 
ông ta là Hoằng Nhẫn lại còn viết sách Ngũ Tông Cứu cực đoan hơn nữa, coi 
bốn phái Thiền còn lại đều là tà ngụy. Phái Thiền của Pháp Tạng chủ trương 



Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục                                894  

có linh căn cho nên đời này giải ngộ và kiến địa đều 
chẳng nông cạn. Nhưng do cái gốc ngã mạn sâu xa, 
muốn làm bậc cao nhân thiên cổ đệ nhất, tự mình lập 
bừa ra những tông chỉ, danh tướng, viết bộ Ngũ Tông 
Nguyên những mong hậu học suy tôn ông ta, rốt cuộc 
trở thành tri kiến của tà ma, ngoại đạo. Nếu như khi ấy 
cứ một bề vâng giữ trực tâm trực hạnh, ắt sẽ thấy trong 
hội của ngài Mật Vân57 không ai bằng được, đạo phong 
lừng lẫy khó gì chẳng vượt trội các phương! Tiếc là ông 
ta chẳng chú trọng thực ngộ, thực chứng, lại mưu tính, 
lập cách để mình được vượt trội hết thảy, khiến cho 
ngài Mật Vân ba lần, bảy lượt quở trách để uốn nắn ông 
ta!  

 Con người chẳng phải là thánh hiền, ai không 
vướng lỗi? Nếu thật sự là người anh hùng, quả cảm sẽ 
tự hổ thẹn, sám hối, biết lỗi sửa lỗi, cầu thật ngộ, thật 
chứng, thì pháp mạch Lâm Tế, Như Lai huệ mạng sao 
không trực tiếp truyền thừa cho được? Lẽ đâu dựng cao 
                                                                                                       
phá chấp triệt để nên ăn mặn, uống rượu, không giữ giới luật cũng không trở 
ngại gì, khiến cho các tôn đức tông Lâm Tế cũng phải quở trách.  
57 Mật Vân Viên Ngộ (1566-1642) là vị cao tăng tông Lâm Tế đời Minh. Sư 
người huyện Nghi Hưng, tỉnh Giang Tô, họ Tương, tự Giác Sơ, hiệu Mật Vân, 
thụy hiệu Huệ Định thiền sư. Ngài là con nhà nông, nhân đọc Lục Tổ Đàn 
Kinh liền hâm mộ Thiền Tông. Một ngày nọ nhìn đống củi có chỗ ngộ, bèn 
xuất gia với ngài Huyễn Hữu Chánh Truyền ở viện Long Trì vào năm 29 tuổi. 
Năm Vạn Lịch (1602), Chánh Truyền lên kinh đô, Sư được cử làm giám viện 
chùa Vũ Môn. Một ngày nọ đi qua núi Đồng Quan, hốt nhiên đại ngộ, được 
ngài Chánh Truyền trao y bát vào năm 39 tuổi. Năm 45 tuổi, được kế nhiệm 
trụ trì tổ đình Long Trì. Về sau lần lượt trụ tại các chùa Thiên Thai, Hoàng Bá, 
Thiên Đồng… trước sau 30 năm, đại chấn tông phong, được xưng là Tổ trung 
hưng tông Lâm Tế. Đệ tử hơn 3 vạn người, nổi tiếng nhất là Đạo Mân, Thông 
Dung, Pháp Tạng v.v… Tổ Huệ Nguyên của tông Hoàng Bá tại Nhật cũng là 
đệ tử của ngài Mật Vân. Sư tịch năm Sùng Trinh thứ 15 (1642) tại chùa Thông 
Huyền, thọ 77 tuổi. 



Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục                                895  

tràng kiêu mạn, giữ dở, che lỗi, khiến cho những gã học 
trò như Hoằng Nhẫn v.v… càng thêm cuồng vọng, phô 
phang ý kiến ức đoán của chính mình, viết sách Ngũ 
Tông Cứu, biến chánh thành tà, biến tà thành chánh, 
báng pháp, báng tăng, tự lầm, lầm người. So với Pháp 
Tạng, lại càng sâu nặng gấp mười. Kẻ đui dẫn lũ mù, 
kéo nhau vào lửa. Ôi! Đáng buồn thay! Đương thời, 
Pháp Tạng, Hoằng Nhẫn mặc tình tô vẽ, khiến cho môn 
đình rất thạnh, hàng sĩ đại phu đa phần thành ngoại hộ. 
Do vậy, những tà thuyết lầm lạc trong các bộ ngữ lục 
Ngũ Tông Nguyên, Ngũ Tông Cứu của cha con họ đều 
được đưa vào Đại Tạng.  

 Đến năm Ung Chánh thứ mười một (1733), Thanh 
Thế Tông muốn tuyển chọn ngữ lục, đọc khắp các trước 
tác của họ, biết họ mang ý kiến lầm lạc, đến nỗi làm mù 
chánh nhãn của người khác, bèn truyền hủy sạch những 
bản ấy. Lại sắc truyền các tùng lâm trong thiên hạ, 
phàm có sách hay ván in sách ấy, phải hủy trừ cho hết. 
Nếu giấu diếm, bị phát giác sẽ kết tội phạm luật. Lại sợ 
có người bị trúng độc sâu xa, không thể ói ra hết được, 
do sách Ngũ Tông Cứu cuồng vọng, trái nghịch quá 
mức, vua bèn trích lục hơn tám mươi điều [từ sách ấy], 
vạch trần, phê phán từng điều, truyền đưa vào Đại Tạng 
hòng mở con mắt chánh cho người, báo ân Phật, ân Tổ. 
Nhưng do muôn vàn điều không rảnh rỗi, đến mùa 
Xuân năm Ung Chánh 13 (1735) mới hoàn thành bản 
cảo, chưa sửa chữa hoàn chỉnh, xe rồng đã lên làm 
khách cõi trời. Cao Tông (Càn Long) kế vị, mới cho 
khắc ván. Chỉ vì chẳng giao phó cho người thông hiểu, 
nên với những chữ viết giả tá theo lối chữ Thảo đa phần 



Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục                                896  

sửa thành lối chữ Chân Phương, chẳng hạn như chữ Vị 
謂 (nói) sửa thành chữ Vị 為 (vì), nhiều đến hơn cả trăm 
chỗ58. Những kinh sách được Thế Tông khắc in đều 
giảo chánh, đối chiếu tinh xác, nghiêm cẩn, chỉ có mình 
sách này sai ngoa quá nhiều. Do vậy, biết sách ấy được 
khắc sau khi nhà vua đã lên làm khách cõi trời.  

 Hơn nữa, mùa Xuân năm Ung Chánh thứ 13, khởi 
công khắc ván Đại Tạng Kinh, vua đã truyền dụ đem 
sách này nhập Tạng để lưu thông, nhưng rốt cuộc 
không nhập, là vì Cao Tông lên ngôi chưa lâu, chuyên 
lo chánh trị, không rảnh rang đề xướng. Còn những 
hàng Tăng tục khác thì do đồ đảng của Pháp Tạng quá 
đông, nên đều sợ nếu đề xướng [nhập tạng sách này] ắt 
phải chuốc họa. Do vậy, gác lại không bàn đến, cho nên 
không nhập. Bản ván khắc sách của triều đình được giữ 
trong đại nội, trừ phi hoàng đế hạ chỉ, không cách nào 
ấn loát được. Vì thế, sách này chẳng được lưu truyền 
trong đời. Nhưng pháp bảo này ắt có thần, vật thủ hộ, 
khiến cho sách được giấu kín đã lâu lại xuất hiện, được 
lưu truyền rộng rãi. Nhân duyên này được ghi đầy đủ 
trong lần in thạch bản. Nay tính khắc lại bản gỗ, bèn 
lắng lòng giảo duyệt, hòng khôi phục lại bản lai diện 
mục cho tác phẩm của Thế Tông. Cư sĩ Ưng Quý Trung 
nguyện bỏ tiền khắc lại, nên tôi bèn viết lời tựa nêu rõ 
đầu đuôi để thuật cùng người thông suốt trong mai sau.  

                                                
58 Do viết chữ Hán theo lối Thảo thường bỏ bớt nét và dùng hình thức giả tá 
(tức là dùng chữ đồng âm, ít nét hơn, để viết cho tiện, cho nhanh). Khi đọc, 
phải căn cứ theo ngữ cảnh để hiểu tác giả thật sự muốn dùng chữ gì. Điều này 
đòi hỏi người đọc phải thông hiểu nội dung, thâm hiểu Phật pháp mới viết cho 
đúng chữ chân phương được.  



Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục                                897  

 Phàm muốn liễu sanh thoát tử, ắt phải thật chứng. 
Nếu chỉ ngộ chưa chứng thì Phiền Hoặc vẫn còn, phải 
nỗ lực vô cùng. Nếu có thể khăng khắng dốc sức, trải 
duyên rèn luyện, tâm luôn giác chiếu, thầm phù hợp 
thánh trí, phàm tình nhân ngã thị phi sẽ không do đâu 
khởi được. Nếu chẳng gắng giác chiếu, phàm tình vẫn 
cứ lừng lẫy như cũ thì công hạnh càng cao, tình kiến 
càng nặng; từ ngộ nhập mê sẽ khó thể tránh khỏi! Như 
người tỉnh ngủ không ngồi dậy, hồi lâu sau lại ngủ tiếp. 
Cổ nhân nói: “Đại sự đã sáng tỏ, như chôn cha mẹ”59. 
Chính là vì Phiền Hoặc chưa đoạn, chỉ sợ lại mê. Phải 
biết người đoạn Hoặc, không còn phàm tình. Đã không 
còn phàm tình, nào còn có sanh tử? Người đại ngộ dẫu 
ngộ bằng chư Phật, nhưng Hoặc chưa đoạn trừ thì phải 
niệm niệm giác chiếu, hầu tránh khỏi dùng phàm tình 
xử sự.  

 Cha con Pháp Tạng, Hoằng Nhẫn, tuy ngộ xứ cao 
sâu, nhưng chỉ vì ngã mạn quá đáng đến nỗi hoàn toàn 
bị vùi lấp trong tình kiến nhân ngã, lại toan muốn làm 
bậc cao nhân đệ nhất nối tiếp huệ mạng Phật, đến nỗi 
một phen lầm lẫn vĩnh viễn lầm lạc, không sao quay lại 
được! Dốc cạn trí lực, chỉ thành thân phận một kẻ tầm 
thường, chẳng đáng buồn ư? Như Lai biết sâu xa chúng 
sanh đời mạt Phiền Hoặc khó đoạn nên riêng mở ra 
pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ 
khiến cho lúc lâm chung được Phật tiếp dẫn, vãng sanh 
Tây Phương. Đã được vãng sanh liền siêu phàm nhập 
thánh, liễu sanh thoát tử, hầu cận Di Đà, theo gót hải 
                                                
59 Ý nói đã ngộ rồi, thì càng phải nghiêm túc tu tập, như con làm đám ma cho 
cha mẹ, chẳng dám khinh thường, đãi bôi chút nào.  



Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục                                898  

chúng. Từ đấy phá trọn vô minh, triệt chứng tự tâm, 
thẳng đến khi thành Phật mới thôi. Nếu như Pháp Tạng, 
Hoằng Nhẫn biết được điều này, ắt sẽ thượng phẩm 
thượng sanh, chứng Vô Sanh Nhẫn, hiện đủ mọi sắc 
thân, rộng độ quần mê. Đâu đến nỗi bóng bẩy, màu mè, 
mong được hư danh vượt Phật trội Tổ, muốn lưu danh 
thơm trăm đời! Lúc bị người sáng mắt thấy thấu suốt, 
bèn lộ tiếng tà ma ngoại đạo, để tiếng xấu muôn năm! Ô 
hô, buồn thay!  

 
21. Lời tựa bản thạch ấn sách Giản Ma Biện Dị Lục  
(viết thay cư sĩ Xí Giác Triệu Hy Y)  
 
 Từ khi Phật pháp truyền vào Trung Quốc, đế vương 
các đời không ai chẳng sùng phụng, nhưng có những vị 
chỉ gieo hạt giống kết duyên, có vị ngộ chứng, đủ mọi 
hạng bất đồng. Tìm lấy một vị thâm nhập kinh tạng, đạt 
thẳng nguồn Thiền, chứng diệu tâm Niết Bàn, có chánh 
nhãn Kim Cang, nhân lúc tu - tề - trị - bình được rảnh 
rỗi, bèn xiển dương tông chỉ “niêm hoa trực chỉ” (cầm 
cành hoa giở lên để chỉ thẳng vào tâm)60 thì chỉ có mình 
                                                
60 Niêm hoa (còn gọi là “niêm hoa vi tiếu”): Theo truyền thuyết của Thiền 
Tông, trong pháp hội Linh Sơn, đức Phật giơ cành hoa cho đại chúng xem, đại 
chúng ngơ ngác, chỉ mình tôn giả Ca Diếp mỉm cười. Đức Thế Tôn bèn nói: 
“Ta có chánh pháp nhãn tàng, Niết Bàn diệu tâm, Thật Tướng vô tướng, pháp 
môn vi diệu, chẳng lập văn tự truyền riêng ngoài giáo, nay giao cho Ma Ha 
Ca Diếp”. Nhà Thiền bảo sự tích này lấy từ kinh Đại Phạm Thiên Vương Sở 
Vấn, nhưng hiện thời chưa tìm thấy bản kinh này trong Đại Tạng, ngoại trừ 
một bản ghi trong Tục Tạng, nhưng cũng bị nghi ngờ tính chân xác. Theo kinh 
Đại Bát Niết Bàn, trước khi đức Phật nhập diệt, đã giao phó chánh pháp cho tổ 
Ca Diếp như sau: “Vô thượng chánh pháp giao phó cho Ma Ha Ca Diếp, Ca 
Diếp sẽ là chỗ y chỉ lớn lao cho các tỳ-kheo, giống như Như Lai là chỗ y chỉ 
cho mọi chúng sanh”. Do vậy, các nhà nghiên cứu Phật học hiện thời cho rằng 



Tựa bản thạch ấn sách Giản Ma Biện Dị Lục                          899  

Thanh Thế Tông hoàng đế là bậc nhất. Nếu không phải 
là bậc Pháp Thân đại sĩ thừa nguyện tái lai, nắm vững 
cốt lõi đạo Quyền - Thật bất nhị, độ chúng sanh luân 
hồi không nơi nương tựa thì há có được như vậy hay 
chăng? Về trước thuật của nhà vua, trong Đại Tạng có 
Viên Minh Cư Sĩ Ngữ Lục gồm ba quyển (Viên Minh Cư 
Sĩ là đạo hiệu của Thanh Thế Tông). Ngoài ra, những tự, bạt, 
truyện, ký, thấy rải rác trong những kinh, luận, ngữ lục, 
thảy đều khéo léo khế hợp tâm Phật, ngầm hợp ý Tổ. 
Chữ nào chữ nấy tỏ rõ sự thật, lời nào lời nấy đều quy 
tông. Như gảy bàn tính, như báu Ma Ni, phàm những ai 
có đủ con mắt không ai chẳng bội phục!  

 Vào cuối đời Minh, trong số đồ đệ của sư Mật Vân 
Viên Ngộ, có Pháp Tạng tự là Hán Nguyệt, thiên tư 
thông minh, mẫn tiệp, gốc ngã mạn sâu dầy. Sau khi đại 
ngộ, bèn muốn làm bậc cao nhân thiên cổ độc nhất 
không ai sánh bằng, vì thế lập bậy chủ kiến, viết sách 
Ngũ Tông Nguyên, mong muốn vượt trội hết thảy. 
Chẳng biết Như Lai tâm ấn như vầng trăng trong mát, 
mây ngã mạn vừa đùn, liền che mất ánh trăng; Chân 
Như diệu tánh như thái hư không, bụi ngã mạn vừa bay 
tung, liền bẩn thể chất của Không. Đủ mọi thứ bôi vẽ, 
trau chuốt, bẹo hình bẹo dạng cuồng vọng, trái nghịch, 
cầu thăng hóa đọa, biến khéo thành vụng. Mật Vân quở 
lên, trách xuống, Pháp Tạng cùng với học trò là Hoằng 
Nhẫn vẫn chấp mê chẳng tỉnh. Sư phải cứu vớt nhiều 
lần nhưng ông ta lại toan lấn lướt ngài Mật Vân, bảo 
“ta tự ngộ không cần thầy”, Mật Vân bị ép phải đem 
                                                                                                       
thuyết “niêm hoa vi tiếu” chính là sự thêm thắt, tô vẽ của Thiền Tông Trung 
Hoa sau thời Thần Hội vào đoạn kinh trên.  



Tựa bản thạch ấn sách Giản Ma Biện Dị Lục                          900  

mối đạo giao phó. Những ngôn thuyết của Pháp Tạng 
phần nhiều là dối lập, ít có sự thật. Hàng tri thức thời ấy 
tuy biết ông ta sai, nhưng thầy ông ta còn chẳng làm gì 
được; lại thêm môn đình của ông ta quá mạnh, hàng sĩ 
đại phu đa phần là kẻ ngoại hộ, chỉ sợ vừa phê phán đã 
khó khỏi mắc họa. Do vậy, họ đều chẳng dám bàn đến 
nữa.  

 Đến năm Ung Chánh mười một (1733), Thế Tông 
xem khắp các ngữ lục của Mật Vân, Pháp Tạng, Hoằng 
Nhẫn, thấy tri kiến của họ lầm lạc liền chép ra hơn mấy 
mươi ý kiến phỏng đoán, tà thuyết của họ để biện định 
chánh - tà một phen. Tính ra đến hơn mười vạn chữ, đặt 
tên là Ngự Chế Giản Ma Biện Dị Lục, liền cho khắc 
thành sách để thành bản in của triều đình, lại truyền đưa 
sách ấy vào Đại Tạng hòng trừ tà thuyết để chánh nhân 
tâm, chấn hưng Tông phong, sáng tỏ đạo Tổ. Đến năm 
thứ mười ba (1735) khởi công khắc in Đại Tạng, nhưng 
xe rồng đã lên làm khách cõi trời. Cao Tông (Càn Long) 
kế vị, ngày ngày phải lo muôn chuyện, chẳng rảnh rỗi 
đề xướng, đến nỗi rốt cuộc chẳng được nhập tạng. Sách 
đã khắc thành bản in chánh thức của triều đình được giữ 
trong đại nội, chẳng dễ lưu thông. Vì thế, những hàng 
đại gia Tăng - tục bác học đa văn hiện thời đều chẳng 
biết đến tựa đề sách này.  

 Năm Giáp Thìn (1904) đời Quang Tự, bạn tôi là Tử 
Nhậm tìm được hai bộ sách này ở chợ sách Bắc Kinh, 
gởi một bộ cho pháp sư Đế Nhàn mong Ngài đề xướng 
quyên mộ lưu thông, một bộ giao cho ông Dương Nhân 
Sơn gởi qua Nhật Bản, đưa vào Đại Tạng Kinh bản in 
mới của Hoằng Giáo Thư Viện. Mùa Xuân năm nay, tôi 



Tựa bản thạch ấn sách Giản Ma Biện Dị Lục                          901  

muốn vượt biển đến đất Hỗ (Thượng Hải) gặp cư sĩ 
Địch Sở Thanh. Tôi nói: “Ông thích truyền bá những 
sách cổ, sao không lấy cuốn Giản Ma Biện Dị Lục 
trong Đại Tạng Kinh của Hoằng Giáo Thư Viện để 
khắc ván ấn hành? Sách này do Thế Tông đem tâm 
pháp của Linh Sơn, Tứ Thủy để mở đại quang minh 
tạng Kim Cang chánh nhãn cho hai đạo Nho, Thích. 
Nếu sách này được lưu truyền, chẳng những người 
tham Thiền lập tức biết chỗ quy hướng, ngay cả người 
đề cao Khổng Mạnh để dò tìm Thành Minh đến cùng 
cực cũng sẽ như ngồi thuyền gặp được gió thuận, mau 
đến được bờ kia!” Cư sĩ nói: “Trước kia, ở kinh đô, con 
tìm được một bộ trong đống đồ cũ nát, cất trong rương 
sách đã hơn cả năm. Nếu không nhờ thầy nói, chắc là 
bỏ qua mất rồi!” Liền giao cho nhà in để họ chiếu theo 
thể thức in thạch bản, in ra một ngàn bộ, xin tôi viết lời 
tựa. Tôi hết sức vui mừng, quên mình kém cỏi, soạn lời 
tựa để phô bày cơ duyên ẩn - hiển như vậy.  

 
22. Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện Tán 
 
 Khởi đầu từ chuyện đức Thế Tôn giơ cành hoa, Ca 
Diếp mỉm cười, “chánh pháp nhãn tàng, Niết Bàn diệu 
tâm” liền được phổ biến khắp hoàn vũ. Cho đến khi đại 
giáo truyền sang Đông, Tổ Đạt Ma từ trời Tây sang, 
những vị viên ngộ Phật tánh, triệt chứng tự tâm, tiếp nối 
huệ mạng của Như Lai, làm đạo sư cho trời người, thật 
rất nhiều. Những vị được Truyền Đăng Lục, Cao Tăng 
Truyện ghi chép chỉ là mười phần, một phần trong trăm 



Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện Tán                       902  

ngàn phần mà thôi. Còn những vị ẩn đức chẳng phô bày, 
giấu kín chẳng tỏ rõ làm sao kể xiết được?  

 Thanh Thế Tông Hiến Hoàng Đế (Ung Chánh) đã 
chứng Pháp Thân từ lâu, thừa nguyện tái lai, dù Tông 
hay Giáo không gì chẳng thấu nguồn tột đáy. Kể từ khi 
lên ngôi, trong vòng mười năm, chuyên coi sóc việc 
chánh trị, chẳng đề xướng Phật pháp vì mong thiên hạ 
thái bình, phong tục thuần mỹ. Sau đấy mới tuyên bố 
pháp hóa sẽ dễ được lợi ích, như đồ đựng đã khử chất 
độc có thể chứa được cam lộ. Đến năm Ung Chánh 11, 
bèn dùng thân nhân vương (vua trong cõi người) làm 
chuyện pháp vương, một vai gánh vác cả Phật pháp lẫn 
thế pháp. Nho giáo, Thích giáo, nhất đạo cùng hành. 
Lấy tâm pháp Linh Sơn, Tứ Thủy để thuật luân âm 
truyền tân tục diệm61, Không - Hữu bất nhị, Chân - Tục 
viên dung, thật muốn cho nhân dân trong khắp cõi đời 
đều là con đích thật của đấng Như Lai, hữu tình trong 
hiện tại lẫn tương lai đều cùng được hưởng cảnh sắc 
rạng rỡ nơi bổn địa.  

 Vào mỗi ngày Sóc, Vọng62, hoặc thánh đản của 
Phật, Bồ Tát liền trực tiếp bảo ban quần thần nơi triều 
đình, hoặc truyền chiếu chỉ tới đại thần nơi biên cương 
cho đến thứ dân, làm cho họ đều hiểu rõ tự tâm, đều 
hướng đến đạo nghịch trần theo giác, chẳng đến nỗi bỏ 
uổng Phật tánh, chịu nỗi đau buồn sanh tử luân hồi oan 

                                                
61 Truyền tân tục diệm: Truyền tân là nói tắt của “hỏa truyền tân tận” (lửa 
truyền củi hết), tục diệm (nối tiếp ngọn lửa) đều có ý nghĩa là kế thừa, phát 
huy đạo của thầy. Luân Âm có nghĩa là thánh chỉ. Thanh Thế Tông là hoàng 
đế nên những gì nhà vua viết được gọi là “luân âm”.  
62 Sóc: Ngày mồng Một đầu tháng, Vọng: Ngày Rằm.  



Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện Tán                       903  

uổng. Hoặc hạ sắc chỉ truyền các tùng lâm trong thiên 
hạ phải tận lực giữ Thanh Quy, tinh tu phạm hạnh, chân 
tham thật ngộ, minh tâm kiến tánh, ngõ hầu hoằng 
dương quang đại pháp đạo, hỗ trợ kế sách của vua. Lại 
vào những ngày sóc - vọng, ắt đích thân nâng ngọn bút 
sắc sảo, cung kính vẽ hình một bậc cổ đức. Trích lấy 
những điều chính yếu trong truyện ký của vị ấy, soạn 
thành tiểu truyện. Lại làm một bài tán nhằm phát huy 
nghĩa lý uyên áo, tự chép trên đầu bức vẽ. Cho khắc in 
thạch bản giữ trong đại nội, ngõ hầu làm bản mẫu dùng 
in rập hòng được lưu truyền. Bắt đầu từ tháng Hai năm 
Ung Chánh 11 cho đến tháng Ba năm Ung Chánh 13, 
vẽ được tổng cộng ba mươi hai vị. Đến tháng Tư, xe 
rồng lên làm khách cõi trời, khiến cho vô lượng cổ đức 
chưa tỏa được quang minh sâu thẳm, đáng tiếc lắm!  

 Đến năm Càn Long thứ 9 (1744), với mục đích 
trang hoàng, vua đem ba mươi hai cuốn trục bản rập 
hình Tổ ấy ban cho chùa Lý An ở Vũ Lâm63. Về sau, 
nhà chùa tu chỉnh Tự Chí bèn đem bộ truyện tán ấy đặt 
vào đầu sách để cảm tạ ân sủng, nhưng bộ truyện tán đó 
chưa được khắc thành sách. Do vậy, cõi đời chẳng được 
thấy nghe. Trộm nghĩ đạo phong của cổ đức trời người 
ngưỡng mộ, như vầng trăng vằng vặc trên không, vạn 
con sông đều hiện bóng. Quang minh sáng sạch, mở 
rộng tâm mắt con người, tự có thể đốn khai tâm địa, 
thấy thấu suốt bầu trời chân tánh. Lại được ngọn bút tài 

                                                
63 Chùa này tên cổ là Pháp Vũ, nằm trên núi Lý An, thuộc ngoại vi thành 
Hàng Châu, tỉnh Chiết Giang. Thời Tống Lý Tông, nhằm mục đích cầu phước 
an dân nên đổi tên chùa thành Lý An tự. Càn Long từng sáu lượt đến thăm 
chùa này.  



Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện Tán                       904  

hoa của Thế Tông phát huy, cùng cổ đức chiếu rọi lẫn 
nhau thấu suốt không tỳ vết. Nếu một phen được xem 
đến liền thấu cội đạt nguồn, đạt được minh châu nơi 
chéo áo, phá trần, lìa chấp, mở được kinh quyển đại 
thiên. Từ đó tâm tâm tương ấn, đăng đăng tương 
truyền64, khiến cho mình lẫn người cùng chứng chân 
thường, khiến cho phàm thánh cùng lên bờ Giác, ngõ 
hầu chẳng phụ Thế Tông một phen dốc ý soạn truyện. 
Do vậy, quyên mộ cư sĩ Ưng Quý Trung bỏ tiền khắc 
bản để làm của chung cho những người cùng chí hướng. 
Trước mỗi truyện, đặt đề mục, khiến cho vừa xem đến 
liền hiểu rõ ngay, cũng như chép duyên khởi để bảo 
cùng những người thông suốt trong tương lai.  

 
23. Lời tựa sách Tịnh Nghiệp Lương Đạo  
 
 Sa Bà là đường hiểm sanh tử. Cực Lạc là quê nhà 
thường trụ. Chúng sanh do một niệm bất giác, đi vào 
trong đường hiểm không thể thoát ra được. Dù có muốn 
lìa đường hiểm này trở về quê nhà, nhưng chúng sanh 
không có con mắt huệ chẳng biết hướng về đâu. Nếu 
không có người hướng dẫn tốt lành, chẳng những đi 
nhầm vào đường rẽ, rốt cục thành đi sai đường, lại còn 
phải lo sa hầm sụp hố, táng thân mất mạng nữa! Tịnh 
Độ ba kinh, một luận cũng như hết thảy kinh luận Đại 
Thừa đều là đạo sư (người dẫn đường). Nhưng do văn 
sâu xa, nghĩa uyên áo, kẻ sơ cơ chẳng dễ lãnh hội. Tuy 
là vô biên diệu nghĩa, đầy đủ không sót gì, nhưng do 
                                                
64 Ý nói: Tâm pháp được truyền thừa từ đời này sang đời khác không đoạn 
tuyệt, giống như ngọn đèn này đốt nối qua ngọn đèn khác.  



Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện Tán                       905  

tâm thức ám độn nên thường nghi ngờ chẳng thể quyết 
đoán được, tuy có lòng tin nhưng chẳng thể phát sanh. 
Do vậy, cổ đức các đời đều lưu lại ngôn giáo hòng thích 
hợp thời tiết, căn cơ. Vì thế, pháp được lưu truyền, 
không úng tắc, mọi căn cơ đều được lợi lạc, cứu tế.  

 Cư sĩ Vô Danh tuy chưa tự độ, nhưng chí thiết tha 
độ người; vì thế, bèn sao lục những câu thích hợp thời 
cơ trong Lạc Bang Văn Loại và văn tập của các vị Liên 
Trì, Tử Bách, Hám Sơn, Ngẫu Ích được hơn mấy mươi 
thiên hòng thích ứng cho những người vừa mới nhập 
pháp môn. Đợi đến khi đã hiểu được đường lối, sẽ đọc 
toàn bộ những tác phẩm gốc, ắt biết vị của một giọt 
nước và vị của biển cả không hai, không khác. Đại sự 
nhân duyên xuất thế của đức Như Lai chỉ có một pháp 
Tịnh Độ mới có thể rốt ráo tỏ bày bổn hoài của Phật. 
Cư sĩ Vô Danh khiêm tốn, chẳng dám tự chuyên, bảo 
Quang giám định. Do đó, tôi bèn đặt tựa đề là Tịnh 
Nghiệp Lương Đạo (hướng dẫn tốt lành cho Tịnh 
nghiệp).  

 
24. Lời tựa sách Phật Học Sơ Giai  
 
 Phật pháp rộng lớn, chẳng dễ suy lường. Muốn cho 
đồng nhân đều được tắm gội pháp trạch thì phải do mắt 
thấy tai nghe sự tích nhân quả báo ứng, luân hồi sanh tử 
nông cạn để chỉ bảo, dẫn dụ, khiến cho họ bỏ đi cố chấp 
câu nệ, hư huyễn, thấy được trời đất rộng lớn hòng 
đoạn nghi sanh tín, càng vào càng sâu, ắt mong triệt ngộ 
tự tâm, khôi phục cái mình sẵn có và nương vào Phật từ 
lực vãng sanh Tây Phương. Lại còn đem những điều ấy 



Lời tựa sách Phật Học Sơ Giai                                                 906  

giáo hóa mọi người, quyết chẳng chịu trên cô phụ sự 
giáo hóa của Phật, dưới chẳng phụ tánh linh của chính 
mình, bao kiếp cam chịu sanh tử luân hồi khổ độc. Cư 
sĩ Đinh Phước Bảo thệ nguyện hoằng thâm, từ bi rộng 
lớn, muốn cho dân chúng đều lên được bờ giác; nhân đó, 
bèn thâu thập những chuyện nhân quả luân hồi, công 
đức của Tam Bảo, lợi ích của Tịnh Độ từ di tập của các 
bậc danh hiền Tăng - tục cũng như từ kinh luận của 
Phật, Tổ, soạn thành sách, đặt tên là Phật Học Sơ Giai 
(bước đầu học Phật), mong cho độc giả nhân đây bèn 
tìm cầu, đối với đại pháp chẳng thể nghĩ bàn “đoạn 
Hoặc chứng Chân, từ phàm thành thánh” đều tự đạt 
được, thật sự thực hiện được.  

So với những bộ sách ông đã soạn trước đây như 
Phật Học Chỉ Nam, Phật Học Khởi Tín Biên, và Lục 
Đạo Luân Hồi Lục thì tuy chi tiết hay giản lược khác 
nhau, nhưng cốt yếu đều nhằm tạo bậc thang cho người 
mới học mà thôi! Nếu là bậc trượng phu quyết liệt, ắt 
phải đăng phong tạo cực65, quyết chẳng đến nỗi vạch 
đất tự hạn chế để hòng được yên ổn chẳng muốn tiến 
lên nữa!  

25. Lời tựa sách Thích Giáo Tam Tự Kinh 
 (viết thay cho Xuy Vạn Lão Nhân Thích Quảng Chân66 chùa Tụ 
Vân ở Trung Châu, Thục Đông, thời Thiên Khải nhà Minh)  

                                                
65 Đăng phong tạo cực : Đạt đến cảnh giới tuyệt đỉnh 
66 Xuy Vạn Lão Nhân Thích Quảng Chân (1582-1639), pháp hiệu Tụ Vân, 
người xứ Tứ Xuyên, đắc pháp nơi Thụy Trì Nguyệt hòa thượng, thuộc pháp hệ 
đời thứ hai mươi tám của ngài Nam Nhạc. Thiên Khải là một niên hiệu của 
Minh Hy Tông kéo dài từ năm 1621 đến năm 1627. 



Lời tựa sách Thích Giáo Tam Tự Kinh                                     907  

 Con người có cùng một cái tâm, tâm có cùng một lý 
ấy, phàm - thánh chẳng hai, chúng sanh và Phật như 
một, do mê - ngộ sai khác đến nỗi thăng - trầm thật 
khác biệt. Đại Giác Thế Tôn xót thương, thị hiện thành 
Chánh Giác, chuyển đại pháp luân. Vốn từ nhất tâm mà 
tạo dựng bè báu trong bến mê, muốn cho khắp đời vị lai 
đều lên bờ đạo. Do vậy, đem những gì đã giảng trong 
Ngũ Thời Giáo67 và ý chỉ “truyền riêng ngoài Giáo” 
giao cho các đệ tử, sai lưu thông rộng rãi. Do vậy, chư 
Tổ các tông nối tiếp nhau hưng khởi, hoằng Tông diễn 
Giáo, thay Phật hoằng dương, giáo hóa. Đến nay lâu đời 
nhiều năm, sự nhiều nghĩa rộng, nếu chẳng đọc thấu 
hiểu Đại Tạng diệu ngộ tự tâm, sẽ không thể nào suy 
lường đầu mối, nắm được cương yếu. Tôi thường muốn 
tóm lược đại khái để chỉ bảo hàng hậu tấn, do nghĩ đến 
tiên sinh Vương Bá Hậu68 thời Tống Nho soạn sách 
Tam Tự Kinh để tóm tắt đạo luân thường, xử thế hằng 
ngày và những chuyện tích thái bình hay loạn lạc của 
các đời, khiến cho người học trước là biết được đại lược, 
về sau sẽ dần dần hiểu rộng. Tuổi thơ học đến, lớn lên 

                                                
67 Ngũ thời giáo là năm giai đoạn thuyết pháp của đức Phật: Hoa Nghiêm, A 
Hàm, Phương Đẳng, Bát Nhã, và Pháp Hoa - Niết Bàn.  
68 Vương Bá Hậu là tên tự của Vương Ứng Lân (1223-1296), hiệu là Thâm 
Ninh Cư Sĩ. Ông sống vào thời Nam Tống, vốn quê quán tại Khai Phong, sau 
đổi sang sống tại Khánh Nguyên (nay thuộc Ninh Ba, tỉnh Chiết Giang), đỗ 
tiến sĩ, làm đến chức Thái Thường Tự Chủ Bạ, nhưng do nói lời thẳng nên bị 
cách chức. Sau được bổ làm Thông Phán Thai Châu, rồi làm Thị Giảng kiêm 
Bí Thư Thiếu Giám. Vì Giả Tự Đạo đố kỵ, ông lại bị đổi đi Huy Châu, đến 
khi Giả Tự Đạo mất chức mới chuyển về giữ chức Lễ Bộ Thượng Thư kiêm 
Cấp Sự Trung. Ông rất tinh thông kinh sử, địa lý, thông thuộc các điển chế, 
khảo cứu tỉ mỉ, tác phẩm có những cuốn nổi tiếng như Ngọc Hải, Ngọc Đường 
Loại Cảo, Thi Địa Lý Khảo, Thâm Ninh Tập v.v…, nhưng tác phẩm nổi tiếng 
hơn cả vẫn là Tam Tự Kinh.  



Lời tựa sách Thích Giáo Tam Tự Kinh                                     908  

thực hành, lập thân hành đạo, thờ vua, giúp dân, khôi 
phục điều thiện sẵn có trong tâm tánh con người.  
 Do vậy bèn phỏng theo ý đó, thuật đại lược chuyện 
Như Lai giáng sanh, thành đạo, thuyết pháp độ sanh, 
chư Tổ tiếp nối huệ mạng Phật, tùy cơ lập giáo, cũng 
như những lời hay hạnh đẹp tự lợi, lợi người của chư cổ 
đức, đặt tên là Thích Giáo Tam Tự Kinh, để khi còn 
làm sa-di69, đọc tụng, tu tập, biết những nghĩa trọng yếu 
của kinh Phật, hiểu rõ cương tông của đạo Tổ. Lớn lên, 
xem khắp Tam Tạng, tham học khắp năm tông, diệu 
ngộ tự tâm, thầm hợp Phật ý, mới biết: “Sắc núi, tiếng 
khe đều chỉ bày Đệ Nhất Nghĩa Đế; quạ kêu, sẻ hót 
cùng nói vô thượng tâm tông”. Chẳng đồng, chẳng khác, 
chẳng có, chẳng không, vừa là Quyền, vừa là Thật, vừa 
là Tục, vừa là Chân. Rộng thì tột cùng hư không chẳng 
thể chứa đựng được, gọn thì tìm lấy một chữ cũng 
không thể được. Sau đấy, nương đại nguyện luân, xiển 
dương pháp hóa, khiến cho pháp giới chúng sanh quy y 
Nhất Thể Tam Bảo, khôi phục mặt mũi vốn có, truyền 
vô tận tâm đăng. Đấy chính là điều tôi thường mong 
mỏi hàng hậu tấn phát tâm tu tập vậy!  

                                                
69 Sa-di: Tiếng Phạn là Sramanekara hoặc Sramanera; phiên đủ âm là Thất La 
Ma Noa Lạc Ca, hoặc Thất La Mạt Ni La. Dịch ý là Cầu Tịch, Pháp Công, 
Tức Ác (dứt sự ác), Cần Sách (siêng năng, gắng công), nói chung có nghĩa là: 
Dứt ác, hành thiện, cầu chứng viên tịch. Trong Tăng đoàn, Sa-di là người thọ 
mười giới, chưa thọ Cụ Túc Giới, ít nhất từ bảy tuổi trở lên. Nữ gọi là Sa-di-ni. 
Ngoài mười giới căn bản, Sa-di phải vâng giữ 14 sự và 72 oai nghi. Riêng ở 
Nhật Bản, do giới luật suy bại, còn có cái gọi là “tại gia Sa-di”, tức là kẻ tu 
hành đã xuống tóc, thọ giới nhưng vẫn có vợ con. Trong một số tông phái như 
Nhật Liên Tông, Tịnh Độ Chân Tông, những hòa thượng, đại đức của họ thậm 
chí còn không cạo đầu, không mặc áo tu. Chỉ khi nào làm lễ mới mặc pháp y. 
Đa số tăng sĩ Nhật Bản có vợ con.  



Lời tựa cho tập Mô Tượng Thi của cư sĩ Lưu Viên Chiếu        909  

26. Lời tựa cho tập Mô Tượng Thi của cư sĩ Lưu 
Viên Chiếu (do ông ta khắc con dấu có chữ Chiếu trong vòng 
tròn nên mở đầu vẽ một hình tròn)  
 
 O Một đoạn quang minh này chẳng phải nhân, 
chẳng phải quả, chẳng phải thánh, chẳng phải phàm, 
chẳng phải đoạn, chẳng phải thường, chẳng phải sanh, 
chẳng phải diệt, cổ kim thường hằng, chiếu trời soi đất. 
Khi Phật chưa xuất thế, lúc Tổ chưa từ trời Tây qua, ai 
nấy vẫn sẵn đủ, chẳng thiếu chẳng thừa. Hiềm rằng 
chúng sanh đang mê, ôm của báu mà chịu túng quẫn, 
ngược ngạo dùng ánh sáng chiếu trời soi đất này để 
khởi Hoặc tạo nghiệp, luân hồi sáu nẻo. Do vậy, đức 
Thế Tôn muốn lập cách tế độ, thị hiện thành Chánh 
Giác, vào lúc cuối đêm thấy sao Mai, hoát nhiên đại 
ngộ, bèn than thở: “Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy chúng 
sanh có đủ trí huệ, đức tướng của Như Lai, nhưng do 
vọng tưởng, chấp trước mà chẳng chứng đắc. Nếu lìa 
vọng tưởng, chấp trước thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, 
Vô Ngại Trí đều được hiện tiền”. Do vậy, tùy cơ giáo 
hóa, đối bệnh phát thuốc.  

 Do chúng sanh căn cơ chẳng giống nhau, nên Ngài 
nói ra pháp Tiệm hay Đốn, hoặc Thật, hoặc Quyền, đủ 
mọi thứ bất đồng. Tuy lập ra các phương tiện, nhưng 
không gì chẳng nhằm uyển chuyển dẫn dụ chúng sanh, 
khiến cho ai nấy đều triệt chứng tâm quang này, rốt ráo 
thành Phật mới thôi! Đấy chính là “lời thô, lẽ tế đều 
quy về Đệ Nhất Nghĩa. Thoạt đầu thì ngàn căn cơ đều 
vun bồi, cuối cùng thì đồng quy một đạo”. Lại do chúng 
sanh độn căn nếu chẳng liễu thoát ngay trong một đời 



Lời tựa cho tập Mô Tượng Thi của cư sĩ Lưu Viên Chiếu        910  

này thì luân hồi sanh tử hoàn toàn không thể chấm dứt 
được. Vì thế, đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm 
Phật để người chưa đoạn Hoặc nương vào Phật từ lực 
đới nghiệp vãng sanh, người đã đoạn Hoặc nương theo 
Phật từ lực mau chứng được Pháp Thân; khiến cho 
khắp thượng trung hạ căn dù thánh hay phàm cùng 
chứng chân thường, sanh lên bờ kia, phô bày cùng cực 
bản hoài xuất thế của Như Lai, triệt để đạt được Phật 
tánh chúng sanh sẵn có. Cao đẹp thay ân Phật, hết kiếp 
không thể khen ngợi trọn vẹn!  

 Đến khi đại giáo truyền sang Đông, pháp này bèn 
được gọi là Liên Tông do pháp này niệm Phật cầu sanh 
Tây Phương, liên hoa hóa sanh, được dự vào Liên Trì 
Hải Hội, thân cận Di Đà Thế Tôn và Quán Âm, Thế Chí, 
các thượng thiện nhân. Về sau, tổ Đạt Ma từ Tây Vực 
qua truyền Phật tâm ấn, chỉ thẳng tâm người, kiến tánh 
thành Phật. Nhưng chỗ thấy biết, thành tựu của pháp ấy 
chính là chỉ ra Phật tánh thiên chân sẵn có trong tâm 
chúng ta, khiến cho con người trước hết biết được cái 
gốc thì hết thảy các pháp tu chứng sẽ tự có thể nương 
theo đó để tiến hướng, cho đến khi tu cái không thể tu, 
chứng cái không thể chứng mới thôi! Chứ không có 
nghĩa là hễ ngộ liền được phước huệ đều vẹn toàn, viên 
mãn Bồ Đề, rốt ráo Phật đạo đâu nhé! Ví như vẽ rồng 
điểm mắt khiến cho tự được thụ dụng. Do vậy pháp này 
thạnh hành nơi Chấn Đán, rực rỡ, rạng ngời, đạo “tâm 
này chính là Phật”, pháp “không phải tâm, không phải 
Phật” phổ biến khắp hoàn vũ. Người căn cơ thiên bẩm 
sâu dầy thì đối với mỗi một cơ, một cảnh, hễ biết được 
đầu mối thì nói lời, thốt lẽ, tự lìa khuôn sáo, vào sanh ra 



Lời tựa cho tập Mô Tượng Thi của cư sĩ Lưu Viên Chiếu        911  

tử trọn chẳng vướng mắc, được đại giải thoát, được đại 
tự tại vậy! Nếu căn cơ hơi kém, dẫu được đại ngộ, 
nhưng phiền não tập khí chưa thể đoạn sạch thì vẫn là 
người trong sanh tử, xuất thai cách ấm, đa phần mê mất. 
Bậc đại ngộ hãy còn như thế, huống chi kẻ chưa ngộ!  

 Do đó, hãy nên chuyên tâm dốc chí nơi pháp môn 
Tịnh Độ cậy vào Phật từ lực mới là kế sách ngàn vạn 
phần ổn thỏa thích đáng vậy. Cư sĩ Lưu Viên Chiếu túc 
căn sâu dầy, hiện tu tập tinh thuần, đối với hai tông 
Thiền - Tịnh đều nắm được yếu chỉ, nhưng coi trọng 
pháp môn Niệm Phật là đạo tự lợi, lợi người rốt ráo. 
Mỗi khi có cảm xúc bèn thể hiện qua thi ca, ghi chép lại 
được 108 bài, đặt tên là Mô Tượng (sờ voi, ý nói chỉ sờ 
soạng, phỏng đoán, không hiểu rõ hoàn toàn); bởi lẽ đại 
đạo vô ngằn, há có thể dùng một lời tầm thường để diễn 
tả trọn vẹn được nổi ư? Bất quá mượn ý để diễn tả đó 
thôi. Con ông ta và họ hàng muốn cho hậu thế đều được 
hưởng nhờ, toan đưa thi tập này vào gia phả, nhờ 
Quang thuật đại ý để bảo cùng người đời sau.  

 
27. Lời tựa cho bản đúc kẽm lưu thông cuốn Phật 
Học Thuật Yếu  
 
 Từ khi Phật pháp truyền vào Trung Quốc đã hơn 
một ngàn tám trăm năm, dù Tăng hay tục, dù nam hay 
nữ, những người thâm nhập Kinh Tạng, triệt ngộ tự tâm 
kể sao cho xiết! Ấy là vì Chân Như Phật tánh ai nấy sẵn 
có, chỉ vì mê không giác, ngay từ đầu chẳng mất, đến 
khi được nghe ngôn giáo của Như Lai, được hàng tri 
thức chỉ dạy liền biết hạt châu nơi chéo áo, Phật tánh 



Lời tựa cho bản đúc kẽm cuốn Phật Học Thuật Yếu                 912  

luôn tồn tại, chẳng lìa đương xứ được đại tự tại, tự lợi, 
lợi người, thọ dụng vô tận. Thiên Thai Trần Cần Tiên 
nữ sĩ xưa có huệ căn, đối với các tông Thiên Thai, 
Thiền, Tánh, Tướng, Tịnh Độ đều biết được chỗ sâu 
thẳm, nhưng lại riêng khen ngợi Tịnh Độ, mong cho hết 
thảy những ai chẳng thể triệt ngộ tự tâm, đoạn Hoặc 
chứng Chân sẽ ngay trong một đời này liền đạt lên địa 
vị A Bệ Bạt Trí. Cũng có thể gọi là “đối với cái rộng 
rãi nắm được cái chánh yếu, đối với pháp rộng sâu biết 
được điều quan trọng”, những điều được phát huy đều 
khế hợp cả lý lẫn căn cơ. Tuy sao lục từ nhiều chỗ tạo 
thành tác phẩm, nhưng giống như rải tiền trong một nhà, 
đồng nào đồng nấy dính thành một chuỗi, khiến cho 
người dùng có thể cầm lấy ngay được. Đối với những 
ngã ba sông, đường rẽ đều nêu bày tường tận, khiến cho 
hành giả mạnh mẽ tiến thẳng tới trước, cũng chẳng thể 
nói là không có công lao gì!  

 Tiếc rằng con bà là Viên Thọ Tuân căn tánh chẳng 
được như mẹ! Đối với trước thuật của mẹ hoàn toàn 
không hiểu biết, muốn sao lục để lưu truyền, nhưng cứ 
lăm lăm trích yếu rút gọn. Không biết chỗ nào nên rút 
gọn, chỗ nào không nên rút gọn. Chẳng nên rút gọn mà 
cứ rút gọn bừa thì có khi bị khuyết điểm ý nghĩa không 
rõ ràng, phép hành văn không thích hợp. Đã thế lại còn 
sai ngoa đầy dẫy, đến nỗi có rất nhiều chỗ từ ngữ chẳng 
thể hiện được ý nghĩa. Đủ thấy đạo này phải có thiện 
căn mới có thể chứng nhập thù thắng được. Nếu không, 
dẫu chí thân như mẹ với con, cũng chẳng thể truyền 
được! Cư sĩ Tôn Ngọc Tiên ở Phụng Hóa muốn đúc bản 
kẽm lưu thông, ngõ hầu bậc tu mi trượng phu, khuê các 



Lời tựa tái bản cuốn Cách Ngôn Liên Bích                              913  

anh hiền cùng phát tâm mong được bằng bà ta, cùng 
chứng Phật tánh vốn có, nên ủy thác Quang giám định. 
Nhân đó, sửa cho đúng chỗ sai ngoa, bỏ những câu sai 
chỗ, đặt tựa đề là Phật Học Thuật Yếu vậy!  

 
28. Lời tựa tái bản cuốn Cách Ngôn Liên Bích  
 
 Sở dĩ con người cùng với trời đất xưng là Tam Tài 
là vì có thể cách vật trí tri, khắc kỷ, giữ lễ để làm sáng 
tỏ cái Minh Đức, đạt đến chí thiện. Bỏ đi điều này thì 
chỉ là một phường có huyết khí70 mà thôi, sao có thể 
đứng chung với trời đất xưng là Tam Tài cho được? 
Mạnh Tử cho rằng “Lúc đêm tối không duy trì được 
đầy đủ những ý niệm trong sạch thì chẳng khác gì cầm 
thú cho mấy!”71 Lại còn bảo: “Nguyên do để con người 
khác với cầm thú rất nhỏ nhặt, kẻ hèn bỏ đi, quân tử 
giữ lấy”72. Do vậy biết rằng: Nếu mặc tình phóng túng 

                                                
70 Ý nói chỉ là một sinh vật bình thường, không khác gì những động vật khác.  
71 Nguyên văn: “Dạ khí bất túc dĩ tồn giả, vi vi cầm thú bất viễn”. Theo Tứ 
Thư Bạch Thoại Chú Giải của Thường Thục Châu và Lân Công Chấn thì câu 
này trích từ thiên Cáo Tử của sách Mạnh Tử. Trong thiên sách này, Mạnh Tử 
dùng ví dụ: Cây cối ở núi Ngưu gần thành Lâm Truy nước Tề do bị người ta 
chặt phá, trâu dê ăn lá nên núi trơ trụi. Cũng giống như thế, con người vốn 
không phải không có tâm nhân nghĩa, nhưng do buông lung nên lương tâm 
cũng điêu tàn giống như hằng ngày bị rìu búa chặt. Trong cư xử hằng ngày, 
lúc đêm thanh phải phản tỉnh, khôi phục “thanh khí” (tức những tâm niệm tốt 
đẹp). Nếu như trong đêm tối không khôi phục lại được thanh khí đầy đủ thì có 
khác gì loài vật đâu!  
72 Nguyên văn: “Nhân chi sở dĩ dị vu cầm thú giả cơ hy. Thứ dân khử chi, 
quân tử tồn chi”. Sách Mạnh Tử Tập Chú của Châu Hy giảng: “Cơ hy là ít ỏi. 
Con người và loài vật cùng được hưởng lý thiên địa tạo thành tánh, cùng 
được hưởng khí của thiên địa nên có hình hài. Riêng mình con người được 
thừa hưởng hình khí chánh đáng, lại có thể toàn vẹn tánh mình. Đấy chính là 
chỗ khác biệt rất nhỏ nhặt. Tuy là nhỏ nhặt, nhưng con người và loài vật chỉ 



Lời tựa tái bản cuốn Cách Ngôn Liên Bích                              914  

làm càn làm quấy thì chẳng qua mang danh con người, 
chứ chẳng khác gì cầm thú, có thể còn kém hơn!  

 “Cách vật trí tri” chính là tâm pháp được truyền 
dạy bởi chư thánh. Coi nhân dục (lòng ham muốn của 
con người) là vật, bởi nó sanh khởi từ ngoại cảnh, ắt 
phải cách trừ (trừ khử) cho sạch thì lương tri sẵn có 
trong tâm tánh mới có thể hiển hiện toàn thể. Lương tri 
đã có thì đức phải sáng. Cách vật và trí tri đều là nhằm 
để làm sáng tỏ cái Minh Đức! Minh Đức đã sáng thì 
chính là dùng ý thành tâm chánh để tu thân vậy. Đây 
chính là chuyện thất phu thất phụ đều có thể làm được! 
Nếu hiểu “cách vật trí tri” là “thúc đẩy sự hiểu biết của 
chúng ta đối với cái lý của mọi sự vật trong khắp cùng 
thiên hạ đến tận cùng” thì đó chỉ là hiểu nơi cành ngọn, 
không phải là cội gốc. Tuy là thánh nhân vẫn có những 
điều không thể làm được. Làm sáng tỏ được Minh Đức 
thì riêng thân mình thiện. Nếu có địa vị hành đạo thì 
dùng tiên giác để giác ngộ hậu giác, khiến cho thiên hạ 
cùng thiện. Chúng ta chưa thể trừ sạch lòng ham muốn 
của con người, [khiến cho] thiên lý lưu hành thì cần 
phải học biết nhiều về những lời lẽ hành vi của cổ nhân, 
dùng đó để hướng dẫn tiền đồ, hằng ngày đọc tụng suy 
nghĩ, cốt sao lỗi càng ngày càng ít, đức càng ngày càng 
cao cho đến khi đức thuần không còn lỗi mới thôi.  

 Tăng Tử lúc lâm chung còn nói: “Dè dặt kinh sợ 
như vào vực sâu, như đi trên băng mỏng. Từ nay trở đi, 
ta biết mình mới tránh khỏi được!” Cừ Bá Ngọc năm 
                                                                                                       
khác biệt ở chỗ ấy. Kẻ hèn không biết, bỏ qua, nên tuy gọi là người nhưng thật 
ra chẳng khác gì cầm thú. Quân tử do biết nên vâng giữ. Do kinh sợ dè dặt, 
cho nên hưởng được toàn vẹn lý vậy!” 



Lời tựa tái bản cuốn Cách Ngôn Liên Bích                              915  

50 tuổi, biết 49 năm trước sai trái. Khổng Tử còn buồn 
bản thân đức chưa tu, học chưa hiểu thấu, nghe được 
điều nghĩa chưa thể thực hiện, điều bất thiện chưa thể 
sửa đổi! Đến năm 70 tuổi, còn mong trời cho sống thêm 
vài năm để học kinh Dịch hòng tránh khỏi lỗi lớn. Tuy 
nói là dùng thân để thuyết pháp hòng khuyến khích hậu 
tấn, nhưng thật ra đã thuộc vào công phu cách vật trí tri 
của thánh hiền, gắng sức không ngơi, không lúc nào 
nghĩ là đã xong xuôi!  

 Tiên sinh Kim Lan Sanh ở Sơn Âm73 thâu thập 
những câu nói răn nhắc thân tâm của tiên hiền, soạn 
thành sách Cách Ngôn Liên Bích, khiến cho người học 
như vào núi báu, tùy ý thu thập. Công ấy quả thật chẳng 
cạn nhỏ! Cư sĩ Trương Thụy Tăng ở Duy Dương từ nhỏ 
đã coi sách này là khuôn phép chánh yếu, tiếp đó muốn 
cho sách được truyền bá rộng rãi cho mọi người, bèn 
giảo đính tường tận, dùng phương pháp bao biếm 
khuyên điểm74, chỉ rõ những điều nào nên bắt chước 
theo, điều nào nên kiêng tránh, khiến cho người đọc đỡ 
phí tâm lực vẫn biết được nên chọn lấy và nên bỏ bớt 
những điều nào. Dụng tâm có thể nói thật là thiết tha. 
Khắc in xong, nhờ tôi viết lời tựa. Do vậy, tôi bèn lược 
thuật danh nghĩa của chữ Tam Tài và công phu cách vật 
trí tri của thánh hiền, nhằm giúp sáng tỏ những điều đã 
được nói đến trong tập sách này, khiến cho người học 
nắm được công phu thân thiết để hạ thủ, tiến tu đức 

                                                
73 Sơn Âm thuộc huyện Thiệu Hưng, tỉnh Chiết Giang. 
74 Bao biếm khuyên điểm: Bao là khen ngợi, biếm là chê trách, khuyên là 
khoanh một vòng tròn, điểm là chấm một chấm bên cạnh. Tức là những chỗ 
hay dở đều ghi ký hiệu để đánh giá, nhận định.  



Lời tựa tái bản sách Bất Khả Lục                                             916  

chẳng ngơi, đáng sánh cùng trời - đất mới thôi. Người 
có đủ con mắt ắt chẳng cho lời tôi là trái lẽ, sai bậy vậy!  

 
29. Lời tựa tái bản sách Bất Khả Lục  
 
 Cái họa nữ sắc cực kỳ khốc liệt. Từ xưa đến nay do 
họa này mà nước mất nhà tan, diệt thân tuyệt tự biết là 
bao nhiêu! Dẫu chưa đến nỗi ấy, nhưng trong số đó, 
những kẻ thân đang khỏe mạnh trở thành suy nhược, 
chí đang sáng suốt thành hôn ám, biến tư chất đội trời 
đạp đất, mong thành thánh thành hiền biến thành hạng 
tầm thường hèn tệ, không có chí lập thân, làm sao tính 
kể được nổi? Huống chi những kẻ nghịch thiên lý, loạn 
nhân luân, sống làm loài cầm thú mặc áo, đội mũ, chết 
đọa trong tam đồ ác đạo, làm sao có thể thấy hết, biết 
hết cho được? Ôi! Cái họa nữ sắc sao mà khốc liệt đến 
mức cùng cực như vậy! Do đó, chư thánh chư hiền đặc 
biệt từ bi thương xót hoặc dùng lời cứng rắn để răn dạy, 
hoặc dùng lời nhẹ nhàng để khuyên bảo, ngõ hầu cả cõi 
đời đều biết được lý “phước thiện họa dâm”. Lại còn 
nêu ra các sự thực để răn dạy ngõ hầu những ai biết tự 
ái đọc đến ắt sẽ sợ sệt, kinh hoảng, hiểu ra, cạn dòng lũ 
nhân dục, khôi phục thiên lương sắp diệt. Từ đấy, hết 
thảy đồng luân đều hưởng phước giàu thọ khỏe mạnh, 
bình yên, vĩnh viễn lìa khỏi họa nghèo bệnh, chết yểu. 
Đây chính là lý do bộ Bất Khả Lục được soạn tập. Cư sĩ 
Trương Thụy Tăng muốn khắc lại để ấn thí, bảo tôi viết 
lời tựa nhằm phô bày nghĩa trọng yếu của việc bớt dục.  

 Phải biết: Đối trước sắc đẹp, dục tâm bừng bừng thì 
lời lẽ khuyên răn nhân quả báo ứng đều khó thể đoạn 



Lời tựa tái bản sách Bất Khả Lục                                             917  

tâm ái. Nếu [lúc ấy] có thể quán bất tịnh thì một trận 
lửa dục sẽ băng tiêu ngay lập tức. Con em đất Trường 
An ở xứ Tần (Thiểm Tây) của tôi phần nhiều thích chơi 
dế. Có ba anh em tuổi đã choai choai, đêm trăng đi bắt 
dế nơi gò mả, chợt thấy một thiếu phụ, nhan sắc tuyệt 
vời, bèn cùng đuổi theo. Người thiếu phụ ấy khuôn mặt 
biến đổi, thất khiếu75 ứa máu, lưỡi thè ra hơn cả thước, 
ba đứa nó sợ chết ngất. Ngày hôm sau người nhà đi tìm, 
cứu sống được một đứa, mới biết chuyện ấy. Đứa còn 
sống bệnh nặng mấy tháng mới khỏi, con cháu nhà ấy 
chẳng dám đi bắt dế vào ban đêm nữa! Khi thiếu phụ đó 
chưa biến đổi khuôn mặt thì lòng yêu nhập vào xương 
tủy, không thỏa lòng dục không xong! Đến khi mặt đã 
biến đổi thì kinh hãi đến chết, tâm ái chẳng hề còn nữa! 
Nhưng trong lúc chúng cùng nhau đuổi theo cô ta ấy, 
đương nhiên chưa thấy máu và lưỡi thè ra. Sao khi máu 
chưa chảy, lưỡi còn ngậm bèn sanh tâm ái; lúc máu 
chảy, lưỡi thè ra lại sanh tâm sợ? Hiểu rõ điều này, hễ 
thấy trang sắc nước hương trời đều tưởng như con quỷ 
treo cổ thất khiếu tuôn máu, lưỡi thè ra hơn thước, sao 
đến nỗi bị sắc làm mê, sống chẳng hưởng hết tuổi trời, 
chết đi bị đọa vĩnh viễn trong đường ác ư?  

 Do vậy, Như Lai dạy kẻ ái dục nặng nề quán bất 
tịnh. Quán lâu ngày còn có thể đoạn Hoặc chứng Chân, 
siêu phàm nhập thánh, chứ phải đâu chỉ không phạm tà 
dâm, tiết dục, gìn giữ sanh mạng mà thôi ư? Nữ nhân 
nhan sắc xinh đẹp yêu kiều khiến người ta sanh tâm ái, 
hành dục sự, chẳng qua chỉ là một tấm da mỏng bên 
ngoài, rực rỡ diễm lệ gây mê hoặc đó thôi! Nếu bóc lớp 
                                                
75 Hai mắt, hai lỗ tai, hai lỗ mũi và miệng gọi chung là thất khiếu.  



Lời tựa tái bản sách Bất Khả Lục                                             918  

da mỏng ấy đi thì chẳng những các vật được bọc trong 
lớp da ấy chẳng thể yêu mến được, mà ngay cả lớp da 
mỏng ấy cũng tuyệt đối không thể yêu luyến nổi! Nếu 
lại còn mổ xẻ thân ra thì chỉ thấy máu mủ dầm dề, 
xương thịt chằng chịt, tạng phủ phân tiểu bầy hầy khắp 
đất, hôi dơ tanh tưởi, chẳng nỡ thấy nghe. So với hình 
dáng biến đổi của thiếu phụ trên đây còn đáng sợ hãi, 
chán ghét hơn trăm ngàn lần!  

 Dẫu cho giai nhân tuyệt thế nghiêng nước đổ thành 
thì những vật được chứa trong lớp da mỏng có ai là 
không như vậy đâu? Sao con người chỉ nhìn cái vẻ bên 
ngoài, chẳng xét kỹ nội dung? Yêu chút phần sắc đẹp, 
chẳng tính đến nhiều phần xấu ác? Tôi mong sao thế 
nhân bỏ vẻ bên ngoài, hãy xem xét nội dung, chán cái 
“nhiều xấu ác” để bỏ chút vẻ đẹp, hòng cùng thoát biển 
dục, cùng lên bờ giác. Lại trong lúc dâm dục hừng hực, 
không thể chế ngự, chỉ nên nghĩ nữ âm76 như miệng rắn 
độc, như đem nam căn bỏ vào miệng rắn, tâm thần kinh 
hoảng, xương tóc run rẩy. Vô biên nhiệt não sẽ nguội 
lạnh ngay lập tức! Đấy chính là phương pháp diệt dục 
giản dị nhất vậy!  

 
30. Lời tựa [khuyên] giữ vẹn luân lý cho sách Bất 
Khả Lục 
 
 Trời là đại phụ, đất là đại mẫu. Hết thảy nam nữ đều 
là con cái của trời đất, đều là ruột thịt của ta. Đã là ruột 
thịt thì phải tận hết lòng hòa thuận, yêu thương, che chở, 
                                                
76 Nữ âm: bộ phận sinh dục của người nữ.  



Lời tựa [khuyên] giữ vẹn luân lý cho sách Bất Khả Lục          919  

nâng đỡ, mong cho ai nấy được yên ổn. Như thế chính 
là đứa con xứng đáng của trời đất, chẳng khiến người 
sanh ra mình hổ thẹn! Đã có thể che chở, nâng đỡ con 
cái của trời đất, ắt trời đất sẽ che chở nâng đỡ kẻ đó, 
khiến cho phước sâu, thọ dài, mọi chuyện như ý. Nếu 
như mặc tình hoành hành, khinh hiếp con cái của trời 
đất thì tổn phước, giảm thọ, diệt môn, tuyệt tự. Khi một 
hơi thở ra không hít lại được, vĩnh viễn đọa ác đạo trải 
trăm ngàn kiếp, không lại được mang thân người nữa! 
Ấy chính là tự mình chuốc lấy họa, nào phải trời đất 
không nhân từ đâu!  

 Khoan nói đến những chuyện khác, kìa như vợ con, 
chị em, ai nấy đều có. Nếu kẻ nào dòm ngó vợ con, chị 
em mình, ta liền nổi nóng, bực tức, muốn đánh nhau, 
sao lại thấy vợ con, chị em người ta có chút nhan sắc 
tâm bèn khởi xằng dâm niệm, ý muốn ô nhục họ? Cùng 
là con cái của trời đất, là ruột thịt của ta; nếu với người 
ruột thịt khởi ý niệm bất chánh thì là ô nhục con cái của 
trời đất, khinh khi người ruột thịt, kẻ ấy còn có thể 
đứng trong trời đất, còn đáng gọi là người nữa ư? 
Huống chi đạo vợ chồng thuộc trong Tam Cương, Ngũ 
Thường, nam nữ lập gia đình là giềng mối lớn lao của 
con người. Con người sở dĩ khác với cầm thú là do có 
nhân luân. Nếu làm chuyện khinh miệt lý, loạn luân, thì 
chính là đem thân người làm chuyện cầm thú; thân tuy 
là người nhưng thật ra chẳng bằng cầm thú. Vì sao vậy? 
Vì cầm thú không biết luân lý, con người biết luân lý! 
Biết luân lý mà vẫn khinh miệt luân lý thì phải ở dưới 
loài cầm thú! Nhưng hết thảy chúng sanh do dâm dục 
sanh, cho nên tập khí rất nặng, phải ngăn ngừa sâu xa. 



Lời tựa [khuyên] giữ vẹn luân lý cho sách Bất Khả Lục          920  

Tưởng như người thân, tưởng như kẻ oán, tưởng bất 
tịnh ngõ hầu dứt bặt tà niệm, thuần toàn chánh niệm. 
Oán và bất tịnh thì trong lời tựa trước đã nói, ở đây chỉ 
riêng phát huy về ý “tưởng như người thân” ngõ hầu 
người đọc cùng giữ trọn vẹn thiên luân chẳng ôm giữ ác 
niệm. Kinh Tứ Thập Nhị Chương dạy con người nên 
xem các người nữ như sau: “Tưởng người già như mẹ, 
người lớn hơn như chị, người nhỏ hơn như em, coi đứa 
bé bỏng như con gái, sanh tâm độ thoát, dứt bặt ác 
niệm”. Kinh Phạm Võng dạy: “Hết thảy người nam đều 
là cha ta, hết thảy người nữ đều là mẹ ta. Đời đời 
không khi nào ta chẳng từ họ sanh ra, phải sanh tâm 
hiếu thuận, tâm từ bi”. Như vậy, che chở, nâng đỡ họ 
còn chưa xuể, lẽ đâu khởi tâm xấu hèn, muốn làm ô 
nhục họ?  

 Đời Minh có một người học trò mắc thói dâm, 
chẳng thể tự chế, bèn hỏi Vương Long Khê77. Long 
Khê nói: “Ví như có người bảo ông: ‘Ở đây có cô gái 
làng chơi nổi tiếng, ông có thể đến chơi bời’. Theo lời 
đó, ông đến gặp, hóa ra là mẹ hoặc chị em ông, ngay 
khi ấy lòng dâm của ông có nguội lạnh hay chăng?” 
Đáp: “Nguội chứ!” Long Khê nói: “Thế nhưng dâm vốn 
là không, ông hãy hiểu cho đúng vậy”. Nếu con người 
chịu coi hết thảy nữ nhân là mẹ, là con gái, là chị em, 
thì không những ác niệm dâm dục không do đâu sanh 
khởi, mà sanh tử luân hồi còn nhờ đó mau chóng thoát 

                                                
77 Long Khê là hiệu của Vương Kỳ (1498-1583), tự là Nhữ Trung, là một nhà 
tư tưởng đề cao thuyết Tam Giáo Đồng Quy vào thời Minh và cực lực cổ vũ 
học thuyết “tri hành hợp nhất” của Vương Dương Minh. Những trước tác của 
ông được biên tập thành bộ Long Khê Tiên Sinh Toàn Tập.  



Lời tựa [khuyên] giữ vẹn luân lý cho sách Bất Khả Lục          921  

khỏi! Trong bộ sách Bất Khả Lục, những lời gương 
mẫu, những câu nói khuyên răn nhẹ nhàng, những câu 
chuyện phước thiện họa dâm, và những ngày tháng nơi 
chốn nên kiêng ngừa [ăn nằm] đều nhất nhất nêu rõ. 
Tâm giác thế tỉnh mê ấy có thể nói thật là tha thiết. Cư 
sĩ Trương Thụy Tăng ở Duy Dương tâm lợi người tha 
thiết, liền cho khắc in lưu hành, sai Quang phát huy 
những điều trọng yếu để trấn áp lòng dục. Do đấy, bèn 
tường thuật ý chỉ đại khái về “tưởng như kẻ oán, tưởng 
là bất tịnh”. Tiếp đó, vì anh họ ông ta là Chánh Huân 
qua đời, muốn đem công đức này truy tiến linh thức để 
tội chướng tiêu diệt, phước trí cao rạng, thoát khỏi Dục 
giới ngũ trược, sanh vào chín phẩm liên bang. Do tình 
hiếu hữu của cư sĩ, nên tôi lại soạn lời tựa bàn về 
chuyện giữ vẹn luân thường mong sao những ai thấy 
nghe đều xét soi tường tận thì may mắn lắm thay!  

 

31. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ78 bàn giao Phổ Tế 
Thiền Tự (viết thay cho hòa thượng Liễu Dư, chỉ bàn giao chứ 
không thay đổi thập phương)  
 
 Đạo tràng Viên Thông trọn khắp ba đời chẳng tăng 
chẳng giảm. Phong thái, khuôn phép Phổ Môn vạn pháp 
không thiếu, không thừa. Hằng cổ hằng kim, như như 
bất biến, hữu tình vô tình pháp pháp viên dung. Tuy 
ngàn đức Phật cùng xuất thế, trọn chẳng có gì hưng. 
Dẫu tam tai cùng khởi, há có gì bại! Danh sơn Bổ Đát79 
                                                
78 Vạn Niên Bạ: Sổ ghi tài sản của nhà chùa khi bàn giao giữa các đời trụ trì. 
79 Gọi tắt của chữ Bổ Đát Lạc Ca (Potalaka), tức là một cách phiên âm khác 
của Phổ Đà.  



Lời tựa cuốn Vạn Niên Bạ bàn giao Phổ Tế Thiền Tự              922  

của Quán Âm đại sĩ chính là cảnh tượng Chân Như 
Thật Tế rốt ráo. Về mặt ứng hóa thì pháp tùy duyên 
khởi, đạo do người hoằng. Hưng - phế, thông - tắc đều 
có nguyên do. Xét từ khi thủy tổ Huệ Ngạc khai sơn 
vào đời Lương, Chân Hiết thiền sư khai tông vào đời 
Tống, cho đến khi được sùng tín vào đời Nguyên, được 
nổi tiếng vào đời Thanh, đều đạo cao ngất đời, đức cảm 
chín loại. Chấn hưng tông phong, rộng lưu truyền sự 
giáo hóa huyền diệu, khiến cho khắp trong ngoài bốn 
biển đều được phủ mây Từ, chúng sanh sáu đường đều 
thấm mưa pháp. Cao đẹp thay! Tốt lành thay! Còn gì 
hưng thạnh hơn! 

 Kể từ khi được nổi tiếng, chùa hai lần được sắc tu80. 
Đời đời tuân theo quy củ đã định, gia phong chẳng suy. 
Đến đầu đời Hàm Phong, giặc tóc dài dấy loạn, nhân 
dân nheo nhóc, hương lửa nhiều năm đoạn tuyệt, chi 
phí do vậy thiếu hụt, pháp khí, đồ đạc đều chẳng đủ 
dùng. Phàm Trụ Trì đến nhậm chức, những gì do chính 
vị ấy gầy dựng thì đến khi thôi làm Trụ Trì, bèn cho 
khiêng về chùa mình. Nếu có để lại, đều tính tiền bàn 
giao. Thậm chí vật hư nát quá sức, chẳng đáng giá đồng 
nào, cứ nhất loạt chiếu theo giá trị như vật mới mà bàn 
giao, tính tiền thành một ngàn mấy trăm đồng, giống 
như sang tiệm ngoài chợ, hàng hóa đồ đạc đều bán cho 
chủ mới. Cái gọi là “thường trụ” chỉ là nhà trống, kinh 
tượng mà thôi. Tệ nạn ấy do chiến tranh cũng không lấy 
gì làm lạ. Về sau, thế đạo thái bình, đèn nhang nhộn 
nhịp, nhưng vẫn giữ nguyên thói cũ, chẳng hề sửa đổi 

                                                
80 Sắc tu: Triều đình đứng ra tu bổ, xây cất.  



Lời tựa cuốn Vạn Niên Bạ bàn giao Phổ Tế Thiền Tự              923  

mảy may! Những ai từng trông coi việc chùa, ắt biết rõ 
nguyên do 

 Nay nhằm lúc Văn Liên lão hòa thượng thôi làm 
Trụ Trì, tôi được các vị lão hòa thượng và pháp quyến 
các phòng giao cho trách nhiệm nặng nề ấy. Tự thẹn tài 
kém đức mỏng, chẳng dám đảm nhận, nhưng đôi lần ba 
lượt bị ép buộc, chẳng cho thoái thác. Trộm nghĩ Phổ 
Tế là danh sơn đạo tràng của Bồ Tát trong thiên hạ. Từ 
đời Lương đến thời Dân Quốc đã qua mười thế kỷ, tròn 
một ngàn năm. Nay đã lạm giữ chức này, dám đâu 
không gắng sức trù tính để hưng khởi điều lợi, trừ khử 
mối tệ, bồi đắp nguyên khí cho thường trụ, kính vì các 
vị, vì pháp, vì người, một phen dốc chí. Nhân đó, nói:  

 - Thường trụ về bản chất vốn thuộc thập phương, 
chứ không phải tài sản riêng của một mình vị Trụ Trì. 
Đúng lý, tất cả tài chánh phải thuộc về thường trụ. 
Phàm tiền tài, thóc gạo, vật dụng trang hoàng, bất luận 
là do thường trụ đã có từ trước hay vật do chính vị Trụ 
Trì sắm sửa cũng chẳng được đem đi hay bán lại cho 
chùa sau khi hết làm Trụ Trì. Chi phí làm lễ nhậm chức 
Trụ Trì do chính vị Trụ Trì ấy bỏ ra, chẳng được hao 
phí của thường trụ. Như thế sẽ thấy của thường trụ ngày 
càng sung túc, pháp đạo cũng do đó thạnh vượng.  

 Văn Liên lão nhân nghe vậy hớn hở, hoan hỷ, phát 
Bồ Đề tâm, xin đem khoản tiền bàn giao một ngàn mấy 
trăm đồng tiền ấy một nét bút xóa sạch. Những đồ vật 
hư nát chẳng đáng nhắc tới bèn cùng đại chúng vứt đi. 
Vật nào dùng được bèn chiếu theo giá trị mới - cũ mà 
ghi vào Vạn Niên Bạ để bàn giao. Những thứ được sắm 



Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở Biệt Am                 924  

sửa về sau, nhất loạt ghi vào sổ. Quy củ tài chánh của 
Trụ Trì và thường trụ đều phỏng theo tùng lâm các nơi, 
chỉ có chức Trụ Trì phải tuyển từ con cháu các phòng 
trong chùa81. Ấy gọi là “tử tôn thập phương”. Mong 
rằng từ đây về sau, phàm ai làm Trụ Trì và những ai 
đảm trách chức vụ, ai nấy đều phát Bồ Đề tâm, vun bồi 
cho thường trụ, khiến cho từ ân của Đại Sĩ theo chiều 
dọc thì suốt cả ba đời, theo chiều ngang bèn trọn khắp 
mười phương, ai nấy trong đời này phước lẫn huệ đều 
thạnh, được trời - người kính ngưỡng, lâm chung thì 
thân lẫn tâm đều tốt lành, Phật - thánh đến rước. Như 
thế thì một niệm ngu thành của Bất Huệ cũng như một 
phen khổ tâm của cụ Văn chẳng thành hư uổng, ai nấy 
đều được lợi ích thật sự. Do vậy, bèn lược thuật nguyên 
ủy ghi vào đầu sổ, để cho những người thông suốt trong 
đời mai sau đều biết được duyên khởi vậy!  

 
32. Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở Biệt 
Am  (viết thay cho thầy Mậu Lượng)  
 
 Đạo Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác đức Như 
Lai đã chứng chính là cái tâm hiện tiền nhất niệm phiền 
não kết nghiệp điên đảo hôn mê của ta và hết thảy 
chúng sanh. Biết được cái tâm phiền não kết nghiệp 
điên đảo hôn mê này thì trên có thể nối tiếp được huệ 
mạng của Như Lai, dưới có thể làm đạo sư cho trời 

                                                
81 Trong các tùng lâm lớn, chùa thường có chia ra làm nhiều chúng như chúng 
Đông Liêu, Tây Liêu v.v… Nói “con cháu các phòng trong chùa” nghĩa là chỉ 
tuyển chức vụ Trụ Trì từ đệ tử, đồ tử, đồ tôn của Tăng chúng thường trụ tại 
chùa, chứ không thỉnh người ngoài giữ chức vụ này.  



Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở Biệt Am                 925  

người, khiến cho hết thảy chúng sanh đều cùng biết tâm 
này, cùng chứng đạo Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 
Giác. Ấy chính là “tâm, Phật, chúng sanh, cả ba không 
sai biệt. Mê - ngộ dẫu khác, thể vốn chẳng hai; đường 
Trường An thênh thang, xưa nay chẳng hề cấm ai đi. 
Tự mình chẳng về, hễ về liền được, gió trăng quê cũ há 
ai tranh?” Từ khi Thế Tôn thị hiện thành Chánh Giác, 
trong bốn mươi chín năm rộng nói kinh pháp, nêu đại 
kinh trong vi trần, chỉ minh châu trong chéo áo. Ba 
ngàn năm qua, người tắm gội pháp trạch ngộ tự tâm, 
chứng giác đạo, độ hữu tình, số nhiều còn hơn cát sông 
Hằng, há thể kể xiết!  

 Như Thống Tổ của Biệt Am chúng ta, xưa trồng cội 
đức, thừa nguyện tái lai, đồng chân xuất gia82, tuổi 
nhược quan83 bèn ngộ đạo, mở bày Phổ Môn, trùng 
hưng Pháp Vũ, truyền tâm ấn, chấn hưng tông phong, 
sống ngoài hải đảo, đạo rền hoàn vũ. Sáu phen ngồi nơi 
đạo tràng, rộng ban ngôn giáo. Do vậy chẳng những 
được vạn dân ngưỡng mộ, mà còn được một người84 
chú ý. Do vậy, ban tặng tiền của, ban ca-sa tía, nhiều 
lượt thí ân mưa móc chín trùng, chỉ mong cầu chúc 
nước nhà, nhân dân đều được tắm gội ân quang Đại 
Giác. Người đương thời cố nhiên đều kính ngưỡng, mà 
hậu thế cũng chẳng ai không tôn sùng. Trước kia, tiên 
sư85 là Giới Văn lão nhân và Khai Như hòa thượng 
                                                
82 Đồng chân xuất gia: xuất gia từ khi còn rất bé.  
83 Nhược quan: 20 tuổi. Thuở xưa, khi đến tuổi 20, thanh niên bèn búi tóc lên, 
bắt đầu đội mũ nho sinh, nên về sau tuổi 20 được gọi là “nhược quan” (đội 
mũ).  
84 Tức nhà vua 
85 Tiếng xưng tụng vị thầy đã mất của mình.  



Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở Biệt Am                 926  

thường nghĩ mình chưa xứng làm pháp duệ86, chưa thể 
kế tục được giềng mối tốt đẹp, toan tỏ tấm lòng thành 
tưởng nhớ cội nguồn, thành lập hội tạo dựng từ đường, 
bởi lẽ từ đường đã lập từ trước quá sơ sài, chẳng đủ tỏ 
lòng kiền thành, cung kính hòng báo đáp tổ đức, [chẳng 
đủ] khởi lòng quán cảm để con cháu [gắng sức tu tập 
cho] tốt đẹp hơn.  

 Năm Quang Tự 18 (1892), toàn núi tậu chút ít 
ruộng hương hỏa của nhà họ Châu; nhân đó, mười mấy 
nhà87 góp lại, hoặc góp một phần vốn, hoặc mấy phần 
vốn, tiền đóng góp được bao nhiêu đó đem mua một 
trăm mẫu ruộng để lấy vốn xây dựng nhà từ đường mới. 
Về sau, bị người ngoài xâm chiếm mất hơn một nửa, 
chỉ còn được ba mươi mốt mẫu mà thôi. Do đất ruộng 
mới khai khẩn, chưa trừ hết phèn. Vì vậy, hai mươi năm 
qua, vẫn chưa xây cất được. Nay ruộng đã thuần thục, 
thâu hoạch ổn định. Vì thế, mùa Xuân năm nay khởi 
công dựng nhà từ đường. Mười nhà thay phiên làm 
ruộng, hết một vòng lại trở lại từ đầu. Thật ra, ý của 
thầy Khai Như và thầy tôi là muốn cho con cháu đời 
sau vào từ đường cúng bái, lễ tượng gieo tấm lòng 
thành, tâm tự suy nghĩ: “Tổ sư cũng giống như người 
khác. Ngài là trượng phu, ta cũng vậy. Há nên đề cao 
thánh cảnh nhưng chính mình ở địa vị phàm phu 
chăng?” Do vậy, đại tâm khởi lên mạnh mẽ, noi dấu 
bậc tiên giác, phá vô minh, chứng pháp tánh, tiếp nối 
Phật huệ, độ chúng sanh, sao cho viên thông đạo tràng 

                                                
86 Con cháu đồ đệ đời sau trong đạo. 
87 Mười mấy nhà ở đây chỉ các chùa miếu có Tăng chúng là đồ tử, đồ tôn của 
Biệt Am.  



Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở Biệt Am                 927  

được thường trụ bao kiếp. Đạo pháp của bậc đại huệ 
được lưu hành khắp pháp giới, mới chẳng thẹn là con 
cháu của tổ sư, là đệ tử Như Lai vậy. Những người 
cùng hàng với tôi hãy gắng lên! (viết vào năm Dân Quốc 
thứ hai – 1912) 

 
33. Lời tựa cho Miên Vân Từ Đường  
(viết thay cho thầy thư ký chùa Pháp Vũ)  
 
 Con người sống trong thế gian huyễn trụ mấy mươi 
năm. Kể từ khi có hiểu biết trở đi, ngày đêm toan tính, 
bận bịu rộn ràng, không gì chẳng nhằm nuôi thân mình 
và gia đình, giữ thể diện, để của cải lại cho con cháu mà 
thôi! Xét đến cái gốc bệnh chỉ vì do chấp trước có Ngã, 
không chịu buông xuống. Mối lo toan kết chặt, dù Phật 
có thuyết pháp cũng không thể cởi gỡ được, đâm ra đối 
với vị chủ nhân ông bản lai diện mục của mình bèn bỏ 
qua không thèm hỏi đến, mặc tình lưu chuyển theo 
nghiệp, vĩnh viễn trầm luân chẳng đáng buồn ư?  

 Hòa thượng Khai Nhiên túc nhân sâu dầy, sanh 
trong nhà tướng, lớn lên sợ sát nghiệp, chẳng thích theo 
đuổi việc quân. Nghe Hóa Văn lão nhân thuyết pháp 
bèn gieo thân dưới tòa, xuống tóc làm Tăng đã mấy 
mươi năm, chuyên chú tham cứu. Chỉ hận chưa được 
gặp mặt, giãi bày cơ duyên, nên chỗ Ngài ngộ giải sâu - 
cạn [như thế nào] chẳng thể lường được! Đến cuối đời 
Quang Tự, Sư trụ trì chùa Pháp Vũ, bèn tự lập từ đường, 
để làm kỷ niệm, đặt tên là Miên Vân. Mây chính là vật 
không biết từ đâu đến, không biết đi về đâu, huyễn sanh, 
huyễn diệt, trọn không có tướng nhất định, nhưng có 



Lời tựa cho Miên Vân  từ đường                                               928  

thể tuôn mưa ngọt nhuần thấm khắp cõi đất, khiến cho 
hữu tình vô tình đều được yên ổn, thật giống như người 
đã chứng vô ngã tướng, bèn không trụ vào đâu để sanh 
tâm, độ thoát hết thảy chúng sanh nhưng không có 
tướng độ. Sư toàn thân buông xuống, an trụ trong ấy. 
Đấy có phải là thể hiện sở ngộ của mình hay chăng? 
Hay là khiến cho con cháu đời sau lấy đó làm khuôn 
phép? Nghĩa ấy huyền diệu, đáng suy nghĩ sâu xa vậy!  

 
34. Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư  
(viết thay cho đại sư Ngộ Khai)  
 
 Kể từ khi Thế Tôn nhập diệt, tứ y hoằng pháp88, 
hiện thân Phổ Môn, hiện hình trong sáu nẻo, nghịch - 
thuận, ẩn - hiển, đủ mọi phương tiện tùy thuận cơ nghi 
đều làm cho độ thoát. Diệu hạnh thần thông chẳng thể 
nghĩ bàn ấy chỉ bậc thánh mới làm được, chứ phàm 
chẳng thể sánh bằng. Nếu hiện làm thân sa-môn thì ly 
trần thoát tục, dựng cao pháp tràng, chấn hưng tông 
phong, lưu thông pháp hóa, nối huệ mạng của Phật. Đấy 
chính là diệu hạnh thông thường hoằng truyền xiển 
dương Phật giáo của bậc Pháp Thân đại sĩ và phàm phu 
đại tâm. Do hai hạnh này nên theo chiều ngang thì trọn 
khắp mười phương, theo chiều dọc thì tột cùng ba đời, 
không một nơi nào chẳng nhận được Phật quang, không 
một ai chẳng được gội ân Phật.  

                                                
88 Tức y pháp bất y nhân, y nghĩa bất y ngữ, y liễu nghĩa bất y bất liễu nghĩa, y 
trí bất y thức.  



Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư                           929  

 Đến khi pháp truyền sang Chấn Đán (Trung Hoa), 
hai ngàn năm qua, bậc hoằng pháp đại sĩ rộng truyền 
pháp hóa, Tông thuyết đều thông, Định - Huệ đều bình 
đẳng, hiện thân thuyết pháp dùng đức khuất phục người, 
quạt gió Chân trong nhà lửa, tuôn mưa Pháp nơi ruộng 
tình, độ khắp ba căn, thống nhiếp các cơ, ai nấy khôi 
phục thiên chân sẵn có, cùng chứng giác đạo nơi tâm. 
Vì thế, vua quan quy mạng, dân chúng dốc lòng thành 
kính, rộng nêu lẽ huyền, giúp đỡ chánh trị. Công lao, 
dấu tích lớn lao ấy khó thể thuật trọn. Dù những bộ như 
Cao Tăng Truyện, Truyền Đăng Lục ghi chép hơn trăm 
quyển, vẫn chỉ là một hai phần trong ngàn vạn phần mà 
thôi! Trong đời gần đây, có vị xưa đã gieo cội đức, thị 
hiện sanh trong gia tộc lớn, mắt nhìn xuyên thế giới nổi 
trôi, một vai gánh vác bến bờ lớn lao; ngồi yên nơi đạo 
tràng viên thông, thâm nhập Bảo Vương tam-muội, 
cùng tu cả Thiền lẫn Tịnh, gồm thâu Tông - Giáo, hiện 
tướng lưỡi rộng dài diễn dương rộng lớn Viên Tông, 
duỗi cánh tay bình đẳng tiếp độ khắp ba căn, ngay nơi 
phàm tâm chỉ ra Phật tâm, gồm thâu vạn hạnh về một 
hạnh. Người như vậy chỉ có vị thầy quá vãng của tôi là 
Thông Công pháp sư vậy.  

 Sư húy là Tầm Nguyên, tự Thông Trí, biệt hiệu Ức 
Liên Sa Môn. Họ ngoài đời là Nguyễn, người huyện 
Nghi Trưng, Dương Châu, là con thơ của Trung Đường 
Nguyên Công, sanh nhằm giờ Mùi, ngày mồng Tám 
tháng Ba năm Quý Mão, tức năm Đạo Quang 22 
(1842)89. Bà mẹ Sư là X… người kinh đô. Đến khi 
                                                
89 Theo biên niên sử, năm Đạo Quang thứ 22 (1842) là năm Nhâm Dần, còn 
năm Quý Mão nhằm năm Đạo Quang 23. Tính đến năm Đồng Trị thứ 12 



Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư                           930  

Nguyên Công qua đời, do xung khắc với con cái dòng 
đích quá mức, mẹ Ngài bèn đem con trở về kinh đô, ở 
nhờ nhà ông cậu. Đến lớn, Sư tướng mạo khôi vĩ, tiếng 
nói sang sảng, tánh ưa Đạo thuật (thích tu tiên), chẳng 
mong làm quan, chỉ muốn làm vị thần tiên trường sanh, 
tấm lòng phóng khoáng, dạo chơi Bồng Đảo90, thường 
tiếc nuối vì chẳng gặp được bậc chân nhân91.  

 Đến năm Đồng Trị thứ 12 (1873), tuổi tròn 21, ngẫu 
nhiên đến chùa Long Tuyền, gặp hòa thượng thủ tòa là 
ngài Bổn Nhiên, thông suốt giáo lý, thấu triệt Thiền 
Tông. Sư cho rằng đây là bậc đắc đạo cao nhân, bèn 
nêu điều mình thường ấp ủ. Ngài Bổn Nhiên cười: 
“Ông vô cớ vứt bỏ thiên chân Phật tánh mình sẵn có để 
cầu làm thần tiên chưa chắc đã được và chẳng thể ra 
ngoài bảy đường được! Bỏ vàng gánh gai, nhận tớ làm 
chủ. Ông có tướng mạo như thế, sao lại có chí kém hèn 
đến thế?” Sư bèn bỏ ngay lòng mong mỏi ấy, cầu được 
nhiếp thọ. Ngài Bổn Nhiên nhân đó cho xuống tóc tại 
chùa Thất Tháp ở kinh đô, [chùa ấy] là chi phái của 
chùa Thạch Phật. Từ đó, thường thân cận vị thầy thọ 
nghiệp của mình, nghiên cứu giáo điển, quyết chí tu trì. 
Đến năm Quang Tự thứ 4 (1878), thọ Cụ Túc Giới ở 

                                                                                                       
(1873) thì ngài Thông Trí đã 31 tuổi, chứ không phải 21, không rõ ấn bản Ấn 
Quang Văn Sao này có bị khắc lầm hay không?  
90 Theo truyền thuyết, ngoài Đông Hải có ba hòn đảo tên Bồng Lai, Doanh 
Châu, Phương Trượng là nơi tiên ở. “Dạo chơi Bồng Đảo” có nghĩa là mong 
được thành tiên.  
91 Trong Đạo giáo, thường gọi những vị tu tiên đắc đạo là Chân Nhân. Về sau, 
danh từ này bị lạm xưng; những đạo sĩ phàm tục, chưa tu chứng gì, nhưng có 
địa vị, quyền thế, hay đứng đầu một đạo quán cũng được xưng tụng là Chân 
Nhân. Đến cuối đời Minh - Thanh, hầu như đạo sĩ nào cũng được gọi là Chân 
Nhân.  



Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư                           931  

chùa Vân Cư tại Kinh Tây. Do nghĩ mình mới hiểu biết 
giáo lý thô lược, chưa tròn bổn phận, kể chuyện ăn, 
đếm của báu nào được lợi ích gì, Sư bèn cất bước du 
phương, tham học khắp các bậc Tông tượng. Đến năm 
Quang Tự thứ 14 (1888), dự vào hội chúng của Tín 
Chân lão nhân ở chùa Phật Đảnh Sơn tại Phổ Đà, thầy 
trò đạo hợp, được trao tâm ấn, được nối pháp dòng Lâm 
Tế Chánh Tông đời thứ bốn mươi hai.  

 Năm ấy, Sư diễn giảng kinh Lăng Nghiêm ở chùa 
Pháp Vũ. Từ đấy, suốt hơn mười năm thường được mời 
giảng, mỗi kỳ thính chúng cả mấy trăm người. Sư riêng 
tâm đắc nơi kinh Lăng Nghiêm, do vậy bèn soạn sách 
chú thích, muốn cho lý Đại Phật Đảnh, tánh thường 
viên thông được hiển hiện toàn thể, không còn bị ẩn 
giấu chút nào. Soạn thành sách Khai Mông (chỉ điểm 
cho những người còn mờ mịt, chưa hiểu biết) gồm 
mười quyển, nay đã được Tịch Công92 chùa Vạn Thọ ở 
Duy Dương cho khắc ván lưu thông. Tiếc là Sư bẩm 
tánh thật thà, chỉ chú trọng đến cội gốc, chẳng quan tâm 
đến nhánh ngọn. Chỉ muốn phát huy sao cho lý tánh 
được triệt để hiển lộ, giãi bày trọn vẹn; còn chuyện 
chọn chữ dùng từ, chưa xét kỹ càng, đến nỗi tác phẩm 
bị mắc khuyết điểm rối ren, thiếu sót. May là còn được 
bậc tác gia93 có đủ con mắt gọt dũa sửa đổi trở thành 
vườn pháp hoàn bích, thành gương báu cho Lăng 
Nghiêm.  

                                                
92 Tức ngài Tịch Sơn (xin xem lại lá thư 123, Tổ Ấn Quang có nói đến chuyện 
này).  
93 Vị tác gia ở đây chính là ông Lê Đoan Phủ, xin xem lại lá thư 123 và 124 
trong Văn Sao, Quyển 2  



Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư                           932  

 Sư bình sanh chí tại Lăng Nghiêm, nhưng hạnh tại 
Tịnh Độ. Nhật khóa niệm Phật ba vạn tiếng, thề cầu 
vãng sanh. Sáng ra trì chú Đại Bi tàn một cây hương để 
làm Trợ Hạnh, muốn cho hữu tình trong hiện tại, tương 
lai đều cùng sanh Tịnh Độ. Do vậy, đối với những bộ 
Di Đà Sớ Sao và [Di Đà Sớ Sao] Diễn Nghĩa, Yếu Giải, 
Tiện Mông Sao, Thế Chí Viên Thông Sớ Sao đều cho 
in khắc, lưu truyền, bảo với những người đến học: 
“Thiền Tông gọi là giáo ngoại biệt truyền (truyền riêng 
ngoài giáo), nhưng Tịnh Độ mới thật sự là giáo nội 
chân truyền. Phải biết chân truyền ở đây chính là biệt 
truyền ngoài biệt truyền vậy! Các ông phiền hoặc chưa 
đoạn, đạo nghiệp chưa thành. Chớ có nên phán đoán 
sai lầm94, đề cao Thiền Tông, miệt thị Tịnh Độ, đến nỗi 
lúc lâm chung, nghiệp thức mờ mịt, không có gì để 
nương tựa. Dù có Phật lực đại từ đại bi chẳng thể nghĩ 
bàn, nhưng vì không tin nên không cách gì nương cậy 
được! Vẫn y như cũ nương theo ác nghiệp lực, luân hồi 
trong đường ác từ kiếp này sang kiếp khác, trọn chẳng 
có kỳ ra! Chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng sợ sao?”  

 Sư giảng kinh Lăng Nghiêm, đối với bảy chỗ gạn 
cái tâm, mười phen chỉ chỗ thấy, đều chỉ rõ khai ngộ 
trong cõi này khó khăn, chứng đạo trong Tịnh Độ dễ 
dàng! Đến chương Thế Chí lại ân cần khuyên dạy 
chẳng tiếc sức thừa, muốn cho pháp hội đại chúng ai 
nấy đều nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, liền theo 
ngài Thế Chí tự chứng viên thông. Đối với chỗ “những 

                                                
94 Nguyên văn là “thiết bất khả thác nhận định bàn tinh” (chớ nên đọc sai 
vạch cân), “định bàn tinh” là những vạch khắc trên cán cân. Do vậy, chúng tôi 
dịch phỏng theo ý là “phán đoán sai lầm”.  



Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư                           933  

kẻ do ác nghiệp trầm luân trong bốn đường, do thiếu 
Định Huệ nên đọa vào Ngũ Ấm Ma”, Sư lại cực lực chỉ 
bày lẽ được - mất, đau đáu dạy lẽ lợi - hại. Với mỗi điều 
đều lệ ứa theo từng tiếng, âm thanh nghẹn ngào, thường 
nói:  

“Không biết Tịnh Độ [thì thấy] Lăng Nghiêm là 
bậc công thần hàng đầu để đả phá Tịnh Độ. Hiểu sâu 
Tịnh Độ [thì thấy] Lăng Nghiêm quả thật chính là 
hướng dẫn tốt lành để hoằng dương Tịnh Độ! Xem kinh 
mà thiếu con mắt chọn lựa pháp (trạch pháp nhãn) ắt 
cô phụ ơn Phật, phần nhiều là như thế! Các ông chớ 
nên coi cơ phong chuyển ngữ của Thiền Tông là thật 
pháp, xem Tịnh Độ chẳng đáng tu trì! Phải biết trong 
hội Hoa Nghiêm, Hoa Tạng hải chúng cùng phá vô 
minh, cùng chứng Pháp Thân, vẫn phải dùng mười 
nguyện vương để hồi hướng vãng sanh Tây Phương 
Cực Lạc thế giới để mong viên mãn Phật quả. Các ông 
là người như thế nào mà dám chống lại các vị ấy? Trên 
cô phụ Phật giáo hóa, dưới phụ bạc tánh linh của chính 
mình. Chư Phật gọi đó là kẻ đáng thương xót”.  

 Hơn mười năm qua, Sư hoằng kinh các nơi như 
mây trôi chim bay, không ở nơi nào nhất định, thường 
hay dừng nghỉ nơi chùa Thiên Đồng ở Tiểu Bạch Lãnh, 
nơi chùa Vạn Thọ ở Duy Dương và am Phổ Huệ nơi núi 
này, do chủ nhân hai nơi ấy (tức chùa Thiên Đồng và 
chùa Vạn Thọ) đều là bậc tôn đức trọng đạo. Hơn nữa, 
am chủ của am Phổ Huệ là ngài Giác Công, về mặt 
truyền thừa pháp là đồng môn, giao hảo không trái 
nghịch. Đến mùa Đông năm Bính Ngọ tức năm Quang 
Tự 32 (1906), Ngài thị hiện mắc bệnh tại chùa Dục 



Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư                           934  

Vương. Mùa Xuân năm Đinh Mùi (1907), Giác Công 
liền đón về am, tận tình chăm sóc, được hơn hai tháng, 
mấy hôm trước bữa lâm chung, thần khí tươi tỉnh, dũng 
mãnh niệm Phật. Đến giờ Mùi ngày mồng Ba tháng Tư, 
chắp tay niệm Phật, ung dung qua đời, thọ sáu mươi 
lăm tuổi, Tăng lạp 35 năm. Toàn thân được nhập quan, 
an táng nơi rặng Tổ Yến phía sau Phật Đảnh Sơn, là chỗ 
do các vị như Văn Chánh hòa thượng v.v… đã xây 
dựng sẵn làm chỗ yên nghỉ.  

 Do Sư bình sinh tánh ưa vắng lặng, không ở nhất 
định một nơi, nên không thế độ ai. Môn nhân nối pháp 
nơi núi này chỉ có sư Nguyên Thông và kẻ bất tiếu là 
Ngộ Khai. Ở bên ngoài dù có, nhưng không biết hết. 
Chỉ sợ chuốc lấy tiếng dị nghị thân - sơ nên nhất loạt 
không ghi. Ô hô! Những năm xưa kia, Khai từng nhiều 
lần dự pháp hội, nhiều phen được nghe viên âm, nhưng 
chưa thấu hiểu tự tánh. Sư cho rằng đứa con yếu ớt này 
có thể dạy được nên phó chúc sẵn. Lúc ấy, tuy hết sức 
thẹn thùng, vẫn mong có ngày giải ngộ. Nào ngờ chưa 
diệt được các ma, bậc pháp tướng đã mất; độc dược 
chưa tiêu, từ phụ đã bỏ đi. Buồn thay! Bến bờ của 
chúng sanh, huệ mạng của Như Lai phó thác cho ai? 
Biết gởi gắm vào đâu? Thà tự chết đi, chẳng nỡ nhìn 
thầy mất. Chỉ mong Sư nương Phật lực, sen nở Thượng 
Phẩm, chứng Vô Sanh Nhẫn, lên địa vị Bất Thoái, mau 
nương bổn nguyện, rủ lòng từ tế độ. Ngõ hầu có thể 
nương vào oai thần của Sư, thoát đường hiểm mau lên 
bảo sở, giải quyết hết phiền hoặc trong tâm thức tôi, 
triệt chứng chân thường. Dùng tiền tiên sư để lại, dựng 
lập từ đường, lược thuật những nét chính để lưu lại mãi 



Tựa cho từ đường của con cháu chi phái Lập Sơn lão nhân    935  

mãi, ngõ hầu pháp duệ đời sau ngửa trông gương sáng 
của tiên đức, quyết chí học đòi theo.  

 
35. Lời tựa cho nhà từ đường của con cháu chi phái 
Lập Sơn lão nhân  (viết thay cho Khai Như hòa thượng) 
 
 Hết thảy chúng sanh vốn có trí huệ, đức tướng của 
Như Lai, nhưng do vọng tưởng, chấp trước nên chẳng 
thể chứng đắc. Xét đến nguyên do, nói chung là vì 
chẳng hiểu rõ Chân Như diệu tánh, nhận lầm Tứ Đại là 
thân tướng của chính mình, coi bóng dáng của duyên 
sáu trần chính là tâm tướng của chính mình. Đã nhận 
lầm giặc làm con, nên trái giác, hiệp trần, từ đấy dính 
chặt vào Căn - Trần, ta - người đối nghịch nhau, khởi 
Hoặc tạo nghiệp, luân hồi sáu đường trải trần điểm kiếp, 
không thể giải thoát. Đại Giác Thế Tôn thương cho nỗi 
khổ kịch liệt ấy, ban cho đại pháp dược, dạy tu Tứ 
Niệm Xứ Quán: Một là quán thân bất tịnh, hai là quán 
thọ là khổ, ba là quán tâm vô thường, bốn là quán pháp 
vô ngã. Ngoài ra còn có Chánh Cần, Như Ý Túc, Căn, 
Lực, Giác Đạo, ba mươi bảy phẩm pháp môn.  

 Tuy căn có lợi - độn, thừa có đại - tiểu, nhưng 
không gì chẳng lấy Tứ Niệm Xứ làm căn bản. Ấy là vì 
nếu Tứ Quán mà thành liền phá được Ngã Chấp. Ngã 
Chấp đã phá thì Ngũ Uẩn đều không, sáu trần liền giác, 
phản bổn hoàn nguyên, tự chứng được diệu tánh. Ví 
như nhơ hết gương sáng, mây tan mặt trời rạng rỡ. Mặt 
trời vốn sẵn có, ánh sáng chẳng phải từ bên ngoài đến. 
Đắc Vô Sở Đắc, đạt Đại Tự Tại. Phàm tình, thánh kiến 



Tựa cho từ đường của con cháu chi phái Lập Sơn lão nhân    936  

thảy đều tiêu vong. Niết Bàn còn không có, huống là có 
sanh tử? Nếu như tuổi thọ đã hết bèn thiêu hình hài là vì:  

 1) Một là sợ người mất còn có việc làm chưa xong, 
Thân Kiến chưa hết. Nay hỏa thiêu để khiến cho người 
ấy đột ngột ngộ Chân Không, giải thoát ngay trong lúc 
đó.  

 2) Hai là chính vì muốn cho người còn sống hiểu rõ 
toàn thể thân này là hư vọng, tận lực tu Thánh Đạo, 
khôi phục nguồn tâm, chăm chú nơi cử chỉ, lời lẽ, đích 
thân thấy được chủ nhân ông, sẽ tự làm chủ tể, chẳng bị 
cái đãy da thối này lắm cách sai khiến, ngõ hầu trên có 
thể tiếp nối huệ mạng đức Phật, dưới hóa độ hữu tình. 
Từ ngay cái thân khổ, vô thường, vô ngã, bất tịnh, 
huyễn vọng này, triệt chứng Phật tánh Chân Như 
thường - lạc - ngã - tịnh.  

 Do vậy, bất luận phàm hay thánh đều nên hỏa táng 
hết, tùng lâm trong thiên hạ không đâu chẳng tuân hành. 
Vào thời Phật pháp hưng thạnh dưới đời Đường, đời 
Tống, những bậc sĩ đại phu cũng đa phần tuân theo Phật 
chế dùng pháp này, chứ không riêng gì Tăng chúng mới 
vậy! Tăng đã hỏa thiêu, nhặt lấy xương thừa, đặt trong 
tháp Phổ Đồng95, cũng giống như hải chúng cùng ở 
chung với nhau trong tùng lâm. Trong số ấy, phàm - 
thánh khó lường, hạnh vị khó phân biệt. Phàm đã gần 
thánh thì cũng dễ được giải thoát, như loài nhặng xanh 
bám vào đuôi ngựa Ký, chẳng nhọc sức mà đi được 
ngàn dặm vậy! Pháp Vũ thường trụ vào thời Hàm 
                                                
95 Tháp Phổ Đồng: Tháp thờ xương cốt người đã mất trong các tùng lâm 
thường được gọi chung là tháp Phổ Đồng.  



Tựa cho từ đường của con cháu chi phái Lập Sơn lão nhân    937  

Phong - Đồng Trị nhà Thanh trước kia, do binh hỏa lâu 
ngày đã bị hoang phế, đèn nhang đoạn tuyệt, đến nỗi hư 
hoại đổ sụp. Vào năm Đồng Trị thứ 10 (1871), đại 
chúng ép tiên sư công96 là Lập Sơn lão nhân làm trụ trì, 
pháp đạo do vậy lại được trùng hưng, thế độ pháp tự97 
thật đông đảo.  

 Sư bá Hóa Khai bàn với các pháp quyến trong bổn 
phái, ai nấy bỏ ra tịnh tài bao nhiêu đó tiền tu bổ tháp 
Phổ Đồng cho con cháu ở phía Đông cầu Hải Hội. 
Phàm những con cháu của chi phái Lập Sơn lão nhân và 
các pháp đồ98 đều được đưa vào đây. Lại mua năm 
mươi mẫu ruộng hương hỏa, đem tô lợi thu được hằng 
năm dùng làm chi phí cúng quải hai kỳ Xuân - Đông. 
Sai năm am Bán Sơn, Thường Minh, Trường Sanh, 
Dương Chi, Bảo Xứng và con cháu của chi phái sư Hóa 
Hằng, sáu nhóm thay phiên đảm nhiệm khiến cho người 
mất được cúng tế, được pháp lợi siêu sanh trời Cực Lạc, 
người còn sống hiểu thấu suốt huyễn vọng, tu Tịnh 
nghiệp dự vào hội Liên Trì, nên bèn ghi duyên khởi để 
bảo cùng đồng luân.  

 
36. Lời tựa quyên mộ dựng thảo xá Dược Vương 
(viết thay) 
 

                                                
96 Tiên sư công: Tiếng gọi thầy của vị thầy mình đã khuất.  
97 Thế độ pháp tự: Thế độ là xuống tóc xuất gia, pháp tự là người nối tiếp pháp. 
Như vậy, thế độ pháp tự tức là đệ tử xuất gia.  
98 Chỉ chung các đệ tử, đồ tôn xuất gia.  



Lời tựa quyên mộ dựng thảo xá Dược Vương                           938  

 Đại Giác Thế Tôn được mệnh danh là Đại Y Vương, 
trị khắp các bệnh thân - tâm cho chúng sanh. Ngài dùng 
thuốc số đến vô lượng, nhưng ba thứ Giới - Định - Huệ 
bao gồm hết tất cả không còn sót. Do vậy, ba thứ này 
được gọi là Dược Vương. Nếu uống vào, phàm sẽ thành 
thánh, nhưng thuốc tuy đẹp hay, tu trì lại thật khó. Tín 
nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương gọi là thuốc A 
Già Đà, trị chung được vạn bệnh. Hạ thủ dễ, thành công 
cao; dùng sức ít, được hiệu quả nhanh chóng. Ba căn 
thượng - trung - hạ ngay trong đời này đều thoát khổ 
luân. Ba pháp Giới - Định - Huệ ngay trong một niệm 
đều được đầy đủ. Do vậy, biết một pháp tín nguyện 
niệm Phật chính là dược vương của các dược vương. 
Tôi may nhờ túc nhân, được nghe pháp này, dám đâu 
chẳng kiệt thành, tận kính, khăng khắng tu trì ư? Toan 
muốn dựng một am tranh, đặt tên là Dược Vương, yên 
trụ trong đó, dốc sức tu Tịnh nghiệp, ngõ hầu chữa lành 
các chứng bệnh lớn sanh tử nơi thân tâm của mình lẫn 
người. Khẩn khoản mong các đàn-việt phát Bồ Đề tâm, 
hành phương tiện sự, tạm bỏ ra chút phần tạng báu, 
thành toàn cho căn nhà tệ hèn để yên thân. Do đây, đêm 
ngày ân cần lễ bái, ức niệm. Đã có thể niệm đâu nghĩ 
nơi đó, khó gì [chẳng chứng] tâm này chính là Phật, thì 
vô biên lợi ích đều được thành tựu. Dùng nhân như thế 
để cảm quả như thế. Đời này ắt được Phật tiếp dẫn cao 
dự hải hội; tương lai ắt làm thân Dược Vương, trị đủ 
mọi bệnh. Nếu như lòng ngu thành này được xét soi thì 
lời lẽ này ắt chẳng bị bỏ phí vậy!  

 
 



Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ chùa Pháp Vũ                          939  

37. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ chùa Pháp Vũ  
(viết thay Khai Như Hòa Thượng)  
 
 Có được cuộc đất tối thắng mới hoằng dương được 
đạo tối thắng. Tạo lập chuyện phi thường ắt phải đợi 
người phi thường. Bậc tông tượng xuất hiện thì gốc lập, 
đạo sanh. Triết nhân mất thì pháp tàn, giáo suy. Tuy bỉ 
cực thái lai thuộc vào vận trời, nhưng sửa cũ đổi mới 
quả thật phải nhờ vào sức người. Pháp Vũ thường trụ 
do Đại Trí lão nhân sáng lập99, do Thống Tổ ở Biệt Am 
trung hưng, quy mô lớn lao, pháp đạo hưng long. Từ 
đấy Trụ Trì các đời tuy không thành tựu lớn lao, nhưng 
ai nấy đều tận lực giữ quy củ đã thành lập, gia phong 
chẳng suy đồi. Sau cơn binh hỏa, Trụ Trì chẳng tìm 
được người đến nỗi suy bại sát đất. Điện đường, liêu xá 
hư sụp, đổ nát, pháp khí trang nghiêm, trăm thứ chẳng 
còn được một. Pháp quyến các phòng thấy cảnh tượng 
ấy đều bó tay, chẳng dám gánh vác.  

                                                
99 Chùa Pháp Vũ là một trong ba ngôi chùa lớn nhất ở Phổ Đà, nằm ngay bên 
cạnh đỉnh núi Bạch Hoa, dưới ngọn núi Quang Hy, thường được gọi là chùa 
sau. Năm Vạn Lịch thứ tám (1580), ngài Đại Trí Chân Dung từ Tây Thục đến 
lễ Phổ Đà Sơn, thích vẻ đẹp của dòng suối dưới ngọn Phổ Đà bèn kết am tranh 
để ở, đặt tên là Hải Triều Am, lấy ý từ câu “pháp hải triều âm tùy cơ phổ 
ứng”. Năm Vạn Lịch 22 (1594), được quận thú (người đứng đầu một quận 
thời Minh) là Ngô An Quốc đổi tên thành Hải Triều Tự. Năm Vạn Lịch 26 
(1598), chùa bị hỏa hoạn. Đến năm Vạn Lịch 33 (1605), mới được xây dựng 
lại. Năm Vạn Lịch 34 (1606), được sắc tứ là Hộ Quốc Trấn Hải Thiền Tự. Sau 
mấy cơn binh hỏa, chùa gần như sụp nát hoang tàn. Đến năm Khang Hy 26 
(1687), hòa thượng Biệt Am Tánh Thống lên trụ trì, trùng hưng Pháp Vũ. Đến 
năm Khang Hy hai mươi tám (1689), cùng với chùa Phổ Tế được triều đình 
ban tiền trùng tu. Năm Khang Hy 38 (1699), được ban các biển ngạch Thiên 
Hoa Pháp Vũ và Pháp Vũ Thiền Tự. Chùa mang tên Pháp Vũ từ đó đến nay. 
Đợt trùng tu quy mô nhất là vào năm Ung Chánh thứ 9 (1731).  



Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ chùa Pháp Vũ                          940  

 Vào năm Đồng Trị thứ 11 (1872), đại chúng ép tiên 
sư công Lập Sơn lão nhân làm Trụ Trì, tận lực tu bổ 
tường sụp, nhà rách, siêng năng, chăm chút, trải hơn 
mười năm. Từ điện Thiên Vương cho đến Tàng Kinh 
Các thảy đều sửa mới. Những công trình khác tuy chưa 
hoàn toàn khôi phục lại quy mô cũ, nhưng nhìn vào đại 
cuộc đã khả quan. Đến năm Quang Tự thứ 11 (1885), 
do già bệnh, lão nhân bèn thoái ẩn, sai tiên sư là Văn 
Lão Nhân100 kế vị trụ trì. Tiên sư kế thừa đầu mối cũ, 
phát tâm rộng lớn. Phàm đối với những gì sư ông (chỉ 
ngài Lập Sơn) chưa đủ sức lo đến, hết thảy điện đường, 
liêu xá đều dựng mới hoặc tu bổ, không chỗ nào chẳng 
sửa chữa mới. Quy mô chế độ chẳng kém thời trung 
hưng. Phàm những vườn đào, ruộng rẫy bị cưỡng ép lấy 
mất vào thời Hàm Phong đều tận lực chuộc lại. Lại vì 
muốn chuyển pháp luân thì phải nhờ vào pháp khí trang 
nghiêm; hơn mười mấy năm qua, hoằng Tông xiển 
Giáo, những vật dụng sắm sửa trên là Càn Long Đại 
Tạng kinh, tượng Phật, dưới là bàn ghế, giường chõng, 
phàm vật gì cần đến thảy đều đầy đủ.  

 Nhưng lão nhân đại nguyện như mây nhóm, hận 
chẳng nhóm được thập phương Tăng chúng trong cùng 
một nhà để Kỳ Viên xưa kia lại được thấy trong ngày 
nay. Tâm vì pháp, vì người, vì thường trụ, vì đại chúng 
như chôn cha mẹ101, như cứu đầu cháy, ngày đêm suy 
tư, lo nhọc đến nỗi thành bệnh. Đến mùa Đông năm 
Quang Tự 23 (1897), công trình xây dựng chưa xong, 
lão nhân quyết chí về Tây. Khai Như tôi tự thẹn đức 
                                                
100 Tức pháp sư Hóa Văn.  
101 Ý nói thiết tha, chí thành như con làm đám ma cho cha mẹ.  



Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ chùa Pháp Vũ                          941  

bạc, lại không có bản lãnh. Do được ghé dự vào hàng 
đồ đệ, nên Ngài giao cho coi sóc sự vụ trong chùa, gắng 
gượng vâng lệnh thầy, tận lực phụ giúp. Tuy là hạt bụi 
nhẹ, giọt sương bé, chẳng giúp ích gì cho núi, cho sông, 
nhưng luận trên sức mình, cũng có thể nói là đã cúc 
cung tận tụy, dốc cạn lòng ngu muội. Nương theo 
những công trình chưa hoàn thành của thầy, chỉ tận lực 
gánh vác, vâng theo di mạng của tiên sư, xin các pháp 
quyến công cử Định Công kế nhiệm làm trụ trì. Khai 
Như vẫn giữ chức vụ cũ, trông nom việc chùa.  

Đến khi Định Công thoái ẩn, nhờ ơn pháp quyến ủy 
thác trách nhiệm nặng nề này, tuy biết mình chẳng xứng 
gánh vác, nhưng chẳng thể từ khước vì kế hoạch công 
trình của tiên sư vẫn chưa hoàn thành. Do vậy, đêm 
ngày lo liệu, chẳng dám bê trễ. Dốc cạn thân tâm này để 
kính cẩn hoàn thành chí nguyện của thầy. Trong vòng 
ba năm, những chuyện gì nên làm thảy đều hiểu rõ, 
chuyện gì có thể giao phó được, chẳng làm phiền cho 
người. Vì thế, nay kính thưa cùng pháp quyến, sẽ đem 
hết tất cả những đồ vật thường trụ lớn nhỏ, nhất nhất 
ghi chép, để vị Trụ Trì sau này, hễ đảm nhận chức vụ ắt 
biết tiền nhân vì chuyển pháp luân đã sắm sửa đồ đạc, 
một phen khổ tâm, thật chẳng dễ dàng. Ai nấy đều càng 
thêm mến tiếc, không đến nỗi phí phạm, vâng giữ công 
lao đã thành, tươi đẹp công nghiệp khai sáng, nối tiếp 
đức hạnh, theo gót bậc khai sơn cả ức vạn năm, vĩnh 
viễn không phế bỏ, ngõ hầu pháp luân lẫn nguyện luân 
đều thường chuyển, ngàn đời tuân giữ nếp gia phong cũ, 
ân nước lẫn ân Phật đều báo, cả cõi đời thường đượm 



Lời tựa nhà từ đường Hóa Văn Lão Nhân                                942  

ơn mưa móc thì pháp môn may mắn, thường trụ may 
mắn lắm thay!  
 
38. Lời tựa nhà từ đường Hóa Văn Lão Nhân  
(viết thay cho Khai Như hòa thượng) 
 
 Trộm nghĩ Nho Lễ coi trọng Xuân - Thu tế lễ; 
Thích Giáo coi trọng việc truy tiến hằng năm. Nghĩ đến 
ân “cây có cội, nước có nguồn”, cung kính làm chuyện 
tưởng nhớ nguồn cội. Thế gian, xuất thế gian nào có 
cách ngăn? Tiên sư Văn lão nhân huân tu nhiều kiếp, 
kham làm phước điền cho trời người, thừa nguyện tái 
lai, chấn chỉnh môn đình của Đại Sĩ. Tuy thị hiện sanh 
trong chốn đô thành, nhưng mắt thấy thấu suốt vinh hoa 
cõi thế, gởi thân nơi hải đảo, hai vai gánh vác Phật pháp 
để giăng bủa mây từ, hưng long chùa Pháp Vũ. Chẳng 
thẹn là công thần của Phổ Môn, xứng đáng là đích tử 
của Biệt Am. Bỏ cũ đổi mới, phạm vũ lại khôi phục quy 
mô huy hoàng. Hoằng Tông diễn Giáo, nguồn pháp 
được lưu thông tốt lành. Xem người như chính mình, 
gấp lo chuyện công, gác lại chuyện tư, trụ trì Pháp Vũ 
cả hơn mười năm, chưa từng mua một khoảnh ruộng 
dưỡng lão, dựng một gian phòng làm chỗ nương thân. 
Chỉ muốn khôi phục, hoằng dương Tổ đạo, lợi ích 
tương lai. Đêm ngày suy tư, lo nhọc thành bệnh. Công 
viên quả mãn, buông tay quy Tây. Đức Nguyệt chưa thể 
nối đức, không cách báo ân. Do muốn đề cao nghi thức 
truy tiến, cũng như hòng cảm phát hậu nhân, cho nên 
mới chọn một trăm mẫu ruộng từ những ruộng hương 
hỏa của lão nhân đã tậu để làm chi phí cho việc cúng tế 



Lời tựa cho cuốn pháp phổ am Bạch Hoa                                943  

Đông - Xuân tại từ đường của pháp quyến; khiến cho 
sau này, ai vào tòa nhà ấy cúng tế, lễ tượng, gieo tấm 
lòng thành, sẽ sanh lòng kinh sợ thật sự, tự thẹn tự hổ, 
ai nấy vâng giữ phép tắc, người người học theo, lấy tâm 
lão nhân làm tâm mình, lấy việc của lão nhân làm việc 
mình, mới chẳng thẹn là con cháu lão nhân. Phàm 
những ai cùng hàng với tôi, xin hãy gắng lên!  

 
39. Lời tựa cho cuốn pháp phổ102 am Bạch Hoa 
(phần này thuộc phần dẫn khởi, phần sau tường thuật sự việc nên 
không sao lục)  
 
 Một niệm tâm tánh của chúng ta bất sanh bất diệt, 
chẳng phải có, chẳng phải không, theo chiều dọc không 
có dấu vết trước - sau, theo chiều ngang hoàn toàn 
không có hình dáng trong - ngoài, bất biến tùy duyên, 
trải khắp chín giới nhưng chẳng giảm; tùy duyên bất 
biến, chứng Phật đạo chẳng tăng. Quang minh chiếu 
thấu tột, thọ dụng tự tại, thật không hai, không khác gì 
với mười phương tam thế hết thảy chư Phật. Nhưng do 
mê chân đuổi theo vọng, trái giác, hiệp trần, đến nỗi 
chúng sanh và Phật khác xa nhau, khổ - vui thật khác! 
Đức Đại Giác Thế Tôn thương xót, thị hiện sanh trong 
thế gian, thành Đẳng Chánh Giác, rộng diễn ngôn giáo, 
khiến cho chúng sanh bỏ vọng về với chân, trái trần, 
hiệp giác, khôi phục thiên chân vốn sẵn có, tự chứng 
Vô Thượng Giác Đạo. Do vậy, giáo tùy theo căn cơ mà 
sai khác, pháp do người mà khác biệt.  

                                                
102 Sách ghi thứ tự truyền thừa các đời của một ngôi chùa.  



Lời tựa cho cuốn pháp phổ am Bạch Hoa                                944  

 Vì Thật bày Quyền, lập đủ năm tầng bậc, địa vị Ngũ 
Thừa. Khai Quyền hiển Thật, cùng về pháp môn tam 
đức. Tuy một trận mưa thấm nhuần khắp, tứ chúng đều 
được thấm đượm, nhưng hoằng dương lưu thông phải 
nhờ vào Tăng. Ấy là do cắt ái lìa thân mới có thể tu 
ròng tịnh hạnh; gánh vác pháp đạo thì phải thấu triệt 
nguồn tâm. Do vậy, từ khi đại giáo phát khởi từ Tây 
Càn (Ấn Độ), pháp truyền sang Đông Chấn (Trung 
Hoa), Luật, Giáo giương lao, Thiền, Tịnh dựng cờ, hai 
ngàn năm qua, người được thế độ, uống sữa pháp, dùng 
đạo này để giác ngộ dân, thế hệ thầy trò truyền cho 
nhau, cội nguồn gốc gác sao kể cho xiết! Phổ Đà là nơi 
Quán Âm đại sĩ ứng hóa, trải bao kiếp vẫn thường như 
vậy, không thay đổi, không biến dịch. Nhưng trong sự 
thấy biết của thế gian phàm phu, thì kể từ niên hiệu 
Trinh Minh nhà [Châu] Lương thời Ngũ Đại mới lập 
đạo tràng. Trải các đời Tống, Nguyên, Minh đã từng 
rạng rỡ cõi đời, cao nhân nhiều lần xuất hiện, lắm phen 
lẫy lừng. Trong thời gian ấy, pháp vận không phải là 
không có lúc bỉ cực, bế tắc, nhưng nhờ có người gánh 
vác pháp đạo, điều đình, xếp đặt, nên bỉ chuyển thành 
thái, tắc biến thành thông. Do vậy, đạo tràng viên thông 
lừng lẫy như cũ, chẳng kém thuở ban đầu.  

 
 
 
 
 
 



Lời tựa cho bản quy củ Hương Tích Trai Tăng Hội                945  

40. Lời tựa cho bản quy củ Hương Tích Trai Tăng 
Hội  
 
 Trộm nghĩ Tăng mang tên là phước điền, lợi khắp 
tứ sanh cửu hữu103. Làm chay có thể giúp cho đạo, giúp 
khắp tam thừa lục hòa. Do [Tăng] là phước điền cho 
nên cúng dường thì gần là trừ được cái nhân đói kém, 
xa thì là được quả Ứng Cúng. Do là trợ đạo nên nhận 
lãnh thì tu được hạnh Lục Độ, dùng để nêu bày thân 
tam đức. Kinh dạy: “Đối với thức ăn bình đẳng, thì đối 
với pháp cũng bình đẳng. Hai thứ Tài Thí và Pháp Thí, 
bình đẳng không sai biệt”, chính là ý này vậy. Chung 
Phương đại sư thấy được việc này, liền mời mấy người 
tịnh hữu, ai nấy bỏ ra bao nhiêu tiền, giữ vĩnh viễn 
trong quỹ chùa Phổ Tế hòng kiếm chút tiền lời, để chi 
phí vào lễ Trai Tăng ngày 25 tháng Chạp mỗi năm. Một 
bữa, Sư đem bản quy ước đã lập đến chỗ tôi, nhờ viết 
lời tựa hòng lưu lại mãi mãi. Lại nói:  

 - Xưa cư sĩ Duy Ma dùng sức thần thông qua khỏi 
bốn mươi hai Hằng sa cõi Phật trên thượng phương, nơi 
cõi Chúng Hương là chỗ của đức Hương Tích Như Lai, 
xin được cơm thơm, đặt ở trong trượng thất104, cúng cho 

                                                
103 Tứ sanh: Bốn cách sanh ra của chúng sanh, tức noãn (sanh ra bằng trứng), 
thai (sanh bằng thai), thấp (sanh từ chỗ ẩm ướt), hóa (sanh bằng cách biến hóa, 
như chúng sanh trong địa ngục, ngạ quỷ, thiên giới).  
Cửu hữu: Tức tam hữu. Ba cõi Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới, nếu chia nhỏ 
ra sẽ thành chín nên gọi là cửu hữu. Do có phiền hoặc, nghiệp báo, sanh tử 
nên gọi là Hữu.  
104 Trượng thất: Cái thất rộng một trượng vuông. Theo kinh Duy Ma Cật Sở 
Vấn, cư sĩ Duy Ma thị hiện mắc bệnh, nằm trong thất này, ngài Văn Thù dẫn 
đại chúng vào trong thất ấy thăm bệnh. Những vấn đáp giữa hai ngài được 
chép thành kinh Duy Ma Cật Sở Vấn.  



Lời tựa cho bản quy củ Hương Tích Trai Tăng Hội                946  

khắp các đại chúng để làm Phật sự khiến cho người 
chưa đắc bèn đắc, chưa chứng bèn chứng. Bọn Phương 
tôi thẹn không có được thần lực như vậy, kính cẩn dọn 
cơm chay đạm bạc để biểu thị tấm lòng thành nhỏ bé. 
Muốn cho mười phương tam thế hết thảy đại chúng đều 
nhờ vào bốn mươi tám nguyện rộng lớn của Phật Di Đà, 
cùng lìa ngũ trược, cùng lên chín phẩm, vĩnh viễn hầu 
đại sĩ Phổ Môn, tự chứng viên thông chân thật.  

 Tôi nói: Thần thông ai nấy vốn sẵn có, lẽ nào Sa Bà 
chẳng có cơm thơm? Cần gì phải hiển lộ thần thông, 
vượt lên cao Hằng sa cõi cầu cơm thừa của họ để no 
bụng đại chúng cõi này mới được ư? Nên biết rằng bữa 
cơm chay này các thầy thật tâm sắp đặt, đại chúng lòng 
rỗng rang lãnh nhận. Người sắp đặt, người lãnh nhận 
đều đầy đủ mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý; nhưng mắt, tai, 
mũi, lưỡi, thân, ý xét về bản thể vốn là không, đó là loại 
thần thông nào? Vật được chuẩn bị, vật được lãnh nhận 
lại là Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp, nhưng Sắc, 
Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp thật sự giống như hư 
huyễn, đó là loại cơm thơm nào? Huống chi Căn - Trần 
đã mất, nhân - ngã nào còn? Tam luân không tịch, nhất 
đạo thanh tịnh. Ấy là thần thông, là cơm thơm vậy! 
Chẳng lìa chỗ này, mặc tình đến khắp mười phương. 
Chẳng qua một niệm, pháp nhĩ105 xông khắp ba đời. 
                                                
105 Còn gọi là pháp nhiên, tự nhiên, thiên nhiên, tự nhĩ, pháp nhĩ tự nhiên, tự 
nhiên pháp nhiên. Vốn là từ dùng để chỉ các pháp trong trạng thái tự nhiên 
không qua tạo tác nào, nói cách khác, “pháp nhĩ” là tướng trạng tự nhiên vốn 
sẵn có của bất cứ sự vật nào. Theo Hoa Nghiêm Kinh Thám Huyền Ký, quyển 
3 giải thích:  
1) Xét trong hình thức tồn tại của các pháp thì hết thảy không gì chẳng do 
nhân duyên hòa hợp thành, như nước luôn chảy xuống, lửa luôn bốc lên đều là 
những sự hoàn toàn tự nhiên như thế.  



Lời tựa cho bản quy củ Hương Tích Trai Tăng Hội                947  

Huyễn uế trong tâm bèn tiêu ngay, chân tịnh nơi tự tánh 
hiển hiện trọn vẹn. Ngay trong niệm này tự thấy Phật 
Di Đà, lâm chung quyết định được nhiếp thọ. Từ đấy 
thường nghe viên âm, hằng thân cận ánh sáng tốt lành, 
ắt sẽ mau mãn quả hải, nhập Đại Niết Bàn, nào đợi phải 
đắc Tam Ma Địa, chứng chân Viên Thông mới được ư? 
Như vậy, xét ra, việc làm này của các thầy sánh bằng106 
lão cư sĩ Duy Ma Cật, không hề cao - thấp! Công đức 
đã làm ấy có thọ lượng bằng với mười phương hư 
không, không bút mực, văn tự nào có thể hình dung 
được nổi! Nếu như không biết nhân quả, bỏ bê, xâm 
phạm thì như xưa kia có người dùng tiền trai tăng đem 
lợp tăng thất còn bị đọa vào Hỏa Già địa ngục (địa ngục 
gông lửa), huống gì bỏ vào túi xài riêng để béo thân 
mình. Gương rành rành đã sớm treo, ai nấy đều nên xét 
kỹ.  

 
41. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ am Viên Thông  
(viết thay Vĩnh Ngộ hòa thượng)  
 
 Thật Tế lý địa chẳng nhiễm mảy trần, chuyện trong 
cửa Phật chẳng bỏ một pháp.  Xưa đức Thế Tôn  dùng  

                                                                                                       
2) Nếu nói trên phương diện Chân Như, vạn pháp tự nhiên tùy duyên, tự nhiên 
quy về tánh, đều vốn sẵn bình đẳng.  
Sách Du Già Sư Địa Luận cho rằng “pháp nhĩ đạo lý” chính là đạo lý tự nhiên 
sẵn có của bất cứ sự vật nào như tánh của lửa là nóng, tánh của nước là thấm 
ướt. Tịnh Độ Chân Tông của Nhật còn đưa ra khái niệm “pháp nhĩ vãng sanh”, 
tức là nương vào nguyện lực của Phật A Di Đà tự nhiên vãng sanh về Báo Độ.  
106 Nguyên văn “tịnh tiêu tề khu, vô hoặc hiên điệt” (rong cương cùng đi, mũi 
xe không chênh nhau). Tiêu là cái hàm thiếc ở mõm ngựa. Ý nói: Sánh ngựa 
cùng đi ngang nhau, xe đi ngang nhau không trước sau, chúng tôi dịch gọn là 
“sánh bằng, không có hơn kém”.  



Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ am Viên Thông                        948  

ngũ thời bát giáo để ứng khắp mọi căn cơ. Tùy theo căn 
khí đều làm cho được lợi ích.  

Trong bốn thời trước, nói đủ mọi pháp môn lục độ 
vạn hạnh. Nhiếp tiểu thì chẳng bỏ sót điều thiện nhỏ 
nhặt, ứng đại thì bao trọn pháp giới. Đến thời Pháp Hoa 
bèn khai Quyền hiển Thật, hội tam quy nhất, thọ ký 
thành Phật cho khắp tất cả, diễn bày bản hoài lớn lao 
của Phật. Thuyết giả cho rằng kinh Pháp Hoa chính là 
lời bàn luận cùng cực rốt ráo của đức Như Lai, thuyết 
minh trọn vẹn xuyên suốt nguyên do của cả một đời 
giáo hóa. Như cuốn sổ cái ghi chép toàn bộ gia nghiệp, 
như thiên tử có chín cái đỉnh107 vậy. Cuốn Vạn Niên Bạ 
đây cũng là cuốn sổ cái của Viên Thông thường trụ.  

 Xét từ sư tổ của tôi là Phổ Tín lão hòa thượng muốn 
nhiếp tâm thiền tịch nên vào năm Đồng Trị thứ ba, tức 
năm Giáp Tý (1864), lập ra ba gian thảo am ngoài Tây 
Thiên Môn, cạnh tảng đá Bất Nhị, đặt tên là Viên 
Thông, chỉ đủ để che mưa nắng hòng yên thân tâm mà 
thôi. Lão nhân nhập tu Thiền Quán, nhìn ra biển thẳm, 
vui lòng thích chí, lấy pháp làm vui, thoạt đầu chưa 
nghĩ đến chuyện dựng tinh xá. Theo Sơn Chí, Viên 
Thông Am ở ngoài Tây Thiên Môn, vào năm Vạn Lịch 
thứ năm (1577), vị Tăng tên Viên Hiến dựng am ở 
                                                
107 Từ thời nhà Châu, hoàng đế cho đúc chín cái đỉnh lớn bằng đồng đặt ở kinh 
đô, tượng trưng cho chín châu lớn của Trung Hoa thời cổ. Chín châu tùy theo 
triều đại mà được phân định khác nhau. Chẳng hạn như vào đời nhà Hạ, chín 
châu là Cổn, Ký, Thanh, Từ, Dự, Kinh, Dương, Ung và Lương. Đời nhà 
Thương thì chín châu là Ký, Dự, Từ, Ung, Kinh, Dương, U, Cổn và Doanh. 
Đời Châu lại chia chín châu như sau: Dương, Kinh, Dự, Thanh, Cổn, Ung, U, 
Ký và Tịnh. Nói chung, chín châu này tượng trưng cho toàn bộ  
lãnh thổ Trung Hoa.  



Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ am Viên Thông                        949  

trong hang, nhiều năm sau bị bỏ phế. Xưa ở trong hang, 
nay trên đỉnh núi; tên tuy giống nhau, nhưng nền hơi 
khác. Về sau, dời khỏi hang đưa thẳng lên núi Đại Niết 
Bàn, có phải là điềm báo trước của bậc thường quán 
biển Đại Tịch Diệt hay chăng? Năm năm sau, đúng năm 
Mậu Thìn (1868), thầy tôi là Sơn Tịnh lão nhân thâu 
nhận tôi và sư huynh Vĩnh Khánh. May được Đại Sĩ 
thầm gia hộ, hai ba năm sau, hương đèn đông đảo dần, 
đàn-việt thí chủ nhiều người kéo đến, liền mở rộng nền 
chùa, đổi tên là Thiền Am. Đến mùa Xuân năm sau, 
tiên sư thị hiện viên tịch.  

 Tôi tuân mạng lệnh từ ái của sư tổ, tận lực đảm 
nhiệm hoàn thành việc chùa, Khánh huynh (tức sư Vĩnh 
Khánh) chuyên tu Tịnh nghiệp; trải chín lượt nóng lạnh, 
ba phen đóng cửa Thiền để giúp đỡ. Đến năm Quý Dậu 
(1873) đời Đồng Trị, sư tổ về Tây. Tuy thế cục chưa 
được rộng rãi, lớn lao như hiện thời, nhưng đã có vẻ 
khả quan. Từ đấy về sau, người thế độ càng đông, 
nhang đèn càng thạnh. Lại thêm, con cháu tên X… kế 
tiếp đảm nhiệm chuyện ấy, lại càng chẳng tiếc tâm lực, 
lo liệu tu tạo. Nền chùa chỗ cao bèn khoét xuống, chỗ 
thấp bèn đắp thêm, khiến cho cuộc đất được bằng 
phẳng, con người có chỗ sử dụng mới thôi. Điện đường, 
nhà cửa hễ cần phải dựng bèn dựng, cần sửa liền sửa. 
Nhỏ hẹp, xấu xí thì mở rộng, sửa sang tráng lệ, thảy đều 
rực rỡ như mới, thành tựu quang cảnh đẹp đẽ. Lớn như 
tượng Phật, kinh điển, hạng trung như pháp khí trang 
nghiêm và đủ loại đồ vật, ngay cả thứ nhỏ nhặt như 
chiếc thìa, chiếc đũa, phàm những gì nên dùng vào Phật 
sự, những thứ cần dùng thường ngày không thứ gì 



Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ am Viên Thông                        950  

chẳng có đủ. Điền sản tuy không được mấy, nhưng 
cũng đủ ăn cho một quý (ba tháng). So với kẻ không đất 
cắm dùi, vẫn khá hơn một chút!  

 Ôi! Tôi đã già rồi! Tháng ngày không còn mấy, 
muốn cho hậu nhân có cái kế thừa, vâng giữ, chẳng 
dám vứt bỏ bừa bãi, gượng bắt chước tiền nhân quang 
hiển, hoằng dương pháp đạo. Nay đem tất cả những đồ 
vật thường trụ lớn - nhỏ chia ra từng loại, nhất nhất 
chép vào sổ để lưu lại lâu xa. Am này chẳng phải do 
trời tạo đất dựng, mà là do tâm huyết của tôi, Khánh 
huynh và mười phương đàn-việt tạo thành; cháu con 
cũng dự phần góp sức, há phải đâu cũng uổng công tạo 
dựng ư? Ấy là vì muốn thành Phật quả thì phải viên 
mãn vạn đức; muốn chuyển pháp luân phải nhờ vào các 
duyên. Nay may được các duyên tạm đủ, phải nên 
thường chuyển pháp luân, tu trọn vạn hạnh ngõ hầu vạn 
đức viên thành.  

 Con cháu đông đảo an trụ trong am, không phải lo 
đói lạnh khốn khổ, có niềm vui tiêu dao nhàn hạ, há 
chẳng đau đáu nghĩ đến đại sự sanh tử, vô thường 
nhanh chóng, hiểu lòng thành khẩn của đàn-việt, nghĩ 
đến công tạo dựng gian nan, phát Bồ Đề tâm, dốc sức tu 
tịnh hạnh, ngõ hầu báo đáp tứ ân trong muôn một ư? 
Phàm thấy một cây kim, một nhánh cỏ trong am đều nói: 
“Những thứ này đều được sắm sửa để chúng ta tiếp nối 
huệ mạng Phật, tự lợi, lợi tha vậy!”, quý như thịt trên 
thân mình, giữ gìn như tròng mắt, khăng khắng tu trì 
suốt cả ngày còn chẳng đủ. Làm được như thế thì chẳng 
thẹn là đệ tử Như Lai, là con cháu của Đại Sĩ, được 
người kính, thần che chở, hiện tại phước huệ đều thạnh, 



Lời tựa cho từ đường của Vĩnh Ngộ hòa thượng                      951  

tương lai có phần thành Phật. Nếu không, dưới lớp ca-
sa, đánh mất thân người, tam đồ chịu báo trăm ngàn 
kiếp, chẳng biết lúc nào ngoi đầu ra được, còn nói gì 
nữa đây!  

 
42. Lời tựa cho từ đường của Vĩnh Ngộ hòa thượng  
(viết thay cho người đứng ra tạo dựng)  
 
 Trước không khởi đầu, sau không kết thúc. Bao trọn 
thái hư nhưng chẳng ở ngoài, vào trong vi trần nhưng 
chẳng ở trong. Thanh tịch, sáng sạch, trong lặng, 
thường hằng, không sanh, không diệt, lìa tướng, lìa 
danh, tuy có nhưng chẳng có, tuy không lại chẳng 
không. Chân tánh là như thế đó! Nhìn vào cái thân địa - 
thủy - hỏa - phong chính là do gân, xương, máu, thịt tụ 
hội, vừa sanh liền diệt, vừa tươi liền héo. Các lóng 
xương chống đỡ như dùng gỗ dựng nhà, một lớp da 
trùm lên như dùng đất tô vách. Bên trong toàn là phân, 
tiểu, mủ, máu, mặt ngoài sanh ghét (hờm), mồ hôi, tóc, 
lông. Giòi trùng lúc nhúc, chấy rận như sao. Giả gọi là 
“người”, chứ thật sự không có cái Ngã tồn tại. Lại còn 
dùng mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý sẵn có rong ruổi trong 
rừng gai góc Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp. Do 
vậy, khởi vô minh tham - sân - si, diệt chánh trí Giới - 
Định - Huệ. Ngũ Uẩn vốn không, ai chịu xét soi; lục 
trần vô tánh ai nấy đều cho là thật, khiến cho muôn khổ 
đều nhóm, linh tánh vĩnh viễn tối tăm [nên có] huyễn 
thân và vọng tâm. Câu kinh Viên Giác: “Hết thảy 
chúng sanh đủ mọi điên đảo, nhận lầm Tứ Đại là thân 
tướng của chính mình, tưởng duyên ảnh của sáu trần là 



Lời tựa cho từ đường của Vĩnh Ngộ hòa thượng                      952  

tướng của tự tâm”, chính là nói về ý này vậy. Nếu luận 
trên chân tánh thì chẳng phải phàm, chẳng phải thánh, 
không có dấu hiệu gì, hằng cổ hằng kim, luôn tự như 
như. Lấy gì để ghi nhớ năm tháng hầu sắm sửa giỗ chạp. 
Nếu luận trên huyễn thân thì sống như con rối, chết như 
bụi đất. Vọng tâm sanh diệt theo cảnh, chẳng có mảy 
may thật nghĩa nào! Cần gì phải ghi dấu chim bay trên 
hư không, buộc gió mát trên sông?  

 Nhưng do quy củ thường hằng của núi này, phàm là 
Trụ Trì và là vị tăng có danh có đức, đều lập từ đường 
để lưu niệm cho người đời sau. Tôi từ thuở nhược quan, 
xuất gia nơi thảo am Viên Thông, cho rằng có mái tranh 
che đầu, có cái phòng hẹp để khoanh chân là đủ rồi! 
Nào biết tướng thế gian vô thường biến đổi theo thời, 
đàn-việt tín chúng ngày càng đông, thí gạo, trải vàng108, 
năm lâu tháng chầy, nào biết nào hay đã biến thành một 
ngôi phạm vũ tinh lam109 đẹp đẽ. Lại thêm pháp quyến 
cả núi nghĩ tôi là người thuần hậu lão thành, ép làm chủ 
nhân chùa Pháp Vũ, nhưng tự thẹn mình đức mỏng, sao 
đủ sức rạng rỡ, hoằng dương pháp đạo cho được, nhiều 
lượt thoái thác, chỉ làm trụ trì bốn năm. Nghĩ tưởng đến 
cổ nhân, thẹn thùng không biết lánh vào đâu, nào dám 
lấy mình làm gương.  

 Bọn pháp tử đồ đệ cố thỉnh không ngừng, bèn đổi ý, 
nghĩ rằng: “Đời tôi chẳng thể hoằng dương, xiển phát 
Tông phong, lợi ích cho họ. Nếu lập nhà từ đường thì 
                                                
108 Trải vàng (bố kim): Trưởng giả Cấp Cô Độc đem vàng trải đất để lập tinh 
xá Kỳ Viên. Dùng tích này để nói đàn-việt bỏ ra tiền của xây dựng điện đường.  
109 Tinh lam: Ngôi chùa đẹp đẽ. Phạm vũ lẫn tinh lam đều chỉ ngôi chùa trang 
nghiêm, đẹp đẽ.  



Lời tựa cho từ đường của Vĩnh Ngộ hòa thượng                      953  

cũng có thể dùng đó làm phương tiện khiến họ giải ngộ, 
khiến cho họ lúc treo ảnh để cúng tế trong hai kỳ Đông 
- Xuân, chợt nghĩ rằng: ‘Vị lão nhân này sống vào năm 
đó, chết vào năm đó. Đến nay đã được bao nhiêu năm 
tháng đó”. Do vậy, biết mạng người vô thường, nhanh 
chóng như ánh chớp, một hơi thở ra không hít vào được 
liền thành đời sau. Từ đấy, phát phẫn tu trì, cầu sanh 
Tây Phương. Do vậy, trừ sạch thân tâm huyễn vọng, 
khôi phục chân tánh sẵn có, cùng ông cụ Di Đà vui chơi 
nơi cõi thanh tịnh tịch diệt, để vĩnh viễn hưởng niềm 
vui thường - lạc - ngã - tịnh, thì cũng không phải là 
không giúp cho họ đôi chút vậy! Liền cho dành ra mấy 
mẫu vườn ruộng để thay phiên nhau trông nom, hòng 
có tiền chi phí cho hai kỳ cúng tế, nên bèn viết ra lời 
tựa này.  

 
43. Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam  
 
 Ông Đạo Doãn110 Hoàng Hàm ở Cối Kê dốc lòng 
tin tưởng Phật pháp, tu Tịnh nghiệp tinh thuần. Muốn 
làm cho đồng nhân đều tu Tịnh nghiệp, lìa khổ được vui, 
do thấy các sách Tịnh Độ văn sâu thẳm, nghĩa uyên áo, 
chẳng thuận tiện cho kẻ sơ cơ và người không có học 
thức. Do vậy, ông viết sách bằng văn Bạch Thoại, phân 
tích tỉ mỉ những nghĩa trọng yếu, đặt tên là Sơ Cơ Tịnh 
Nghiệp Chỉ Nam. Trong biển sanh tử, được kim chỉ 

                                                
110 Đạo Doãn là một chức quan võ, còn gọi là Đạo Đài, đứng đầu việc binh 
nhiều huyện dưới đời Thanh. Chẳng hạn chức Trường Xuân Đạo Doãn thống 
lãnh việc binh bị cả 12 huyện như Cát Lâm, Trường Xuân, Y Thông, Nông An 
v.v…  



Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam                               954  

nam này thì bỏ Đông hướng về Tây, bỏ uế lấy tịnh, tín 
nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương, ắt sẽ siêu việt 
tiến thẳng vào địa vị Như Lai, chẳng còn phải chịu khổ 
luân hồi sanh tử dài lâu trong thế giới này nữa. Đã là 
chí đồng đạo hợp, nào ngại giúp khuyên dạy, nên bèn 
viết tựa rằng:  

 Kinh A Di Đà dạy: “Từ đây đi về phương Tây qua 
khỏi mười vạn ức cõi Phật, có một thế giới tên là Cực 
Lạc. Cõi ấy có Phật hiệu là A Di Đà, nay đang thuyết 
pháp”. Lại nói: “Cõi ấy vì sao tên là Cực Lạc? Do 
chúng sanh cõi ấy không có các sự khổ, chỉ hưởng 
những điều vui, nên tên là Cực Lạc”. Không có các sự 
khổ, chỉ hưởng những điều vui là do được trang nghiêm 
bởi phước đức, trí huệ, thần thông, đạo lực của đức Phật 
A Di Đà. Thế giới chúng ta đang sống đây có đủ ba thứ 
khổ, tám thứ khổ, vô lượng nỗi khổ, trọn chẳng có niềm 
vui. Cho nên gọi là Sa Bà. Chữ Phạn “Sa Bà”, ở đây 
(Trung Hoa) dịch là Kham Nhẫn, ý nói: Chúng sanh 
trong cõi này phải chịu đựng những nỗi khổ ấy. Nhưng 
trong thế giới này, không phải là không có niềm vui; 
nhưng tất cả những chuyện vui đa số là khổ, chúng sanh 
mê muội, ngược ngạo coi đó là vui. Như nghiện rượu, 
đắm sắc, săn bắn, vây bắt, có gì vui đâu mà những kẻ 
ngu phu đắm đuối không bỏ được, vui quên cả mệt. 
Thật đáng thương xót! Dẫu là sự vui thật sự, cũng khó 
thể trường cửu. Như cha mẹ còn sống đầy đủ, anh em 
không có chuyện gì, chuyện như vậy làm sao thường 
hằng cho được! Vì thế, cảnh vui vừa hết, tâm buồn nối 
tiếp dấy lên. Do vậy, bảo “trọn chẳng có niềm vui!” 
không phải là nói quá đáng vậy!  



Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam                               955  

 Thế giới này khổ nói chẳng thể trọn, dùng tam khổ, 
bát khổ để tóm lược thì chẳng còn sót gì. Tam khổ thì: 1) 
Khổ Khổ 2) Hoại Khổ 3) Không khổ không vui tức là 
Hành Khổ. Khổ Khổ có nghĩa là do thể tánh của thân 
tâm Ngũ Ấm này bức bách nên gọi là Khổ. Lại còn phải 
chịu thêm những nỗi khổ sanh, già, bệnh chết v.v… nên 
gọi là Khổ Khổ. Hoại Khổ là có chuyện gì trong thế 
gian tồn tại dài lâu? Mặt trời đứng bóng liền chênh, 
trăng tròn rồi khuyết, đạo trời còn vậy, nữa là chuyện 
người! Cảnh vui vừa hiện, cảnh khổ đến ngay. Đúng 
vào lúc cảnh vui bị hoại diệt thì khổ chẳng thể nói được, 
cho nên gọi Lạc là Hoại Khổ. Hành Khổ là tuy không 
khổ không vui, tợ hồ thích nghi, nhưng tánh nó dời đổi, 
há thể thường trụ! Vì vậy, gọi là Hành Khổ. Cả ba sự 
khổ này, không sự khổ nào chẳng thâu tóm. Về ý nghĩa 
của Bát Khổ, trong sách [Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam] 
đã trình bày cặn kẽ. Nếu biết cái khổ trong cõi này, tâm 
chán lìa Sa Bà sẽ ào ạt phát sanh. Nếu biết sự vui của 
cõi kia, ý niệm ham cầu Cực Lạc sẽ bừng bừng phát 
khởi. Do vậy, không làm các điều ác, vâng làm các điều 
thiện, dùng đấy để vun bồi nền tảng. Lại thêm chí thành 
khẩn thiết trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương thì 
thoát được cõi Sa Bà này, sanh về nước Cực Lạc kia, 
làm con đích thực của Phật Di Đà, làm bầu bạn tốt 
trong hải hội.  

 Nếu nói:  
 - A Di Đà Phật ở yên nơi Cực Lạc, mười phương 
thế giới vô lượng vô biên, chúng sanh trong một thế 
giới niệm Phật cũng vô lượng vô biên. A Di Đà Phật 
sao có thể dùng một thân cùng lúc tiếp dẫn hết thảy 



Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam                               956  

chúng sanh niệm Phật trong khắp mười phương vô 
lượng vô biên thế giới được?  
 Đáp:  
 - Sao ông lại dùng tri kiến phàm phu để suy lường 
Phật cảnh? Xin mượn thí dụ để giải thích hòng trừ sai 
lầm cho ông. Một vầng trăng vằng vặc giữa trời, hiện 
bóng trong vạn con sông, trăng có dụng tâm hay không? 
Trên trời chỉ có một vầng trăng, nhưng biển cả, sông to, 
rạch lớn, khe nhỏ thảy đều hiện bóng trăng vẹn toàn, 
dẫu nhỏ như trong một chước, một giọt nước không đâu 
chẳng đều hiện bóng trăng trọn vẹn! Vả nữa, bóng trăng 
trên sông rạch một người nhìn vào sẽ thấy một vầng 
trăng đối trước người ấy. Trăm ngàn vạn ức người ở 
trăm ngàn vạn ức chỗ nhìn vào, không ai chẳng có một 
vầng trăng đối trước mặt! Nếu trăm ngàn vạn ức người 
ai nấy đi về những hướng Đông, Tây, Nam, Bắc thì nơi 
người ấy đi đến, trăng vẫn thường ở nơi người ấy. Chỗ 
trăng đi đến, trọn chẳng có xa - gần. Nếu trăm ngàn vạn 
ức người ở yên chẳng động thì trăng cũng ở yên chẳng 
động, luôn ở nơi người ấy. Chỉ có nước trong lặng thì 
trăng hiện, nước đục, xao động thì trăng ẩn. Trăng cố 
nhiên không lấy - bỏ, không hiện là vì nước đục ngầu, 
xao động, không cách gì in bóng được!  

 Tâm chúng sanh như nước, A Di Đà Phật như trăng. 
Chúng sanh tín nguyện đầy đủ, chí thành cảm Phật thì 
Phật bèn ứng, giống như nước trong trăng hiện. Nếu 
tâm không thanh tịnh, không chí thành, tương ứng với 
tham - sân - si, giống như nước đục, loạn động thì trăng 
tuy chẳng bỏ sót không chiếu, nhưng chẳng thể hiện 



Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Công Đức  957  

bóng rõ ràng. Mặt trăng là sắc pháp thế gian còn hay 
khéo như thế, huống chi Phật A Di Đà phiền hoặc đoạn 
sạch, phước huệ đầy đủ, tâm bao thái hư, lượng trọn 
pháp giới! Do vậy, kinh Hoa Nghiêm nói: “Thân Phật 
đầy ắp pháp giới, hiện khắp trước hết thảy chúng sanh, 
tùy duyên cảm ứng không gì chẳng trọn vẹn, nhưng 
thường ngồi nơi tòa Bồ Đề này. Do vậy, phải biết: Trọn 
khắp pháp giới cảm sẽ ứng trọn khắp pháp giới”. Quả 
thật, Phật chưa hề khởi tâm động niệm có tướng đến - 
đi, nhưng có thể làm cho chúng sanh duyên chín muồi 
thấy Phật đến đây tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Ôm 
lòng nghi như thế, cố nhiên chẳng phải một hai người; 
do vậy bèn trình bày đại ý để sanh chánh tín vậy!  

 
44. Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn 
Nguyện Công Đức  
 
 Tâm thể của Phật và chúng sanh hoàn toàn chẳng 
khác nhau chút nào, nhưng tâm tướng của Phật và 
chúng sanh khác xa nhau một trời một vực! Tướng đã 
khác hẳn nhau nên sự thọ dụng do tướng cảm được 
cũng phải rất khác biệt. Phật thương xót chúng sanh về 
Thể tuy đồng, nhưng Tướng - Dụng rất khác biệt nên 
vận dụng lòng Vô Duyên Từ, hưng khởi lòng Đồng Thể 
Bi, [bày ra] đủ mọi phương tiện để tế độ. Nếu chúng 
sanh biết Tướng - Dụng tuy khác, nhưng bản thể vốn 
đồng cố nhiên sẽ trên ngưỡng mộ các thánh, dưới trọng 
tánh linh của chính mình, y giáo phụng hành ngõ hầu 
khôi phục nó. Kinh Dược Sư do đức Thế Tôn tự thuật 
nhân hạnh quả đức, công đức nhiếp hóa hiển mật của 



Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Công Đức  958  

đức Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai ở thế giới Tịnh 
Lưu Ly nơi phương Đông. Kinh này do ngài Huyền 
Trang dịch vào đời Đường, văn lý thông suốt, nhưng 
tên của tám vị Bồ Tát và đoạn kinh Phật nói thần chú 
đều bị khuyết. Trong kinh Đại Quán Đảnh Thần Chú do 
ngài Bạch Thi Lê Mật111 dịch vào thời Đông Tấn thì 
kinh thứ mười hai là Quán Đảnh Chương Cú Bạt Trừ 
Quá Tội Sanh Tử Đắc Độ Kinh112, có tên tám vị Bồ Tát. 
Kinh Dược Sư Lưu Ly Quang Thất Phật Bổn Nguyện 
Công Đức do ngài Nghĩa Tịnh113 dịch vào đời Đường 
                                                
111 Theo Lịch Đại Tam Bảo Ký và sách Tả Thị Ngũ Hồ, ngài Bạch Thi Lê Mật 
(gọi đủ là Bạch Thi Lê Mật Đa La) (dịch nghĩa là Cát Hữu), người xứ Cưu Ty 
(Kuche), là thái tử nước ấy, nhưng nhường ngôi cho em, đi xuất gia. Ngài rất 
thông minh, hiểu sâu xa Phật pháp, đến Trung Quốc trong niên hiệu Vĩnh Gia 
đời Tấn. Khi ấy, Trung Hoa đại loạn nên Ngài bèn vượt Trường Giang xuống 
Hoa Nam, đến Kiến Khang trụ tích tại chùa Kiến Sơ. Thừa tướng Vương Đạo 
rất coi trọng, đa phần triều thần đều quy y. 
112 Đại Quán Đảnh Thần Chú Kinh (Mahabhiseka Mantra), thường gọi tắt là 
Đại Quán Đảnh Kinh, do ngài Bạch Thi Lê Mật Đa dịch vào thời Đông Tấn, 
hiện được chép trong quyển 21 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. Kinh 
này gồm mười hai bộ kinh nhỏ hợp thành gồm từ bộ thứ nhất là Quán Đảnh 
Tam Quy Ngũ Giới Đới Bội Hộ Thân Thần Chú Kinh đến kinh cuối cùng 
Quán Đảnh Chương Cú Bạt Trừ Quá Tội Sanh Tử Đắc Độ Kinh. Kinh Quán 
Đảnh Chương Cú Bạt Trừ Quá Tội Sanh Tử Đắc Độ Kinh tương đồng với 
kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện do ngài Đạt Ma Cấp Đa dịch và kinh 
Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai Bổn Nguyện Công Đức của ngài Huyền 
Trang dịch. 
113  Kinh Dược Sư tên tiếng Phạn là Bhagavān Bhaisajyaguru 
Vaidūryaprabhasya Pūrvapranidhānaviśesa Vistara có đến năm bản dịch khác 
nhau. Bản dịch đầu tiên của ngài Bạch Thi Lê Mật Đa thời Đông Tấn, bản thứ 
hai do ngài Huệ Giản dịch vào thời Lưu Tống (năm 457), bản thứ ba của ngài 
Đạt Ma Cấp Đa dịch vào thời Tùy, bản thứ tư của ngài Huyền Trang dịch vào 
đời Đường, bản thứ năm do ngài Nghĩa Tịnh dịch cũng vào đời Đường. Ngoại 
trừ bản của ngài Bạch Lê Thi Mật Đa ra, bốn bản đều nhấn mạnh đến công 
đức của Phật Dược Sư. Bản của ngài Nghĩa Tịnh đầy đủ nhất, mang danh 
xưng Dược Sư Lưu Ly Quang Thất Phật Bổn Nguyện Công Đức Kinh, có tên 
bảy vị Phật, bổn nguyện và thần chú của mỗi vị. Trong kinh này, đức Phật 
Dược Sư ở xa nhất, bổn nguyện nhiều nhất, công đức thù thắng nhất trong số 



Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Công Đức  959  

có chép một đoạn chú văn, gồm bốn trăm hai mươi tám 
chữ. Ba kinh quả thật vốn là một kinh, do lưu thông đã 
lâu đến nỗi bối diệp114 thất lạc, mỗi vị căn cứ vào Phạn 
bản mình có được mà dịch. Nhưng Dược Sư Như Lai 
cứu vớt kẻ sơ cơ phần nhiều dựa trên chú lực; vì thế, 
tiền nhân đem phần ghi tên tám vị Bồ Tát trong bản 
dịch của ngài Bạch Thi và đoạn chú văn trong bản dịch 
của ngài Nghĩa Tịnh thêm vào [bản dịch của ngài 
Huyền Trang], khiến cho văn nghĩa đều trọn đủ, mà tâm 
cứu độ chúng sanh của Dược Sư Như Lai cũng không 
bị bỏ sót. Cũng giống như phần kệ trùng tụng được 
thêm vào phẩm Phổ Môn kinh Pháp Hoa, phẩm Phổ 
Hiền Hạnh Nguyện được thêm vào kinh Hoa Nghiêm 
vậy. Hợp lại thì xứng hợp, vui đẹp tâm ý Phật. Tách ra 
thì sự giáo hóa bị khuyết. Huống chi kinh ấy, chú ấy cả 
cõi đời cùng thọ trì, nếu chẳng thêm vào như vậy thì 
người tụng kinh chẳng được lợi ích nơi mật chú, người 
trì chú chẳng biết chú ấy phát xuất từ kinh nào. Hành 

                                                                                                       
các vị Phật. Bản của ngài Nghĩa Tịnh thường được gọi tắt là Thất Phật Dược 
Sư Kinh. Cũng do kinh này, trong các pháp hội Dược Sư xưa kia thường lập 
đàn Dược Sư gồm bảy khu, mỗi khu đốt bảy ngọn đèn lớn trước bàn Phật. So 
với các kinh Mật giáo khác, kinh Dược Sư được chú giải nhiều nhất.  
114 Kinh Phật khi xưa được chép trên lá bối (bối diệp). Bối diệp gọi đủ là Bối 
Đa La Diệp tức lá của cây Bối Đa La (pattra), tên khoa học là Laurus Oassia. 
“Bối diệp” là danh xưng chung chỉ tên các loại lá có thể dùng thay giấy khi 
chưa phát minh ra giấy. Được dùng phổ biến nhất là lá cây Đa La (Tāla). Loại 
lá này thuôn dài, dày chắc. Người ta phơi lá cho khô, cắt thành từng miếng 
rộng độ 6cm, dài chừng 18cm. Hai đầu xoi lỗ nhỏ để chép xong sẽ xỏ dây 
buộc thành từng tập. Khi chép kinh, người ta dùng mũi kim hay vật nhọn khắc 
chữ trên lá. Khắc xong, bôi mực lên rồi chùi đi, mực đọng lại nơi vết khắc. 
Một số quốc gia sau này tuy đã có giấy vẫn dùng phương pháp chép kinh lên 
những mảnh giấy rời rồi buộc lại thành tập như ở Tây Tạng, Nepal, Mông Cổ 
vẫn còn dùng. Các nước Nam Truyền Phật giáo như Cambodia, Lào, Thái vẫn 
còn giữ được rất nhiều bản kinh chép theo lối này trên lá gồi.  



Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Công Đức  960  

động ấy của tiền nhân có thể nói là khế cơ, khế lý. Do 
vậy, mấy trăm năm qua, đều lưu truyền theo như thế đó. 
Cư sĩ Trương Thụy Tăng phát tâm khắc in lại, chỉ sợ kẻ 
kém tri kiến cho là kinh này khác với nguyên văn trong 
Đại Tạng đâm ra ngờ vực nên mới lược thuật nguyên 
ủy để mọi người cùng được hay biết vậy!  

 
45. Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa 
miếu và văn cảo hộ giáo  
 
 Phật pháp là tâm pháp. Tâm pháp này chính là căn 
bản của mười pháp giới. Chẳng hiểu pháp này thì chẳng 
những không thể nhờ vào đâu chứng được Chân Như 
Phật tánh sẵn có, mà những chuyện như cách vật trí tri, 
thành ý chánh tâm, đạo tu thân, tề gia, trị quốc, bình 
thiên hạ của thế gian cũng không thể nào viên mãn rốt 
ráo được! Vì sao vậy? Vì không đạt được căn bản, chỉ 
chú trọng phát khởi trên mặt hình thức mà thôi. Do vậy, 
từ xưa đến nay phàm những ai lập đại công, tạo đại 
nghiệp huy hoàng vũ trụ, phần nhiều là do học Phật đắc 
lực mà nên. Ngay cả những ông Châu, Trình, Trương, 
Châu115 thời Tống phát minh tâm pháp thánh học (tâm 
pháp Nho giáo) cũng vay mượn từ Phật học, nhưng bọn 
họ mang nặng kiến chấp môn đình quá đáng nên chẳng 
những không chú trọng tỏ lộ, trái lại còn chê trách, phỉ 
báng. Do vậy, đối với đạo thành ý chánh tâm thật quá 
                                                
115 Ông Châu đầu tiên là Châu Đôn Di, người sáng lập Lý Học đời Tống. Ông 
Châu thứ hai là Châu Hy, còn Trương là Trương Tải, triết gia theo chủ nghĩa 
duy vật. Trình là hai anh em Trình Hạo và Trình Di, cũng là hai nhà Lý Học 
nổi tiếng đời Tống. Họ đưa quan niệm Lý và Khí vào Nho Học, nên học 
thuyết của họ được gọi là Tống Nho.  



Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu               961  

thiếu sót, đáng phàn nàn vậy! Pháp này tuy ai ai cũng 
có, nhưng nếu chưa nghe lời Phật thì không cách nào tự 
biết được viên châu nơi vạt áo! Do vậy, hết thảy chư 
Phật không vị nào chẳng dặn dò lưu thông pháp đạo.  

 Cách lưu thông trước hết là phải tạo dựng tháp miếu, 
in tạo kinh tượng để khởi đầu. Nếu không có tháp miếu, 
kinh tượng thì không thể nhờ vào đâu để sùng phụng 
oai nghi cao quý rồi tu tịnh hạnh xiển dương Phật đạo, 
hướng dẫn quần mê, cũng như hết thảy hàm thức không 
có cách nào chiêm lễ thánh dung để vun bồi căn lành, 
nghe pháp tu trì, khai phát tâm địa cho được! Người lưu 
thông phải là vị Tăng chân tu thật hạnh và phải có 
những hàng vua quan, thân sĩ, thương nhân có thế lực, 
tài lực. Một đằng là nội hộ, một đằng là ngoại hộ. Nội 
hộ thì nghiêm trì giới cấm, dốc sức tu tịnh nghiệp. Đối 
với Thiền, Giáo, Luật, Mật, Tịnh Độ hoặc chuyên chú 
một môn, hoặc kiêm tu các tông khiến cho cả mình lẫn 
người đều được lợi ích, u lẫn hiển đều được nương nhờ. 
Thầm giúp cho cách cai trị yên ổn, ngầm làm cho dân 
tình yên ổn mới thôi! Ngoại hộ thì chẳng tiếc của cải, 
rộng trồng phước điền, khiến cho khắp những người 
cùng hàng phát khởi tín tâm. Nội ngoại hỗ trợ, pháp bèn 
được lưu thông. Nếu không có hàng nội hộ đạo đức thì 
bậc thầy gương mẫu chưa được lập, làm sao người ta 
ngưỡng vọng cho được! Nếu không có hàng ngoại hộ 
có thế lực thì không có sức mạnh, kẻ bên ngoài khinh 
lấn làm sao chế ngự được!  

 Vì thế, khi sắp nhập Niết Bàn, Như Lai đem pháp 
phó chúc cho hàng quốc vương, đại thần và chư thiên, 
thiện thần, dạy họ sau này thừa nguyện sanh vào trong 



Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu               962  

hết thảy cõi nước lưu thông Phật pháp hòng lợi ích mọi 
hàm thức. Do vậy, hơn hai ngàn năm qua, đạo Phật 
thâm nhập các nước là do nội hộ lẫn ngoại hộ đều có 
người vậy! Kể từ đời Đông Hán, nước ta (chỉ Trung 
Quốc) mới được hưởng pháp hóa. Đến đời Tấn thì ngày 
càng thạnh hành, đến đời Đường các tông đầy đủ, gần 
bằng Tây Thiên. Từ các nhà Tống, Nguyên, Minh cho 
đến đầu đời Thanh, Phật nhật luôn sáng tỏ, pháp luân 
thường chuyển. Đến thời Hàm Phong - Đồng Trị, do 
chinh chiến, đói kém liên miên, bậc triết nhân ngày 
càng hiếm hoi, quốc gia chẳng rảnh rang đề xướng, kẻ 
kém hèn lạm dự Tăng chúng, rất nhiều kẻ là phường vô 
lại, ác nhân, xen lộn vào Phật môn, đến nỗi Phật pháp bị 
bại hoại sát đất. Phàm những ai chưa đọc kinh Phật, 
chưa gặp được bậc tri thức, trông thấy những ông Tăng 
du hành trong nhân gian tạo đủ mọi nghiệp, bèn cho 
rằng Tăng toàn là như thế. Từ đấy, một người xướng, 
trăm kẻ hùa theo, cho là Phật pháp vô ích cho nước nhà, 
có hại cho đời! Không ai chẳng tính chuyện chiếm đoạt 
tài sản của Tăng chúng, lăm lăm biến chùa thành trường 
học. Những kẻ đề xướng chuyện ấy, tâm lý chưa hẳn đã 
hoàn toàn mê muội, mà là do chẳng biết cội nguồn Phật 
pháp, chỉ cậy vào hiểu biết của chính mình để lầm lạc 
suy luận, khiến cho những kẻ mượn chuyện công để tư 
lợi, thấy đúng là dịp kiếm chác, muốn vơ vét cho đầy 
túi. Đây - kia bắt chước nhau, thế như lửa cháy.  

 Lúc Dân Quốc mới thành lập, bao phen được những 
bậc cao nhân Tăng - tục trình bày, mong Đại Tổng 
Thống hạ lệnh bảo vệ. Năm Dân Quốc thứ tư (1915), 
chánh phủ quy định chương trình bảo vệ gồm ba mươi 



Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu               963  

mốt điều. Do văn từ, ý nghĩa có chỗ chưa rõ ràng, dễ 
nẩy sanh mối tệ, sợ sẽ tạo thành hậu hoạn nên đến năm 
Dân Quốc thứ chín (1920), cư sĩ Trình Tuyết Lâu diện 
kiến Đại Tổng Thống xin ông sửa đổi. Nhân đó, bèn 
thương lượng, châm chước kỹ càng, quy định hai mươi 
bốn điều. Tháng Năm năm Dân Quốc thứ 10 (1921), 
công bố cho các tỉnh. Mùa Hạ năm nay, giới giáo dục 
tỉnh Giang Tô nhóm họp, lại viện vào tiền lệ thời cuối 
nhà Thanh, đầu thời Dân Quốc, đem kế hoạch mượn 
chùa làm trường học trình lên cựu tỉnh trưởng họ 
Vương, được ông ta tán thành, cho là không tổn hại gì 
đến pháp luật, thật sự cân nhắc tình lý, đã suy xét cẩn 
thận châu đáo, ổn thỏa, thật đáng khâm phục, truyền Ty 
Giáo Dục thông tri cho các huyện tuân hành. Lệnh này 
vừa được ban ra, ông ta bèn từ chức, Tăng giới tỉnh 
Giang Tô chấn động, kinh hoảng vô cùng. Các chùa 
chiền ở Diêm Thành đa số bị xâm đoạt. Mọi người cho 
rằng: Giáo lệnh của Đại Tổng Thống công bố vào năm 
ngoái, có lẽ cựu tỉnh trưởng họ Vương hoàn toàn chưa 
hay biết nên mới nồng nhiệt khen ngợi kế hoạch ấy như 
thế. Nếu chẳng lập cách cứu vãn, chẳng những không 
thể giữ gìn được các chùa miếu trong một tỉnh Giang 
Tô, mà những người mang cùng tánh khí ấy trong các 
tỉnh khác không ai chẳng muốn mượn danh nghĩa lập 
trường học để diệt Phật pháp, đoạt tài sản nhà chùa, coi 
đó như một nghĩa vụ có danh dự lợi ích nhất!  

 Do vậy, bèn cử ra ba mươi vị đại biểu, được cầm 
đầu bởi Hạo Tịnh là vị đã từ nhiệm, khẩn cầu hai vị cư 
sĩ Ngụy Cang Trưởng và Vương Ngu Tăng chuyển đạt 
lên những nhân vật chánh yếu, trình bày rõ lợi hại, ngõ 



Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu               964  

hầu “đạo ngầm giúp cho việc cai trị, pháp ngầm khiến 
cho dân tình yên vui” chẳng đến nỗi nhanh chóng bị 
diệt mất. Ông Hàn, tỉnh trưởng tỉnh Giang Tô, là người 
thông đạt chánh thể, hiểu sâu Phật pháp. Những tờ trình 
của chư Tăng được chuyển lên, liền phê: “Tôn trọng 
pháp luật, nghiêm cấm tệ đoan. Một mực giữ phép công 
bằng, không mảy may gì thiên vị! Hai giới Tăng chúng 
và giáo dục đều được vô sự!” Tuy chưa nói rõ thủ tiêu 
lệnh trước của Vương tỉnh trưởng, nhưng cũng chẳng 
khác gì đã thủ tiêu vậy!  

 Chuyện này lại được chuyển đạt lên Bộ, gởi công 
văn phúc trình lên bộ Nội Vụ. Bộ truyền cho tỉnh 
trưởng Giang Tô xử lý theo đúng pháp luật. Do vậy, 
mối họa diệt pháp liền bị tiêu diệt. Lúc này, thế đạo 
nhân tâm đã suy hãm đến cùng cực, đúng là lúc nên đề 
xướng Phật pháp, xiển dương rộng rãi sự lý nhân quả 
báo ứng, sanh tử luân hồi, khiến cho những kẻ mê tâm 
mờ lý, phóng túng không kiêng dè biết tạo ác phải thọ 
khổ bao kiếp dài lâu, làm thiện được hưởng vui vĩnh 
viễn, bèn tự có thể giảm bớt tâm ác, dần dần phát khởi 
thiện niệm, quyết chẳng dám khoái chí một lúc, khiến 
cho thân về sau phải chịu thống khổ vô cùng. Vào thời 
Xuân Thu, chư hầu, các đại phu chết, ai nấy tùy sức giết 
người tuẫn táng theo mình, lại cho là càng nhiều càng 
sang! Tuy Khổng, Mạnh, Lão, Trang đều xuất thế cũng 
không sao ngăn cấm được! Từ khi Phật pháp truyền vào 
Trung Quốc, dẫu kẻ ngoảnh mặt về phương Nam xưng 
Trẫm cũng chẳng dám làm vậy! Hơn một ngàn năm qua, 
những người được sống hết tuổi thọ mới mất không biết 
bao nhiêu mà kể! Những ai cho Phật pháp vô ích cho 



Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu               965  

nước nhà, có hại cho đời, toàn là vì lòng đố kỵ, dấy lên 
những lý luận mù quáng của kẻ chưa thấy được màu sắc. 
Nếu họ suy xét kỹ, ắt sẽ chẳng thể đau đớn khóc lóc, 
hối hận đã lỡ lời ư?  

 Tuy nhiên, nói chung là do Tăng giới không có 
người, nên đến nỗi những kẻ câu nệ, rỗng tuếch lầm lạc 
nẩy sanh ý xâm đoạt, khinh lấn. Nếu như ai nấy gắng 
chí ngầm tu, làm rạng rỡ Phật pháp thì những kẻ bài bác, 
đả kích, xâm đoạt, khinh lấn kia sẽ hộ trì, lưu thông còn 
không xuể. Mạnh Tử nói: “Con người phải tự khinh 
mình trước thì người khác mới khinh mình được. Trong 
nhà phải tự hủy diệt trước thì người khác mới hủy diệt 
được. Nước phải tự công phá trước thì người ngoài mới 
công phá được”, chính là nói đến ý này vậy! Tăng giới 
chúng ta phải nên dốc kiệt lòng thành, chuyên tinh tu 
tập như thế nào ngõ hầu trên là mong tiếp nối được huệ 
mạng, dưới độ mê tình.  

 Tất cả những văn tự đầu đuôi về chuyện này đã 
được hai vị cư sĩ Cang Trưởng và Ngu Tăng cho sao lục, 
in khắc, lại đem điều lệ quản trị chùa miếu đã tu chánh 
của Đại Tổng Thống đặt ở đầu sách, phổ biến khắp 
Tăng giới, để mọi người biết có công lệnh, chẳng đến 
nỗi lại có những chuyện như thế phát sanh, không cách 
gì thi thố thủ đoạn được! Khắc xong, hòa thượng Diệu 
Liên giao cho tôi, nhờ viết lời tựa dẫn giải. Cụ Diệu 
Liên là người tánh tình thuần hòa, sốt sắng, rất được hai 
vị Cang Trưởng và Ngu Tăng kính trọng. Khi chuyện 
này nẩy sanh, ông Ngu Tăng thường phải bôn ba chẳng 
nề hà mệt nhọc, tôi biết rõ ông ta chí hướng cao khiết, 
khá thông hiểu giáo lý. Tôi mến ông ta chịu khổ nhọc 



Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu               966  

thay cho người, thành tựu điều tốt đẹp cho người nên 
mới trình bày những điểm chánh yếu như vậy.  

 
46. Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo 
Lục của tiên sinh Giang Thận Tu  
 
 Tiên sinh Giang Thận Tu là một bậc đại học giả đời 
Thanh trước kia, là bậc quân tử hiểu đạo, ẩn tu, ẩn dật ở 
Vụ Nguyên116. Ông bác học đa văn, không sách gì 
không đọc, với mỗi cuốn đều nắm được chỗ tinh vi, 
hiểu được cốt lõi sâu thẳm. Chỉ lấy việc giáo dục bậc 
anh tài làm vui, chẳng màng đến phú quý, danh lợi, hiển 
đạt. Năm lên sáu tuổi, vừa được đi học, mỗi ngày nhớ 
được mấy ngàn chữ. Cha thấy con mẫn tiệp lạ lùng, bèn 
đem toàn bộ Thập Tam Kinh Chú Sớ117 dạy cho. Từ 
đấy, tiên sinh chuyên tâm nghiên cứu mấy mươi năm. 
Phàm những học thuật về kinh sử, tác phẩm của bách 
gia chư tử, thiên văn, địa lý, âm vận, phiên thiết118, 
không gì chẳng dung hội quán thông. Ông bèn tự đặt 
trách nhiệm dùng trước thuật để nêu tỏ những nghĩa lý 
uẩn súc. Những trước tác của ông có đến gần hai mươi 
                                                
116 Huyện Vụ Nguyên thuộc tỉnh An Huy. 
117 Thập Tam Kinh là mười ba bộ sách trọng yếu của Nho Giáo, tức kinh Dịch, 
kinh Thư, kinh Thi, Châu Lễ, Nghi Lễ, Lễ Ký, Tả Truyện, Công Dương 
Truyện, Cốc Lương Truyện, Luận Ngữ, Hiếu Kinh, Nhĩ Nhã và Mạnh Tử.  
118 Phiên thiết: Một lối phiên âm chữ Hán, dùng hai chữ để ghép lại. Chữ thứ 
nhất diễn tả phụ âm, chữ thứ hai hình dung âm vận. Các từ điển cũ, chẳng hạn 
như từ điển Khang Hy, thường dùng lối này để mô tả âm đọc, chua thêm một 
chữ đơn giản nhiều người biết cách đọc để hình dung thanh âm. Chẳng hạn 
chữ Diễn 演 được từ điển Khang Hy phiên là Dĩ thiển thiết, âm Diễn (以淺切,音
衍). Như vậy âm đọc là D + iển, nhưng do hiệp vận với chữ Diễn nên phải đọc 
thành Diễn. Theo các nhà nghiên cứu, cách phiên thiết này mô phỏng lối ghép 
chữ cái để ghi âm của tiếng Phạn.  



Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục                967  

thứ, gần đến hai trăm quyển. Những trước thuật của 
quốc gia và danh nhân khi ấy đa số đều lấy trước tác 
của ông làm căn cứ. Đến năm Càn Long thứ 37 (1772), 
lúc đó tiên sinh đã qua đời 11 năm, quốc gia mở ra Tứ 
Khố Toàn Thư Quán119, phàm những trước tác của tiên 
sinh được thâu nhập vào đó tổng cộng là mười ba loại, 
tức hơn một trăm năm mươi quyển. Ngoài ra, những tác 
phẩm không được thâu nhập thì được tóm lược nội 
                                                
119 Tứ Khố Toàn Thư là một bộ sách tập thành vĩ đại nhất những tác phẩm 
đặc sắc nhất trong lịch sử học thuật Trung Quốc, được biên soạn kể từ năm 
Càn Long 38 (1773), phải mất 9 năm ròng rã mới hoàn thành. Tất cả gồm 
3.503 tác phẩm, chia thành 36.304 quyển, gần 320 loại, ước tính đến 800.000 
chữ, bao gồm những tác phẩm từ thời Tiên Tần (trước đời Tần Thủy Hoàng) 
cho đến trước thời Càn Long. Toàn tập được chia thành bốn bộ phận lớn là 
Kinh, Sử, Tử, Tập (do vậy gọi là Tứ Khố). Ngoài những tác phẩm kinh điển 
của Nho Gia như Tứ Thư, Ngũ Kinh, còn có những tài liệu vô cùng giá trị như 
Tư Trị Thông Giám, Thủy Kinh Chú, Quốc Ngữ, Bản Thảo Cương Mục, kể cả 
những tác phẩm của Nhật Bản, Triều Tiên, Việt Nam, Ấn Độ và các nhà 
truyền giáo Âu Châu cũng được thu thập. Công việc biên soạn được giao cho 
một cơ quan mệnh danh là Tứ Khố Toàn Thư Quán, vua sai hoàng tử thứ 15 là 
Vĩnh Dung làm Tổng Giám Tu, sai quận chúa Vu Mẫn Trung làm Tổng Tài, 
sai các đại học sĩ, thượng thư, thị lang thuộc sáu bộ làm phó tổng tài. Các học 
giả nổi tiếng thời ấy như Lục Tích Hùng, Tôn Sĩ Nghị, Đới Chấn, Châu Vĩnh 
Niên v.v… đều tham gia biên soạn. Số người tham dự chánh thức lên đến 
3.600 người, nhân viên sao chép lên đến 3.800 người. Điểm đặc sắc của Tứ 
Khố Toàn Thư là bao gồm toàn bộ những tác phẩm trọng yếu trong bộ Vĩnh 
Lạc Đại Điển của thời Minh. Sau khi hoàn thành, sách được chép thành bảy 
bộ, chia ra cất giữ ở bảy nơi như Văn Uyên Các trong Tử Cấm Thành, Văn 
Nguyên Các thuộc vườn Viên Minh, Văn Sóc Các thuộc Cố Cung Phụng 
Thiên, Văn Tông Các thuộc chùa Kim Sơn ở Trấn Giang v.v… Năm Càn 
Long 52 (1781), vua đọc bộ này, phát hiện có những tác phẩm chê bai Thanh 
triều, bèn ra lệnh tái thẩm tra Tứ Khố Toàn Thư, bỏ đi 11 bộ sách trong ấy. 
Năm Gia Khánh thứ 8 (1803), Kỷ Hiểu Lam lại vâng lệnh nhuận sắc, bổ túc 
sai sót, tạo thành bản hoàn chỉnh. Khi liên quân Anh Pháp tấn công Bắc Kinh 
năm 1860, vườn Viên Minh bị đốt trụi. Loạn quân Thái Bình Thiên Quốc lại 
đốt cháy gác Văn Tông, Văn Hội ở Hoa Nam. Như vậy, ba bộ Tứ Khố Toàn 
Thư bị thiêu hủy. Ngày nay chỉ còn được ba bộ hiện đang lưu giữ tại Đài Bắc 
Cố Cung Bác Vật Viện (viện Bảo Tàng Cố Cung Đài Bắc), nhưng chỉ có một 
bộ hoàn chỉnh (theo Wikipedia). 



Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục                968  

dung chánh yếu ghi chép trong những sách khác, hoặc 
được sao chép lại rất nhiều, truyền cho nhau xem, đến 
nỗi có muốn bị thất lạc cũng chẳng được.  

Ôi! Có thể nói tiên sinh là bậc người trời nghiên 
cứu, công chen tạo hóa vậy. Cùng lý tận tánh, là bậc 
anh kiệt trong loài người được dự vào hàng thánh vậy. 
Còn những người như Trịnh Khang Thành đời Hán, 
Châu Liêm Khê, Thiệu Khang Tiết đời Tống ư? Họ tuy 
là kẻ bác học đa văn trong cõi đời, nhưng chẳng bàn 
đến chuyện tận lực thực tiễn tu tập, chỉ lăm lăm dùng từ 
chương để tiến thân, nghe đến phong cách của tiên sinh 
há chẳng thẹn đến chết ư? Tiên sinh lại yêu tiếc sanh 
mạng loài vật, tin sâu nhân quả. Vì thế, đối với thiện 
báo của việc ăn chay phóng sanh, ác báo của chuyện sát 
sanh, ăn thịt, bèn ghi lại những gì ông được thấy nghe 
để khuyên đời. Hậu duệ của ông là cư sĩ Dịch Viên 
muốn đúc bản kẽm để lưu truyền rộng rãi, ngõ hầu vãn 
hồi sát kiếp, nhờ Quang viết lời tựa. Quang tâm như 
mặt lưng tấm gương, học vấn như nhìn vào tường vách, 
chỉ học đòi ngu phu ngu phụ thật thà niệm Phật, làm sao 
phát huy được diệu đạo khiến cho những kẻ câu nệ hư 
giả thấy thấu tột vầng mặt trời để từ đó phát sanh chánh 
tín đạt lợi ích thật sự cho được? Nhưng việc này liên 
quan đến kiếp vận, vì nghĩa chẳng thể tạ từ, miễn cưỡng 
viết lời tựa rằng:  

 Đại đức của trời đất gọi là Sanh, đại đạo của Như 
Lai gọi là Từ. Người và loài vật tuy khác, tâm tánh vốn 
đồng. Như Lai xem khắp tam thừa lục phàm đều như 
con một. Vì sao vậy? Do họ đều có đủ Phật tánh, đều có 
khả năng thành Phật. Hãy gác tam thừa lại đó, lục phàm 



Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục                969  

là trời, người, A Tu La, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, tuy 
cao - thấp khác hẳn nhau, khổ - vui khác biệt vời vợi, 
nhưng nói chung đều là chưa đoạn Hoặc nghiệp, chưa 
thoát sanh tử. Phước trời nếu hết ắt phải đọa xuống. Tội 
địa ngục nếu diệt, ắt phải sanh lên. Giống như bánh xe, 
xoay vần lên cao xuống thấp! Ta nay may được thân 
người, lẽ ra phải nên khéo léo lập cách để che chở, 
thương tiếc sanh mạng loài vật, thấu hiểu đức hiếu sanh 
của trời đất, toàn vẹn lòng nhân trắc ẩn trong tâm ta. 
Bởi lẽ các loài vật và ta cùng sống trong vòng trời đất, 
cùng được thiên địa sanh thành, dưỡng dục. Lại còn 
cùng biết tham sống, cùng biết sợ chết.  

 Người nhân đối với xương khô còn gom nhặt, đem 
chôn; đối với thảo mộc còn để mọc dài chẳng chặt, lẽ 
đâu chịu sướng thích bụng miệng mình, khiến cho các 
sanh vật sống trên đất dưới nước phải chịu nỗi khổ chặt 
xẻ, nấu nướng ư? Phải biết: Những loài vật ấy từ vô thỉ 
đến nay, cũng từng thuộc địa vị cao quý, oai quyền hiển 
hách, chẳng biết nhờ oai quyền để vun bồi đức. Trái lại, 
cậy vào oai quyền để tạo nghiệp! Rốt cục, ác nghiệp tụ 
tập như rừng, đọa trong dị loại: Miệng chẳng thể nói 
được, tâm không có trí khôn, thân không tài khéo, phải 
mắc vào nạn ấy. Tuy kẻ mạnh ăn thịt kẻ yếu về mặt Sự 
thì được, nhưng oán hận kết lại không thể không tạo 
thành ý niệm đời đời kiếp kiếp báo oán hay sao? Nếu 
con người chẳng nghĩ đến nỗi khổ bị giết chóc của loài 
vật, chẳng lẽ không sợ do oán nghiệp kết sâu, thường bị 
chúng nó giết lại hay sao? Lại chẳng sợ tàn hại loài vật 
của trời, trời sẽ đoạt phước thọ của chính mình ư? Con 
người chỉ muốn quyến thuộc đoàn tụ, thọ mạng dài lâu, 



Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục                970  

thân tâm yên vui, các duyên như ý, chính ra phải nên 
phát tâm đại bi, hành nghiệp phóng sanh, khiến cho 
thiên địa quỷ thần đều thương xót tấm lòng thành 
thương yêu loài vật của ta thì những điều mong muốn 
như trên sẽ có thể đạt được.  

 Nếu cậy ta có tiền tài, ta có trí lực, bày đủ mọi cách 
để bắt giữ loài vật cho sướng khoái bụng miệng mình, 
chẳng đoái hoài nỗi đau của chúng, há còn có thể gọi là 
con người sánh cùng trời đất thành ba ngôi nữa ư? 
Nhưng ta cùng chúng nó cùng trong sanh tử, từ vô thỉ 
đến nay, mỗi một kẻ trong số đó đều là cha mẹ, anh em, 
thê thiếp, con cái của ta, ta cũng đều là cha mẹ, anh em, 
thê thiếp, con cái của mỗi một con vật ấy. Mỗi một kẻ 
ấy hoặc trong nhân gian, hoặc trong dị loại từng bị ta 
giết; ta cũng hoặc trong nhân gian, hoặc trong dị loại 
từng bị kẻ ấy giết, làm người thân kẻ oán, sanh ra nhau, 
giết hại lẫn nhau. Lặng im suy nghĩ, thẹn chẳng muốn 
sống nữa! Gấp gáp thay đổi, còn e quá chậm, lẽ nào vẫn 
cứ giẫm bước theo thói thường, vẫn chấp mê tình, cho 
là trời sanh ra dị loại vốn để làm thức ăn cho con người 
hay sao? Ta còn có đủ Hoặc nghiệp, cố nhiên không 
cách gì thoát ra ngoài luân hồi. Vạn nhất, tội của chúng 
đã hết, lại được sanh làm con người, thiện căn phát sanh, 
nghe pháp tu hành, đoạn Hoặc chứng Chân, được thành 
Phật đạo. Nếu ta đọa lạc, còn mong kẻ ấy rủ lòng Từ 
cứu giúp hòng thoát khổ được vui, đích thân chứng 
được Phật tánh. Há có nên cậy vào sức mạnh nhất thời 
để rồi bao kiếp không được cứu ư?  

 Xưa có vị cao tăng, cất chân không đạp trùng kiến, 
có người hỏi nguyên do, Ngài nói: “Ta và chúng cùng 



Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục                971  

trong sanh tử, nếu chúng nó thành Phật trước, còn 
mong chúng rủ lòng Từ cứu ta. Sao dám khinh miệt 
chúng?” Do vậy biết: Phật thấy chúng sanh đều là Phật, 
còn chúng sanh thấy Phật đều là chúng sanh. Phật coi 
chúng sanh đều là Phật, nên lắm cách giáo hóa, chỉ dạy, 
đủ mọi cách chiết phục, nhiếp hóa. Dẫu cho kẻ hoàn 
toàn chẳng có tín tâm, cũng chẳng buông bỏ, khéo léo 
vận dụng phương tiện khiến kẻ ấy trồng thiện căn. Đợi 
khi nhân duyên đã đủ, sẽ tự nhiên phát sanh tăng trưởng, 
y giáo phụng hành. Chúng sanh thấy Phật đều là chúng 
sanh, nên nghe lời Phật chẳng sanh cảm kích; trái lại, 
còn dùng tri kiến tà vạy, sai lầm của chính mình để hủy 
báng nhiều lẽ. Thậm chí phá hủy chùa tháp, thiêu đốt 
kinh điển, cố kết bè đảng ma phá hoại thanh tu. Đến khi 
chánh trí hơi mở mang có thẹn hối cũng không kịp! Do 
vậy, bèn lại quy mạng Như Lai, hưng khởi sùng tín 
Phật pháp. Xưa nay đa phần đều như thế.  

 Phải biết: Cha mẹ đối với đứa con ngỗ nghịch còn 
sanh lòng bỏ bê, chứ Phật đối với những phường nghịch 
ác bất tín càng sanh lòng thương xót. Vì sao vậy? 
Thương chúng nó Hoặc nghiệp sâu nặng, đánh mất bổn 
tâm. Tuy hiện thời trái nghịch với Phật, nhưng thiên 
chân Phật tánh sẵn có vẫn chẳng mảy may bị mất, như 
tượng vàng trong khuôn cháy, như bảo châu trong áo 
rách, như gương Tần bị bụi phủ, như ngọc bích núi 
Kinh120 còn chưa gọt dũa. Kẻ ngu chỉ thấy tướng trạng 
                                                
120 Gương Tần: Tương truyền Tần Thủy Hoàng có một tấm gương báu có thể 
soi thấu ngũ tạng lục phủ của con người, biết rõ người ấy tà hay chánh. Còn 
ngọc bích núi Kinh chỉ viên ngọc Biện Hòa. Thời Chiến Quốc, Biện Hòa tìm 
được tảng đá có ngọc từ Kinh Sơn, đem dâng cho vua, nhưng không ai tin 
tảng đá xù xì ấy có ngọc. Vua cho là khinh quân, truyền chặt một chân. Vẫn 



Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục                972  

bề ngoài, chẳng biết nội dung, còn Phật bỏ tướng trạng 
bề ngoài, bàn đến nội dung, nên không một chúng sanh 
nào bị bỏ qua. Phật còn chẳng khinh chúng sanh, há 
chúng sanh có nên khinh chúng sanh chăng? Do vậy, 
đối với hết thảy những chúng sanh sống trên đất, dưới 
nước đều phải làm cho chúng được sống yên ổn, thường 
được bay, chạy, bơi lội trong môi trường sống của 
chúng, để loài nào loài nấy vui với thiên chân, đều 
hưởng hết tuổi trời. Như vậy thì những thứ thiện báo 
được nói trong sách này sẽ đạt được đủ cả. Người như 
thế, đối với loài vật còn chẳng muốn làm cho chúng nó 
chẳng được sống yên, huống chi đối với con người? Ắt 
sẽ thân ái đối với nhau, nâng đỡ lẫn nhau, tự nhiên 
phong tục tốt đẹp, con người hòa thuận, ắt cảm được 
mưa thuận gió hòa, lẽ đâu muôn vật chẳng đông đảo, 
dân sung sướng, thời thế yên lành, đất nước thái bình ư? 
Lại mong những người cùng hàng với tôi chớ nên tự 
khinh, hãy nghĩ ta có cùng một tâm tánh với Như Lai; 
vì sao Ngài Hoặc nghiệp hết sạch, phước huệ viên mãn, 
an trụ Tịch Quang, thường hưởng pháp lạc? Vì sao ta 
khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, luân hồi lục 
đạo, chẳng có cách gì thoát lìa vậy? Tâm tánh là một, 
khổ - vui một trời một vực. Nếu nhường cho một mình 
đức Như Lai thọ dụng công đức của Phật tánh thì có 
còn được gọi là đại trượng phu nữa hay chăng?  

 

                                                                                                       
cố dâng, bị chặt nốt chân kia. Biện Hòa ôm tảng đá khóc ngoài đồng, có người 
thương tình tâu lên vua. Vua truyền phá đá, quả nhiên tìm được viên ngọc quý 
báu vô song. Tương truyền, viên ngọc này về sau được dùng làm ngọc tỷ (ấn 
ngọc) truyền quốc của Tần Thủy Hoàng.  



Lời tựa duyên khởi của Hạ Môn Phật Kinh Lưu Thông Xứ      973  

47. Lời tựa trần thuật duyên khởi của Hạ Môn121 
Phật Kinh Lưu Thông Xứ 
 
 Như Lai thuyết pháp đều tùy thuận cơ nghi, với đại 
căn bèn chỉ thẳng Chân Như diệu tánh, khiến cho họ 
hiểu rõ diệu tánh viên minh, lìa các danh tướng, vốn 
chẳng có thế giới, chúng sanh, thường tịch, thường 
chiếu, bất sanh, bất diệt, Ngũ Uẩn không, sáu căn thanh 
tịnh, bốn tướng mất, nhưng nhất tâm hiện bày rành rành. 
Từ đấy, xứng tánh khởi tu, do tu chứng tánh. Mây phủ 
cửa Từ, sóng trào biển Hạnh. Dẫu từ bi hạnh nguyện 
trùm khắp pháp giới, nhưng tam luân thể không, trọn 
chẳng có những tướng ta - người, năng - sở!  

 Đối với tiểu căn bèn dạy cho Tam Quy để làm căn 
bản bỏ tà quy chánh, dạy Ngũ Giới, Thập Thiện để làm 
nhân được sanh trong trời, người. Gặp cha nói từ, gặp 
con nói hiếu, anh nhường, em kính, chồng xướng, vợ 
theo, tận lực tuân thủ luân thường, ai nấy tận hết bổn 
phận. Kiêm thêm kiêng giết, phóng sanh, ăn chay, niệm 
Phật, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện. 
Đối với kẻ căn khí thù thắng hơn một chút thì bèn dạy 
cho Tứ Đế, Thập Nhị Nhân Duyên để họ đoạn Hoặc 
chứng Chân liễu sanh thoát tử. Lại vì hết thảy chúng 
sanh do thân - khẩu - ý khởi lên tham - sân - si, do tham 
- sân - si tạo giết - trộm - dâm. Do nhân duyên ấy luân 
hồi lục đạo, giết lẫn nhau, sanh ra nhau đến tột cùng đời 
vị lai trọn chẳng khi nào ngừng nghỉ. Tuy dạy những 

                                                
121 Hạ Môn (còn có tên là Lộ Đảo, thời Tống gọi là Gia Hòa Dự), là một thành 
phố duyên hải thuộc miền Đông Nam tỉnh Phước Kiến, được hình thành từ 
năm 712, được coi là một thành phố trọng yếu của vùng Mân Nam. 



Lời tựa duyên khởi của Hạ Môn Phật Kinh Lưu Thông Xứ      974  

thừa nhân, thiên, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, 
nhưng tự lực đoạn Hoặc thật chẳng phải dễ dàng! 
Huống chi chúng sanh trong đời Mạt căn cơ kém hèn, 
chẳng cậy vào Phật lực, quyết khó thể giải thoát. Do 
vậy, bèn mở riêng một pháp môn Tịnh Độ cậy vào Phật 
từ lực vượt ngang ra khỏi tam giới để người đã chứng 
thánh quả sẽ mau viên mãn Phật quả, người chưa đoạn 
Hoặc sẽ đới nghiệp vãng sanh. Chỉ cần đầy đủ lòng tin 
chân thành, nguyện thiết tha, khẩn thiết chí thành trì 
danh hiệu Phật, làm được như thế thì vạn người chẳng 
sót một ai. Như người rớt xuống biển, nương vào sức 
thuyền cứu, mau lên được bờ; chúng sanh đời Mạt bỏ 
pháp này muốn thoát sanh tử thì vạn người chẳng được 
một ai!  

 Do vậy, biết rằng: Đại pháp của Như Lai vỗ về nuôi 
nấng quần manh, như trời che phủ khắp, như đất nâng 
đỡ đồng đều; sâm la vạn tượng không một thứ nào thoát 
ra ngoài được, không gì chẳng thuộc trong ấy! Như mặt 
trời, mặt trăng sáng ngời trên không, chiếu khắp muôn 
nước; tuy kẻ mù từ lúc lọt lòng chẳng thấy được quang 
minh cũng vẫn được chiếu soi. Như mưa đúng thời 
thấm nhuần trọn khắp muôn cây cỏ: Rễ to, thân lớn, 
cành nhỏ, lá bé đều cùng tươi tốt. Dẫu là mầm cháy, hạt 
hư cũng vẫn được bình đẳng thấm nhuần. Như đại hải 
chứa trọn trăm sông, sông to rạch lớn cũng đổ vào biển, 
ngòi nhỏ kênh bé, thậm chí một chước, một giọt cũng 
đổ vào biển. Đã vào trong biển cả thì cùng một vị mặn, 
cùng một mức sâu rộng như biển cả, đánh mất tên cũ, 
được mang tên là biển. Do vậy, biết Phật pháp un đúc, 
giáo hóa, dạy dỗ trọn chẳng bỏ ai; là cội nguồn của các 



Lời tựa duyên khởi của Hạ Môn Phật Kinh Lưu Thông Xứ      975  

pháp, làm chỗ nương cậy cho chúng sanh. Hết thảy các 
pháp thế gian hay xuất thế gian không pháp nào chẳng 
phát xuất từ pháp giới này, không pháp nào chẳng quy 
hoàn pháp giới này.  

 Những kẻ chấp nhặt, hẹp hòi chẳng biết Phật pháp 
chính là pháp chung cho cả mười pháp giới, chỉ thấy 
chuyện bỏ cõi tục đi xuất gia bèn cho là phế bỏ luân lý, 
đắm chìm trong không tịch, mang lỗi trái nghịch thế 
giáo. Nào biết Phật pháp như thái hư, không gì chẳng 
bao dung, như ánh nắng Xuân không gì chẳng sanh 
trưởng; thánh nhờ vào đây mà thành thánh, hiền nhờ 
vào đây mà thành hiền. Vì thế, thời cổ những người lập 
đại công, dựng đại nghiệp, tiếng tăm lừng lẫy trời đất, 
lòng tinh thành bao trùm nhật nguyệt đều là do học Phật 
pháp đắc lực mà phát khởi. Ngay như những ông Châu, 
Trình, Trương, Châu đời Tống nêu tỏ tâm pháp thánh 
nhân cũng do học Phật mà được. Vì họ khí lượng nhỏ 
hẹp, kiến chấp môn đình quá nặng nên chẳng những 
không chịu xiển dương, trái lại còn chê trách, hủy báng, 
muốn ngăn lấp hàng hậu học đều không thể học Phật 
pháp. Vì thế, lập cách bịt tai trộm linh, lấy cái hay của 
người ta lại tự nhận đó là công của chính mình, nói 
ngược ngạo người ta thua mình, cho nên đối với chuyện 
chánh tâm thành ý trở thành hẹp hòi, chẳng thể rốt ráo 
viên mãn, chẳng đáng buồn ư?  

 Phật pháp truyền vào Trung Quốc gần hai ngàn năm. 
Trong thời gian ấy, những kinh - luật - luận dịch từ Tây 
Trúc và những trước thuật về Thiền, Giáo, Luật, Mật, 
Tịnh v.v… của cổ đức các tông cõi này mênh mông như 
mặt biển tỏa hơi mờ. Tùy theo căn cơ con người gần gũi 



Lời tựa duyên khởi của Hạ Môn Phật Kinh Lưu Thông Xứ      976  

pháp nào, tùy theo lòng ưa thích của mỗi người mà 
nghiên cứu: Hoặc nghiên cứu khắp các tông, hoặc 
chuyên chú nơi một môn. Như bốn cửa thành, gần cửa 
nào thì vào bằng cửa đó. Cửa vào tuy khác, nhưng vào 
cùng một thành. Như một giọt nước biển, có đủ vị của 
trăm sông. Như một hạt châu nơi cái lưới của Đế Thích 
hiện bóng một ngàn hạt châu. Thâm nhập một môn thì 
các pháp đều thông. Đến khi vô minh hết sạch, tịch 
chiếu viên dung, dứt sạch ba đời, mười giới chìm lỉm, 
hoàn lại thiên chân vốn có, chứng giác đạo vô thượng. 
Cố nhiên hạng người như vậy thuộc về hàng thượng 
thượng căn. Kế đó là những người dứt tham - sân - si, 
đoạn giết - trộm - dâm, không làm các điều ác, vâng 
làm các điều thiện, tích lũy công đức dần dần, tăng 
trưởng phước huệ, giữ vẹn nhân luân, trọn hết tình 
nghĩa, yêu thương mọi người, nhân từ, kiêng giết, 
phóng sanh, tập thành lòng từ thiện, đối với loài vật còn 
thương xót, huống chi con người? Thúc đẩy phong hóa 
ấy đến trọn khắp thế giới, há còn có tâm tàn hại lẫn 
nhau, tranh giành mưu hại giết chóc, muốn tàn sát 
chủng tộc người khác hòng vừa ý mình nữa ư?  

 Lâm Hồng Du, Trần Đắc Lộc thuộc Thái Cát 
Đường ở Hạ Môn thương cho kiếp vận thê thảm, muốn 
cứu vãn, muốn cho đồng nhân khai ngộ, nên lưu thông 
kinh Phật. Phát hành kinh sách theo giá vốn và chi phí 
chuyên chở, trọn chẳng mong kiếm lời. Muốn mở mang 
tai mắt cho người nên xin tôi viết lời tựa. Tôi mến lòng 
thành của họ, bèn thuật đầu đuôi. Phải biết Phật pháp 
lấy nhân quả báo ứng làm đạo hạ học thượng đạt, là đạo 
từ đầu đến cuối đều phải có. Nay người trên không nêu 



Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ của am Pháp Như                    977  

gương, kẻ dưới không giữ pháp, đây - kia tranh chấp 
đánh nhau, lấy giết chóc làm vui, chỉ mong sao khoái ý 
mình, chẳng đoái hoài nước nhà diệt vong, dân tình lầm 
than, đều do chẳng biết nhân quả báo ứng nên tạo thành 
như vậy. Tôi thường nói: “Nhân quả là phương tiện lớn 
lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian bình trị 
thiên hạ, độ thoát chúng sanh”. Trong đời hiện thời, 
nếu chẳng đề xướng sự lý nhân quả báo ứng sanh tử 
luân hồi mà muốn cho thiên hạ thái bình nhân dân an 
lạc, dù Phật, Tổ, thánh hiền đều xuất thế cũng chẳng 
làm gì được!  

 
48. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ của am Pháp Như  
(trích lục phần dẫn nhập)  
 
 Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư 
không, khó bàn, khó nghĩ, không thể diễn tả, không thể 
hình dung, nếu chỉ luận trên đại cương thì không ra 
ngoài Nhị Đế. Luận theo Chân Đế thì có Phật hay 
không Phật, tánh - tướng vẫn thường trụ. Do vậy, viên 
thông đạo tràng trải trần kiếp chẳng chuyển dời, chẳng 
biến đổi. Chân Như pháp môn tận cùng kiếp vị lai 
chẳng suy sụp, chẳng hưng khởi. Luận theo Tục Đế thì 
pháp theo duyên khởi, đạo do người hoằng. Có được 
người thì chặt gai, đốn cây để dựng phạm vũ, diệt chốn 
hoang vu để làm sư lâm (chỗ ở cho tăng chúng), khiến 
cho Phật nhật thêm sáng, pháp luân thường chuyển. 
Không có người thì Phật địa trở thành rừng nghiệp, dứt 
bặt tiếng kinh, nói chuyện cõi trần. Đến nỗi cửa Phổ 
Môn đóng chặt, đường giác lấp lối. Tăng và Phật - Pháp 



Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục                                         978  

gọi là Tam Bảo, là vì việc tiếp nối huệ mạng của Phật, 
lưu thông pháp đạo, không có người thì không ai noi 
theo, chỉ có nhờ vào Tăng vậy!  

 
49. Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục  
 
 Nhất niệm tâm tánh của chúng sanh và chư Phật 
không hai. Tuy đang mê bất giác, khởi Hoặc tạo nghiệp, 
tạo đủ mọi tội, nhưng Phật tánh sẵn có vốn không tổn 
thất. Ví như Ma Ni bảo châu rớt trong nhà xí, trọn 
chẳng khác gì vật dơ, người ngu chẳng biết là quý báu, 
bèn coi như uế vật. Người trí biết là diệu bảo vô giá, 
chẳng hiềm ô uế, vào trong nhà xí nhặt lấy, dùng đủ 
mọi phương cách gột rửa cho sạch. Sau đấy, treo trên 
tràng122 cao, châu liền phóng đại quang minh, tùy theo 
lòng mong cầu của con người mưa khắp các thứ báu. 
Do vậy, người ngu mới biết là quý báu.  

 Đại Giác Thế Tôn xem các chúng sanh cũng giống 
như thế: dẫu là kẻ hôn mê, điên đảo, phiền hoặc, tạo đủ 
Ngũ Nghịch, Thập Ác, vĩnh viễn đọa trong ba ác đạo, 
tâm Phật vẫn chẳng hề có một niệm buông bỏ, luôn tìm 
cơ duyên, gia bị âm thầm hoặc hiển nhiên, vì họ thuyết 
pháp ngõ hầu họ hiểu rõ Hoặc nghiệp huyễn vọng, ngộ 
Phật tánh chân thường, cho đến khi viên chứng Vô 
Thượng Bồ Đề mới thôi! Đối với người tội ác cực nặng 
còn như thế, thì đối với người nghiệp nhẹ, người giữ 
                                                
122 Tràng (dhvaja) vốn là một loại cờ hiệu dùng để trang nghiêm đạo tràng, có 
hình ống tròn, chung quanh có tua. Về sau, những trụ cao, có hình ống hoặc 
hình lục lăng hay bát giác, bốn mặt khắc kinh cũng được gọi là Tràng hay 
Kinh Tràng. Tràng nói ở đây chính là loại cột trụ cao.  



Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục                                         979  

giới thiện, có đầy đủ sức Thiền Định sâu, không một ai 
chẳng được đối xử như vậy. Phàm trong tam giới, có 
những người tuy đã thâu liễm được thân tâm, khuất 
phục được các phiền hoặc, nhưng tình chủng vẫn còn, 
phước báo một khi đã hết liền đọa xuống cõi dưới, gặp 
cảnh chạm duyên vẫn khởi Hoặc tạo nghiệp, do nghiệp 
cảm khổ, luân hồi sáu nẻo, trọn chẳng có lúc nào ngưng; 
cho nên kinh Pháp Hoa nói: “Ba cõi không yên ví như 
nhà cháy. Các khổ đầy dẫy, thật đáng kinh sợ”. Nếu 
không phải là nghiệp tận tình không, đoạn Hoặc chứng 
Chân thì chẳng mong chi thoát khỏi tam giới. Chỉ có 
mỗi một mình pháp môn Tịnh Độ chỉ cần có đủ lòng tin 
chân thật, nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật liền có 
thể nhờ vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Đã 
được vãng sanh bèn nhập cảnh giới Phật, thọ dụng như 
Phật, hai thứ phàm tình lẫn thánh kiến đều chẳng sanh. 
Chính là pháp môn đặc biệt ngàn vạn phần ổn thỏa, 
thích đáng, chẳng sót một ai vậy; đang thời Mạt Pháp, 
bỏ pháp này thì không còn cách gì khác nữa.  

 Như Lai dùng tự lực - tha lực, hai thứ pháp môn 
thông thường và đặc biệt để lợi khắp hết thảy. Bồ Tát 
gánh vác gia nghiệp của Phật, chỉ chuyên chú thượng 
cầu hạ hóa. Do vậy, tùy loại hiện thân trong pháp giới 
mười phương, tùy cơ thuyết pháp, hòa quang đồng sự 
mới dẫn dắt được. Hoặc ẩn, hoặc hiển, trọn không có 
tướng nhất định! Có những vị bên trong ẩn thánh đức, 
bề ngoài hiện dáng vẻ lạ lùng, như: Phật Di Đà hóa làm 
Thiện Đạo, Phong Can123; Quán Âm hóa làm Bảo 
                                                
123 Phong Can là một vị Tăng sống vào thời Đường, giỏi làm thơ, cùng Hàn 
Sơn và Thập Đắc được gọi là Quốc Thanh Tự Tam Ẩn (ba vị ẩn dật chùa 



Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục                                         980  

Chí124, Tăng Già125; Văn Thù, Phổ Hiền hóa thành Hàn 
Sơn, Thập Đắc126; Di Lặc hóa thành Bố Đại hòa thượng. 
                                                                                                       
Quốc Thanh). Sư để tóc dài rũ ngang mày, mặc áo vải, thân cao hơn bảy thước 
(Tàu). Thoạt đầu sống tại chùa Quốc Thanh trên núi Thiên Thai, ngày lo giã 
gạo, đêm ngâm vịnh, nói năng không câu nệ, đa phần thường là những lời 
huyền ký. Nếu ai tò mò hỏi đến chỉ đáp hai chữ “tùy thời”. Sư từng ca hát 
nghêu ngao, có lần cưỡi hổ chạy vào chùa khiến chúng Tăng kinh sợ. Vào thời 
Tiên Thiên (712-713), Sư lên Kinh Triệu (Trường An) hoằng hóa, từng trị 
bệnh cho ông Lư Khưu Dận. Do sự chỉ điểm của Sư, ông Lư từng đến tham 
phỏng hai vị Hàn Sơn, Thập Đắc. Theo Truyền Đăng Lục, ông Lư tìm đến 
chùa Quốc Thanh thấy Hàn Sơn, Thập Đắc cười hi hí, lộ vẻ ngây ngô, bất giác 
phục xuống lễ. Vị Tri Khách tăng kinh ngạc: “Sao đại quan lại lễ hai gã cuồng 
vậy?” Hàn Sơn nắm tay họ Lư cười hề hề: “Phong Can lắm miệng quá! Lễ ta 
làm chi!” Nắm một lúc thả ra, rồi Hàn Sơn, Thập Đắc nắm tay nhau chạy ra 
khỏi cửa chùa, không bao giờ trở lại nữa. Sự tích ghi chép về ngài Phong Can 
không nhiều, không rõ Sư thị tịch năm nào, hiện chỉ còn mấy bài thuộc tập 
Phong Can Thi và một số bài thơ chép trong tập Hàn Sơn Thi Tập.  
124 Bảo Chí (418-514), sống vào thời Nam Triều, còn được gọi là Bảo Công 
hoặc Chí Công hòa thượng. Sư người huyện Kim Thành, Nam Quân, Thiểm 
Tây, họ là Châu. Xuất gia từ nhỏ, theo ngài Tăng Kiệm tu tập Thiền Định. 
Vào niên hiệu Thái Thủy (466-471) đời Lưu Tống, Sư đến Đô Ấp, không ở 
nơi nào nhất định, thường hay nói thơ, có những lời lẽ tựa hồ sấm ký. Dân 
chúng chen nhau đến hỏi việc họa phước. Tề Vũ Đế cho là Sư mê hoặc quần 
chúng nên bắt giam, nhưng cứ thấy Sư ngày ngày rong chơi ngoài phố. Vào 
trong ngục xem vẫn thấy Sư nằm đó. Vua nghe vậy, bèn đón vào vườn hoa 
cho ở trong ấy, cấm không được ra; nhưng vẫn thấy Sư hằng ngày dạo khắp 
các chùa Long Quang, Kế Tân, Hưng Hoàng, Tịnh Danh v.v… Đến khi 
Lương Võ Đế sáng lập triều đại, mới bỏ lệnh giam. Sư thường luận Phật pháp 
rất nhiều với vua. Sư thị tịch tháng Chạp năm Thiên Giám 13, thọ 96 tuổi. 
Vua sai an táng tại đồi Độc Long thuộc Chung Sơn, dựng chùa Khai Thiện 
cạnh mộ tháp, ban thụy hiệu là Quảng Tế đại sư. Các đời vua về sau đều 
phong tặng thụy hiệu như Diệu Giác đại sư, Đạo Lâm Chân Giác Bồ Tát, Từ 
Ứng Huệ Cảm đại sư v.v… Căn cứ trên những ghi chép về những pháp ngữ 
của Sư, sách Phật Tổ Lịch Đại Thông Tải kết luận ý chỉ của Sư ngầm hợp 
tông chỉ nhà Thiền. Sư cũng là người chủ biên công việc biên soạn bộ sám đồ 
sộ Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp (thường gọi là Lương Hoàng Sám).  
125 Tăng Già (628-710), sống vào thời Đường, vốn là người xứ Bắc Hà, Thông 
Lãnh, Tây Vực. Trong niên hiệu Long Sóc (661-663), Sư đến Tây Kinh, đi 
khắp các miền Giang Hoài, rồi trụ tại chùa Long Hưng ở Sở Châu. Về sau Sư 
tìm được một tượng Phật vàng ở huyện Lâm Hoài thuộc Tứ Châu (nay thuộc 
tỉnh An Huy), trên tượng có bài minh Cổ Hương Tích và bài minh Phổ Chiếu 



Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục                                         981  

                                                                                                       
Vương Phật, bèn lập chùa Lâm Hoài để thờ. Sư thường biến hiện những tướng 
thần dị, chẳng hạn như hiện thân Quán Âm mười một mặt. Người đời kính 
ngưỡng, gọi là hóa thân của Quán Âm Đại Sĩ. Năm Cảnh Long thứ hai (708) 
thời Đường Trung Tông, Sư vâng chiếu vào cung giảng pháp, được tôn làm 
Quốc Sư. Chẳng lâu sau, tại chùa Tiến Phước, Sư trị bệnh, cầu mưa linh 
nghiệm, nên chùa Lâm Hoài được sắc tứ biển ngạch “Phổ Quang Vương Tự”. 
Ngày mồng Hai tháng Ba năm Cảnh Long thứ tư, Sư thị tịch tại chùa Tiến 
Phước, thọ 83 tuổi.  
126 Hàn Sơn: Ẩn sĩ đời Đường, sống trong hang tối ở rặng Hàn Nham cách núi 
Thiên Thai của tỉnh Chiết Giang 14 dặm, không ai rõ họ tên Ngài nên gọi theo 
chỗ ở thành tên Hàn Sơn. Hàn Sơn thường đến chùa Quốc Thanh bầu bạn với 
sư Thập Đắc. Sư Thập Đắc trông nom trai đường chùa này. Cơm thừa thức ăn 
dư của đại chúng bỏ lại, sư Thập Đắc thâu thập, đựng trong một cái giỏ trúc 
đợi Hàn Sơn đến cùng ăn. Hàn Sơn hình dung xốc xếch, dáng vẻ điên rồ. Đến 
chùa Quốc Thanh có lúc đi thong dong, có khi chạy đuổi người, có lúc ngửa 
mặt lên không quát mắng. Tăng chúng bực bội, ùa ra xua đuổi, bèn uốn mình 
vỗ tay, cười ha hả bỏ chạy. Ngài mặc áo rách nát, hình dung tiều tụy, lấy vỏ 
cây làm mũ, chân đi guốc gỗ to. Thích ngâm thơ xướng kệ, lời lẽ ngập tràn 
đạo vị. Khi thứ sử Thai Châu là Lư Khưu Dận đến bái phỏng, ngài cùng sư 
Thập Đắc bỏ trốn. Lư đuổi theo đến Hàn Nham tặng quần áo, thuốc men. Ngài 
hét to: “Giặc! Giặc! Ta trốn giặc!” Rồi ẩn mình vào hang, lại nói: “Báo với 
các ông, hãy nên nỗ lực!” Hang đá bèn tự đóng kín lại, không còn thấy dấu 
tích chi nữa. Sư Đạo Kiều tìm những di vật của Ngài chỉ tìm được hơn một 
trăm bài thi tụng, bèn sao chép, ấn hành đặt tên là Hàn Sơn Thi. Theo truyền 
thuyết, các vị Linh Sơn Quy Hựu, Triệu Châu Tùng Thẩm đều đã từng đàm 
luận Phật pháp với ngài Hàn Sơn.  
Như trên đã nói, ngài Thập Đắc là một vị ẩn tăng trông coi trai đường chùa 
Quốc Thanh ở núi Thiên Thai vào đời Đường, không tường nguyên quán, họ 
tên. Ban đầu, hòa thượng Phong Can trên đường đi Xích Thành gặp một đứa 
trẻ bị bỏ rơi bèn đem về Quốc Thanh nuôi dưỡng, đặt tên là Thập Đắc (nhặt 
được). Đến lớn, sai trông coi hương đăng. Một ngày nọ, Sư lên tòa ngồi đối 
diện tượng Phật ăn uống như bè bạn, gọi Kiều Trần Như là tiểu quả Thanh 
Văn, coi như chỗ không người, Tăng chúng xua đuổi, bãi chức Hương Đăng, 
đuổi xuống trông coi trù phòng. Bình thường, Sư luôn làm ra vẻ điên cuồng, 
chia cơm thừa canh cặn cùng Hàn Sơn. Trong chùa có miếu thờ thần bảo vệ 
Già Lam, mỗi ngày cúng chim cho thần làm thức ăn. Thập Đắc bèn dùng gậy 
đánh tượng thần: “Ngươi chỉ biết ăn, không biết có bảo vệ, giữ yên cho chùa 
hay không?” Tối ấy, thần báo mộng cho toàn thể Tăng chúng trong chùa: 
“Thập Đắc đánh ta!” Sáng ra, cả chùa kể chuyện nằm mộng giống nhau, mới 
biết Thập Đắc không phải là người thường.Trong lúc Tăng chúng tụ tập bố-tát 
(tụng giới), Thập Đắc xua trâu chạy vào Tăng đường, nói: “Ta không thả trâu. 
Bầy trâu này đa số là người giữ chức tước trong chùa này”. Rồi gọi pháp 



Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục                                         982  

Ngôn hạnh của họ phàm tình chẳng thể lường được, mờ 
mịt chẳng biết họ là hạng người như thế nào! Đến lúc 
lâm chung mới phát lộ, hoặc do chết đi, khám nghiệm 
mới biết rõ được! Cũng có vị vừa ẩn vừa hiển, chỉ bày 
rõ cả Bổn lẫn Tích, như Di Lặc hóa thành Phó Đại Sĩ 
vậy. Có lúc Ngài dựa theo Tích, ẩn Bổn, tự bảo mình là 
phàm phu. Có lúc dựa theo Bổn, ẩn Tích, như tự xưng 
là Di Lặc. Ấy là vì tâm lượng của chúng sanh quá hẹp 
nhỏ, nếu chẳng phải là kẻ có chút sở đắc bèn lầm tưởng 
mình đã dự vào hàng thánh thì cũng là kẻ đề cao thánh 
cảnh, nhưng cam phận phàm ngu! Do vậy, Đại Sĩ lấy 
thân mình làm gương, khiến cho họ biết Ngài đã chứng 
Đẳng Giác nhưng vẫn tự bảo là phàm phu thì những kẻ 
lầm lạc tự tưởng mình cao quý cũng như kẻ cam phận 
phàm ngu đều được tỉnh ngộ mạnh mẽ.  

 Những chuyện Đại Sĩ đã làm, những pháp Ngài nói 
trong suốt một đời tuy đều trực chỉ hướng thượng, 
nhưng vẫn chẳng bỏ sót một điều lành nào. Lục Độ đều 
tu, chẳng chấp một pháp. Còn như những vị đệ tử học 
pháp với Ngài, không ai chẳng khế nhập chân thường 
sâu xa, nhanh chóng hiểu Uẩn, Giới là không, bỏ thân 
mạng, của cải để làm đại pháp thí. Vì thế, đạo lừng lẫy 
cả hai triều, đức đượm đời sau. Mãi đến ngày nay, cả 
một ngàn mấy trăm năm, bất cứ ai thấy nghe đều gieo 

                                                                                                       
danh những vị Tăng đã mất, gọi tên nào, con trâu ấy theo tiếng gọi ngoan 
ngoãn đi đến. Cả chùa sững sờ. Đời Thanh, năm Ung Chánh 11 (1733), vua 
phong tặng Hàn Sơn là Hòa Thánh, Thập Đắc là Hợp Thánh. Tục gọi là Hòa 
Hợp Nhị Thánh, dân chúng hay tạc tượng hai vị để cầu may. Người Âu Mỹ 
thường dịch sai thành Ho Ho Brothers.  



Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục                                         983  

thiện căn. Chùa Song Lâm ở Nghĩa Ô127 chính là nơi 
Đại Sĩ tiềm tu, hãy còn bản khắc ván truyện lục, tuy 
được sao chép, in khắc nhiều lần, nhưng chưa từng 
được người mắt sáng giảo đính đến nỗi sai ngoa không 
biết bao nhiêu mà kể!  

 Cư sĩ Tôn Ngọc Tiên ở Phụng Hóa đến Song Lâm 
lễ yết Đại Sĩ, mang về sách ấy, liền muốn in lại để 
truyền rộng đạo của Đại Sĩ, xin Quang giảo đính ngõ 
hầu trừ hết những lỗi tệ, hiển hiện trọn vẹn thiên chân. 
Quang gắng dốc hết lòng ngu thành, lắng lòng giảo đính, 
sửa chữa. Tuy chưa thể chẳng sót lỗi nào, nhưng đã có 
thể hoàn lại diện mục sẵn có của sách ấy rồi. Ngọc Tiên 
lại cho rằng bi ký của Đại Sĩ văn sâu nghĩa thẳm, nếu 
không chú thích thật khó dẫn người nhập vào chỗ thù 
thắng, khơi gợi lòng kính ngưỡng cho người khác, bèn 
xin cư sĩ Hoàng Vô Ngôn chú thích cặn kẽ, ngõ hầu dù 
văn hay nghĩa đều [rõ ràng] như các đường chỉ trong 
lòng bàn tay để người đọc chẳng tốn công suy nghĩ, tìm 
tòi, đều biết được sự - lý, bổn - tích của Đại Sĩ, để làm 
hướng dẫn hầu được độ thoát trong ba hội Long Hoa128 
vậy.  

 
 
 
                                                
127 Chùa Song Lâm ở núi Vân Hoành, huyện Nghĩa Ô, tỉnh Chiết Giang. Do 
trước chùa có hai cây to dính nhau nên gọi như vậy, về sau chùa được đổi tên 
là Bảo Lâm Tự, nhưng dân gian vẫn quen gọi là chùa Song Lâm.  
128 Khi Bồ Tát Di Lặc thành Phật, Ngài thành đạo dưới cội Bồ Đề. Cây ấy có 
những nhánh cây trông giống hình dáng con rồng phun ra những đóa hoa nên 
gọi là cây Long Hoa. Ngài sẽ thuyết pháp trong ba hội độ vô lượng chúng 
sanh nên gọi là Long Hoa Tam Hội.  



Lời tựa khắc lại cuốn Quán Hà Tập                                         984  

50. Lời tựa khắc lại cuốn Quán Hà Tập  
 
 Tâm chính là gốc của các pháp thế gian và xuất thế 
gian. Nếu triệt ngộ tự tâm thì thấy hết thảy pháp đều lưu 
lộ từ tự tâm, thấy hết thảy những cảnh giới biến diệt, 
đổi dời đều là Thật Tướng Chân Như tịch diệt thường 
trụ. Kinh Lăng Nghiêm có nói đến chuyện thấy con 
sông chẳng phân biệt trẻ - già129, ngài Tăng Triệu nói 
“gió lốc xoáy núi nhưng núi bất động, sông rạch chen 
nhau rót vào nhưng [núi] chẳng bị cuốn đi”, đều nhằm 
chỉ bày ý chỉ nhỏ nhiệm “từ ngay nơi sanh diệt thấy 
được chân thường” vậy! Nếu hiểu được điều này thì có 
thể gọi là hạng phàm phu đã liễu sự, là người tu đạt 
được cái gốc. Dẫu cho cười chê, hay nóng giận, chửi 
bới đều có thể tháo niêm cởi trói cho người, khiến 
người ta khởi tử hồi sanh; cần gì phải lên tòa giảng 
nghĩa mới là thuyết pháp ư? Khổng Tử nói: “Hai ba 
người các anh cho là ta có giấu diếm gì chăng? Ta 
không giấu gì cả! Ta không làm chuyện gì mà chẳng chỉ 
dạy hai ba anh cả, đấy chính là bản tánh của Khâu 
này!”130 

Đạo của thánh nhân ví như ánh dương xuân. Ánh 
dương xuân chiếu xuống thì cây to, cỏ nhỏ không gì 
chẳng sum suê, tốt tươi. Dẫu cho mầm cháy, hạt hư 
                                                
129 Kinh Lăng Nghiêm có chỗ giảng về cái thấy: Đức Phật hỏi vua Ba Tư Nặc: 
“Khi còn là đứa trẻ vua thấy sông Hằng và nay đã già nhìn lại sông Hằng thì 
hai cái thấy ấy có khác nhau hay không?” Nhân đó, Phật giảng thân tuy biến 
đổi, nhưng cái thấy không khác. Cái Thấy ấy chính là tác dụng của chân tâm.  
130 Nguyên văn: “Nhị tam tử dĩ ngã vi ẩn hồ? Ngô vô ẩn hồ nhĩ! Ngô vô hành 
nhi bất dữ nhị tam tử giả, thị Khâu dã!” Chúng tôi dịch câu này theo sự giải 
thích của bộ Tứ Thư Bạch Thoại Chú Giải, thiên Thuật Nhi, sách Luận Ngữ, 
trang 185.  



Lời tựa khắc lại cuốn Quán Hà Tập                                         985  

chẳng thể sanh thành, nhưng cũng chưa từng không 
được hưởng sự ấm áp để được nhuận trạch vậy! Người 
căn tánh thiên bẩm sâu xa thấy những điều cao dày 
trước sau chẳng thể mô phỏng, rộng lớn tinh vi, chẳng 
thể nghĩ lường, thật ra chẳng có gì lạ lùng, đặc biệt, 
chẳng qua chỉ là những chuyện nói năng, xử sự hằng 
ngày mà thôi. Tâm này mầu nhiệm, phàm - thánh giống 
nhau, Như Lai viên mãn Bồ Đề, chúng sanh vĩnh viễn 
luân hồi trong lục đạo, đều chẳng lìa khỏi tâm này. Chỉ 
do nhân duyên mê - ngộ, nghịch - thuận mà đến nỗi khổ 
- vui, thăng - trầm khác nhau như trời với vực.  

 Cư sĩ Bành Tế Thanh ở Trường Châu131 túc căn sâu 
dầy, học vấn uyên bác, vừa đậu Tiến Sĩ bèn ngộ khổ, 
không, thấy phú quý như mây nổi, chẳng thích làm 
quan, thấu hiểu thật tế của tâm tánh bèn tận lực tu Tịnh 
nghiệp, hết sức muốn phổ độ kẻ mê bèn hòa quang 
đồng sự, cho nên có những trước tác tự thuật bổn hoài, 
kỷ sự132, xướng họa, tuy thuộc văn tự, nhưng quả thực 
chứa đựng nỗi lòng sâu xa. Ý niệm yên đời, làm cho 
dân chúng lương thiện, hướng dẫn kẻ mê, tuyên nói lẽ 
chân được lộ rõ trong những lúc ngâm vịnh tùy dịp, tùy 
cảnh. Có thể nói: “Chẳng có địa vị mà thực hiện việc 
cai trị, chẳng lên tòa mà thuyết pháp” vậy! Thâu thập 
những trước tác, chia thành bốn quyển, đặt tên là Quán 
Hà Tập. Ấy chính là lấy từ ý nghĩa “từ việc nhìn con 
sông, nghiệm ra cái Thấy chẳng thay đổi” của kinh 
Lăng Nghiêm vậy. Lại mong những ai xem tập sách này 
chớ suy lường nơi nghĩa lý văn tự, chỉ nên nhìn vào sự 
                                                
131 Nay là Ngô Huyện thuộc tỉnh Giang Tô.  
132 Kỷ sự: Thể loại văn chương ghi chép những sự việc.  



Lời tựa khắc lại cuốn Quán Hà Tập                                         986  

quán. Quán đã thấu tỏ thì sông chẳng thay đổi! Đấy 
chính là ý nghĩa tổng quát của cái tên ông Bành đã đặt.  

 Ông Lưu Triều Thị thấy sách này có ích cho đời, 
bèn khắc in lưu thông, thật là nghĩa cử thù thắng tạo 
phương tiện dẫn dạy vậy. Ông nhờ tôi viết lời tựa. Tôi 
mong những ai xem đến thơ ông Bành thì trước hết sẽ 
học theo đạo của ông Bành, đạo ấy ra sao? Là diệu ngộ 
tự tâm, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương mà 
thôi! Nếu lãnh ngộ được điều này thì mười phương thế 
giới sâm la vạn tượng đều hiện thành bài thơ mới. Nếu 
không, dẫu cho thanh vận véo von, câu chữ đối nhau 
khít khao, vẫn chẳng có mảy may nguyên khí nào. Như 
gương vẽ trên vách, như hoa cắt từ lụa, hình tạm cho là 
giống, nhưng muốn cho nó hiện tướng sáng, tỏa mùi 
thơm thì nhất quyết chẳng thể được!  

 
51. Lời tựa lưu thông bản thạch ấn Quán Vô Lượng 
Thọ Phật Kinh  
 
 Bản thể của Pháp Thân hoàn toàn rời khỏi danh 
tướng, chân cảnh Tịch Quang chẳng thuộc Căn - Trần, 
chẳng phải có, chẳng phải không, Ngũ Nhãn133 chẳng 
thể thấy được, chẳng phải tâm, chẳng phải sắc, Tứ 
Trí134 lấy gì để tuyên nói. Tịch - chiếu trống rỗng, thông 
suốt, Chân Như tịnh diệu; vạn đức trọn đủ, không pháp 
gì chẳng hiển hiện. Phật thường trụ nơi thanh tịnh còn 
chẳng thể diễn nói, chúng sanh luân hồi trong nhơ uế há 
                                                
133 Ngũ Nhãn là nhục nhãn, thiên nhãn, pháp nhãn, huệ nhãn và Phật nhãn.  
134 Tứ Trí: Diệu Quán Sát Trí, Thành Sở Tác Trí, Bình Đẳng Tánh Trí và Đại 
Viên Kính Trí.  



Tựa lưu thông bản thạch ấn Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh  987  

lập được ư? Đây thật sự là lý thể sẵn có của chúng sanh 
và Phật, là nguồn pháp của Vô Thượng Bồ Đề vậy. Lý 
này chúng sanh và Phật bình đẳng, không có cao - thấp. 
Nhưng do chúng sanh đang mê, tuy sử dụng thường 
ngày nhưng chẳng biết, tuy có đủ Pháp Thân lại lầm lạc 
chịu sanh tử, tuy ở trong Tịch Quang, lại lầm thấy là uế 
ác. Do vậy, Như Lai rủ lòng Từ rộng nói các kinh, 
khiến cho khắp hết thảy chúng sanh phản vọng quy 
chân, khôi phục tâm tánh vốn có.  

 Nhưng tự lực đoạn Hoặc, chứng đạo trong đời này 
thì hàng trung hạ căn không cách gì thành tựu được. Do 
vậy, có bậc đại sĩ tên là A Xà Thế, vận lòng đại từ bi, 
muốn cho đức Phật khai thị đại pháp môn đặc biệt, lạ 
lùng chẳng thể nghĩ bàn là pháp “cậy vào Phật từ lực, 
bỏ uế lấy tịnh, khiến cho khắp những căn thượng trung 
hạ đều được lâm chung vãng sanh”; cho nên Ngài đặc 
biệt thị hiện hạnh xấu ác, làm chuyện đại ác nghịch: 
giam cha, nhốt mẹ để làm duyên phát khởi, ngõ hầu mẹ 
Ngài là bà Vi Đề Hy thỉnh Phật giáng lâm, nguyện lìa 
Sa Bà, nguyện sanh Tịnh Độ. Khi ấy, đức Thế Tôn 
phóng hào quang từ giữa chặn mày, hiện đủ mọi cõi 
Phật tịnh diệu. Bà mẹ chỉ nguyện sanh về cõi Cực Lạc, 
lại thỉnh cầu phương pháp để giúp chúng sanh được 
sanh về cõi ấy. Bởi thế, đức Như Lai nói ra mười sáu 
phép diệu quán y báo, chánh báo, những ai có thể y 
theo lời dạy tu hành, không một ai chẳng được mãn 
nguyện. Chẳng những thiện nhân được như thế, dù là kẻ 
Ngũ Nghịch, Thập Ác, lúc lâm chung tướng địa ngục 
hiện, được tri thức dạy niệm danh hiệu Phật hoặc đủ 
mười tiếng hoặc chỉ một tiếng cũng được nhờ Phật từ 



Tựa lưu thông bản thạch ấn Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh  988  

lực đới nghiệp vãng sanh. Thật có thể nói là ống thổi lò 
lớn (ống bễ trong lò rèn) để chuyển phàm thành thánh, 
là đại pháp môn phô bày bổn hoài của Phật, có lực dụng 
vượt trội mọi giáo pháp trong cả một đời đức Phật. 

 Nếu Như Lai chẳng mở ra pháp này thì bao nhiêu 
chúng sanh trong đời Mạt Pháp ai có thể thoát lìa được 
biển khổ? Do vậy, biết Thích Ca, Di Đà nương đại 
nguyện luân, khởi lòng Từ vận tâm Bi độ thoát chúng 
sanh. Một vị thị hiện sống trong cõi uế, dùng uế, dùng 
khổ để chiết phục, đưa đi; một vị thị hiện sống trong cõi 
tịnh, lấy tịnh, lấy vui để nhiếp thọ, un đúc; còn vua A 
Xà Thế giúp sức tán trợ, riêng hiện tướng ác nghịch 
hòng thành tựu lòng chán lìa; cùng với đức Thế Tôn hai 
cõi, đe và búa thành toàn cho nhau135. Một nghịch, một 
thuận, là hóa nghi (phương thức giáo hóa) rốt ráo để 
chúng sanh đời Mạt rốt ráo đắc độ. Lợi ích ấy khó thể 
tán dương trọn hết. Làm chuyện phi đạo nhưng thông 
đạt Phật pháp, nếu chẳng phải là bậc đã chứng Pháp 
Thân từ lâu, ai có thể làm được?  

 Kinh này lấy “tâm này làm Phật, tâm này là Phật, 
chúng sanh và Phật rốt ráo chẳng hai” làm Thể. Nếu ai 
có thể tin tưởng ngay nơi đây thì người ấy tuy chưa ra 
khỏi Sa Bà nhưng đã không còn là khách trọ lâu ngày 
trong Sa Bà nữa, chưa sanh về Cực Lạc mà đã là khách 
quý của Cực Lạc. Cư sĩ Trí Hải Lưu Triều Thị xưa có 

                                                
135 Ở đây, Tổ dùng hình ảnh lò rèn để ví cho pháp môn Tịnh Độ. Pháp môn 
Tịnh Độ như cái ống bễ lớn thổi cho phiền não tan chảy. Rồi tâm tánh ấy lại 
được rèn cặp, như sắt nóng được đặt trên đe, dùng búa đập để rèn thành vật 
dụng. Hoặc cũng có thể hiểu là vua A Xà Thế và hai đức Thế Tôn kẻ tung 
người hứng để pháp này có dịp triển khai.  



Tựa lưu thông bản thạch ấn Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh  989  

linh căn, dốc sức tu Tịnh nghiệp, nhân đọc kinh này, 
động lòng hiếu thuận, nghĩ mẹ mình là bà phu nhân họ 
Trương thủ tiết nuôi con côi, thờ bố mẹ chồng trọn hiếu, 
đức sáng nữ giới, làm gương cho hàng khuê các. Bà cụ 
dốc lòng tin nhân quả, giữ Thập Trai lâu ngày, chánh 
nhân Tịnh nghiệp đã khá đầy đủ, tiếc là sanh lòng tin 
phát nguyện chuyên trì Phật hiệu để cầu vãng sanh chưa 
đến mức dốc hết sức lực. Do vậy, ông Lưu bèn phát tâm 
lưu truyền kinh này.  

 Cư sĩ Đào Ngọc Canh bút pháp siêu diệu, có thể 
bén gót họ Chung, họ Vương136; nhân đó, bèn nhờ ông 
ta cung kính viết kinh để in thạch ấn thí tặng, khiến cho 
khắp mọi người thấy nghe cùng gieo tịnh nhân. Do 
công đức này khiến cho thần thức của mẹ được siêu 
tịnh vực, nghiệp từ tạ trần lao, sen chín phẩm nở hoa, 
Phật thọ ký ngay trong một đời. Phải biết kinh này và 
hai kinh A Di Đà, kinh Vô Lượng Thọ chính là pháp 
môn được đặc biệt lập ngoài những giáo lý thông 
thường trong cả một đời giáo hóa của Như Lai, như 
thuốc A Già Đà trị đủ vạn bệnh. Vì thế, bất luận nghiệp 
nặng hay nhẹ, Hoặc (phiền não) dầy hay mỏng, chỉ cần 
tín nguyện niệm Phật thì không một ai chẳng được vãng 
sanh, như châu Ma Ni tùy ý tuôn các báu. Do vậy, chỉ 
cần nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đợi đến khi 
nghiệp tận tình không, tâm lẫn Phật cùng mất thì hết 
thảy pháp môn, hà sa diệu nghĩa không gì chẳng dung 
hội, quán thông nơi tự tâm. Pháp môn Tịnh Độ mầu 
nhiệm như thế đó! Những ai trên muốn siêu độ những 
                                                
136 Chung là Chung Dao, Vương là Vương Hy Chi, đều là những nhà đại thư 
pháp thời Tấn.  



Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo                                        990  

bậc trưởng thượng đã mất, dưới tế độ mọi phẩm, khiến 
cho hết thảy mọi người chẳng phế bổn phận, chức 
nghiệp, ai nấy được thoát ly sanh tử luân hồi ngay trong 
đời này thì sao không gấp gáp theo đuổi pháp môn này?  

 
52. Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo  
  
 Phật Quang là Trí Thể sẵn có ngay trong tự tâm của 
phàm - thánh, chúng sanh và Phật trong mười pháp giới. 
Thể ấy linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường hằng, bất 
sanh, bất diệt, vô thủy, vô chung, dọc thì suốt khắp ba 
đời nhưng ba đời do đây dứt bặt, ngang thì trọn khắp 
mười phương nhưng mười phương do đây tiêu mất. 
Được gọi là Không nhưng vạn đức trọn bày. Gọi là Có 
nhưng mảy trần chẳng lập. Chính là hết thảy pháp, 
nhưng lìa hết thảy tướng, tại phàm chẳng giảm, nơi 
thánh chẳng tăng. Tuy Ngũ Nhãn chẳng thể thấy được, 
Tứ Biện137 chẳng thể tuyên thuyết, nhưng pháp gì cũng 
phải nhờ vào sức nó, đâu đâu cũng gặp gỡ. Chỉ vì 
chúng sanh chưa ngộ nên chẳng những không thể thọ 
dụng được, trái lại còn nương theo sức chẳng thể nghĩ 
bàn này để khởi Hoặc tạo nghiệp. Do nghiệp chuốc khổ, 
khiến phải sanh tử luân hồi trọn chẳng khi nào hết. Đem 
chân tâm thường trụ thọ lấy huyễn báo sanh diệt, ví như 
người say thấy nhà xoay, nhà thật sự chẳng xoay. Kẻ 
mê cho là phương hướng chuyển dời, phương hướng 

                                                
137 Biện Tài là biện luận khéo léo, tức tài năng thuyết pháp khéo léo. Tứ Biện 
tức Tứ Biện Tài, còn gọi là Tứ Vô Ngại Biện Tài, tức Pháp Vô Ngại Biện Tài, 
Nghĩa Vô Ngại Biện Tài, Từ Vô Ngại Biện Tài, Biện Vô Ngại Biện Tài. Bốn 
thứ này còn được gọi là Tứ Vô Ngại Giải, Tứ Vô Ngại Trí.  



Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo                                        991  

quả thật chẳng động. Hoàn toàn do vọng nghiệp biến 
hiện, trọn chẳng có thật pháp nào để đạt được!  

 Do vậy, khi đức Thích Ca Thế Tôn ta thị hiện thành 
Phật đạo, triệt chứng Phật quang, bèn than: “Lạ thay! 
Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí huệ, đức 
tướng của Như Lai nhưng do vọng tưởng, chấp trước 
nên chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng, chấp 
trước thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại Trí đều 
được hiện tiền”. Kinh Lăng Nghiêm nói: “Diệu tánh 
viên minh lìa các danh tướng, vốn chẳng có thế giới, 
chúng sanh. Do vọng nên có sanh, do sanh nên có diệt. 
“Sanh - diệt” gọi là Vọng. Diệt vọng gọi là Chân. Đấy 
gọi là Vô Thượng Bồ Đề và Đại Niết Bàn của Như Lai”. 
Hai thứ danh hiệu này được dùng thay cho nhau. Ngài 
Bàn Sơn138 nói: “Tâm nguyệt riêng tròn, ánh sáng phủ 
trùm muôn hình tượng. Ánh sáng không chiếu cảnh, 
cảnh cũng chẳng còn. Tâm - cảnh đều mất, nào còn có 
vật gì?” Ngài Quy Sơn nói: “Linh quang riêng chiếu, 
thoát khỏi Căn Trần. Thể lộ chân thường, chẳng chấp 
vào văn tự. Tâm tánh vô nhiễm, vốn tự viên thành. Chỉ 
lìa vọng niệm chính là Như Như Phật”.  

 Do vậy, biết: Mọi thứ ngôn giáo của Phật, Tổ, 
không gì chẳng nhằm chỉ bày tâm tánh sẵn có của 
chúng sanh, khiến cho họ bỏ mê về ngộ, khôi phục cái 
nguồn, hoàn lại cái cội mà thôi! Nhưng chúng sanh căn 
cơ có cạn - sâu, mê có dầy - mỏng, chẳng nhờ vào đủ 
                                                
138 Bàn Sơn Bảo Tích là đệ tử nối pháp của Mã Tổ Đạo Nhất, sanh vào thời 
Đường, sống tại Bàn Sơn thuộc U Châu (Hà Bắc), tuyên dương Tông phong, 
nên có hiệu là Bàn Sơn Bảo Tích. Không rõ năm sanh và năm mất, thụy hiệu 
là Ngưng Tịch Đại Sư.  



Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo                                        992  

mọi ngôn giáo chỉ dạy, đủ mọi pháp môn đối trị thì mây 
mê ngăn chướng tánh không, biết nhờ vào đâu để mỗi 
người đều thấy thấu suốt vầng tâm nguyệt cho được? 
Do vậy, lúc đức Như Lai mới thành đạo diễn giảng kinh 
Đại Hoa Nghiêm, liền bàn thẳng vào đại pháp vượt 
ngoài pháp giới, chẳng phải là pháp mà hàng Quyền - 
Tiểu có thể dự phần được, ngõ hầu những hàng đại căn 
cơ túc căn đã chín muồi cùng được chứng chân thường, 
sanh lên ngay bờ giác. Lại vì hàng độn căn chúng sanh 
chưa được lợi ích, Phật bèn dần dần khéo léo khuyên dụ, 
tùy thuận căn cơ diễn thuyết: Hoặc dùng Ngũ Giới, 
Thập Thiện đưa họ vào hai thừa Nhân - Thiên khiến 
cho họ gieo nhân thù thắng tiến vào Phật đạo, hoặc 
dùng Tứ Đế, Thập Nhị Nhân Duyên, Lục Độ vạn hạnh 
đưa vào ba thừa Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát khiến 
cho họ có được cận duyên chứng Phật đạo. Bắt đầu từ 
thời A Hàm cho đến thời Bát Nhã, không thời nào 
chẳng thuận theo căn tánh để tuyên nói khiến cho chúng 
sanh dần dần tiến lên, theo đường về nhà, nhưng bản 
hoài của Phật vẫn còn ẩn kín chưa nói. Đến hội Pháp 
Hoa, khai Quyền hiển Thật, khai Tích hiển Bổn, Nhân - 
Thiên - Quyền - Tiểu đều là Nhất Thừa. Người khách 
coi mình là kẻ hèn, thật sự là con ông trưởng giả. Thọ 
ký cho khắp ba căn, phô bày thông suốt lớn lao bổn 
hoài, cùng với hội Hoa Nghiêm ban đầu, đầu và cuối 
soi rọi lẫn nhau. Có thể nói là “một đại sự nhân duyên 
đã được giao phó toàn thể, trọn chẳng còn giấu diếm 
điều gì!” Lại do chúng sanh đời Mạt căn cơ kém hèn, 
việc đoạn Hoặc chứng Chân thật hiếm có người. Do vậy, 
đặc biệt mở ra một môn Tịnh Độ, để thượng - trung - hạ 
căn dù thánh hay phàm đều cùng trong một đời này 



Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo                                        993  

thoát khỏi Sa Bà sanh sang Cực Lạc, dần dần chứng 
được quang minh thọ mạng vô lượng. Lòng từ bi sâu xa 
lớn lao ấy thật là cùng cực không còn gì hơn được nữa!  

 Đến khi đại giáo truyền sang Đông, bậc đại sĩ hoằng 
pháp ai nấy chuyên chú một môn, hoặc Thiền, hoặc 
Giảng, hoặc Luật, hoặc Mật, như bốn cửa thành gần cửa 
nào bèn vào cửa nấy. Như vạn món thuốc, thuốc nào trị 
đúng bệnh bèn uống. Như những chức vụ trong các ty 
thuộc các bộ, giúp đỡ nhau hoàn thành công việc hành 
chánh. Như sáu căn hỗ trợ nhau, phụ trợ cho một thân. 
Tuy mỗi người đề cao một pháp, nhưng thật ra pháp 
nào cũng đều thông, pháp nào cũng đều trọn vẹn; chẳng 
qua từ chỗ thực hành mà nói thì mới có những tên gọi 
như vậy. Còn như một pháp Tịnh Độ thì giống như 
thuốc A Già Đà trị chung vạn bệnh, như Ma Ni bảo 
châu tùy ý tuôn các thứ báu. Nếu có thể thâu nhiếp sáu 
căn, tịnh niệm tiếp nối, sẽ đắc Tam Ma Địa, tự chứng 
Viên Thông, hết thảy công đức, hà sa diệu nghĩa, chẳng 
nhọc lòng cầu bên ngoài, đều hiện nơi tự tâm. Đó là vì 
dùng Quả Địa Giác (sự giác ngộ nơi chứng quả) làm 
Nhân Địa Tâm (cái tâm khi tu nhân); đến mức cùng cực 
thì Nhân trùm biển Quả, Quả thấu tột nguồn Nhân. Sự 
mầu nhiệm của pháp môn này dù hết cả kiếp vẫn khó 
tuyên thuyết, ai gặp được thì còn may mắn nào hơn?  

 Hòa thượng Khả Đoan chùa Trường Sanh ở Duy 
Dương xưa đã trồng cội đức, tham cứu Thiền - Giảng 
đã lâu. Năm Dân Quốc thứ tám (1919), do sư Tánh Liên 
thoái ẩn, giao cho hòa thượng làm Trụ Trì. Nhân đó, 
nghĩ kinh Hoa Nghiêm chính là căn bản pháp luân của 
Như Lai, bèn tận lực diễn giảng, ngõ hầu hết thảy 



Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo                                        994  

chúng sanh dù u hay hiển139, đều cùng phát khởi thiện 
căn Nhất Thừa. Phải mất cả ba năm mới giảng hết bộ 
kinh, nhưng hàng cư sĩ hộ pháp cảm lòng chí thành của 
Sư, lại xin tiếp tục giảng hòng bồi dưỡng nhân tài. 
Nhân đấy, Sư mở Hoa Nghiêm đại học viện, hạn định 
số học sinh là bốn mươi tám người. Lại nghĩ đoạn 
quang minh chẳng thể nghĩ bàn này chiếu khắp pháp 
giới, cố nhiên là do sức thần thông đạo lực, là phước 
huệ trang nghiêm của Như Lai, nhưng quang minh này 
ai nấy đều có, chẳng ai là không. Tuy vậy, [giống như] 
hạt châu trong chéo áo, tượng trong khuôn, người hiểu 
được Bổn tuy có, nhưng kẻ chấp vào Tích thật nhiều. 
Nỡ nào để cho những người cùng có quang minh này 
phần nhiều ở mãi trong nhà tối, chẳng thụ dụng được; 
trái lại, còn biến ánh sáng chân thường viên mãn chiếu 
khắp pháp giới chẳng thể nghĩ bàn này thành cội gốc để 
kết nghiệp sanh tử ư?  

 Do vậy, Sư tính mỗi tháng ra một lần báo, đặt tên là 
Phật Quang. Do nhất niệm tâm tánh, Phật như, chúng 
sanh như, nhất như, vô nhị như140, nên phàm là nhân 
duyên ban bố giáo hóa của Như Lai, thật tế của tâm 
tánh chân thường, nhân quả, Ngũ Giới, Thập Thiện, sự 
cảm ứng của việc kiêng giết, phóng sanh, thiện hạnh thế 
gian, Tịnh nghiệp xuất thế, nỗi khổ luân hồi sanh tử, 

                                                
139 U là quỷ thần, hoặc những người đang đọa lạc trong ác đạo. Hiển là người 
đang sống trong thế gian.  
140 Như có nghĩa là thường hằng, không biến đổi. Câu này không thể dịch cho 
gọn nên giữ nguyên tiếng Hán. Ý nói: Nhất niệm tâm tánh nơi Phật thường 
hằng, nơi chúng sanh cũng thường hằng, tâm tánh của chúng sanh và Phật 
giống hệt nhau, bình đẳng, không sai khác. Giống hệt nhau không sai khác nên 
gọi là “nhất như vô nhị như”. 



Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo                                        995  

báo ứng nhân quả nhỏ nhiệm, cũng như lời hay hạnh 
đẹp, trước thuật, bài giảng của bậc cao nhân triết sĩ đều 
được tùy duyên ghi chép để giúp cho [người đọc] quán 
cảm. Tuy là Chân - Tục cùng diễn nói, nhưng sâu - cạn 
đều đầy đủ, lời thô lẽ tế đều quy về Đệ Nhất Nghĩa. Do 
vậy, người nhân trông thấy cho là Nhân, người trí trông 
thấy cho là Trí, lấy đó làm hướng dẫn ban đầu để bước 
vào cảnh giới Phật, là duyên thù thắng để mở rộng tâm 
quang.  

 Nếu người đọc biết được tự tâm vốn là Phật tâm, 
liền biết Phật quang chính là tâm quang. Nhưng tâm 
quang này tịch - chiếu viên dung, tịch nhưng thường 
chiếu, nên là vô lượng quang; chiếu nhưng thường tịch 
nên là vô lượng thọ. Lý thể của vô lượng quang thọ hết 
thảy mọi người đều có. Muốn thật sự chứng vô lượng 
quang thọ thì phải đợi đến khi vãng sanh Tây Phương 
gặp mặt Di Đà, được Phật thọ ký, viên mãn Bồ Đề xong 
rồi mới đạt được triệt để. Đây chính là ý chỉ sâu xa của 
chỗ quy tông kinh Hoa Nghiêm “dùng mười đại nguyện 
vương dẫn về Cực Lạc”. Phàm những ai cùng hàng với 
tôi, đã được may mắn hãy nên tin tưởng chắc thật.  

 
53. Lời tựa quyên mộ tu sửa tháp viện của Vân Cốc 
thiền sư  
 
 Cao Tăng đắc đạo vào thuở xa xưa, đến một ngàn 
mấy trăm năm sau, nếu có ai trông thấy tượng Ngài, 
hoặc đọc trước thuật, đi qua những nơi Ngài đã lưu ngụ, 
chiêm ngưỡng ngôi tháp đóng kín, đều có thể khiến cho 
người ấy sanh lòng hổ thẹn, sanh tâm kính ngưỡng, 



Lời tựa quyên mộ tu sửa tháp viện của Vân Cốc thiền sư        996  

dũng mãnh phát khởi đại chí, tận lực tu Tịnh nghiệp để 
mong noi dấu gương lớn, chấn hưng pháp đạo, ngõ hầu 
huệ mạng của Như Lai được tiếp nối chẳng dứt, chẳng 
đến nỗi phụ ý nghĩa “con người sánh cùng với trời đất 
xưng là Tam Tài, Tăng cùng với Phật, Pháp được gọi là 
Tam Bảo”. 

  Thiền sư Vân Cốc đời Minh chính là người như vậy. 
Sư nương nguyện lực xưa, vào năm Hoằng Trị thứ 13 
(1500), thị hiện sanh trong nhà họ Hoài ở Tư Sơn, Gia 
Thiện141, đi tu từ bé, triệt ngộ tự tánh. Bình sinh tu tập 
tuy chú trọng vào Thiền, nhưng đối với các tông Tánh, 
Tướng, tâm yếu của Nho, Đạo, không gì chẳng dung 
hội quán thông. Vì thế, nhằm lúc Thiền - Giáo suy đồi, 
Nho - Đạo tối tăm, Sư làm cho Tông phong chấn hưng, 
tâm pháp sáng tỏa, khiến cho thế đạo nhân tâm được lợi 
ích quả thật chẳng nhỏ. Những người kế thừa được 
pháp của Ngài, dung thông cả Nho lẫn Thích khiến cho 
tâm pháp Linh Sơn, Tứ Thủy được tỏ bày rõ ràng thì 
Tăng như Hám Sơn đại sư, tục như ông Viên Liễu 
Phàm là những nhân vật nổi tiếng nhất. Sư tịch diệt năm 
Vạn Lịch thứ ba (1575), được dựng tháp bên chùa Thê 
Chân. Đến năm Vạn Lịch 45 (1617), ngài Hám Sơn đến 
lễ tháp, thấy tháp viện vắng lặng, chỉ có một vị Tăng 
chăm nom hương đèn. Nhân đó, bèn giao cho cư sĩ 
Trầm Định Phàm tu bổ cho trang nghiêm và lập ruộng 
Trường Sanh để làm kế sách lâu dài. Đến nay đã hơn ba 
trăm năm, hiện thời tuy nền móng vẫn còn, nhưng 
tường vách, nhà cửa không còn, khiến cho di tích của 
cổ đức không ai biết đến nữa. Gần đây, thế đạo nhân 
                                                
141 Tư Sơn thuộc huyện Gia Thiện, tỉnh Chiết Giang.  



Lời tựa quyên mộ tu sửa tháp viện của Vân Cốc thiền sư        997  

tâm ngày càng đi xuống, tà kiến lẫy lừng, chánh pháp 
suy vi. Nếu chẳng nêu bày gương mẫu tốt lành của cổ 
đức, làm sao chấn hưng Tông phong, khiến cho tà ma, 
ngoại đạo quy hàng cho được?  

 Cư sĩ Đồ Ban Âm ở Gia Hưng lo lắng, toan dựng lại 
tháp viện, in khắc, lưu truyền những chuyện hạnh - đức 
của Ngài, ngõ hầu hết thảy mọi người xuất gia, tại gia 
đều biết gương thơm của cổ đức. Từ đấy, vãn hồi được 
quyền tạo hóa: “Mạng do ta lập”, đoạn trừ phiền não 
chướng, “Phật từ tâm hiện”, kế thừa được chí của các 
vị Hám Sơn, Liễu Phàm, an ủi lòng Vân Cốc thiền sư. 
Nhưng do công trình rộng lớn sức một người khó thành, 
chẳng thể không cầu các vị đại đàn-việt giúp đỡ. Nếu 
như ai nấy đều có thể nương theo lời dạy “mạng do ta 
lập, phước do chính ta cầu” của Vân Cốc Thiền Sư, 
dốc sức thực hiện thì ngũ phước, tam đa đều nườm 
nượp trên thân, thiên tai nhân họa tuyệt chẳng nghe 
trong đời. Công huân khôn lường, lợi ích chẳng thể nêu 
được. Mong sao chẳng đến nỗi vì tiếc tài sản là của cải 
chung của năm nhà mà chẳng làm việc phước tam sinh 
hữu hạnh này. Do vậy trần thuật duyên do, mong mọi 
người cùng tán trợ vậy!  

 
54. Lời tựa tái bản bộ Tây Phương Công Cứ142  

                                                
142 Tây Phương Công Cứ do Bành Tế Thanh biên tập, nay được xếp vào quyển 
109 của Tục Tạng Kinh. Thật ra, đây là một tác phẩm cổ không biết do ai biên 
soạn, nội dung tuy hay nhưng trình tự khá lộn xộn, không rõ ràng, Bành Tế 
Thanh chỉ có công biên tập, sắp xếp lại cho hợp lý hơn, về sau Dật Nhân pháp 
sư lại biên tập lần nữa và được tổ Ấn Quang giám định, mới thành diện mạo 
như ngày nay.  



Lời tựa tái bản bộ Tây Phương Công Cứ                                 998  

 Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt để 
phổ độ chúng sanh của Như Lai. Đức Như Lai nghĩ 
thương chúng sanh nên thị hiện thành Chánh Giác, 
thuận theo mọi căn cơ, khéo léo khuyên dụ dần dần. 
Với hàng đại căn bèn dạy ngộ “nhất tâm tạo trọn mọi 
thứ”, đoạn Hoặc chứng Chân, dùng đó để tiến thẳng 
vào Bồ Đề. Với hàng tiểu khí thì dạy hiểu rõ nhân quả 
ba đời, hướng lành, tránh dữ để làm phương tiện nhập 
đạo. Tuy Đại - Tiểu bất đồng, Quyền - Thật khác biệt, 
nhưng đều phải đoạn được hai thứ Kiến Hoặc và Tư 
Hoặc mới có thể thoát khỏi phần đoạn sanh tử. Nếu 
Hoặc nghiệp chưa hết, đạo quả chưa thành, dẫu có tu trì 
vẫn chẳng thể tự làm chủ được! Ở trong sanh tử đã lâu, 
người tấn đạo thì ít, kẻ lui sụt thì nhiều là vì đạo chẳng 
thắng nổi tập khí, nghiệp ràng buộc tâm. Ví như chén 
bát chưa nung, gặp mưa liền rã. Tuy có công từ trước 
vẫn hoàn toàn chẳng được lợi ích gì. Do lẽ đó, Phật bèn 
đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh 
Tịnh Độ, khiến cho dù phàm hay thánh, dù trí hay ngu 
đều dùng lòng tin sâu, nguyện thiết tha, trì danh hiệu 
Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Đây chính 
là dùng tín nguyện của chính mình để cảm Phật từ bi, 
cảm ứng đạo giao ắt được nhiếp thọ. Đến khi lâm chung 
được theo Phật vãng sanh. Đã vãng sanh là đã đoạn 
Hoặc, mau chứng Vô Sanh. Người có đủ nghiệp 
chướng buộc ràng cũng dự vào địa vị Bất Thoái. Từ đấy 
thân cận Di Đà, dự vào hải chúng, được un đúc, dưỡng 
dục, giáo hóa, nhiễm mùi hương mầu nhiệm của Như 
Lai, chướng hết, trí trọn, khôi phục Phật tánh sẵn có. 
Nâng đỡ căn cơ kém cỏi, khéo dụ sơ tâm, chỉ có mình 
pháp môn này thật là bậc nhất. Ân Như Lai rộng lớn 



Lời tựa tái bản bộ Tây Phương Công Cứ                                 999  

châu đáo, dẫu thiên địa, cha mẹ cũng không thể sánh ví 
được muôn một! 

 Người xưa muốn cho đồng nhân ai nấy đều tu Tịnh 
nghiệp; do vậy bèn tập hợp kinh, chú, những bài văn, 
lời nói và những sự ứng nghiệm tạo thành một cuốn 
sách, đặt tên là Tây Phương Công Cứ. Công Cứ có 
nghĩa là cái chuôi (cốt lõi) và bằng khoán vậy. Nếu có 
thể thọ trì A Di Đà Kinh sẽ biết thế giới Cực Lạc chẳng 
có các nỗi khổ, chỉ hưởng những điều vui, y báo, chánh 
báo trang nghiêm, đủ mọi công đức; A Di Đà Phật hiện 
đang thuyết pháp, thọ mạng, quang minh vô lượng, thệ 
nguyện rộng sâu; các thượng thiện nhân cùng ở chung 
một chỗ, đều do tu diệu hạnh “nhiều phước đức nhân 
duyên” tín nguyện niệm Phật mà được sanh. [Biết vậy 
rồi] ai mà không thật sự vì sanh tử, phát tâm Bồ Đề, 
dùng lòng tín nguyện sâu xa, thiết tha để mong gần là 
được đạt lên địa vị Bất Thoái, xa là viên thành Phật đạo? 
Huống chi chư Phật sáu phương lợi ích khắp các chúng 
sanh, Bổn Sư Thích Ca đắc vô thượng đạo, không vị 
nào chẳng khởi đầu từ pháp này mà rốt cuộc cũng quy 
về pháp này đó ư?  

 Ấy là vì hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, tâm 
này làm Phật, tâm này là Phật, do lấy Quả Địa Giác làm 
Nhân Địa Tâm, cho nên nhân bao trùm biển quả, quả tột 
nguồn nhân. Pháp môn mầu nhiệm, không còn gì mầu 
nhiệm hơn được nữa, là chỗ quy tông cuối cùng của 
kinh Hoa Nghiêm. Quả thật pháp này đã diễn giảng trọn 
vẹn thông suốt bổn hoài của Như Lai. Có duyên gặp 
được thì chính là nhiều thiện căn, phước đức, nhân 
duyên. Nhằm ngăn ngừa nghi ngờ, lui sụt, nên còn gộp 



Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh           1000  

cả vào sách những đồ thuyết143 ứng nghiệm. Ông Từ 
Triệu Hành xưa có linh căn, đau xót song thân mất sớm, 
mong họ cùng lên chín phẩm sen; do vậy, phát tâm tái 
bản để rộng lưu truyền. Ngõ hầu cha mẹ trong đời này 
cũng như kẻ oán người thân nhiều kiếp, khắp cả pháp 
giới chúng sanh cùng vào biển nguyện của Phật Di Đà. 
Tôi mến lòng hiếu thuận của ông ta, bèn thuật những 
nét chánh. Nếu người đọc không cho lời tôi là sai, ắt sẽ 
có ngày tự chứng đại sự nhân duyên rất sâu vô thượng 
này vậy, còn mong mỏi gì hơn!  

 
55. Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc 
Thanh144  
 
 Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn phổ độ 
chúng sanh, viên đốn, thẳng tắt, rộng lớn, giản dị nhất 
của Như Lai. Vì sao nói vậy? Do trong hết thảy pháp 
môn đều phải đoạn Kiến Hoặc và Tư Hoặc mới hòng 
liễu thoát sanh tử. Nhưng đoạn Kiến Hoặc giống như 
cắt ngang dòng nước rộng bốn mươi dặm, huống chi Tư 
Hoặc? Đoạn Kiến Hoặc liền chứng Sơ Quả. Nếu ước 
theo Viên Giáo thì là bậc Sơ Tín. Đoạn sạch Tư Hoặc 
liền chứng Tứ Quả, tức là Thất Tín trong Viên Giáo. Sơ 
Quả Sơ Tín vẫn còn sanh tử, Tứ Quả Thất Tín mới liễu 
thoát được. Nhưng Thiên Thai Trí Giả đại sư thị hiện 
thuộc vào địa vị Ngũ Phẩm. Tuy sở ngộ đã bằng với 

                                                
143 Đồ thuyết: Hiểu theo nghĩa hẹp có nghĩa là truyện bằng tranh. Hiểu theo 
nghĩa rộng, đồ thuyết là những bài viết có hình vẽ để dẫn giải hoặc những đồ 
biểu (chart) giúp hệ thống hóa vấn đề đang trình bày.  
144 Hồng Kiều là một thị trấn thuộc huyện Lạc Thanh, tỉnh Chiết Giang.  



Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh           1001  

chư Phật, khuất phục trọn vẹn Ngũ Trụ phiền não145, 
nhưng Kiến Hoặc vẫn chưa hề đoạn được. Thế nhưng 
Bổn Địa của đại sư thật sự chẳng thể suy lường, lâm 
chung chỉ nói mình chứng Ngũ Phẩm [là vì] Ngài lo sâu 
xa cho đời Mạt chẳng dốc sức đoạn Hoặc chứng Chân, 
chỉ lấy minh tâm kiến tánh làm chuyện rốt ráo. Minh 
tâm kiến tánh chính là đại triệt đại ngộ. Nếu là bậc tối 
thượng thượng căn thì hễ ngộ bèn chứng, nên liền giải 
quyết xong. Nếu không, dẫu biết được chuyện vị lai 
như sư Viên Trạch vẫn chẳng tránh khỏi bị thọ sanh lần 
nữa. Như Ngũ Tổ Giới lại sanh làm Tô Đông Pha, Thảo 
Đường Thanh lại sanh làm Lỗ Công, [tuy thế] vẫn chưa 
phải là quá tệ. Như sư Hải Ấn Tín trở thành con gái ông 
Châu Phòng Ngự, kể ra đã khó chịu đựng nổi. Ông 

                                                
145 Còn gọi là Ngũ Trụ Địa Hoặc, tức Kiến Hoặc, Tư Hoặc, Vô Minh Phiền 
Hoặc gộp thành một trụ, bốn trụ kia là Dục Ái Trụ Địa, Sắc Ái Trụ Địa, Hữu 
Ái Trụ Địa, Vô Minh Trụ Địa. Do hết thảy phiền não đều nương vào năm thứ 
này nên chúng được gọi là Trụ (nương ở, nắm giữ). Do chúng phát sanh ra các 
phiền não nên gọi là Trụ Địa. Sách Đại Thừa Nghĩa Chương, quyển 5, giảng:  
1. Kiến Nhất Thiết Xứ Trụ Địa: chính là Kiến Hoặc gồm Thân Kiến v.v… 
trong tam giới.  
2. Dục Ái Trụ Địa: gồm phiền não trong Dục Giới, ngoại trừ vô minh và Kiến 
Hoặc, chấp vào Ngũ Dục bên ngoài (Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp).  
3. Sắc Ái Trụ Địa: phiền não trong Sắc Giới, không tính Kiến Hoặc, Vô Minh, 
không chấp vào Ngũ Dục bên ngoài, nhưng chấp vào sắc thân.  
4. Hữu Ái Trụ Địa: phiền não trong Vô Sắc Giới, không gồm Kiến, Vô Minh, 
đã bỏ lìa chấp trước tham Sắc, nhưng vẫn còn yêu mến cái thân của chính 
mình.  
5. Vô Minh Trụ Địa: tức hết thảy vô minh trong tam giới. Vô minh là cái tâm 
si ám, là cội gốc của hết thảy phiền não.  
Duy Thức Tông chủ trương bốn món Trụ đầu là chủng tử của Phiền Não 
Chướng, món cuối là chủng tử của Sở Tri Chướng. Tông Thiên Thai gọi món 
đầu tiên là Kiến Hoặc, ba món giữa là Tư Hoặc, món cuối là Vô Minh Hoặc. 
Họ gọi chung Kiến Tư Hoặc là Giới Nội Hoặc (phiền hoặc trong tam giới), 
còn Vô Minh Hoặc là Giới Ngoại Hoặc. 



Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh           1002  

Tăng núi Nhạn Đãng trở thành Tần Cối thì thật đáng 
thương xót quá sức!  

 Tự lực đoạn Hoặc chứng Chân liễu sanh thoát tử 
khó khăn quá lắm! Những giáo lý tu chứng thông 
thường đức Như Lai đã nói trong cả một đời tuy là 
nhiều thứ pháp môn khác nhau, nhưng chẳng hề có 
chuyện còn đầy đủ Hoặc nghiệp lại có thể liễu sanh 
thoát tử! Chỉ có mình pháp môn Tịnh Độ, hễ có đủ lòng 
tin chân thành, nguyện thiết tha, dùng tâm chí thành trì 
danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương, bất luận Hoặc 
nghiệp dầy - mỏng, công phu cạn - sâu, đều trong lúc 
lâm chung nhờ vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. 
Đã được vãng sanh là đã siêu phàm nhập thánh, liễu 
sanh thoát tử. Từ đấy, dần dần tấn tu, liền tự chứng 
được Vô Sanh cho đến viên mãn Phật Quả.  

Đây chính là pháp môn đặc biệt do Như Lai thương 
xót chúng sanh căn cơ kém hèn làm cho họ đều được 
ngay trong đời này nhanh chóng thoát luân hồi. Phải 
biết pháp môn Tịnh Độ thật ra để thâu nhiếp người căn 
cơ thượng thượng! Vì thế, Thiện Tài đã chứng Đẳng 
Giác, Phổ Hiền Bồ Tát còn dạy dùng mười đại nguyện 
vương hồi hướng vãng sanh ngõ hầu viên mãn Phật quả. 
Lại còn đem điều ấy khuyên khắp Hoa Tạng hải chúng. 
Do vậy, biết rằng: “Một pháp hồi hướng vãng sanh 
Tịnh Độ chính là bước cuối cùng để viên mãn Phật 
quả!”  

 Đời có kẻ cuồng chẳng xét kỹ giáo lý, thấy ngu phu 
ngu phụ đều có thể tu trì pháp này, bèn miệt thị là pháp 
Tiểu Thừa. Chẳng biết đây chính là pháp môn bậc nhất 



Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh           1003  

“thành thủy thành chung, một đời thành Phật” của kinh 
Hoa Nghiêm. Cũng có kẻ ngu tri kiến hẹp hòi, cho rằng 
công phu của chính mình cạn mỏng, nghiệp lực sâu dầy, 
làm sao vãng sanh cho được? Chẳng biết tâm tánh của 
chúng sanh và tâm tánh chư Phật không hai. Ngũ 
Nghịch, Thập Ác sắp đọa địa ngục, gặp thiện tri thức 
dạy cho niệm Phật hoặc đủ mười tiếng hoặc chỉ mấy 
tiếng rồi liền lâm chung còn được vãng sanh. Quán kinh 
nói thế, cớ sao không tin? Bọn họ còn vãng sanh, huống 
chi chúng ta dẫu có tội nghiệp, nhưng còn có chút công 
phu, so với phường Ngũ Nghịch, Thập Ác niệm mười 
tiếng hay mấy tiếng kia, đương nhiên còn cao hơn rất 
nhiều, cớ sao lại tự khinh, tự bỏ, đến nỗi đánh mất lợi 
ích vô thượng này!  

 Như Lai gọi pháp môn Tịnh Độ này là “pháp khó 
tin” bởi lẽ pháp này hạ thủ dễ dàng nhưng thành công 
cao, dùng sức ít nhưng được hiệu quả nhanh chóng, 
viên đốn, thẳng tắt, rộng lớn, giản dị hơn hẳn những 
giáo lý thông thường trong cả một đời đức Phật giáo 
hóa. Nếu chẳng phải xưa đã có thiện căn, quyết khó thể 
tin nhận phụng hành. Tôi thường nói: “Chín pháp giới 
chúng sanh lìa môn này thì trên chẳng thể viên thành 
Phật đạo, mười phương chư Phật bỏ pháp này thì dưới 
chẳng thể lợi khắp quần manh”, đấy chính là sự thật 
vậy! Nay đang là lúc nào? Chính là thời đao binh, đói 
kém, tật dịch đều nhóm họp, tuy chưa đến nỗi là ba tiểu 
tai146, nhưng cũng đã là hiện tượng của ba tiểu tai vậy! 

                                                
146 Tam Tai là còn gọi là Tam Tai Kiếp. Tam Tai xuất hiện trong kiếp Trụ và 
kiếp Hoại của thế giới. Có nhiều cách hiểu Tam Tai khác nhau đôi chút:  



Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh           1004  

Huống chi tà thuyết tung hoành, tri thức hiếm hoi, 
muốn nghe chánh pháp thật chẳng dễ gì! Có cư sĩ Hồ 
Thiên Bộc phát Bồ Đề tâm, dốc lòng tu Tịnh nghiệp, lại 
muốn cho đồng nhân ai nấy đều được lợi ích, bèn cực 
lực đề xướng, khuyên dạy. Đúng là lấy chuyện “giúp 
cho sự sanh trưởng của trời đất, thay Phật hoằng dương, 
giáo hóa” làm thiên chức! Người một phương nghe ông 
thuyết pháp, cảm thời thế này, khôn ngăn cái tâm chán 
lìa, ưa thích147 tràn trề nẩy sanh. Một người xướng, mọi 
người hòa, không đâu chẳng phục tùng. Do vậy, cư sĩ tự 
bỏ ra đất đai và quyên mộ thiện tín, lập Niệm Phật 
Đường, đào ao phóng sanh và lầu Tàng Kinh, Công 
Đức Đường, Hương Tích Trù (tức nhà bếp), Ứng Cúng 
Đường (trai đường), nghiễm nhiên từ mặt đất vọt lên 
một đại đạo tràng.  

                                                                                                       
1. Theo Câu Xá Luận, quyển 12 thì Trụ Kiếp được chia thành 20 thời kỳ nhỏ. 
Khi tuổi thọ của hữu tình giảm từ tám vạn năm xuống mười năm, rồi lại tăng 
dần lên khoảng hai mươi lần. Cứ mỗi khi con người giảm tuổi thọ đến chừng 
còn 10 tuổi thì phát sinh một lần tai ách, tổng cộng có Đao Binh Tai (dùng vũ 
khí giết hại nhau), Tật Dịch Tai (dịch bệnh lưu hành), Cơ Cẩn Tai (đói kém 
mất mùa). Đây gọi là ba Tiểu Tai. Còn Đại Tam Tai phát sinh vào thời kỳ 
Hoại Kiếp. Các kinh như Đại Lâu Thán, Khởi Thế Kinh, Trường A Hàm (tiểu 
kinh Chuyển Luân Thánh Vương Tu Hành), Ưu Bà Tắc Giới kinh, Đại Tỳ Bà 
Sa Luận đều nói giống như vậy.  
2. Theo sách Pháp Uyển Châu Lâm, quyển 1 thì Tiểu Tam Tai là: 
a. Cơ Cẩn Tai, con người thọ tám vạn bốn ngàn năm. Cứ mỗi một trăm năm 
con người giảm một tuổi, giảm đến mười tuổi thì hạn hán lớn không mưa, cây 
cỏ không mọc được, vô lượng người trong thế gian bị chết đói.  
b. Tật dịch tai: Đến lúc con người tuổi thọ giảm còn 20 tuổi thì bệnh dịch phát 
sanh, con người chết vì tật dịch vô số.  
c. Đao binh tai: Khi tuổi thọ con người còn 10 tuổi, ai nấy đều đánh lẫn nhau, 
tay cầm nhánh cỏ cũng hóa thành vũ khí tàn sát lẫn nhau.  
147 Tức tâm chán nhàm, xa lìa Sa Bà, ưa thích, ham muốn sanh về Cực Lạc.  



Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh           1005  

 Niệm Phật Đường thật rộng lớn, trong ấy thờ tượng 
đứng của Tây Phương Tam Thánh ngõ hầu hành nhân 
thường ngắm nhìn, lâm chung liền được tiếp dẫn. Ngay 
chính giữa lập tòa thuyết pháp, người nghe ngồi chung 
quanh. Dù đông đến ngàn người cũng chẳng chật chội, 
ngõ hầu người từ bốn phương tới cũng chẳng đến nỗi 
than thở vì chen chúc. Lầu Tàng Kinh thỉnh đủ kinh 
khắc từ các nơi cho những người phát tâm thọ trì, 
nghiên cứu. Công Đức Đường thì ghi đủ những số mục 
công đức của những người đã đóng góp. Lại còn lập 
đầy đủ các bài vị để người còn tăng phước tăng thọ, kẻ 
mất lên thẳng Liên Bang. Nhưng nếu đã chuyển pháp 
luân, không giúp thực luân (ăn uống) thì quyết khó thể 
ở lâu chẳng về. Do vậy, lập riêng Hương Tích Trù, Ứng 
Cúng Đường khiến cho người niệm Phật nghe pháp ai 
nấy đều được thỏa lòng vừa ý mới thôi. Ao Phóng Sanh 
ở trước pháp đường dành để nuôi những con vật suýt bị 
nấu nướng, chẳng những nuôi sống sắc thân chúng, lại 
còn dùng tiếng kinh, Phật hiệu giúp cho huệ mạng của 
chúng. Những [công trình] xây dựng đều hết sức châu 
đáo. Ước tính tốn hơn một vạn sáu ngàn đồng, nay đã 
lạc thành, tính khai giảng vào ngày Rằm tháng Tám Âm 
lịch này, quả là chuyện hiếm thấy trong đời Mạt Pháp.  

 Lại nhờ bạn ông ta là Trương Vân Lôi gởi thư cho 
Quang, xin viết lời tựa dẫn giải hòng khởi phát, mở 
rộng tín tâm. Nhân đó, tôi bèn đem nguyên do đức Như 
Lai nói ra hai thứ pháp môn thông thường và đặc biệt, 
cũng như tâm hạnh của Hồ cư sĩ và cách thức sắp đặt, 
trình bày đại khái, ngõ hầu người đọc đều bắt chước 
theo. Nếu người thấy nghe đều cùng phát tâm này thì 



Lời tựa sách A Di Đà Kinh Trực Giải                                    1006  

phong tục thuần mỹ, dân giàu, vật mạnh, chuyển ngũ 
trược ác thế thành Liên Bang thanh tịnh. Đấy chính là 
điều Quang tôi thường thơm thảo cầu đảo vậy. Nguyện 
các thượng thiện nhân ai nấy rủ lòng thương xót thì 
may mắn lắm thay!  

 
56. Lời tựa sách A Di Đà Kinh Trực Giải  
 
 Một niệm tâm tánh của chúng ta quả thật chẳng hai, 
chẳng khác với Phật Thích Ca, Phật Di Đà; nhưng Phật 
Thích Ca, Phật Di Đà đã thành Phật đạo từ trần điểm 
kiếp trước, lại còn bao lần thị hiện giáng sanh, bao lần 
thị hiện nhập diệt để thực hiện sự giáo hóa. Phật muốn 
làm cho chúng ta noi theo dấu thơm, nhưng chúng ta 
không có sức đoạn trừ phiền não Hoặc nghiệp, mãi cho 
đến ngày nay vẫn trong sanh tử luân hồi thoạt chìm 
thoạt nổi, chẳng biết làm thế nào để ngưng dứt. Dẫu bao 
kiếp trước từng nghe Phật pháp, y giáo tu hành, nhưng 
do tự lực hèn yếu chẳng thể đoạn Hoặc, nên vẫn cứ đắm 
chìm trong biển khổ sanh tử y như cũ không thể thoát 
được! Im lặng suy nghĩ, há chẳng hổ thẹn ư?  

 Phật Thích Ca, Phật Di Đà xét thấu lẽ ấy, đặc biệt 
mở ra pháp môn tín nguyện niệm Phật, dạy nương vào 
Phật từ lực vượt ngang ra khỏi tam giới khiến cho 
thượng trung hạ căn cùng được vãng sanh Tây Phương, 
có thể nói thật là đại từ bi đến cùng cực không chi hơn 
được nữa! Nhân duyên khởi lên giáo pháp, pháp tắc tu 
trì được thấy trọn vẹn trong Tịnh Độ Tam Kinh, nhưng 
kinh A Di Đà ngôn từ giản dị, nghĩa lý trọn vẹn, dễ 
dàng thọ trì. Do vậy, cổ nhân xếp vào kinh nhật tụng, 



Lời tựa sách A Di Đà Kinh Trực Giải                                    1007  

muốn cho nhà nhà được khuyến hóa, thấu hiểu, đều 
được tắm gội pháp trạch! Bởi thế, các thiện tri thức thảy 
đều chú thích, khác nào mặt trời, mặt trăng giữa trời 
nên không nghĩa nào chẳng hiển hiện, không căn cơ nào 
chẳng được thâu nhiếp. Nhưng hàng sơ cơ đối với văn 
sâu nghĩa thẳm khó thể lãnh hội, cho nên cư sĩ Vương 
Hiển Giang đặc biệt tạo phương tiện, đem những điều 
sách Yếu Giải đã chú sớ diễn giải lại bằng ngôn ngữ 
thông thường, dễ hiểu, đặt tên là Trực Giải, kèm thêm 
những nghi vấn về Tịnh Độ. Cái tâm tự lập, lập người, 
tự lợi, lợi tha ấy có thể nói thật là thiết tha. Hiển Ấm 
pháp sư viết lời tựa, muốn cho hết thảy đồng nhân ai 
nấy đều sanh lòng tin chân thật, chất phác niệm Phật, 
bèn sai Quang viết thêm lời tựa khác, nên tôi bèn trình 
bày chuyện này cùng người đọc.  

 
57. Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản  
 
  Trời đất dùng hai khí Âm - Dương để hóa sanh vạn 
vật. Thánh nhân dùng “thành minh nhất trí” để giáo dục 
quần manh. Ấy là Đạo vậy! Theo chiều ngang truyền 
khắp muôn nước, theo chiều dọc lưu truyền muôn đời. 
Những người hiểu biết đều tuân hành, không ai biết suy 
nghĩ chẳng phục. Dẫu thánh nhân sống lại cũng chẳng 
thể lập pháp nào khác. Cũng chẳng qua là phát huy đạo 
Thành Minh cho được phô bày trọn vẹn triệt để, giãi 
bày hết cả ra mà thôi! Thập Tam Kinh là đại kinh, đại 
pháp “cách vật trí tri, thành ý chánh tâm, tu - tề - trị - 



Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản                                   1008  

bình” được nhị đế, tam vương148, Châu Công, Khổng 
Tử, Mạnh Tử tiếp nối ngôi trời lập ra để giáo hóa muôn 
đời. Nó chính là lý tột cùng thiên địa không riêng tư, là 
lương tri sẵn có của chúng ta. Thoạt đầu chẳng có gì 
đặc biệt, lạ lùng, huyền diệu, chẳng thể đạt đến được, 
dẫu là kẻ ngu phu ngu phụ cũng vẫn có thể thực hiện 
được. Bởi lẽ, con người có cùng một cái tâm này, tâm 
có cùng một lý này. Nghiêu - Thuấn cũng như mọi 
người, mà ai nấy cũng đều có thể trở thành Nghiêu - 
Thuấn. Nếu tuân hành theo thì ai nấy đều thành thánh, 
thế giới đại đồng.  

 Thế đạo suy sụp, nhân tâm tệ bạc là do Nho gia 
chẳng biết đạo nằm ở chỗ tận tụy thực hành, một mực 
chạy theo cái ngọn, nhất loạt gác lại chuyện “khắc kỷ, 
giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng thành” không bàn đến nữa, 
chỉ lo học thuộc từ chương, hòng làm cái vốn tiến thủ, 
xử thế. Do vậy, biến cái đạo giúp cho quyền sanh thành, 
giáo hóa của thánh nhân trở thành một nghề khéo hòng 
thâu danh đoạt lợi. Đúng là vu hãm, khinh miệt thánh 
nhân, trái nghịch thiên địa đến cùng cực vậy! Do thế, 
người đọc sách tâm chẳng hiểu nghĩa sách, thân chẳng 
hành theo đạo sách đã dạy. Khi làm văn bèn phát huy 
đạo hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ chẳng sót mảy 
may nào, nhưng xét đến chỗ suy nghĩ, xử sự, hoàn toàn 
chẳng có những khí phận ấy! Khác gì kép hát diễn 
tuồng, khổ - sướng, buồn - vui diễn cho thật giống, thật 
ra chẳng mảy may gì liên can đến chính hắn. Mối tệ ấy 
một khi khởi lên dần dần ngày càng trở thành quá đáng. 
                                                
148 Nhị đế tam vương: Nhị đế là Nghiêu, Thuấn, Tam Vương là Đại Vũ, Thành 
Thang, Văn Vương.  



Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản                                   1009  

Do vậy, những kẻ có thiên tư quen thói cuồng vọng, 
xấu hổ phải noi theo dấu của Nghiêu, Thuấn, Châu, 
Khổng, cứ muốn vượt lên, rốt cuộc thành ra vứt bỏ 
thánh kinh, đua nhau soạn sách mới. Tà thuyết vừa dấy, 
[đại chúng] đua nhau phụ họa, đến nỗi những kẻ tiểu 
nhân xấu hèn muốn phô phang cái tâm cướp đoạt, gian 
dâm của chính mình, bèn vội vã đề xướng và thực hiện 
thuyết chung vợ, chung tài sản; chỉ sợ dân chúng chẳng 
giống với loài cầm thú, sợ cương thường luân lý gây trở 
ngại cho chính mình, đến nỗi thiên tai nhân họa liên tục 
giáng xuống, vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống! 
Ví như đi đêm vứt đuốc, đi biển bỏ thuyền, muốn chẳng 
sa xẩy, chìm đắm, há có được chăng?  

 Ông Thi Triệu Tăng sợ đạo này diệt mất bèn cùng 
với hai ba người cùng chí hướng lập ra Quốc Học 
Chuyên Tu Quán, tụ tập những người có chí nơi đạo 
này để chuyên tinh nghiên cứu, đích thân tận lực thực 
hành, mong lưu truyền rộng những điều sở đắc. Ông 
Đường Văn Trị hơn mười năm qua tinh thông đạo này, 
sưu tập những bản Thập Tam Kinh hay nhất, chọn lấy 
những bản chú giải giản dị, xác đáng, gộp thành một tập; 
lại đối với mỗi một kinh chọn ra mấy câu hòng nêu 
được ý nghĩa chính, ghép vào cuối kinh. Dụng tâm có 
thể nói là hết sức tha thiết. Ông Thi bèn cho khắc in để 
lưu truyền trong các trường học, ngõ hầu ai nấy đọc 
tụng, tập tành theo. Khắc xong, chính ông ta và ông 
Đường đều viết lời tựa, thuật rõ duyên do. Lại nhờ tôi 
viết lời tựa. Tôi nghĩ Thập Tam Kinh lưu truyền trong 
đời như mặt trời, mặt trăng sáng vằng vặc giữa trời, ai 
có mắt đều thấy; cần gì đợi ông Tăng tầm thường chỉ 



Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản                                   1010  

biết cơm cháo này chỉ bày nữa ư? Tuy đạo cố nhiên 
không hai, nhưng người nhân kẻ trí thấy khác, nên 
chẳng ngại đem sở kiến của mình thuật cùng người 
nhân, kẻ trí, chưa chắc chẳng giúp gì được cho việc 
thấu hiểu kinh, mong thành thánh vậy.  

 Trộm nghĩ: Đạo được phát minh bởi Thập Tam 
Kinh chính là đạo “cách vật trí tri, thành ý, chánh tâm, 
tu - tề - trị - bình”, nhưng xiển phát yếu chỉ “cách vật trí 
tri, thành ý chánh tâm, tu - tề - trị - bình” chỉ có sách 
Đại Học là nói lớp lang, trình bày tột cùng. Trung Dung, 
Luận Ngữ, Mạnh Tử đều phát huy nghĩa này, nhưng 
chẳng nói tuần tự theo thứ lớp. Do vậy, biết Tứ Thư 
chính là chú sớ của kinh Dịch, kinh Thư, kinh Thi, 
Châu Lễ, Lễ Nghi, Lễ Ký để đạo ấy được sáng tỏ lớn 
lao. Hiếu Kinh thúc đẩy cho việc thực hành đạo ấy 
được hữu hiệu. Ba truyện Xuân Thu149 chính là những 
chứng nghiệm của chuyện tuân thủ, trái nghịch, được - 
mất vậy. Do đó, bổn tâm của chúng ta, đạo tân truyền 
của chư thánh đều được sáng tỏ. Dùng đó để kế tục cổ 
thánh, mở lối cho hậu học. Công ấy bằng với công trời 
che đất chở. Những kẻ bỏ kinh khác gì muốn vứt bỏ trời 
che đất chở để tự lập ư? Những kẻ ấy chẳng biết sự vụ 
quá đáng! Hướng theo đó mà cầu thì mọi chuyện mong 
thành thánh thành hiền, đạo trị quốc tân dân không điều 
gì chẳng rõ ràng như từng đường chỉ trong bàn tay. 
Không mong thành thánh thành hiền thì thôi, chứ nếu 
muốn thành thánh thành hiền thì đạo thánh hiền tự sẵn 

                                                
149 Ba truyện Xuân Thu: tức là các bộ Tả Truyện, Công Dương Truyện, Cốc 
Lương Truyện. Những cuốn này đều thuật những chuyện thuộc thời Xuân Thu 
nên gọi là ba truyện Xuân Thu.  



Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản                                   1011  

đủ nơi thân và tâm chúng ta. Những giải thích từ sách 
Nhĩ Nhã150 chính là chú thích chung cho các kinh, ngõ 
hầu dù văn hay nghĩa đều được hiểu rõ. Như vậy, Nhĩ 
Nhã là giải nghĩa ở mức độ ban đầu, còn Tứ Thư là 
pháp môn tổng trì thành thủy thành chung.  

 Bàn đến ý nghĩa trọng yếu ở một mức độ cao hơn 
thì Minh Đức là gốc, còn làm sáng tỏ Minh Đức lại 
chính là mấu chốt để từ phàm tiến lên thánh, để con 
người hợp với trời. “Làm sáng tỏ được Minh Đức” 
(minh Minh Đức) thì trong là thánh đạo, ngoài là vương 
đạo đều được trọn vẹn vậy. Nhưng muốn làm sáng tỏ 
Minh Đức thì phải trừ khử “món vật” nhân dục cho hết 
sạch không còn sót gì khiến cho Chân Tri sẵn có ngay 
trong tâm được triệt để phơi bày trọn vẹn. Bổn phận của 
người đọc sách chỉ nằm trong mấy điều ít ỏi này mà 
thôi. Còn gì thẳng tắt, còn gì dễ dàng hơn? Mới biết ai 
cũng có thể là Nghiêu - Thuấn, ngu phu ngu phụ cũng 
có thể biết được, làm được. Đấy chính là chân ngữ, thật 
ngữ; do con người có cùng một tâm này, tâm cùng một 
lý này. Muốn cho thế đạo nhân tâm chuyển từ loạn 
thành yên, biến ác nghiệt thành thuần hòa, mà bỏ điều 
này thì không còn cách gì nữa! Không biết ông Thi, ông 
Đường có cho lời tôi luận là đúng hay không? Nhưng 
những điều này là luận trên pháp thế gian, chớ lầm 
tưởng là luận về pháp xuất thế gian. Tha thiết dặn dò 
vậy!  

 

                                                
150 Nhĩ Nhã là một bộ từ điển cổ giải thích tên những nhân vật, sự vật, được 
hoàn thành vào thời Tây Hán.  



Lời tựa dùng phẩm Đoạn Thực Nhục để răn thần                 1012  

58. Lời tựa dùng phẩm Đoạn Thực Nhục (dứt ăn thịt) 
của kinh Lăng Già để răn thần đừng hưởng đồ cúng 
mặn (viết thay cho cư sĩ Lư Trí Duệ ở huyện Y tỉnh An Huy)  
 
 Kính cẩn dựa theo lời Phật: Hết thảy chúng sanh 
đều có Phật tánh, do nhân duyên tội phước mà luân hồi 
sáu nẻo. Nếu chẳng tận lực tu Giới - Định - Huệ để 
mong đoạn sạch tham - sân - si và sanh tín phát nguyện 
niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế 
giới thì không cách nào thoát ly được. Đây chính là vì 
ta cùng hết thảy chúng sanh sống trên không, dưới nước, 
trong sáu nẻo từ vô thỉ đến nay không ai chẳng xoay 
vần làm cha mẹ, anh em, thê thiếp, con cái, bạn bè, thân 
thích, không một ai trong vị lai chẳng được nghe Phật 
pháp tu Giới - Định - Huệ, đoạn sạch phiền hoặc, viên 
thành Phật đạo. Do vậy, Như Lai truyền dạy các đệ tử 
kiêng giết, phóng sanh, chớ ăn các loại thịt. Nhưng tình 
ý mê muội của thế tục thường cho rằng cúng đồ mặn 
mới là cung kính, chẳng biết cả mình lẫn người đều 
gieo nhân ác đến nỗi tương lai phải chịu ác báo.  

 Nay ta đã biết tội lỗi của việc ăn thịt há nỡ để người 
trong cùng một làng vẫn chấp vào tình kiến mê muội ấy, 
để nhân duyên tội nghiệp ăn thịt làm lụy đến vị tôn thần 
ư? Lại sợ tôn thần chưa hiểu thấu duyên do mà sanh sân 
nộ, giáng xuống tai họa khiến người trong làng mê 
muội càng nặng, khiến cho ác báo trong tương lai của 
người trong làng và tôn thần càng thêm sâu, thêm lớn, 
chẳng dễ gì tiêu diệt được! Do vậy, riêng lấy phẩm 



Lời tựa dùng phẩm Đoạn Thực Nhục để răn thần                 1013  

Đoạn Thực Nhục từ kinh Nhập Lăng Già151 của đức 
Phật đã nói cung kính thiêu trước lò hương của thần, 
ngõ hầu trên hiểu thấu lòng từ của Phật, dưới thương 
xót tấm ngu thành, yêu tiếc mạng loài vật, chẳng hưởng 
của cúng tế bằng thịt. Phàm những khi cúng chay bèn 
ban cho may mắn. Nếu dùng đồ mặn bèn hiện ra họa 
ương, khiến cho người trong làng cùng cảm nhận đức 
thông minh, chánh trực, hiếu sanh, ghét giết chóc của 

                                                
151 Kinh Lăng Già (Lankāvatārasūtra), gọi đầy đủ là Lăng Già A Bạt Đa La 
Bảo Kinh, do ngài Cầu Na Bạt Đà La dịch năm 443 vào thời Lưu Tống. Lăng 
Già là tên núi, A Bạt Đa La có nghĩa là Nhập (vào). Ý nói: Đức Phật vào trong 
núi Lăng Già diễn nói bản kinh quý báu này. Đây là một trong sáu bản kinh y 
chỉ để lập cước của Tướng tông. Đại ý kinh phô diển toàn thể thế giới vạn hữu 
đều do tâm tạo, những đối tượng được chúng ta nhận thức không phải ở bên 
ngoài mà ở ngay trong nội tâm. Kinh này kết hợp hai hệ tư tưởng Như Lai 
Tạng và A Lại Da Thức. Kinh nhấn mạnh căn nguyên của mê là do tập khí từ 
vô thủy không thể hiểu rõ các pháp đều do tự tâm hiển hiện. Vì thế, khi nào 
triệt ngộ bản tánh của ý thức sẽ bỏ được sự đối lập giữa chủ thể nhận lấy 
(năng thủ) và đối tượng bị lấy (sở thủ). Trong Đại Tạng, kinh này có ba bản 
dịch:  
1. Bản dịch của ngài Cầu Na Bạt Đà La, còn gọi là Tứ Quyển Lăng Già Kinh 
hoặc Tống dịch Lăng Già Kinh.  
2. Lăng Già Kinh do ngài Bồ Đề Lưu Chi năm 513 dịch vào thời Bắc Ngụy, 
còn gọi là Thập Quyển Lăng Già Kinh 
3. Đại Thừa Nhập Lăng Già Kinh do ngài Thật Xoa Nan Đà dịch vào đời 
Đường từ năm 700 đến 704.  
Trong ba bản Hán dịch, bản Tứ Quyển Lăng Già phổ biến nhất vì theo truyền 
thuyết, tổ Đạt Ma đã phó chúc kinh này cho Nhị Tổ Huệ Khả để truyền tâm ấn 
Thiền Tông. Theo truyện ngài Pháp Xung trong bộ Cao Tăng Truyện ghi chép 
thì Tứ Quyển Lăng Già được giảng thuật theo hai chi: Chi thứ nhất là các sư 
thuộc hệ phái của tổ Tăng Xán, y cứ theo sự giảng thuật của Nhất Thừa Tông 
của Ấn Độ. Chi thứ hai là hệ phái của ngài Đàm Vân Thiên, diễn giảng kinh 
này theo tư tưởng của Nhiếp Đại Thừa Luận. Vào thời Nam Bắc Triều, kinh 
này chưa được phổ biến lắm. Đến đời Đường, do Thiền Tông lớn mạnh nên 
kinh này cũng được hết sức quý trọng. Đương thời có những tông phái mệnh 
danh là Lăng Già Tông, Lăng Già Sư. Đến khi những vị như Thần Hội chủ 
trương dùng học thuyết Bát Nhã thay cho chủ trương kinh Lăng Già thì kinh 
Kim Cang mới trở thành kinh điển chủ yếu của Thiền Tông.  



Lời tựa dùng phẩm Đoạn Thực Nhục để răn thần                 1014  

tôn thần, khiến cho gió Từ thổi khắp, hòng bồi đắp gốc 
đạo Bồ Đề, vãn hồi kiếp vận, cùng vui thái bình vô sự. 
Kính mong thần hãy sáng soi thì người trong làng may 
mắn lắm, vận nước may mắn lắm!  

 
59. Lời tựa cho Đồng Giới Lục của chùa Phổ Chiếu 
ở Dương Châu  
 
 Như Lai đại pháp ứng khắp chín giới, thượng thánh 
hạ phàm đều được un đúc. Tuy pháp môn vô lượng 
chẳng dễ nói trọn, nhưng nêu đại cương chung thì chỉ 
có Giới - Định - Huệ. Ấy chính là chỗ trọng yếu để 
nhập đạo. Thoạt đầu thì dùng Giới để giữ thân, kế đến 
dùng Định để lắng tịnh ý niệm, rồi dùng Huệ để phá 
Hoặc. Do vậy, đoạn được Ngũ Trụ Phiền Hoặc, chứng 
được bí tạng tam đức. Vì thế, kinh Lăng Nghiêm dạy: 
“Nhiếp tâm là Giới, nhân Giới sanh Định, nhân Định 
phát Huệ”. Đây gọi là Tam Vô Lậu Học. Ba pháp này 
như ba chân của cái đỉnh, nếu khuyết một thì khó thể 
đứng vững. Tuy nói có ba nhưng tu thì chỉ một tâm. Bởi 
lẽ Giới không có Định - Huệ thì chẳng phải là Giới xuất 
thế; Định không có Giới - Huệ thì chẳng phải là Định 
xuất thế. Huệ không có Giới - Định chẳng phải là Huệ 
xuất thế. Do vậy biết ba pháp ấy vốn là một pháp. Nói 
có ba là do chú trọng hoằng dương nơi mặt nào mà đặt 
tên, cũng như do nơi tu chứng đạt được ích lợi mà phán 
định ý nghĩa. Kinh Phạm Võng dạy: “Ta là Phật đã 
thành, các ông là Phật chưa thành. Thường nên tin như 
thế thì Giới Phẩm đã trọn đủ”. Lại dạy: “Chúng sanh 
nhận lãnh giới của Phật liền nhập vào địa vị chư Phật, 



Lời tựa cho Đồng Giới Lục của chùa Phổ Chiếu                  1015  

địa vị bằng với Đại Giác, thật sự là con chư Phật vậy”. 
Đủ thấy Giới thống nhiếp các pháp. Do đó, tri thức 
hoằng dương, người học tu trì, không ai chẳng lấy Giới 
làm nhiệm vụ trước tiên.  

 Phổ Chiếu Tự do Đạo Thanh lão nhân sáng lập. Lão 
nhân thị hiện sanh tại Tứ Xuyên, tuổi mới nhược quan 
(20 tuổi) liền chán trần lao, bèn đến xuất gia tại Hoa 
Nghiêm Đảnh ở Nga Mi Sơn, được thọ giới rồi tận lực 
tham cứu đến cùng để thấu tỏ tâm yếu, muốn tham học 
các nơi để mở rộng tâm địa, khi đi qua Dương Châu 
được thân sĩ làng Vĩnh Trấn ngoài cửa Từ Ngưng biết 
đến, thỉnh Sư trụ trì tại tiểu miếu Thái Dương Cung nơi 
ấy. Lão nhân xét thấy chỗ ấy có thể lập đạo tràng, do 
vốn có túc duyên, nên bèn chấp nhận. Vào năm đầu đời 
Quang Tự (1875) nhà Thanh trước kia bèn quyên mộ 
khắp mười phương mở mang nền móng, điện Phật, lầu 
kinh chót vót tận mây. Phàm những gì tùng lâm nên có, 
việc tu hành cần phải có thì không gì chẳng đầy đủ. Từ 
đấy mùa Đông tọa Thiền, mùa Hạ giảng pháp, rộng mở 
cửa cứu độ. Thiện sĩ, đạt nhân thảy đều y chỉ. Đến năm 
Quang Tự 22 (1896), lên kinh đô thỉnh kinh, được vua 
chấp thuận sắc tứ biển ngạch “Phổ Chiếu Thiền Tự”. 
Quả thật không còn gì may mắn hơn. Liền vào mùa 
Đông năm ấy, khai đàn truyền giới để báo ân nước, cầu 
phước cho dân. Cho đến năm Dân Quốc thứ năm (1916), 
đã mở giới đàn năm lần, ba lần mở trường giảng, luôn 
luôn tu trì. Tuy Thiền - Tịnh cùng hành, nhưng chú 
trọng nơi Tịnh Độ. Đến năm Dân Quốc thứ 8 (1919), 
Sư tuổi đã tám mươi tư, bèn thị hiện viên tịch trở về 
Cực Lạc, cùng với hải hội thánh chúng thân cận Di Đà 



Lời tựa cho Đồng Giới Lục của chùa Phổ Chiếu                  1016  

để chứng vô lượng quang thọ; đệ tử thế độ đắc pháp rất 
nhiều.  

 Vì Sư có vị cao túc152 tên là Đạo Hương, thân thiết 
và thuận thảo với Quang, muốn vào mùa Đông này đưa 
Ngài ra khỏi khám153 dựng tháp thờ, vào ngày Rằm 
tháng Chín bèn mở đàn truyền giới đến ngày mồng Tám 
Đông nguyệt (tháng Chạp) là viên mãn để báo ân Phật, 
tạo phước ngầm cho thầy, sai Quang viết lời tựa. Quang 
nghĩ Phật giáo lấy Hiếu làm gốc; cho nên, kinh Phạm 
Võng dạy: “Hiếu gọi là Giới, cũng gọi là chế chỉ (ngăn 
dứt), hiếu thuận là pháp đạo tột cùng. Y giáo phụng 
hành mới gọi là Hiếu”. Y giáo phụng hành thì những gì 
Phật đạt được chính ta sẽ đạt được, từ phiền não sẽ 
thành Bồ Đề, ngay trong sanh tử chứng Niết Bàn, mới 
khỏi cô phụ ân Phật giáo hóa, chẳng phụ bạc tánh linh 
của chính mình, là bậc trượng phu lỗi lạc, là con chân 
thật của đức Như Lai. Nếu chẳng y giáo phụng hành thì 
dưới lớp ca-sa, đánh mất thân người, nỗi khổ tam đồ ác 
đạo dẫu hết cả kiếp vẫn chưa thể nói hết được. Nguyện 
các Phật tử thọ giới ai nấy đều gắng lên.  

 
60. Lời tựa khắc lại bộ Thủy Lục Nghi Quỹ  
 
  Ơn Phật rộng lớn, trọn khắp, chẳng còn sót tí gì. 
Thoạt mới thành Chánh Giác, bèn nói ra pháp Ngài đã 
chứng, chỉ riêng hàng Pháp Thân đại sĩ mới có thể lãnh 
hội được; nhân, thiên, phàm phu, Tiểu Thừa chẳng thấy, 
                                                
152 Cao túc: Học trò giỏi giang của một vị thầy, thường gọi là “cao đồ”.  
153 Khám là một chỗ khoét vào lòng tháp hoặc núi để an trí tượng Phật hoặc để 
quan tài của các vị sư viên tịch.  



Lời tựa khắc lại bộ Thủy Lục Nghi Quỹ                                 1017  

chẳng nghe. Do vậy, bèn từ Thật bày ra Quyền, ẩn Đại 
dùng Tiểu, tùy thuận cơ nghi, khéo léo khuyến dụ dần 
dần, đợi đến khi đã đoạn Phiền Hoặc, đã chứng Chân 
Đế, rồi mới quở trách mọi lẽ, nhiều cách đào thải, khiến 
cho phát đại tâm cầu Phật quả, chẳng trụ vào pháp mà 
tu vạn hạnh. Đến khi căn cơ đã chín muồi bèn hội tam 
quy nhất, khai Quyền hiển Thật, thọ ký thành Phật cho 
khắp tất cả, diễn bày thông suốt lớn lao bổn hoài xuất 
thế. Từ đấy, hiểu rõ hết thảy các pháp đều là Phật pháp, 
hết thảy mọi người đều là Phật tử, không còn ai cam 
lòng thoái khuất.  

 Lại còn thương xót những kẻ tự lực kém hèn, hiện 
tại quyết khó thể liễu thoát, liền đặc biệt mở ra pháp 
môn Tịnh Độ khiến cho họ cậy vào Phật từ lực vãng 
sanh Tây Phương. Có những kẻ tội chướng sâu nặng, 
định nghiệp chẳng dễ chuyển dời, bèn mở rộng bí mật 
quán đạo khiến cho họ nương vào sức Tam Mật154 diệt 
cho hết sạch không còn sót. Nhưng hai pháp này là đạo 
để phàm lẫn thánh cùng tu, là pháp thành thủy thành 
chung; do chúng rõ ràng thiên về hàng phàm phu bị 
nghiệp buộc ràng khiến cho họ mau được lợi ích thù 
thắng mà nói như vậy; chứ thật ra mười phương tam thế 
chư Phật không vị nào chẳng do pháp này mà viên 
thành Phật đạo, không vị nào chẳng dùng pháp này để 
phổ độ quần manh.  

 Đến khi pháp truyền sang Chấn Đán, Lương Võ Đế 
lên ngôi, thuật giấc mộng cùng cao tăng để phổ độ các 
hàm linh; nhân đó, [chư Tăng] đọc trọn Đại Tạng, soạn 
                                                
154 Tam Mật: Thân mật, ngữ mật, ý mật. 



Lời tựa khắc lại bộ Thủy Lục Nghi Quỹ                                 1018  

thành nghi quỹ này. Từ đấy lưu thông cho đến ngày nay. 
Xét về nguồn cội thì dùng vô lượng oai đức đà-la-ni để 
phát khởi. Xét trên mặt trước thuật và cách xếp đặt thì 
hết thảy các pháp trong cả một đời giáo hóa không gì 
chẳng nêu trọn để đọc tụng, tu trì. Do đó, pháp môn ấy 
rộng lớn, lợi ích sâu rộng, không những làm cho lục đạo 
phàm phu mau thoát khỏi nghiệp trói buộc mà còn làm 
cho tam thừa thánh nhân mau chứng Bồ Đề.  

 Người có thể hoằng đạo, lòng thành kham phù hợp 
lẽ chân! Nếu vị trai chủ thỉnh pháp và các sư tác pháp ai 
nấy đều dốc kiệt lòng thành, tận lòng kính thì lợi ích 
không thể nào diễn tả được. Ví như mùa Xuân về trên 
cõi đất, thảo mộc đều được sanh thành; vầng trăng sáng 
vằng vặc giữa trời, sông ngòi mỗi mỗi đều hiện bóng. 
Vì thế, đương nhân được nghiệp tiêu trí rạng, chướng 
hết, phước cao, tiên vong đều được sanh về Tịnh Độ, sở 
cầu không gì chẳng toại ý, lại khiến cho oán thân bao 
kiếp, hàm linh trong pháp giới đều được tắm gội ân 
quang Tam Bảo, cùng kết duyên chủng Bồ Đề. Nếu trai 
chủ chẳng thành tâm thì công đức bỏ tiền [làm pháp hội] 
hữu hạn, tội lỗi khinh mạn pháp vô cùng. Tăng chúng 
chẳng chí thành thì thổi ống bễ, thổi sáo thành kinh, 
nhịp chày giã gạo thành lễ155. Lúc Tam Bảo long thiên 
giáng lâm, làm chuyện lỗ mãng, quấy quá, tắc trách, 
làm sao núi tội không cao chót vót, biển phước cạn khô, 
sống thì mắc họa tai, chết bị khổ sở156 cho được? Sách 

                                                
155 Ý nói chỉ có nhịp điệu tiết tấu tụng niệm nhịp nhàng như thổi ống bễ đều 
đặn, lễ cúi lên rạp xuống nhịp nhàng như chày giã gạo, chứ không mang ý 
nghĩa gì hết. 
156 Nguyên văn “khiển trích”: Quở phạt, đày đi xa.  



Lời tựa khắc lại bộ Thủy Lục Nghi Quỹ                                 1019  

này là bản của Hàng Thản157, mờ mịt quá sức, chùa 
Thiên Đồng dù khắc cũng khó được phổ cập. Do vậy, 
Tịch Công chùa Vạn Thọ ở Duy Dương, Dũ Công chùa 
Bảo Luân v.v… quyên tiền để khắc lại hầu được lưu 
truyền rộng rãi, sai Quang ghi lại năm tháng. Do vậy, 
lược thuật nguyên ủy cũng như điều lợi, mối tệ, để 
người theo đuổi pháp này chỉ được lợi ích, chẳng bị tổn 
hại, thì Phật thánh hoan hỷ, phước lẫn huệ cả hai cùng 
tăng trưởng. Nguyện những người tu pháp này ai nấy 
đều gắng lên.  

 

61. Lời tựa quyên mộ tu bổ, xây dựng ao phóng sanh 
chùa Đại Phật ở Tân Xương158  
 
 Nho thì lấy “trung hậu, khoan thứ, thương yêu 
người và vật như ruột thịt, như chính mình” làm trách 
nhiệm, ắt phải coi người khác cho đến loài vật đều như 
chính bản thân mình thì mới là người học đạo thật sự. 
Họ Thích lấy từ bi tế độ làm trọng. Vì vậy, thương xót 
các loài vật đều có Phật tánh, muốn thực hiện sự cứu 
giúp. Hiềm rằng người đời sát sanh ăn thịt đã thành thói 
quen, chẳng biết như vậy là sai, đến nỗi đời đời kiếp 
kiếp lần lượt giết lẫn nhau trọn chẳng khi nào ngơi! 
Chẳng đáng buồn ư?  

                                                
157 Hàng Thản là một danh xưng khác của thành phố Hàng Châu thuộc tỉnh 
Chiết Giang.  
158 Tân Xương là tên một huyện thuộc tỉnh Chiết Giang.  



Lời tựa quyên mộ xây ao phóng sanh chùa Đại Phật             1020  

Phải biết con người và loài vật cùng mang cái thân 
máu thịt này, cùng có tánh linh tri này, cùng sống trong 
vòng trời đất, chỉ vì đây - kia kiếp trước tội - phước bất 
đồng đến nỗi đời này hình dáng, thể chất, lanh lợi - ngu 
xuẩn sai khác. Cậy mình mạnh lấn áp kẻ yếu, ăn thịt 
chúng nó để no bụng mình, khoái lòng sướng ý, cho là 
có phước báo, chẳng biết một khi phước lực vừa hết, 
nghiệp báo hiện tiền, đọa trong dị loại: Lúc bị người ta 
giết hại, thân không chống lại được, miệng không nói 
được, trong tâm lo sợ, đau khổ, mới biết chuyện ăn thịt 
là tội lỗi lớn! Người ăn thịt quả thật là La Sát159. Dù có 
muốn chẳng bị người khác giết ăn thịt cũng không thể 
được.  

 Do vậy, kinh Lăng Nghiêm dạy: “Do người ăn thịt 
dê, dê chết thành người, người chết thành dê, như thế 
cho đến mười loài chúng sanh, chết chết, sống sống, ăn 
nuốt lẫn nhau, do ác nghiệp cùng sanh ra cho đến tận 
đời vị lai”. Huống chi từ nhiều kiếp đến nay lại sanh ra 
nhau. Đã không có đạo lực để cứu tế, nỡ nào khiến 
                                                
159 La Sát (Rāksasa) là một loài ác quỷ, đôi khi còn phiên âm là La Sát Sa, La 
Xoa Sa, La Khất Sát Sa, A Lạc Sát Sa… dịch nghĩa là Khả Úy (đáng sợ), Tốc 
Tật Quỷ (quỷ nhanh lẹ), Hộ Giả (người bảo vệ). Tương truyền La Sát chính là 
danh xưng của cổ dân Ấn Độ, khi tộc người Aryan chinh phục Ấn Độ, từ ngữ 
này bèn trở thành đại từ chỉ những loài hung ác. Quỷ La Sát nam thân đen đúa, 
tóc đỏ lừ, mắt xanh lam, nhưng La Sát Nữ dung mạo tuyệt đẹp, có khả năng 
mê hoặc con người rất lớn. Loài quỷ này thích ăn thịt uống máu con người. 
Loài quỷ này có thần thông bay đi rất nhanh hoặc chạy rất nhanh trên mặt đất. 
Trong địa ngục cũng có những loài quỷ La Sát làm lính canh ngục, chuyên 
hành hạ tội nhân, thường được gọi bằng danh từ chung là A Bàng La Sát. 
Chúng thường có hình đầu trâu, đầu dê, đầu nai, đầu thỏ, thân người, hoặc 
chân có móng như trâu. Trong Mật Giáo, có loài quỷ hộ pháp thường được gọi 
là La Sát Thiên. Loài quỷ thần này thân hình đoan chánh, mặc giáp trụ, tay 
cầm binh khí, cỡi sư tử trắng. La Sát Thiên thường được vẽ ở góc Tây Nam 
trong đồ hình Thai Tạng Mạn Đà La.  



Lời tựa quyên mộ xây ao phóng sanh chùa Đại Phật             1021  

chúng nó chịu nỗi đau cùng cực bị dao chặt xẻ để cho ta 
hưởng vị ngon nơi lưỡi miệng ư? Trong kinh Nhập 
Lăng Già, đức Thế Tôn quở trách thói ăn thịt nhiều lần. 
Có câu: “Hết thảy chúng sanh từ vô thỉ đến nay, luân 
hồi trong sanh tử chẳng ngơi, không ai chẳng từng là 
cha mẹ, anh em, con cái, quyến thuộc, cho đến là bằng 
hữu, người thân ái, tôi tớ. Qua đời khác bèn mang thân 
chim, thú v.v… Sao lại bắt lấy chúng để ăn thịt?” Phàm 
những người sát sanh ăn thịt, nếu nghĩ đến điều này ắt 
sẽ run rẩy, kinh sợ, tỉnh ngộ. Thà tự giết mình, chẳng 
thể giết hết thảy loài vật!  

 Vùng Tân Xương có quả núi tên là Thạch Thành, 
trên núi đục cái khám và tượng Di Lặc to cả trăm thước, 
do ba vị sư là Tăng Hộ, Tăng Thục đời Tề và Tăng Hựu 
đời Lương tạo dựng. Tướng hảo trang nghiêm, đẹp đẽ 
không thể sánh tầy. Chùa nơi ấy là Tây Môn của Thiên 
Thai, Trí Giả đại sư nhập diệt tại đó. Có lẽ muốn ngụ ý: 
Trước là kế tục Linh Sơn, sau là phụ trợ hội Long Hoa. 
Suốt cả đời Đại Sư tùy cơ thuyết pháp, Ngài đặc biệt 
chú trọng phóng sanh. Do dân vùng Thiên Thai đa số 
theo nghề đánh cá, để cứu vớt, Ngài mua một chỗ đánh 
cá, biến thành ao phóng sanh. Lại còn giảng cho ngư 
dân nghe kinh Kim Quang Minh. Ngư dân nghe pháp 
đều hiếu sanh, bỏ giết chóc, ai nấy đều bỏ đăng, đó trên 
sông ngòi. Cả sáu mươi ba chỗ rộng đến hơn ba trăm 
dặm, đều biến thành ao phóng sanh. Những ai đánh bắt 
trộm bèn lập tức mắc họa. Đến đời Đường vẫn y như 
vậy. Nhưng lâu ngày, người đã khuất, pháp tàn, lệnh 
cấm lỏng lẻo, đến nỗi cái ao ngoài chùa Đại Phật cũng 
trở thành chỗ đánh cá. Cư sĩ Mã Khế Từ ngưỡng mộ 



Lời tựa quyên mộ xây ao phóng sanh chùa Đại Phật             1022  

đức hạnh tốt đẹp, công huân thù thắng của các vị Tăng 
Hộ, Tăng Thục, Tăng Hựu, Trí Giả, muốn cho đồng 
nhân và hết thảy loài vật sống trên cạn, dưới nước, bay 
trên không đều được hưởng hết tuổi trời, cùng sanh về 
Cực Lạc, tương lai cùng được dự ba hội Long Hoa, nên 
đặc biệt xin ban hành lệnh nghiêm cấm, cho khắc lên đá 
ngõ hầu tồn tại vĩnh cửu.  

 Nhưng ao đã lâu chưa vét, bùn lầy đầy ứ, lại còn 
phải dựng tường vây quanh bên ngoài để phòng kẻ bắt 
trộm. Lại còn phải dựng cầu, sửa đập, cất đình, đắp 
đường; nào phải chỉ nhằm làm cho quang cảnh đẹp mắt 
mà thật ra là muốn cho những người đến lễ Phật trông 
thấy cảnh sắc lòng vui thư thái, trên là khế hợp tâm 
Phật, ngõ hầu tiêu trừ được thiên tai nhân họa mà không 
hay không biết! Nhưng do công trình rộng lớn không 
thể không quyên mộ mười phương quan viên, thân sĩ, 
thương gia cùng hết thảy thiện tín. Khẩn khoản mong 
mọi người phát lòng “chúng sanh và Phật đồng thể, 
loài vật và ta chẳng hai”, cùng bỏ ra tịnh tài khiến cho 
quang cảnh này được thành tựu thì công đức ấy có cùng 
thọ lượng với mười phương hư không.  

 
62. Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên 
Thiền Tự  
  
 Như Lai dùng ba sự để khiến cho chánh pháp tồn tại 
lâu dài nơi đời, chúng sanh [nhờ đó] đều được độ thoát. 
Ba sự ấy là gì? Chính là Giới - Định - Huệ. Do chúng 
sanh một bề trái giác, xuôi trần, luân hồi sáu nẻo, nay 
muốn cho họ trái trần, hợp giác, tiến lên chứng được 



Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên Thiền Tự       1023  

Niết Bàn; nếu không có Giới thì do không bị trói buộc 
ắt sẽ rong ruổi theo trần cảnh bèn khởi Hoặc tạo nghiệp. 
Nếu không có Định thì sóng thức dâng trào, tâm làm 
sao vô sở trụ cho được? Nếu không có Huệ thì do đâu 
mà chứng triệt để được chân tâm sẵn có, các vọng Hoặc 
huyễn khởi biết nhờ đâu để diệt nhanh chóng cho được? 
Vì thế, kinh Lăng Nghiêm dạy: “Nhiếp tâm là Giới, 
nhân Giới sanh Định, nhân Định phát Huệ. Đây chính 
là Tam Vô Lậu Học”. Phải biết ba pháp này cả ba đều 
là một, hoàn toàn là một nhưng lại là ba, chớ nói Giới 
chỉ là nền tảng ban đầu của Định và Huệ! Phàm Luật 
Nghi Giới giữ cho thân không vi phạm thì có thể gọi là 
“nền tảng ban đầu”, nhưng Định kết hợp với Giới giữ 
cho [vọng] tâm chẳng khởi; Đạo kết hợp cùng Giới thì 
nghiệp tận tình không, thấu tột lẽ Chân, trí sáng suốt, há 
chẳng phải là công dụng toàn thể lớn lao của Định - 
Huệ, há có nên coi Giới chỉ là nền tảng ban đầu mà thôi 
ư? Định kết hợp với Giới hay Đạo kết hợp với Giới vẫn 
lấy Luật Nghi làm bản thể; nhưng do công dụng trì giới 
sâu hay cạn mà lập ra hai tên, chứ ngay từ ban đầu nào 
có Giới Bổn được nói riêng rẽ ư? Người đời thường bàn 
luận về Luật Nghi, nhưng chẳng hề biết đến ý nghĩa lớn 
lao chế định Giới của Như Lai nên xem thường; nhưng 
Chân Giới, Chân Định, Chân Huệ, không gì chẳng từ sự 
nghe để un đúc mà đạt được, thật đáng than thở vậy!  

 Pháp đạo của Như Lai phạm vi rộng lớn trọn khắp 
mười giới. Tuy những vị hoằng pháp đại sĩ ai nấy đều 
tam học viên minh (hiểu rõ thông suốt Giới - Định - 
Huệ), nhưng tạo lập môn đình, mỗi một vị không thể 
không có một pháp chuyên chú riêng. Nếu chuyên chú 



Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên Thiền Tự       1024  

nơi “chỉ, tác, trì, phạm”160 thì gọi là Luật. Nếu chuyên 
chú nơi tu quán, giảng diễn thì gọi là Giáo. Nếu chuyên 
chú tham cứu bản lai để mong triệt ngộ thì gọi là Tông. 
Tông mang tên là “giáo ngoại biệt truyền” (truyền 
riêng ngoài giáo), nhưng Luật - Giáo chính là “giáo nội 
chân truyền”. Nói “biệt truyền” là nhằm làm cho con 
người thấy được bản thể nằm ngoài ngôn ngữ, chứ 
không có nghĩa là Tông vượt ra khỏi giáo lý! Thử nhìn 
xem: Đức Thế Tôn cầm cành hoa giơ lên, Ca Diếp mỉm 
cười, quang cảnh nơi bổn địa triệt để hiển lộ trọn vẹn. 
Hiểu được điều này thì tất cả hình sắc trong thế gian 
không gì chẳng phải là cành hoa đức Thế Tôn đã giơ 
lên, không gì chẳng làm cho con người thấy thấu triệt 
bản lai diện mục trước khi được cha mẹ sanh ra. Huống 
chi vô thượng diệu pháp được tuyên nói bởi kim khẩu 
của Như Lai lại chẳng phải là cành hoa ấy, lại chẳng thể 
làm cho con người đích thân thấy được bản lai diện 
mục hay sao? Thế nhưng, trời người trăm vạn, dù thấy 
đức Thế Tôn giơ cành hoa lên nhưng hết thảy đều ngơ 
ngác, cũng như đang cỡi trâu lại đi tìm trâu, trọn chẳng 
thể tìm được! Nếu biết “trực hạ tiện thị”161 sẽ thành tựu 
                                                
160 “Chỉ, tác, trì, phạm”: Thuật ngữ của Luật Tông. Chỉ là ngăn cấm, Tác là 
nên làm, nên thực hành. Trì là giữ giới, Phạm là vi phạm, phạm giới. Lấy giới 
“không uống rượu” làm thí dụ, thì: Không uống rượu là Chỉ. Người thọ giới 
chớ uống rượu, đó là điều người ấy nên làm (Tác). Vâng giữ giới ấy là Trì, 
uống rượu là Phạm. Nói rộng hơn, dưới một điều kiện nào đó, dẫu làm điều bị 
ngăn cấm, nhưng vẫn không bị coi là phạm nếu có lý do chánh đáng. Chẳng 
hạn, do bệnh tật phải uống thuốc có chất rượu thì phải bạch cùng Tăng chúng, 
thì không phạm giới. Khi hết bệnh không được uống chất rượu nữa (dù là chất 
rượu rất nhẹ, như bia cũng không nên uống). 
161 Trực hạ tiện thị (còn gọi “Đương hạ tức thị”): Thuật ngữ nhà Thiền, có thể 
hiểu đại lược là từ ngay nơi sự vật thấy được chân tánh, từ ngay nơi cái tâm 
phàm phu huyễn vọng thấy được Phật tánh chân thường v.v… Hễ thấy được 
thì ngay khi đó bèn giải ngộ Phật tâm, bèn chứng được Lý Tức Phật.  



Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên Thiền Tự       1025  

ngay trong hiện tại biết bao nhiêu, đỡ tốn sức biết bao 
nhiêu. Do họ mê chẳng biết quay trở lại giống như cái 
đầu của chàng Diễn Nhã162, vô cớ phát cuồng bỏ chạy, 
hạt châu trong chéo áo mà oan uổng chịu bần cùng. 
Thật đáng buồn thay! 

Phải biết dù là Luật, là Giáo, hay là Tông, phải toàn 
vẹn ba điều này mới hòng tiếp nối huệ mạng Phật, 
truyền được pháp đạo của Phật. Nếu thiếu khuyết thì 
trên chẳng đủ để chứng Vô Thượng Bồ Đề, dưới chẳng 
đủ để độ hết thảy hàm thức! Lô Xá Na Phật163 lấy Giới 
làm Thể. Do không điều ác nào chẳng tận nên gọi là 
Tịnh, do không điều thiện nào chẳng trọn vẹn nên gọi là 
Mãn. Đoạn ác tu thiện chính là hành trì hai thứ Chỉ và 
Tác vậy. Luật là Phật thân, Giáo là Phật ngữ, Tông là 
Phật tâm. Ba thứ thân - ngữ - tâm quyết khó tách rời, 
quyết khó thể thiếu nhau. Nếu không, một cánh khó bay, 
một bánh xe khó lăn. Muốn tự lợi, lợi tha, lại càng khó 
được như nguyện!  

 Kim Sơn là đạo tràng trứ danh hơn một ngàn năm 
qua, tuy tu trọn ba pháp nhưng chuyên chú nơi Tông. 
Vì thế, xưa nay những bậc đại triệt đại ngộ ở đấy không 
                                                
162 Trong kinh Lăng Nghiêm có chuyện chàng Diễn Nhã soi gương thấy cái 
đầu của chính mình bèn sợ hãi đến nỗi phát cuồng. Phật dùng chuyện này để 
ví cho tâm điên đảo cuồng vọng của chúng sanh.  
163 Lô Xá Na: Thông thường, danh hiệu này được hiểu là tên gọi tắt của Phật 
Tỳ Lô Giá Na, còn được phiên là Lô Giá Na, Lưu Xá Na, hoặc dịch nghĩa là 
Tịnh Mãn. Tông Hoa Nghiêm coi Lô Xá Na chỉ là tên gọi tắt của Phật Tỳ Lô 
Giá Na. Theo tông này, Lô Xá Na dùng để chỉ Báo Thân Phật, còn Tỳ Lô Giá 
Na là tên hiệu của vị giáo chủ Hoa Tạng thế giới. Nhưng tông Thiên Thai chủ 
trương Tỳ Lô Giá Na là Pháp Thân Phật, còn Lô Xá Na là Báo Thân Phật, 
Phật Thích Ca là Ứng Thân Phật. Trong kinh Phạm Võng, chính Phật Thích 
Ca cầu Báo Thân Phật Lô Xá Na nói ra các giới pháp, nhất là giới Bồ Tát.  



Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên Thiền Tự       1026  

biết bao nhiêu mà kể. Cứ cách vài năm lại truyền giới 
một lần, một là để kế thừa quy mô lớn lao trước kia của 
Phật, hai là làm gương mẫu tốt lành cho hàng hậu học. 
Cựu trụ trì Thanh Công và trụ trì Dung Công đều là bạn 
cũ mấy mươi năm trước. Mùa Thu năm nay lên núi 
ngắm cảnh, hai vị khẩn khoản lưu lại nghỉ đêm, nhân đó 
cho biết chúng thường trụ nơi ấy định mở đàn truyền 
giới vào năm sau, sai Quang viết lời tựa để phát huy ý 
nghĩa. Đối với Tông, đối với Giáo, đối với Luật, Quang 
đều chẳng có tâm đắc gì, làm sao đảm nhận nổi lời phó 
chúc? Chỉ đành đem những gì đã lãnh hội hằng ngày từ 
Phật, Tổ, cổ đức qua sự thấy biết hèn tệ của mình trình 
bày tóm lược cho xong trách nhiệm.  

 Kinh Di Giáo nói: “Hàng tỳ-kheo các ông sau khi 
ta diệt độ, nên tôn trọng trân kính Ba La Đề Mộc Xoa164, 
như trong tối gặp được ánh sáng, như người nghèo 
được của báu. Nên biết đấy chính là đại sư của các ông, 
giống như ta trụ thế chẳng hề khác gì!” Kinh Phạm 
Võng dạy: “Ta là Phật đã thành, các ông là Phật chưa 
thành. Nếu tin được như thế thì giới phẩm đã đầy đủ”. 
Lại nói: “Chúng sanh nhận lãnh giới của Phật tức là đã 
dự vào địa vị của chư Phật, địa vị đã giống với Đại 
Giác, thật sự là con của chư Phật”. Xin các Phật tử thọ 
giới ai nấy hãy tự biết mình vốn đã là Phật, do mê trái 
                                                
164 Ba La Đề Mộc Xoa (Pratimoksa) có nghĩa là Giới Luật của chúng xuất gia 
để ngăn ngừa những lỗi ác nơi thân - khẩu - ý. Chữ này được dịch nghĩa là 
Tùy Thuận Giải Thoát, Xứ Xứ Giải Thoát, Biệt Biệt Giải Thoát, Biệt Giải 
Thoát, Tối Thắng, Vô Đẳng Học v.v… Giới này phòng hộ các căn, tăng 
trưởng thiện pháp nên lấy chữ Ba-la-mộc-xoa (Pramukha nghĩa là cánh cửa 
ban đầu dẫn vào thiện pháp) làm ý nghĩa chính. Vì thế gọi là Ba La Đề Mộc 
Xoa. Giới Luật này bao gồm 8 giới tụ như Ba La Di, Tăng Tàn, Bất Định, Xả 
Đọa, Đơn Đọa, Ba La Đề Đề Xá Ni, Chúng Học, Diệt Tránh. 



Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên Thiền Tự       1027  

nên đâm ra dùng sức công đức Phật tánh ấy để luân hồi 
sáu nẻo, bị các sự khổ cùng cực.  

 Như Chuyển Luân Thánh Vương mộng thấy mình 
là con kiến, lần theo mùi tanh tưởi dưới thềm, tự thấy 
mình thấp hèn, nhỏ nhoi, chứ thân vua nằm trên giường 
vẫn y như cũ chẳng bị mất. Đến khi tỉnh giấc, mới biết 
là huyễn mộng biến thành thân con kiến, trọn chẳng có 
thật thể. Hết thảy chúng sanh cũng giống như vậy. 
[Chúng sanh là] Phật vốn chưa thành, nghiệp vốn là 
không, nhưng lầm tạo. Đề cao thánh cảnh, cam bề phàm 
ngu, nhường cho riêng mình đức Thích Ca Thế Tôn làm 
bậc trượng phu hùng mãnh, há chẳng đáng buồn quá 
đỗi ư? Nếu các Phật tử thọ giới ai nấy gắng công thì 
chẳng những không phụ một phen Dung Công khổ tâm 
truyền giới, mà còn có thể an ủi thánh ý của đức Như 
Lai một phen xuất thế chế giới vậy.  

 

63. Lời tựa cho bộ Trừng Tín Lục Tu Bổ Cầu Cống 
từ huyện Cận đến Khưu Ải Trấn165  
 
 Cuộc sống người dân hằng ngày sự vụ đa đoan. Nếu 
chẳng nhờ vào giao thông qua lại, đây - kia đắp đổi 
nhau thì chẳng sự nào được thành, sanh kế cũng bị đoạn 
tuyệt theo. Do vậy, sửa sang đường sá chính là nhiệm 
vụ cấp bách của việc trị quốc bình thiên hạ. Vì vậy, 
kinh Thi mới có câu: “Châu đạo như chỉ, kỳ trực như 
thỉ” (đường nhà Châu phẳng như mài, thẳng như mũi 

                                                
165 Khưu Ải Trấn nằm về phía Đông thành phố Ninh Ba, tỉnh Chiết Giang.  



Lời tựa cho bộ Trừng Tín Lục Tu Bổ Cầu Cống                    1028  

tên), kinh Thư mới có những câu như “vương đạo đãng 
đãng, vương đạo bình bình” (đường vua thênh thang, 
đường vua bằng phẳng). Nếu có kẻ bảo những câu ấy 
nhằm sánh ví nề nếp cai trị của nhà vua, chứ không phải 
nói về đường sá, thì hãy nghĩ thử xem: Nếu đường sá 
không tu bổ, chẳng những truyền phát hiệu lệnh bị trở 
ngại, đình trệ, mà nông, công, thương cổ166 qua lại cùng 
những quan chức đến nhậm chức, đi công tác đều chẳng 
thể nhanh chóng toại ý được! Huống chi nếu không có 
những chuyện “như mũi tên, như được mài, thênh thang, 
bằng phẳng” thì dùng những điều đó để sánh ví nề nếp 
cai trị của vua thì có khác gì phỉ báng nề nếp cai trị của 
nhà vua hay chăng?  

 Do vậy, sách Châu Lễ [chép chuyện vua] lập ra 
chức Tư Hiểm Hầu, Nguyệt Lệnh còn ghi lệnh sửa sang 
đường sá. Đến như những vị chánh thần hộ quốc giúp 
dân như hai vị đại đế Đông Nhạc167, Văn Xương thảy 
đều thị hiện làm chuyện này. Chẳng thấy hai Ngài sửa 
cầu đắp đường có ích cho người đi, và sửa chữa những 
con đường khúc khuỷu mấy trăm năm, bắc cầu cho 
ngàn vạn người qua lại đó sao? Hơn nữa, Trì Địa Bồ 
Tát do sửa sang, bồi đắp đường sá phẳng phiu nên 

                                                
166 Cổ có nghĩa là khách buôn, lái buôn 
167 Đông Nhạc Đại Đế, danh xưng đầy đủ là Đông Nhạc Thái Sơn Thiên Tề 
Nhân Thánh Đại Đế, hoặc gọi tắt là Thiên Tề Vương, hoặc Thái Sơn Phủ 
Quân. Đông Nhạc chính là Thái Sơn trong Ngũ Nhạc. Theo Đạo Giáo, Đông 
Nhạc Đại Đế là danh tướng Hoàng Phi Hổ thời Trụ Vương, tinh trung báo 
quốc, bị vua Trụ thảm sát. Thần Đông Nhạc chưởng quản phước, lộc, thọ của 
nhân gian, trừng phạt kẻ gian ác, đứng đầu Thập Điện Minh Vương. Ngài 
cũng là vị thần chủ tể âm ty địa phủ. Người Trung Hoa tin thần Đông Nhạc xử 
đoán công minh, không sai một mảy nên rất tôn trọng, nhằm dịp lễ vía vào 
mồng Một tháng 10, mọi người nô nức cúng tế.  



Lời tựa cho bộ Trừng Tín Lục Tu Bổ Cầu Cống                    1029  

chứng viên thông. Do vậy, biết tam giáo thánh hiền 
không ai chẳng chú trọng chuyện này.  

 Từ huyện Cận đi về phía Đông đến Khưu Ải Trấn 
hơn hai mươi dặm đường, đi qua những cây cầu lớn - 
nhỏ tổng cộng có hai mươi ba cái. Xây dựng, tu bổ đã 
lâu, dần dần thấy hư hỏng. Người trong ấp là tiên sinh 
Mã Nguyên Bồi phát tâm sửa chữa vào năm ngoái. Do 
vậy bèn quyên mộ các thiện tín ai nấy bỏ ra tịnh tài và 
đích thân đứng trông coi thợ, để mỗi một cây cầu đều 
được khôi phục dáng vẻ cũ. Những chỗ nào sông to, 
nước sâu thì dựng thêm lan can đá để ngừa cho người đi 
đêm hôm và kẻ không mắt khỏi bị té ngã, tổng cộng tốn 
hơn hai ngàn đồng. Nay công việc đã xong, muốn đem 
công sá sửa chữa cầu và các khoản tiền quyên góp ghi 
chép đầy đủ vào sổ, đem in rồi gởi tặng để tỏ rõ lòng 
thành tín. Lại muốn cho người đọc biết được lợi ích nên 
xin Quang phát huy nghĩa ấy để cho ai nấy đều chú ý. 
Nhưng loại sách này đọc xong liền thành phế vật, cho 
nên bèn phụ thêm lời chú thích của tiên sinh Lục Đình 
Tiếp đối với sách Trị Gia Cách Ngôn của tiên sinh 
Châu Bách Lư và cuốn Thường Thức Tinh Hoa được 
ghi chép bởi Lão Thân Báo. Hai tác phẩm này đều có 
thể dùng để xử thế, trị gia, dạy con thật thiết thực cũng 
như là pháp để lúc nhỏ thì biết làm những gì thích đáng, 
lớn lên mong thành thánh thành hiền. Dụng tâm đáng 
gọi là chân thành, tha thiết. Nguyện những người đọc 
cùng lấy tâm này làm tâm mình thì lợi ích há có thể 
nghĩ bàn cho thấu được chăng?  

 



Lời tựa sách Tịnh Độ Thích Nghi                                          1030  

64. Lời tựa sách Tịnh Độ Thích Nghi  
 
 Phật pháp sâu rộng, khác nào đại hải. Hạng phàm 
phu sát đất ai có thể thấu nguồn tột đáy, một hơi nuốt 
hết cho được? Tuy nhiên, nếu sanh được tâm chánh tín 
sẽ tự có thể tùy phần tùy sức ai nấy được lợi ích. Ví như 
Tu La, hương tượng và các loài muỗi mòng uống nước 
biển cả, loài nào loài nấy đều được no bụng mới thôi. 
Như Lai xuất thế tùy thuận chúng sanh, vì họ thuyết 
pháp, khiến ai nấy đều được lợi ích cũng giống như thế. 
Nhưng chúng sanh thời Mạt nghiệp chướng sâu nặng, 
thiện căn cạn mỏng, tâm trí hẹp kém, thọ mạng ngắn 
ngủi. Lại thêm tri thức hiếm hoi, tà ma ngoại đạo tung 
hoành, nếu tu những pháp môn khác mà muốn cho 
trong đời này đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh thoát tử 
quả thật là chuyện rất khó, hiếm có. Chỉ có một mình 
pháp Tịnh Độ chuyên cậy vào Phật lực cho nên chẳng 
cần luận đến đoạn chứng, chỉ dựa vào tín nguyện. Tín 
nguyện nếu có đủ, dù là phường tội lớn cực ác sắp đọa 
A Tỳ địa ngục cũng vẫn có thể cậy vào sức Thập Niệm, 
chóng nhờ vào Phật từ tiếp dẫn vãng sanh. 

 Ôi! Như Lai đại từ phổ độ, chẳng bỏ sót một ai. Chỉ 
có mỗi pháp này thật là châu đáo, thiết tha nhất. Do vậy, 
Tây Thiên, Đông Độ, Bồ Tát, tổ sư, cao tăng, đại nho, 
không ai chẳng dùng pháp này để tự lợi, lợi tha. Tất cả 
trước thuật cực kỳ rộng lớn, muốn tìm hiểu nguyên ủy 
nào phải là chuyện dễ dàng. Cư sĩ Vị Ngư Lâm Sư 
Thượng túc căn sâu dầy, dốc lòng tu Tịnh nghiệp, tận 
tâm chuyên tinh nghiên cứu đã nhiều năm, muốn hướng 
dẫn khắp các đồng nhân đều sanh về Tịnh Độ nên trích 



Lời tựa sách Tịnh Độ Thích Nghi                                          1031  

lấy những nghĩa trọng yếu từ các kinh luận, trước thuật 
Tịnh Độ, soạn thành tác phẩm, như ghép các miếng da 
thành áo cừu, như gom hoa làm mật, quả thật thích hợp 
thời tiết, căn cơ, phô diễn biện tài khéo léo, soạn thành 
tất cả năm mươi bảy thiên, đặt tên là Tịnh Độ Thích 
Nghi (cởi gỡ mối nghi về Tịnh Độ). Lời lẽ ngắn gọn 
nhưng tinh xác, lý sâu nhưng rõ ràng, khiến người đọc 
không mối nghi nào chẳng cởi gỡ, dù nghĩa nào cũng 
đều phục. Do đây, chẳng muốn phát sanh lòng tin phát 
nguyện trì danh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương cũng 
chẳng thể được!  

 Nhưng cư sĩ đã có thể tập hợp một hai câu, một tiết, 
một đoạn của tiền nhân, rồi lại dựa theo ý của mình kết 
hợp thành văn, sao không dùng văn của chính mình để 
phát huy? Ấy là vì muốn cho người đọc biết được 
những điều vừa nói ấy đều có xuất xứ. Tuy do chính 
mình soạn tập, nhưng quả thật trích từ kinh, luận, ngữ 
lục và các trước thuật, là những điều do Phật, Bồ Tát, tổ 
sư, các thiện tri thức đã nói, gây ảnh hưởng sâu cho 
người, gây xúc cảm thiết tha cho người, so với việc 
chuyên dùng lời lẽ của mình để trình bày thật hơn hẳn 
nhiều lắm. Trộm nghĩ: Thuyết pháp cho bậc thượng trí 
thì dễ, bởi người trí hiểu được lý, không còn ngờ vực; 
như ngựa hay thấy bóng roi liền chạy168, lúa tốt được 
mưa ngọt liền sum suê. Vì kẻ hạ ngu thuyết pháp cũng 
dễ, do tâm kẻ ấy không có thành kiến, tin tưởng hành 
theo ngay; như chất ngọt có thể trộn được, như lụa 

                                                
168 Trong kinh Di Giáo, Phật từng ví người học đạo như ba hạng ngựa, ngựa 
giỏi thấy bóng roi người cưỡi vừa giơ lên đã chạy. Còn ngựa ngu đần, bướng 
bỉnh, roi đánh thấu xương vẫn chưa chịu chạy.  



Lời tựa sách Tịnh Độ Thích Nghi                                          1032  

trắng dễ nhuốm màu. Chỉ khi nào vì kẻ trung căn thuyết 
pháp thì quả thật chẳng dễ. Bởi lẽ tri thức của họ phức 
tạp, lộn xộn, tà - chánh chẳng phân, thường hay dùng 
phàm tình suy lường thánh trí, dùng tục kiến (kiến giải 
thế gian) để lãnh hội chân lý. Dù nói đủ mọi thứ hướng 
dẫn, khơi gợi, họ vẫn cứ hoài nghi hết điều này sang 
điều khác. Do vậy, phải đặt ra những câu vấn đáp đến 
hơn năm mươi bảy lần, khiến cho những mối hồ nghi 
hết sạch, Phật lý được tỏ bày. Người biết tốt - xấu thảy 
đều tuân hành. Có thể nói là tận tâm, chuyên tinh, dốc 
kiệt lòng thành, là bậc kiện tướng dẹp sạch nghi hoặc. 
Nhưng mọi mối nghi đã cởi gỡ, phải dũng mãnh phát 
đại chí, chỉ giữ mỗi một niệm thì tâm vương do Phật lực 
sẽ luôn tỉnh giác, giặc cướp phiền não không đất dung 
thân, muốn chẳng quy hàng cũng không được! Giặc 
cướp phiền não đã quy thuận sự giáo hóa của Phật thì 
tuy chưa ra khỏi Sa Bà đã không còn là người khách lâu 
ngày ở Sa Bà nữa; tuy chưa sanh Cực Lạc nhưng đã là 
khách quý cõi Cực Lạc. Như thế, trên chẳng cô phụ 
Phật giáo hóa, dưới chẳng phụ bạc tánh linh của chính 
mình. Đến cùng tột đời vị lai, cùng với hải hội đại 
chúng thân cận A Di Đà Phật trong cõi Tịch Quang 
Tịnh Độ, há chẳng phải là bậc đại trượng phu hùng 
mãnh ư? Nguyện người thấy nghe đều gắng sức lên.  

 
65. Lời tựa cho lần tái bản tác phẩm sớ giải kinh 
Quán Vô Lượng Thọ Phật của ngài Thiện Đạo  
 
 Con người sống trong thế gian, họa - phước, cát - 
hung thay nhau xảy tới, nhưng bị tổn hại hay lợi ích chỉ 



Lời tựa tác phẩm sớ giái kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật      1033  

là do con người khéo dùng tâm hay không. Chư Phật 
xót thương chính mình và hết thảy chúng sanh bị ba 
khổ, tám khổ, vô lượng các khổ bức bách não hại. Do 
vậy, suy nghĩ khổ báo đang phải chịu là ác nghiệp từ 
đời quá khứ cảm thành. Ác nghiệp đã tạo là do đối 
trước sáu trần cảnh, chẳng biết chúng như huyễn, như 
hóa, lầm khởi tâm tham - sân - si mà ra. Do vậy, biết 
phiền hoặc tham - sân - si chính là đại oán gia của hết 
thảy chúng sanh. Từ đấy, dùng Giới - Định - Huệ đoạn 
tham - sân - si, khôi phục thiên chân sẵn có để thành vô 
thượng giác đạo. Như vậy, ba khổ, tám khổ v.v… quả 
thật là người hướng dẫn tốt lành cho chư Phật ba đời, là 
duyên lành vô thượng để chúng sanh vĩnh viễn lìa các 
nỗi khổ, thường hưởng những sự vui.  

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh là đại pháp khiến 
cho khắp tất cả dù phàm hay thánh đều cùng trong một 
đời này vãng sanh Cực Lạc, dù Đốn hay Tiệm đều 
chứng Vô Sanh Nhẫn, cho đến viên thành Phật đạo. Do 
thánh thì tự lực đầy đủ, kiêm cậy vào Phật lực nên sự 
chứng nhập của họ thẳng chóng nhất; cho nên, Hoa 
Tạng hải chúng cùng nguyện vãng sanh. Còn kẻ phàm 
thì cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh, do vậy 
bèn siêu phàm nhập thánh, chứng địa vị Bất Thoái. Từ 
đấy, tu dần dần cho đến khi viên mãn Bồ Đề mới thôi. 
Trong kinh này, phần nói về Trung Phẩm dạy về giới 
thiện, phước thế gian, Hạ Phẩm nói về chúng sanh tạo 
các ác nghiệp và Ngũ Nghịch, Thập Ác sắp đọa địa 
ngục, do xưng niệm danh hiệu Phật bèn được vãng sanh. 
Lực dụng như thế rộng sâu bậc nhất. Ấy là do vua A Xà 
Thế nương đại nguyện luân, thị hiện hạnh ác nghịch, 



Lời tựa tác phẩm sớ giái kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật      1034  

giam cha, ngăn mẹ để phát khởi [nhân duyên giảng kinh 
này]. Bà mẹ vua nhàm lìa Sa Bà, phát nguyện sanh về 
Cực Lạc, lại vì chúng sanh đời Mạt, cầu pháp vãng sanh. 
Thế Tôn bèn nói ra mười sáu phép quán, quán tưởng y 
báo của cõi nước Tây Phương đủ mọi trang nghiêm, 
chánh báo là tướng hảo, oai đức của Phật, Quán Âm, 
Thế Chí và nhân lẫn quả của cửu phẩm vãng sanh.  

 Trong phần đầu của phép Quán Tượng thứ tám, đã 
nêu tỏ tông yếu như sau: “Chư Phật Như Lai là pháp 
giới thân, vào trong tâm tưởng của hết thảy chúng sanh. 
Do vậy, khi tâm các ông tưởng Phật thì tâm ấy chính là 
ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp phụ. Tâm này làm 
Phật, tâm này là Phật. Biển Chánh Biến Tri của chư 
Phật từ tâm tưởng sanh. Vì thế, hãy nên nhất tâm hệ 
niệm, quán tưởng kỹ càng đức Phật ấy”. Phải biết: 
Quán tưởng Pháp Thân, thật lý rất sâu. “Tâm làm Phật, 
tâm là Phật” sự vốn bình thường, bình thường nhưng 
phi thường, rất sâu nhưng chẳng sâu. Người viên ngộ lẽ 
này mới gọi là bậc thông đạt. Trong phép quán mười ba, 
đặc biệt mở ra phương tiện môn cho hàng chúng sanh 
căn cơ kém cỏi, dạy họ quán thân tướng một trượng sáu 
hay tám thước169. Phép quán thứ mười sáu lại khiến cho 
kẻ ác nghiệp nặng nề, xưng ngay vào danh hiệu Phật. 
Do xưng danh nên liền được vãng sanh. Do vậy, biết 
                                                
169 Theo các kinh điển ghi chép, thời đức Phật tại thế, con người chỉ cao có 
tám thước [Tàu], đức Phật cao gấp đôi người thường, tức là một trượng sáu. 
Về sau, theo Quảng Hoằng Minh Tập và Pháp Uyển Châu Lâm, tại Trung Hoa 
có các quy định như tượng đứng cao một trượng sáu, tượng ngồi cao tám 
thước… Theo Wikipedia, một trượng khoảng 3.33 m. Một trượng bằng mười 
thước, như vậy một thước Tàu khoảng 33 cm (theo ngu ý, thời cổ, những đơn 
vị này phải nhỏ hơn nữa, vì nếu khi ấy, con người trung bình cao tám thước, 
tức khoảng 2.4m, quá cao, quá to lớn so với hiện thời!)  



Lời tựa tác phẩm sớ giái kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật      1035  

tướng có lớn - nhỏ, Phật vốn chỉ là một. Quán không 
được thì xưng danh bèn được lợi ích. Từ chỗ này suy 
nghĩ kỹ, biết một pháp Trì Danh thật là bậc nhất! Hành 
nhân đời Mạt muốn được quyết định vãng sanh ngay 
trong đời này há chẳng trân quý một hạnh Trì Danh này 
hay sao?  

 Xét từ khi kinh này được truyền sang đây, Trí Giả, 
Thiện Đạo, Thanh Lương, Linh Chi mỗi vị đều soạn sớ, 
về sau chỉ có mỗi bản sớ giải của ngài Trí Giả được lưu 
truyền. Ba bản kia đều bị ẩn kín. Vào đời Quang Tự nhà 
Thanh, cư sĩ Dương Nhân Sơn từ Đông Doanh (Nhật 
Bản) thỉnh về bản chú giải kinh này của ngài Thiện Đạo. 
Bản sớ giải kinh Vô Lượng Thọ của ngài Huệ Viễn, bản 
chú giải Vãng Sanh Luận của ngài Đàm Loan đều là 
những pháp bảo đã bị ẩn mất từ lâu, [nay] đều được 
khắc in, lưu hành. Bản sớ giải của ngài Thiện Đạo 
không luận đến thâm ý đế quán, chỉ giải thích thẳng vào 
kinh văn để hàng căn cơ trung hạ dễ dàng thâm nhập. 
Đến khi đã thâm nhập thì chẳng nói đến đế quán nhưng 
tự nhiên hiểu rõ phép đế quán. Có thể nói là khế lý, khế 
cơ, khéo nói pháp yếu. Hóa thân của Phật Di Đà chẳng 
phải là lời đồn hư huyễn170. Vị tổ thứ hai của Liên Tông, 
muôn đời kính ngưỡng. Hiềm rằng sách được lưu 
truyền đã lâu, sai ngoa quá nhiều; do đấy bèn lắng lòng 
giảo chánh kỹ càng để khắc lại vậy.  

 

                                                
170 Tương truyền ngài Thiện Đạo, Nhị Tổ Tịnh Độ Tông, chính là hóa thân của 
Phật A Di Đà.  



Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ Giới                    1036  

66. Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ Giới 
tại nhà giam thứ nhất ở kinh đô trong ngày Nguyên 
Đán năm Giáp Tý 
 
 Tâm tánh của chúng sanh không khác gì chư Phật; 
nhưng do mê chưa ngộ nên làm chúng sanh lâu dài. 
Phẩm Như Lai Xuất Hiện của kinh Hoa Nghiêm có câu: 
“Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ, 
đức tướng của Như Lai, nhưng do vọng tưởng, chấp 
trước nên chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng, 
chấp trước thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại 
Trí đều được hiện tiền”. Phải biết trí huệ, đức tướng và 
vọng tưởng, chấp trước chỉ trong một tâm, thoạt đầu 
vốn không phải là hai vật. Hễ mê thì toàn thể trí huệ, 
đức tướng biến thành vọng tưởng, chấp trước; ngộ thì 
toàn thể vọng tưởng, chấp trước lại biến thành trí huệ, 
đức tướng. Ví như nước kết thành băng, băng tan thành 
nước. Tướng tuy có khác biệt, thể vốn chẳng hai. Hiểu 
rõ điều này thì ai chẳng nguyện đoạn Hoặc nghiệp 
huyễn vọng, khôi phục tâm tánh sẵn có? [Những 
chuyện như] đề cao thánh cảnh, cam phận phàm ngu, 
chấp tánh phế tu, dùng kiến giải lầm lạc lấy phàm lạm 
thánh sẽ đều không thể do đâu mà sanh khởi được!  

 Kinh Thư nói: “Thánh mất niệm nên thành cuồng, 
cuồng khắc chế được ý niệm bèn thành thánh”. Mạnh 
Tử nói: “Ai cũng có thể là Nghiêu - Thuấn. Đạo của 
Nghiêu - Thuấn chỉ là hiếu - đễ mà thôi!” Do vậy, biết: 
Chẳng thể hành hiếu đễ để làm Nghiêu - Thuấn, chẳng 
khắc chế ý niệm để thành thánh và chẳng thể khôi phục 
trí huệ, đức tướng để trở thành Phật thì đều là hạng tự 



Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ Giới                    1037  

ruồng rẫy, tự vứt bỏ, chẳng chịu gắng sức thực hiện vậy! 
Như Lai lúc mới thành Chánh Giác, vì khắp hết thảy 
phàm - thánh nói Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới, có câu: 
“Các ông là Phật sẽ thành, ta là Phật đã thành. 
Thường tin tưởng như thế thì giới phẩm đã đầy đủ”. Lại 
nói: “Chúng sanh nhận lãnh giới của Phật chính là đã 
dự vào địa vị chư Phật; địa vị giống như Đại Giác, thật 
sự là con của chư Phật vậy”. Điều chánh yếu là muốn 
làm cho con người hiểu thấu suốt một niệm tâm tánh 
nhỏ nhoi này chính là cội gốc của đạo Bồ Đề do chính 
Như Lai đã chứng vậy. Đã biết như thế thì ai còn chịu 
thuận theo nhiễm duyên phiền não khiến cho bầu trời 
chân tánh thanh tịnh rốt ráo bị mây mê sương Hoặc 
ngăn lấp nữa ư?  

 Lại khéo léo khuyên dụ dần dần để hàng căn cơ nhỏ 
trước hết thọ Tam Quy, đem thân tâm quy y Phật Pháp 
Tăng Bảo, tự có thể phản vọng quy chân, trái trần hiệp 
giác, rồi dạy cho Ngũ Giới “chẳng sát sanh, chẳng trộm 
cắp, chẳng tà dâm, chẳng nói dối, chẳng uống rượu” thì 
những lời lẽ, hành vi thường ngày sẽ không phạm 
những tội lỗi, thân tâm thanh tịnh. Có những người phát 
tâm đại Bồ Đề thì lại dạy họ tiến lên thọ Bồ Tát đại giới, 
khiến cho lý - sự viên dung, phước - huệ cùng tiến, 
hòng trên cầu Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. Kinh 
đô là chỗ đầu não của thiên hạ, vì thế tội phạm trong 
nhà tù rất đông. Lại do thói đời ngày càng suy bại, 
chiến tranh, mất mùa liên tiếp, đến nỗi bọn lưu manh 
ngây ngô, phạm phải phép nước bị giam cầm trong 
ngục. Há phải đâu chỉ trói buộc làm khổ thân tâm họ, 
mà thật ra là muốn cho họ sửa lỗi đổi mới, trở thành 



Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ Giới                    1038  

lương dân tuân theo luật pháp. Lại do gần đây Phật học 
xương minh, chánh phủ đặc biệt mời những vị cao tăng 
thông đạt Phật pháp thường đến trại giam khai thị 
những ý nghĩa trọng yếu của Phật pháp và cái nhân gây 
ra sanh tử luân hồi, cũng như pháp liễu sanh thoát tử, 
ngõ hầu ai nấy đều biết tâm này là tâm Phật, ắt sẽ tự 
tuân hành hạnh Phật. Muốn liễu sanh thoát tử, mà 
chẳng tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương 
quyết khó được như nguyện.  

 Bọn họ nghe vậy như đối trước gương sáng, xấu - 
tốt tự biết, như gặp mẹ hiền, mừng vui không gì ví dụ 
được. Tiếng kinh, danh hiệu Phật sáng tối không gián 
đoạn, biến nhà ngục thành đạo tràng, khiến bạn tù thành 
pháp lữ. Quả thật là chuyện lạ từ xưa đến nay chưa từng 
nghe. Đủ chứng tỏ Phật pháp quả thật là lò nung lớn lao 
để nung phàm đúc thánh vậy. Bất luận vàng cứng sắt 
chai đến đâu hễ bỏ vào trong ấy đều đúc thành tượng 
Phật, tượng Bồ Tát vi diệu trang nghiêm. Những ai bảo 
Phật pháp vô ích cho quốc gia, có hại cho đời, đều là 
những kẻ chưa thấy màu sắc đã bàn luận mù quáng, 
khiến mình tự lầm, làm người khác lầm lạc. Viên quan 
giám ngục do phát đại tâm, bèn đặc biệt thỉnh bậc pháp 
sư có đức vào ngày Nguyên Đán năm Giáp Tý, nói Tam 
Quy Ngũ Giới cho khắp các Phật tử trong nhà giam, 
ngõ hầu họ dùng Quy Giới chế phục thân tâm, khiến 
cho vọng tưởng, chấp trước không hề còn nữa, trí huệ, 
đức tướng sẽ được triệt để phô bày trọn vẹn. Hàng Phật 
tử các ông thoạt đầu đã phạm quốc pháp đến nỗi bị cầm 
tù, kế đến do được nghe Phật pháp liền nhiễm Phật 
hương, trở thành pháp khí của Phật. Do nhân duyên ác 



Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ Giới                    1039  

trở thành nhân duyên thiện, nếu chẳng phải là đã trồng 
thiện căn từ nhiều kiếp, vạn phần chẳng được may mắn 
như thế này đâu!  

Ví như Ma Ni bảo châu có thể thỏa ý người mưa ra 
khắp các món báu. Do không hay biết nên quăng trong 
hầm xí, chẳng những không có công năng mưa ra các 
báu, mà thể chất còn chẳng khác gì những vật nhơ. May 
gặp được người trí biết là của quý báu nhất, vào nhà xí 
nhặt ra, gột rửa đủ cách, lại dùng hương xông để khôi 
phục lại tánh chất sẵn có. Sau đấy, treo trên tràng cao, 
châu lại phóng quang minh, tùy ý người cần gì bèn mưa 
ra khắp các báu. Phật thấy hết thảy chúng sanh cũng 
giống như vậy. Do đó, dẫu kẻ mê đến cùng cực, làm đủ 
mọi chuyện ác nghịch, như vua Ca Lợi cắt chặt thân thể, 
hoàn toàn không có một niệm buông bỏ, mà vẫn thường 
tìm cơ hội để chỉ dạy, khơi gợi, khiến cho họ được độ 
thoát. Ấy là vì Phật chỉ xem trọng Phật tánh, còn hết 
thảy tội cấu ác nghịch Ngài chẳng buồn xét đến. Nếu 
các ông hiểu được những điều vừa nói trên đây dù là 
pháp hay ví dụ, ắt sẽ tự chẳng cô phụ Phật giáo hóa, 
chẳng phụ bạc tánh linh của chính mình, mà một phen 
hậu ý của chánh phủ, của giám ngục quan, của vị Tăng 
thuyết pháp, thuyết giới cũng chẳng bị trở thành uổng 
công. Lại mong ai nấy nỗ lực tấn tu thì may mắn lắm 
thay!  

 
67. Lời tựa khắc kinh Kim Cang lên đá  
 
 Kinh Kim Cang là tiêu chuẩn để phát tâm Bồ Đề, 
hành đạo Bồ Tát, thượng cầu hạ hóa. Kinh dạy: “Tất cả 



Lời tựa khắc kinh Kim Cang lên đá                                       1040  

hết thảy các loài chúng sanh ta đều làm cho họ nhập Vô 
Dư Niết Bàn để được diệt độ, nhưng vô lượng vô số vô 
biên chúng sanh được diệt độ như vậy thật ra chẳng có 
một chúng sanh nào được diệt độ!” Bởi lẽ tâm tánh của 
chúng sanh xét ngay trên bản thể đã là Vô Dư Niết Bàn, 
chỉ vì mê nên huyễn vọng tạo thành tướng sanh tử luân 
hồi. Giống như say thấy nhà xoay, nhà thật ra không 
xoay; mê cho là phương hướng đổi dời, phương hướng 
thật ra chẳng chuyển. Chẳng qua vì họ đặc biệt chỉ bày 
khiến cho họ khôi phục lại cội nguồn sẵn có mà thôi. 
Nói: “Chỉ hết phàm tình, chứ không có thánh giải; chỉ 
có trừ đi pháp ngăn lấp, chứ không có pháp làm cho 
sáng tỏ”, chính là diễn tả ý trên vậy.  

 Lại dạy chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, 
Pháp để hành bố thí. Bố thí đứng đầu lục độ, vạn hạnh. 
Kinh văn giản lược, chỉ nêu bố thí làm thí dụ. Nếu 
chẳng trụ vào tướng để thực hành lục độ vạn hạnh thì 
tam luân thể không, nhất đạo thanh tịnh, lìa trọn vẹn 
phàm tình thánh kiến “ta, người, chúng sanh, thọ giả”, 
chứng trọn vẹn Chân Như diệu tâm thường - lạc - ngã - 
tịnh. Không trụ vào đâu để sanh tâm, không có gì để đạt 
được mà thành Phật, thật đúng là vô thượng diệu pháp 
để tam thế chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ 
chúng sanh, tu trọn vạn hạnh nhưng một pháp chẳng lập. 
Vì thế, người thọ trì phước đức quả báo chẳng thể nghĩ 
bàn. Do vậy, danh nhân xưa nay đa phần đều thọ trì, 
biên chép kinh này, ấy là vì muốn cho dân chúng đều 
lần lượt được hiểu đạo tự giác này. Cư sĩ Hưu Tử 
Đường Thiên Tước xưa có linh căn dốc lòng tin tưởng 
Phật pháp, kiến địa cao siêu, thư pháp tinh diệu, riêng 



Lời tựa khắc kinh Kim Cang lên đá                                       1041  

viết kinh này, cho khắc đá để lưu truyền, hòng tiếp nối 
chí hướng, sự nghiệp của các vị Âu Dương Tuân, Triệu 
Mạnh Phủ, Đổng Kỳ Xương171. Công đức ấy chỉ có 
Phật mới biết được; do vậy, chẳng nề hà hèn kém, lược 
thuật nghĩa kinh để thưa cùng người đọc, ngõ hầu cùng 
lên được bờ giác.  

 
                                                
171 Âu Dương Tuân (557-641), tự Tín Bản, người xứ Lâm Tương, Đàm Châu 
(nay thuộc huyện Trường Sa, tỉnh Hồ Nam), là một nhà thư pháp lỗi lạc sống 
vào thời Tùy Đường, sở trường về lối viết chữ Khải. Tài thư pháp của ông nổi 
tiếng đến nỗi vua Cao Ly từng sai sứ sang xin chữ. Tác phẩm thư pháp tiêu 
biểu của ông là Hóa Độ Tự Bi (bia chùa Hóa Độ), Văn Ngạn Bác Bi. Lối viết 
chữ Khải của ông được coi là mẫu mực, được người sau sưu tập cho khắc 
thành sách để các nhà thư pháp phỏng theo luyện tập.  
Triệu Mạnh Phủ (còn đọc là Thiếu, hay Triệu) (1254-1322) tự Tử Ngang, hiệu 
Tùng Tuyết, biệt hiệu là Tùng Tuyết Đạo Nhân, người xứ Âu Ba, Hồ Châu, 
tỉnh Chiết Giang, cũng là một nhà thư pháp nổi tiếng vào đời Tống. Ông xuất 
thân từ hoàng tộc, thông minh dĩnh ngộ từ nhỏ, sách nhìn qua một lượt liền 
thuộc ngay, thông hiểu văn chương nghệ thuật sâu sắc. Ông cũng lãnh ngộ 
Phật học rất khá. Do cuối đời Tống, các nhà thư pháp chú trọng viết cho bay 
bướm, không thể hiện được chí khí qua thư pháp, nên họ Triệu đề nghị khôi 
phục phong cách cổ, lấy phong cách viết chữ của Vương Hy Chi làm mẫu 
mực. Về loại chữ Khải, ông đề nghị dùng cách viết trong bài Lạc Thần Phú 
của Vương Hy Chi, lối chữ Thảo học theo cách viết trong Thập Thất Thiếp 
cũng của Vương Hy Chi. Triệu Mạnh Phủ nổi tiếng nhất về tài viết chữ theo 
lối Khải và Hành. Tương truyền, mỗi ngày ông có thể viết được một vạn chữ, 
chữ nào cũng tài tình, mạnh mẽ 
Đổng Kỳ Xương (1555-1636): là một nhà thư họa nổi tiếng thời Minh, tự 
Huyền Tể, hiệu Tư Bạch, Tư Ông, biệt hiệu là Hương Quang, người xứ Hoa 
Đình, Tùng Giang (nay thuộc huyện Tùng Giang, Thượng Hải). Ông đậu tiến 
sĩ thời Vạn Lịch, từng đảm nhậm các chức Biên Tu, Hồ Châu Phó Sứ, Thái 
Thường Tự Khanh, Lễ Bộ Thị Lang, Nam Kinh Lễ Bộ Thượng Thư v.v… Tài 
vẽ và viết chữ của ông nổi tiếng suốt cuối đời Minh, đầu đời Thanh. Ông sở 
trường vẽ sơn thủy. Người đời sau khen nét bút của ông an nhàn, ôn hòa, 
trong sáng, mới mẻ, tú lệ. Ông thường vẽ tranh sơn thủy bằng bút mềm, sinh 
động nhìn mãi không chán. Tác phẩm nổi tiếng nhất là Đồng Quan Phố Tuyết 
Đồ. Ông cũng để lại một số trước tác như Họa Thiền Thất Tùy Bút, Dung Đài 
Tập, Họa Chỉ, Họa Nhãn v.v…  



Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải       1042  

68. Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo 
Kinh Giải  
 
 Phật ân rộng lớn, trọn khắp chẳng cùng tận vậy thay! 
Vì sao nói thế? Do hết thảy chúng sanh đều có Phật 
tánh, đều có thể thành Phật. Chỉ vì mê chưa ngộ nên 
đến nỗi ngược ngạo dùng sức công đức của Phật tánh 
để lầm lạc khởi tham - sân - si nơi sáu trần cảnh, tạo 
giết - trộm - dâm. Do Hoặc tạo nghiệp, do nghiệp thọ 
báo, trải bao kiếp lâu xa thường bị luân hồi sáu nẻo, 
trọn chẳng có lúc ra. Phật trong kiếp xưa biết điều này 
rồi, liền phát đại nguyện, muốn cho hết thảy chúng sanh 
tận hư không trọn pháp giới đều cùng ngộ Phật tánh 
vốn sẵn có, cùng thoát sanh tử luân hồi, cùng thành vô 
thượng giác đạo, cùng nhập Vô Dư Niết Bàn. Do vậy, 
vì khắp pháp giới chúng sanh trải bao nhiêu kiếp lâu xa 
hành Bồ Tát đạo, chỉ cần điều gì có lợi ích thì không gì 
chẳng hưng khởi, đề cao, tu trọn Lục Độ nhưng chẳng 
chấp vào một pháp nào, làm được hạnh khó làm, nhẫn 
được điều khó nhẫn. Hành bố thí thì quốc thành, vợ con, 
đầu, mắt, tủy, não đều chẳng tiếc nuối. Do đó, kinh 
Pháp Hoa nói: “Ta thấy Thích Ca Như Lai trong vô 
lượng kiếp, [hành] hạnh khó, hạnh khổ, tích công chứa 
đức, cầu đạo Bồ Đề chưa từng ngưng nghỉ. Xem khắp 
tam thiên đại thiên thế giới, thậm chí chẳng có chỗ nào 
chừng bằng hạt cải chẳng phải là nơi Bồ Tát xả thân 
mạng vì chúng sanh. Sau đấy, mới thành đạo Bồ Đề”. 
Chỉ một hạnh bố thí này dẫu thọ một kiếp còn chẳng thể 
nói trọn được, huống chi những thứ khác như trì giới, 
nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí huệ cũng như Tứ 



Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải       1043  

Nhiếp172, vạn hạnh nữa ư? Đến khi Hoặc nghiệp hết 
sạch, phước huệ viên mãn, chứng thấu suốt tự tâm, 
thành vô thượng đạo, vì khắp chúng sanh nói ra pháp 
Phật đã chứng là vì muốn cho họ đều cùng đắc pháp 
Ngài đã đắc.  

 Nhưng vì thượng căn ít ỏi, trung - hạ lại nhiều, nên 
Phật bèn tùy cơ lập giáo, khiến cho ai nấy tùy phận 
được lợi ích. Đến khi một kỳ sự nghiệp đã xong, liền 
nhập Niết Bàn, nhưng vẫn chẳng bỏ lòng đại bi, thị hiện 
thành Chánh Giác trong những thế giới phương khác để 
tế độ. Thị hiện sanh trong cõi này và thế giới phương 
khác như vậy cố nhiên chẳng thể dùng toán số, thí dụ để 
diễn tả được nổi. Ví như mặt trời sáng rỡ, vì chiếu cõi 
đời, mọc - lặn chẳng đứng yên. Cũng như người lái 
thuyền vì để chở người nên qua lại không ngừng. Nếu 
xét theo chuyện xuất thế lần này thì [Phật giáng thế] 

                                                
172 Tứ Nhiếp Pháp (catvāri samgraha vastūni) là bốn phương cách Bồ Tát 
dùng để lôi kéo chúng sanh, khiến họ sanh tâm thân ái hòng dẫn nhập Phật 
đạo, gồm:  
1. Bố Thí Nhiếp, còn gọi là Bố Thí Tùy Nhiếp Phương Tiện, Huệ Thí, Tùy 
Nhiếp Phương Tiện v.v… tức là dùng tâm thấy không có sự bố thí và lãnh 
nhận để bố thí pháp cũng như tài thí. Cách thực hiện là tùy theo chúng sanh ưa 
thích của cải hay đạo pháp mà tùy hỷ thí cho, không hề sanh chấp trước vào 
việc bố thí ấy.  
2. Ái Ngữ Nhiếp: Còn gọi là Năng Nhiếp Phương Tiện, Ái Ngữ Nhiếp Sự, Ái 
Ngữ Nhiếp Phương Tiện, Ái Ngôn, Ái Ngữ v.v… nghĩa là tùy theo căn tánh 
của chúng sanh mà khéo léo khuyên dụ họ hướng về Bồ Tát đạo.  
3. Đồng Sự Nhiếp, còn gọi là Tùy Thuận Phương Tiện, Tùy Chuyển Phương 
Tiện, Đồng Lợi, Đồng Hạnh, Đẳng Lợi, Đẳng Dữ…. nghĩa là thân cận chúng 
sanh cùng hưởng khổ - vui giống như thế, rồi lại dùng pháp nhãn quán sát họ 
ưa thích gì bèn thị hiện điều ấy khiến cho họ được lợi ích, cùng nhập đạo.  
4. Lợi Hành Nhiếp: Còn gọi là Lợi Ích Nhiếp, Độ Phương Tiện, Lợi Nhân hay 
Lợi Ích, có nghĩa là dùng thiện hạnh nơi thân khẩu ý lợi lạc chúng sanh, khiến 
họ yêu thích đạo pháp.  



Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải       1044  

vào năm 26 đời Châu Chiêu Vương173, mười chín tuổi 
xuất gia, ba mươi tuổi thành đạo, giảng kinh hơn ba 
trăm hội. Do vì không căn cơ nào chẳng gồm thâu, 
không pháp nào chẳng trọn vẹn; lại do hạng trung hạ 
căn tự lực yếu hèn, chẳng thể thoát sanh tử ngay trong 
một đời này, dù có tu trì nhưng phiền hoặc chưa đoạn, 
nếu thọ sanh lần nữa sẽ bị mê mất rất nhiều. Do vậy, 
riêng mở ra pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh 
Tịnh Độ, khiến cho dù thánh hay phàm, dù ngu hay trí 
đều cùng trong đời này vãng sanh Tây Phương. Kẻ 
thượng căn mau thành Phật đạo, kẻ trung hạ vĩnh viễn 
thoát luân hồi. Quả thật là đạo thông đạt để tam thế chư 
Phật phổ độ chúng sanh, là diệu pháp để chúng sanh 
trong chín giới mau chứng Phật quả. Nhưng chỉ cần đầy 
đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, chí thành khẩn 
thiết trì danh hiệu Phật để cầu sanh Tây Phương Cực 
Lạc thế giới, bất luận công phu sâu - cạn, Hoặc nghiệp 
nặng - nhẹ, không ai chẳng được Phật nhiếp thọ đới 
nghiệp vãng sanh như thuyền cứu người chết đuối 
không hề chọn lựa. Chỉ những kẻ tín nguyện chẳng thật, 
tâm hạnh trái nghịch với Phật là không được Phật tiếp 
dẫn.  

 Phật nghĩ thương chúng sanh từ vô thỉ trước đến tận 
vị lai sau, trên lên đến bậc Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến 
lục đạo phàm phu, không một ai chẳng thuộc vào đại bi 
thệ nguyện mênh mông. Ví như hư không bao hàm hết 
thảy, sâm la vạn tượng cho đến trời đất thảy đều chứa 

                                                
173 Châu Chiêu Vương (Cơ Hà) làm vua từ năm 979 đến 961 trước Công 
Nguyên, như vậy ông chỉ làm vua 19 năm. Không rõ chỗ này nguyên bản có 
bị khắc lầm Mục Vương thành Chiêu Vương hay không?  



Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải       1045  

đựng hết. Cũng như nhật nguyệt chiếu khắp muôn 
phương, dẫu kẻ mù từ lúc lọt lòng chẳng thấy được ánh 
sáng cũng vẫn được ánh mặt trời, mặt trăng chiếu đến 
mà được làm người. Nếu không có ánh mặt trời chiếu 
rọi ắt chẳng có duyên sống còn, nào phải chỉ những 
người tự thấy được ánh sáng mới được nhờ ơn ư? 
Những kẻ Thế Trí Biện Thông cậy vào kiến giải câu nệ, 
hẹp hòi, chê bai Phật pháp, cho là có hại cho thánh đạo, 
bịp đời, dối dân, trọn chẳng khác gì kẻ mù từ lúc lọt 
lòng chửi mặt trời, cho là mặt trời không có ánh sáng 
vậy! Hết thảy ngoại đạo đều trộm lấy ý nghĩa trong kinh 
Phật cho là chính mình có, lại còn trộm lấy những danh 
từ của Phật pháp để hành tà pháp. Do vậy biết Phật 
pháp chính là gốc đạo của hết thảy pháp thế gian, xuất 
thế gian vậy.  

 Ví như biển cả chảy ngầm dưới đất, những chỗ nó 
tưới tắm, chảy lộ ra ngoài chính là vạn con sông; nhưng 
vạn con sông, không con nào chẳng đổ vào biển cả. 
Những kẻ báng Phật kia đâu phải là báng Phật mà chính 
là tự báng mình đấy chứ! Bởi lẽ một niệm tâm tánh của 
họ toàn thể là Phật nên Phật mới thuyết pháp giáo hóa 
đủ cách như thế, mong cho họ bỏ mê quy ngộ, tự chứng 
được Phật tánh sẵn có mới thôi. Do Phật tánh quan 
trọng nhất, đáng mến tiếc nhất, nên Phật chẳng tiếc 
công sức như thế. Dù kẻ ấy chẳng tin nhận thì cũng 
chẳng nỡ buông bỏ. Nếu chúng sanh chẳng sẵn đủ Phật 
tánh, chẳng kham làm Phật, Phật cứ uổng công lập bày 
như thế, hóa ra nếu chẳng phải là gã khờ bậc nhất trong 
thế gian thì cũng là gã đại vọng ngữ bậc nhất trong thế 



Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải       1046  

gian ư? Thiên long bát bộ, tam thừa thánh hiền há chịu 
hộ trì, y chỉ Phật hay sao?  

 Phật Di Giáo Kinh chính là di chúc khi sự nghiệp 
một đời đã xong xuôi, sắp nhập Niết Bàn, Phật thiết tha 
dặn dò hàng đệ tử và hết thảy chúng sanh. Văn tự tuy 
giản lược, nhưng nghĩa lý thật châu đáo. Kinh dạy tôn 
trọng kính quý Ba La Đề Mộc Xoa như tôn trọng kính 
quý đức Thế Tôn. Nếu tôn trọng giới luật của Phật như 
vậy thì sẽ như thường ở sát bên Phật, không xa cách 
chút nào. Do vậy, Phật dạy: “Phải biết đây chính là đại 
sư của các ông, giống như ta đang ở trong đời chẳng hề 
khác gì!” Tiếp đó, kinh nói đến Giới Tướng, lợi ích trì 
giới, những tổn thất do không trì giới, và những pháp 
chế tâm, ăn uống có chừng mực v.v… dặn dò cặn kẽ 
nhiều lượt, không điều nhỏ nhặt nào chẳng nhắc tới. 
Dẫu là mẹ hiền sắp sửa qua đời, vì con cái tính kế cũng 
chẳng thể châu đáo được như vậy. Thật có thể nói là đổ 
tim, đổ gan, mỗi một chữ là một bụm máu. Là đệ tử 
Phật, nên nỗ lực tu trì như thế nào để khỏi phụ lòng 
Phật mong mỏi, người chưa biết Phật pháp phải nên 
cảm kích hành theo như thế nào để khỏi cô phụ ơn sâu 
ấy. Những lời ấy dường như chuyên dạy cho hàng tỳ-
kheo, nhưng thật ra ngụ ý dạy trọn khắp hết thảy phàm - 
thánh trong chín pháp giới, không sót một ai! Bởi lẽ bậc 
viên đốn thọ pháp, không pháp gì chẳng viên. Phật 
dùng một âm thanh nói pháp, chúng sanh tùy loại đều 
hiểu, há lẽ di giáo sáng rỡ này chẳng thích ứng với Tam 
Hiền Thập Thánh ư? Nhưng Phật xem hết thảy chúng 
sanh đều như con một; ngay trong lúc sắp nhập diệt ấy, 
nỡ nào chẳng khuyến khích, khuyên lơn thêm ư? 



Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải       1047  

Những kẻ bàn luận trong đời sau, đa phần cho rằng kinh 
này dành cho hạng căn cơ nhỏ nhoi và chỉ răn dạy riêng 
cho hàng tỳ-kheo, khiến cho tâm quang chiếu khắp chín 
pháp giới rốt cuộc trở thành những giáo huấn dành cho 
hạng xuất gia Tiểu Thừa, chẳng đáng đau tiếc ư?  

 Cư sĩ Trần Nguyên Tôn túc căn sâu dầy, học vấn 
uyên bác, thuở đầu chưa thấy được kinh Phật cũng noi 
dấu bọn Hàn, Âu, Châu, Trình, mấy năm gần đây mở 
đọc kinh Phật mới biết Phật là thánh nhân của các thánh, 
là trời đối với các trời, tất cả ngôn giáo không gì chẳng 
phù hợp Nho giáo, dùng để bình trị cõi đời thì đạo cách 
vật trí tri, chánh tâm thành ý, tu - tề - trị - bình mới 
được viên mãn rốt ráo. Bởi lẽ Nho Giáo chỉ nói đến đời 
này, còn Phật bàn trọn vẹn ba đời. Nếu thật sự biết nhân 
quả ba đời, dù hằng ngày chẳng muốn cầu lấy cách vật 
trí tri, thành ý chánh tâm tu thân cũng chẳng được! 
Trong đời những kẻ miệng nói phải, tâm sai trái, làm ra 
vẻ hiền lành nhưng ngầm làm ác đều là vì không biết 
“tâm thông pháp giới” cũng như không biết tam thế 
nhân quả mà ra. Nếu như biết thì dù là hạng cực hèn 
kém, cũng chẳng chịu đối trước gương sáng hiện các 
tướng xấu, để chịu xấu hổ vậy! 

 Tiếc rằng cõi đời phần nhiều không biết, đến nỗi 
chính mình an hưởng phú quý, sang cả, lại sai giết 
người đầy thành, ngập ruộng, chẳng thương xót mảy 
may. Than ôi! Đau đớn thay lòng người đời Mạt! Tàn 
nhẫn đến cùng cực! Nếu không có thuyết nhân quả ba 
đời của Như Lai thì những kẻ được hết tuổi thọ mới 
chết cũng sẽ hiếm hoi lắm! Nếu có muốn xuất thế cũng 
chẳng cần phải làm phương cách chi khác, chỉ cần y 



Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải       1048  

theo ngôn giáo của Phật đối trị phiền não tập khí cho 
hết sạch không còn sót thừa gì thì dù thân ở trong cảnh 
tục, vẫn chẳng ngại đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh 
thoát tử, hướng đến Phật quả, giống như cư sĩ Duy Ma 
ở Tây Thiên và Phó Đại Sĩ, Lý Trưởng Giả, Bàng cư sĩ 
v.v… ở cõi này. Nếu như không đủ sức thì còn có một 
pháp cậy Phật từ lực vãng sanh Tây Phương để nhờ cậy 
được. Há phải đâu hết thảy mọi người đều phải bỏ cõi 
tục xuất gia mới là đệ tử Phật ư? Những kẻ nào nói Phật 
pháp vứt bỏ luân lý, trái nghịch thánh giáo đều là do 
chưa đọc kinh Phật, chẳng biết vì sao Phật thành Phật, 
lầm lạc dùng ý kiến ức đoán của phàm phu để phán 
đoán hồ đồ!  

 Do vậy, nói: Muốn rốt ráo vãn hồi thế đạo nhân tâm 
mà không đề xướng, xương minh Phật pháp sẽ không 
thể được! [Ông Trần Nguyên Tôn] cảm kích ân Phật 
thật sâu đậm, thiết tha, lại muốn cho hết thảy đồng nhân 
cùng biết đến ân Phật, đem kinh Phật Di Giáo, dùng lời 
lẽ phổ thông để chú thích ý nghĩa ngõ hầu chánh khách, 
giới học thuật, thương gia, nông gia, nhân sĩ các giới 
đều được thấm gội từ ân của Phật, chẳng đến nỗi sẵn có 
Phật tánh mà thường bị mê mất, trầm luân mãi mãi 
trong biển khổ sanh tử, không thể ra được! Ông ta 
muốn khắc in để lưu hành, cậy Quang viết lời tựa. Vì ân 
sâu đức dầy của Phật nhiều người chưa biết nên Quang 
trình bày đại lược. Còn như tấm lòng đại từ bi vì chúng 
sanh, người đọc sẽ tự cảm nhận được qua những gì đã 
nói trong kinh, nên chẳng trình bày cặn kẽ!  

 Ôi chao! Phật vì chúng sanh dẫu thiên địa, phụ mẫu 
cũng chẳng thể sánh ví được một phần hằng hà sa số! 



Lời tựa sách Tâm Kinh Thiển Giải                                         1049  

Tôi trước kia đã lậm chất độc của họ Hàn, họ Âu, làm 
gã Nhất Xiển Đề, may chưa bị sa lầy trong đời này, 
may mắn được gặp Phật pháp, chỉ sợ những người 
giống như tôi chưa chắc đã được may mắn gặp gỡ Phật 
pháp như tôi. Do vậy, thốt lời mổ tim vẩy máu này, 
những mong ai nấy trên chẳng cô phụ ân Phật, dưới 
chẳng phụ tánh linh của chính mình mà thôi!  

 
69. Lời tựa sách Tâm Kinh Thiển Giải  
  
 Rõ ràng là tâm, Phật, chúng sanh ba pháp không sai 
biệt. Cái tâm vô sai biệt ấy hư linh đỗng triệt, trong lặng 
thường hằng vừa tịch vừa chiếu, chẳng phải có, chẳng 
phải không, dứt tuyệt danh xưng thánh - phàm, không 
có hình ảnh sanh diệt huyễn vọng. Lìa tâm duyên tướng, 
vì thế tình thức chẳng suy lường được. Vượt khỏi cửa ải 
văn tự, vì thế ngôn ngữ chẳng thể hình dung được. Như 
Lai trí huệ rộng lớn, tự tại nơi pháp, khéo dùng lời lẽ để 
tỏ bày đạo vượt ngoài ngôn ngữ, nói rộng hay lược đều 
phù hợp, đều đạt đến chỗ khéo léo viên mãn. Do vậy, 
kinh Đại Bát Nhã nói rộng, ước theo Phật pháp, chúng 
sanh pháp để chỉ rõ tâm pháp nên nhiều đến sáu trăm 
quyển. Còn kinh này nói giản lược, ước trên tâm pháp 
để dạy rõ Phật pháp và chúng sanh pháp nên văn từ chỉ 
có hai trăm sáu mươi chữ; nhưng sự - lý, nhân - quả của 
mười pháp giới không gì chẳng đầy đủ. Dùng đại lược 
để nhiếp sự rộng rãi, không sót một nghĩa nào.  

 Nếu nói giản ước thì hai câu “chiếu kiến Ngũ Uẩn 
giai không, độ nhất thiết khổ ách” (soi thấy Ngũ Uẩn 
đều không, vượt hết thảy khổ ách) chính là mấu chốt 



Lời tựa sách Tâm Kinh Thiển Giải                                         1050  

của toàn bộ bản kinh. Nếu nói giản lược hơn nữa thì 
một chữ “Chiếu” pháp nào cũng phô bày trọn vẹn, 
pháp gì cũng hoàn toàn mất, phô bày lẫn diệt mất đều 
vắng lặng, Nhất Chân tỏ lộ rốt ráo. Quán Tự Tại là 
người đã chứng đắc cái tâm ta trước hết, chúng ta há 
chẳng học theo Ngài ư? Thật có thể gọi là “tâm ấn của 
Như Lai, cương tông của Đại Tạng, kim chỉ nam cho 
chín pháp giới, mấu chốt của Đại Bát Nhã”, nghĩa 
chẳng thể nghĩ bàn, công đức cũng chẳng thể nghĩ bàn. 
Vì thế, xưa nay những người thọ trì, đọc tụng trọn khắp 
vũ trụ; người trước thuật hoằng dương khó thể kể xiết. 
Lý tuy rất sâu, nhưng từ ngữ phải phù hợp căn cơ. Nếu 
không, tuy khế lý nhưng chẳng khế cơ! Cư sĩ Lý Hòa 
Lạc tri kiến viên dung, văn tự hoạt bát, muốn cho kẻ sơ 
cơ dễ hiểu nên dùng văn Bạch Thoại để thiển giải (giải 
thích nông cạn, sơ lược). Bàn về lý thật hết sức thấu 
triệt, nhưng chỉ dùng những từ ngữ thật phổ thông, [báo] 
Đại Vân đăng tải trước, rồi cho in lại thành sách, vui 
sướng lòng người. Soạn xong lại khắc in lưu truyền mãi 
mãi khắp cõi. Quang tầm thường, kém cỏi, thiếu khả 
năng, khôn ngăn kính ngưỡng, kính cẩn viết lời tựa dẫn 
giải để giúp lưu thông vậy!  

 
70. Lời tựa thuật duyên khởi sách Quán Thế Âm Bồ 
Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng  
  
 Hết thảy các pháp thế gian, xuất thế gian đều do 
thời tiết, nhân duyên mà phát khởi. Vì thế, cổ đức nói: 
“Nếu thời tiết đến, lý tự tỏ bày”. Thật đúng là như thế! 
Quang tầm thường, kém cỏi, trăm chuyện chẳng làm 



Lời tựa Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng       1051  

được một điều nào, ăn bám chùa Pháp Vũ ở núi Phổ Đà 
ba mươi hai năm. Trước kia đọc Phổ Đà Chí, thấy 
những điều ghi chép trong ấy đều thuộc chuyện hưng - 
phế của đạo tràng và những chuyện tầm thường như 
vậy. Còn như sự - lý, bổn - tích trong những kiếp xưa 
của Quán Âm Đại Sĩ cũng như những nhân duyên Ngài 
cảm ứng trong cõi này đều thiếu sót, sơ sài, khôn ngăn 
người ta phải thở dài! Năm Dân Quốc thứ sáu (1917), 
ba vị cư sĩ Vương Thái Thần, Châu Hiếu Hoài, Trần 
Tích Châu lên núi tìm gặp. Ông Vương, ông Châu nói 
Phổ Đà là đạo tràng thánh địa của Quán Âm Đại Sĩ, 
trong nước, ngoài nước đều kính ngưỡng, sao lại bãi bỏ 
tòa giảng đã lâu, nỡ để pháp đạo tịch mịch? Xin thầy 
hãy phát tâm giảng kinh, chúng con sẽ vì thầy trù liệu, 
lo toan chi phí. Quang viện cớ mình kém cỏi, hết sức từ 
chối. Ông Tích Châu bèn nói:  

 - Sơn Chí đã lâu không tu chỉnh, bản gỗ khắc đã mờ 
câm. Nếu thầy chịu sửa chữa, con sẽ khắc in.  

 Quang nói:  

 - Chuyện ấy nào phải dễ dàng. Nếu chiếu theo lệ cũ 
thì phải là văn nhân mới làm nổi. Nếu đem những 
chuyện tu - chứng, bổn - tích trong những kiếp xưa kia 
của Đại Sĩ và những sự tích cảm ứng trong phương này, 
mỗi chuyện đều lược thuật những nét chánh khiến cho 
người đọc đều biết ân Đại Sĩ trọn khắp các cõi số lượng 
nhiều như cát, lòng từ tế độ không ngằn mé; từ đấy, 
phát khởi chánh tín, thân tâm quy y, gần là đạt được 
phước trong đường trời - người, xa là chứng quả Bồ Đề, 
mà không xem khắp Đại Tạng, tra cứu đủ mọi sách vở 



Lời tựa Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng       1052  

sẽ không thể làm được. Nếu chẳng phát huy các sự - lý, 
bổn - tích, cảm ứng của Đại Sĩ thì chính là bỏ chủ dốc 
chí nơi khách, bỏ gốc theo ngọn, có khác gì những sơn 
kinh thủy chí174 tầm thường? Làm sao tỏ rõ Phổ Đà là 
đạo tràng ứng hóa của Đại Sĩ, lại sao có thể tỏ rõ Đại Sĩ 
là bậc cha mẹ đại từ bi của pháp giới chúng sanh, có 
nhân duyên rất sâu đối với chúng sanh trong cõi Sa Bà 
cho được? Nhưng Quang do túc nghiệp đến nỗi tâm 
không tri thức, mắt gần như mù lòa, còn phải sám hối 
một hai năm đợi đến lúc nghiệp tiêu trí rạng, chướng 
hết mắt sáng thì sẽ chẳng tiếc thân mạng gắng làm cho 
thành tựu. Nếu như nghiệp nặng chẳng thể cảm ứng để 
trừ khử cho hết [nghiệp chướng] được thì sẽ qua Giang 
Tây, cầu cư sĩ Lê Đoan Phủ thay Quang lo liệu việc này. 
Ông này học vấn quán thông Nho - Thích, văn tài xuất 
chúng, ắt phát huy được tâm hạnh, sự tích từ bi của Đại 
Sĩ.  

 Năm sau, cư sĩ Từ Úy Như đem Văn Sao ấn hành, 
khiến cho những ai không xem xét kỹ, lầm tưởng 
Quang là bậc tri thức, từ đấy, thư từ qua lại, ngày càng 
không rảnh rỗi để làm. Mùa Xuân năm Dân Quốc thứ 
tám (1919), ông Đoan Phủ quy Tây, cái tâm đã phát 
trước kia trở thành chuyện nói xuông. Mùa Xuân năm 
Dân Quốc thứ 11 (1922), Tri Sự175 vùng Định Hải là 
ông Đào Tại Đông lên núi cho biết: “Sơn Chí được lưu 
thông sẽ khiến cho ai nấy do tin tưởng đều cải ác làm 
                                                
174 Sơn kinh thủy chí: tức những cuốn sách trình bày đặc điểm lịch sử của một 
vùng núi non, sông ngòi nào đó.  
175 Tri Sự vào cuối đời Thanh, nhỏ hơn chức Tri Huyện. Nhưng tại Đài Loan 
dưới thời lệ thuộc Nhật Bản thì Tri Sự lại lớn hơn Tri Huyện. Tri Sự ở Trung 
Hoa là người đứng đầu một trấn hay một hạt.  



Lời tựa Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng       1053  

lành, phản vọng quy chân, quả thật là nhiệm vụ quan 
trọng để vãn hồi thế đạo nhân tâm, hãy nên gấp rút tu 
chỉnh”. Quang thấy tâm ông Đào hộ pháp khẩn thiết, 
lòng cứu thế ân cần, liền thưa với chủ nhân hai chùa 
Phổ Tế và Pháp Vũ khẩn khoản xin ông Đào đích thân 
đảm nhiệm chuyện này. Ông Đào do bận bịu việc công, 
bèn ủy thác vị nhân sĩ trong vùng là ông Vương Nhã 
Tam đảm nhiệm. Hết thảy sự việc thì ngoài có ông Đào, 
trong núi có hòa thượng Khai Như đã thoái ẩn176 cùng 
thương lượng, châm chước lo liệu, Quang không rảnh 
rỗi nên tuyệt chẳng hề hỏi đến. Năm sau, ông Đào được 
thăng chức, chuyển lên huyện Hàng, nhưng vẫn gởi thư 
từ qua lại để bàn bạc, châm chước chuyện này. Nếu 
chẳng phải xưa đã từng được Đại Sĩ phó chúc, há có 
được như thế hay chăng? Lúc mới vừa bàn bạc chuyện 
tu chỉnh Sơn Chí xong xuôi, chưa đầy một tháng thì cư 
sĩ Hứa Chỉ Tịnh từ Bành Trạch, Giang Tây, đến viếng 
thăm, vừa gặp gỡ liền thành [bạn bè] thuận thảo. Quang 
thuật đầu đuôi chuyện cũ, đem chuyện sách Đại Sĩ 
Tụng nhờ vả, ông bèn chấp thuận ngay. Nếu chẳng phải 
là Đại Sĩ thầm gia bị, sao có dịp gặp gỡ như vậy cho 
được?  

 Ông Hứa bèn tra cứu khắp Kinh Tạng và các sách 
vở, phải mất hai năm mới hoàn thành bản thảo, soạn 
thành tụng văn gần hai vạn chữ. Lại còn chú thích ý 
nghĩa để người đọc biết hết căn cội. Lại trích lục các 
kinh để làm chứng cớ. Tụng Văn gồm ba quyển, dẫn 
chứng từ kinh văn gồm một quyển, tổng cộng hơn ba 
                                                
176 Hòa thượng Khai Như trước kia làm Trụ Trì chùa Pháp Vũ, sau xin nghỉ 
làm Trụ Trì nên gọi là “thoái cư” (tạm dịch là “thoái ẩn”).  



Lời tựa Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng       1054  

trăm bảy mươi trang, được gởi đến [Phổ Đà] vào đầu 
mùa Hạ. Những ý nghĩa của Tụng Văn đã được trình 
bày trong lời tựa của ông Hứa; ở đây không nhắc lại 
nữa. Trước kia, Quang vốn muốn đặt phần này vào đầu 
bộ Sơn Chí, nay vì số quyển quá nhiều, nên đặc biệt cho 
khắc in riêng để lưu truyền khắp hậu thế. Nếu in chung 
với bộ Sơn Chí ắt khó thể lưu truyền rộng khắp được. 
Đại Sĩ từ vô lượng kiếp đến nay phân thân trong các cõi 
nhiều như bụi trần, bổn - tích cảm ứng của Ngài chỉ 
mình Phật biết được nổi. Mấy quyển tụng văn này 
chẳng qua chỉ là một hạt bụi nơi đại địa, một giọt nước 
trong biển cả, khiến cho những ai chẳng biết lòng từ sâu 
xa, lòng bi lớn lao của Đại Sĩ sẽ biết được đại khái. Từ 
đấy, hổ thẹn, đột nhiên dũng mãnh nói: “Tâm của 
chúng ta và tâm của Đại Sĩ không hai không khác, Đại 
Sĩ đã viên thành Phật đạo bao kiếp lâu xa, lại dùng bi 
tâm vô tận chẳng lìa cõi Tịch Quang, thùy tích177 trong 
chín giới hiện đủ mọi sắc thân độ thoát chúng sanh. 
Chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay luân hồi sáu nẻo, 
được hưởng ân dẹp khổ ban vui của Ngài không biết là 
bao nhiêu! Mãi cho đến ngày nay, vẫn còn là phàm phu. 
Trên đã phụ thâm ân Đại Sĩ cứu vớt, dưới phụ bạc Phật 
tánh sẵn có của chính mình. Lặng im suy nghĩ, há 
không thẹn đến chết ư? Ngài đã là trượng phu thì ta 
cũng thế. Chẳng nên tự khinh để rồi lui sụt!”  

 Do vậy, chuyển biến phàm tình noi theo dấu Thánh, 
khắc kỷ, giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng thành, tận lực hành 
điều thiện thế gian, kiêm tu Tịnh nghiệp, lâu dần đều 
                                                
177 Từ bổn địa, thị hiện các thân hay sự tướng để hóa độ gọi là “thùy tích” (lưu 
dấu). Chẳng hạn như Bồ Tát Quán Âm đã thùy tích tại Phổ Đà.  



Lời tựa Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng       1055  

được biến đổi. Bậc thượng thì ngay trong đời này đoạn 
Hoặc chứng Chân, liễu sanh thoát tử, bậc hạ thì đến lúc 
lâm chung cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. 
Được như thế thì ai nấy đều giữ vẹn lễ nghĩa, ai nấy 
biết nhân quả, tự nhiên can qua dứt, tai họa do con 
người gây ra vĩnh viễn dứt mất, mưa thuận gió hòa, 
quyến thuộc trời thường đến. Nhiệm vụ trọng yếu căn 
bản để vãn hồi thế đạo nhân tâm như ông Đào đã nói 
chính là chuyện này! Mong sao những ai thấy nghe đều 
cùng phát lòng kính ngưỡng Đại Sĩ, gắng sức tu tập thì 
may mắn lắm thay!  

 
71. Lời tựa in lại sách Giáo Quán Cương Tông 
Thích Nghĩa Kỷ  
  

Biển Giáo mênh mông, rộng sâu chẳng thể lường; 
nếu chẳng có gì để chỉ quy sẽ mịt mờ không biết hướng 
về đâu. Do vậy, đại sư Trí Giả vào đời Trần - Tùy dùng 
Ngũ Thời Bát Giáo để phán định những pháp đã nói 
trong suốt cả một đời của đức Như Lai, hiển lộ bản hoài 
xuất thế của Như Lai. Phật chỉ muốn cho hết thảy 
chúng sanh cùng thành giác đạo, nhưng do căn cơ, khí 
lượng bất nhất, nên lại tùy thuận cơ nghi, dần dần 
khuyến dụ khéo léo, vì Thật lập ra Quyền để tiếp dẫn. 
Đợi đến khi họ đã được lợi ích nơi Quyền, bèn khai 
Quyền hiển Thật cùng quy vào bí tạng, mới biết nguyên 
do “tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ không sai biệt; Phật 
như, chúng sanh như, nhất như, vô nhị như”. Có thể nói 
là giương Phật nhật trong không trung chiếu khắp cõi 



Lời tựa sách Giáo Quán Cương Tông Thích Nghĩa Kỷ          1056  

đất, trao Quả Giác cho đứa con nghèo cùng, sai nó nối 
ngôi đấng Pháp Vương.  

 Nhưng do văn từ quá nhiều chẳng thuận tiện cho kẻ 
sơ cơ, nên Ngẫu Ích đại sư mới thâu tóm những nghĩa 
trọng yếu, soạn ra sách Cương Tông. Những chỗ nào ý 
nghĩa bị ẩn kín bèn giải thích đại lược để người học biết 
hết ý nghĩa Như Lai thuyết giáo và pháp nương theo 
Giáo để tu Quán. Có chỗ giống như chỉ dẫn đi về núi 
báu, trao thẳng Ma Ni bảo châu cho. Từ đấy, hiểu rõ: 
Không chỉ Đệ Nhất Nghĩa Đế “viên diệu bất sanh bất 
diệt, chẳng phải có, chẳng phải không” là tâm ấn của 
Như Lai, mà ngay cả những pháp thiên - nhân - Quyền - 
Tiểu v.v… và những lời lẽ xử sự trong đời, những nghề 
nghiệp để kiếm sống v.v… không gì chẳng phải là Đệ 
Nhất Nghĩa Đế, đều là tâm ấn của Như Lai. Ví như vẽ 
rồng điểm mắt, rồng lập tức bay lên. Do pháp không có 
tự tánh, chuyển biến do tâm, người căn cơ viên mãn thọ 
pháp, không pháp nào chẳng viên.  

 Mặc Am Pháp Sư dùng cách thích nghĩa (giải thích 
ý nghĩa) để chú thích dưới mỗi phần. Lại còn soạn phần 
Kỷ178 để mong người đọc vừa đọc đến liền hiểu rõ. 
Người học có được bộ sách này đỡ tốn tâm lực, lại dễ 
lãnh hội, may mắn chi bằng? Trưởng lão Pháp Dụ chùa 
Bảo Luân tại Duy Dương muốn in lại để truyền bá rộng 
rãi, sai Quang giảo chánh những chỗ sai lầm và trần 
thuật duyên khởi vậy.  

 

                                                
178 Tức phần tóm tắt những ý chính trong một chương. 



Lời tựa cho Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư                        1057  

72. Lời tựa cho Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư của 
Thế Giới Cư Sĩ Lâm tại Thượng Hải  
  

Chúng sanh và Phật tâm tánh như một, trọn chẳng 
có hơn - kém cũng như tăng- giảm, nhưng Phật an trụ 
trong Tịch Quang, chúng sanh luân hồi trong sanh tử, là 
vì ngộ và chưa ngộ, và do thuận tu - nghịch tu mà ra. 
Như Lai biết chúng sanh đều có đủ Phật tánh, đều kham 
làm Phật. Do vậy, thị hiện sanh trong thế gian, thị hiện 
thành Chánh Giác, tùy cơ diễn nói hết thảy pháp môn 
Quyền - Thật để kẻ lợi căn ngay từ đó khai - thị - ngộ - 
nhập tri kiến Phật; những kẻ độn căn cũng dần dần 
được un đúc nên được ngộ nhập. Đợi đến khi ngộ - 
chứng cùng cực mới khôi phục lại Phật tánh sẵn có, 
mới lìa khỏi danh tướng “phàm - thánh, chúng sanh - 
Phật” sai biệt. Đấy chính là “làm cho hết thảy chúng 
sanh đều nhập vào Vô Dư Niết Bàn để được diệt độ, 
nhưng quả thật không có chúng sanh nào được diệt độ”.  

 Ôi! Tâm Như Lai độ sanh có thể nói là từ bi đến 
cùng cực, không còn gì hơn được nữa! Về sau, chư Bồ 
Tát, tổ sư, thiện tri thức, ai nấy đều tiềm tu mật chứng, 
hoằng truyền, xiển dương, phát huy để trên thì nối tiếp 
huệ mạng Như Lai, dưới làm bến bờ cho chúng sanh. 
Từ khi pháp truyền sang Đông Chấn (Trung Hoa), một 
ngàn mấy trăm năm qua, những kẻ ngộ tự tánh, đoạn 
phiền hoặc, thoát sanh tử, chứng Niết Bàn làm sao kể 
xiết! Những người nối tiếp kế thừa còn có thể thay đổi 
phong tục, chiến thắng tàn bạo, khử trừ giết chóc, khiến 
cho dân ngày càng hướng thiện nhưng chẳng biết vì sao! 
Do vậy, xưa nay những bậc cao nhân lỗi lạc vượt trỗi 



Lời tựa cho Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư                        1058  

hơn người không ai chẳng dùng pháp này để tự hành, 
hóa độ người ngõ hầu thiên hạ thái bình, muôn nước 
đều yên ổn. Đến thời Hàm Phong - Đồng Trị nhà Thanh, 
chiến tranh liên tiếp xảy ra, pháp vận suy sụp dần.  

 Về sau, bãi bỏ cử nghiệp, những người thiên tư cao 
ai nấy ngoài các môn khoa học ra còn nghiên cứu thêm 
Phật pháp, mới biết [Phật pháp] là đạo duy nhất vô nhị 
trong thế gian. Trong lúc thế đạo nhân tâm đã suy hãm 
đến cùng cực này, muốn cứu vãn mà chẳng xương minh 
Phật học thì không còn có cách nào hết. Do vậy, ai nấy 
đều lấy việc đề xướng Phật học làm nhiệm vụ cấp bách, 
nên hội Nghiên Cứu, Cư Sĩ Lâm được lập ra khắp nơi. 
Pháp chẳng chấp nhất, tùy theo căn cơ con người, dù 
Thiền hay Giáo, dù Hiển hay Mật, thảy đều tu trì và 
phát huy. Lại còn chú trọng pháp môn Tịnh Độ để 
mong người đã ngộ và kẻ chưa ngộ, đều cùng trong đời 
này thoát ly sanh tử luân hồi. Ấy là vì chúng sanh đời 
Mạt Pháp tự lực yếu hèn, nếu không nhờ vào Phật lực, 
quyết khó thể giải thoát ngay trong đời này. Trong hội 
Hoa Nghiêm, Hoa Tạng hải chúng, Đẳng Giác Bồ Tát 
còn dùng mười đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh, 
huống gì những kẻ học Phật trong đời Mạt ư? Do vậy, 
biết pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn thành thủy 
thành chung để mười phương ba đời hết thảy chư Phật 
trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. Thượng 
Hải là nơi quan trọng của toàn quốc, các cư sĩ trong Cư 
Sĩ Lâm muốn phổ biến pháp hóa của Phật, ngoài việc 
giảng kinh niệm Phật ra, mỗi quý (ba tháng) lại ra một 
số Lâm San ngõ hầu thúc đẩy rộng rãi. Nay lại tiếp tục 
cho ra đời Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư. Đối với 



Lời tựa cho Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư                        1059  

các bộ Khởi Tín Luận, Lăng Nghiêm Kinh Chỉ Yếu, đối 
với những kinh luận sâu xa uyên áo đều dùng những lời 
lẽ rõ ràng, giản dị để phát huy, ngõ hầu người sơ cơ dễ 
lãnh hội, hòng khỏi bị nỗi khổ “do không phù hợp nên 
không thâm nhập được”, đều được hưởng lợi ích “do 
ngón tay chỉ mà thấy được mặt trăng”. Từ đây, tiếp tục 
ấn hành lưu truyền để tỏa rạng ánh sáng Phật nhật, 
khiến hết thảy đồng nhân cùng ngộ thiên chân Phật tánh 
sẵn có, ngõ hầu khỏi phụ đại sự nhân duyên xuất thế 
của Như Lai, mà chuyện vãn hồi thế đạo nhân tâm cũng 
có thể lấy đây làm căn cứ. Phàm những ai đồng hàng 
với tôi ai nấy nên giúp đỡ để [cuốn Tùng Thư này] 
được truyền bá khắp pháp giới vậy.  

 
73. Lời tựa sách Kim Cang Công Đức Tụng  
 
 Lục Độ là pháp trọng yếu để Bồ Tát trên cầu Phật 
đạo, dưới độ chúng sanh. Nhưng năm Độ [đầu tiên] như 
kẻ mù, Bát Nhã như người hướng dẫn. Năm Độ nếu 
thiếu Bát Nhã thì chẳng thể rốt ráo đến bờ kia, chẳng 
thể gọi là Ba La Mật. Bát Nhã như tâm, năm Độ kia 
như thân. Bát Nhã không có năm Độ thì cũng chẳng thể 
rốt ráo đến được bờ kia, chẳng được gọi là Ba La Mật! 
Nếu hai thứ này đều đầy đủ thì mỗi một Độ đều rốt ráo 
đến được bờ kia, đều được gọi là Ba La Mật. Kinh Kim 
Cang chính là khuôn phép để phát Bồ Đề tâm, hành Bồ 
Tát đạo, tu khắp lục độ vạn hạnh. Do kinh văn giản 
lược chỉ nêu bố thí làm mẫu, như chẳng trụ vào Sắc, 
Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp để hành bố thí v.v… nên 
có thể độ thoát hết thảy chúng sanh, nhưng chẳng thấy 



Lời tựa sách Kim Cang Công Đức Tụng                               1060  

ta là người độ và pháp dùng để độ cũng như tướng 
chúng sanh được độ, thì bốn tướng chẳng sanh, ba 
tâm179 há được? Không trụ vào đâu để sanh tâm, vô sở 
đắc để làm Phật. Do vậy, thọ trì bốn, ba, hai, một câu 
thì công đức khó thể nói được, còn nói chi là trì toàn bộ 
kinh. Do vậy, từ cổ đến nay, nhiều người đọc tụng. 
Người đốn ngộ tự tánh triệt chứng duy tâm, sống dự 
vào dòng thánh, chết về An Dưỡng kể sao cho xiết? Kế 
đến là tiêu trừ tội nghiệp, tăng trưởng thiện căn, chuyển 
họa thành phước, từ ngu trở thành trí lại càng nhiều hơn 
nữa. Cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh đem những sự tích cảm ứng đã 
được ghi chép từ xưa đến nay phân loại rồi soạn những 
bài tụng. Bạn ông ta là Lưu Khế Tịnh lại viết lời chú 
thích để người đọc đều biết được nghĩa lý uyên thâm, 
công đức rộng lớn, sanh lòng chánh tín, gắng bắt chước 
tu theo. Tùy theo công hạnh cạn hay sâu cũng sẽ được 
các thứ lợi ích. Kinh dạy: “Hết thảy chư Phật và đạo 
Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều 
phát xuất từ kinh này. Nếu có thể phát tâm chí thành 
cung kính thọ trì thì sẽ thuộc vào trong số chư Phật vị 
lai”, xin hãy gắng sức lên!  

 

                                                
179 Tam tâm (theo giáo nghĩa Thiên Thai) là:  
1. Giả danh tâm: Tâm chấp trước Ngã thật có, chính là kiến giải của ngoại đạo.  
2. Pháp tâm: Tâm chấp trước pháp thật có, chính là tâm của hàng Tiểu Thừa 
thuộc phái Nhất Thiết Hữu Bộ. 
3. Không tâm: Chấp trước Ngã lẫn Pháp, không biết tâm vốn chẳng phải có, 
chẳng phải không, bất sanh, bất diệt.  



Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán                                       1061  

74. Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán  
 
 Nho - Thích đạo không hai, chúng sanh và Phật tâm 
không hai. Do con người có cùng một tâm này, tâm 
cùng một lý này, nên hết thảy hữu tình đều nhờ vào 
Chân Như Phật Tánh mà được kiến lập. Nhưng chúng 
sanh và Phật thật khác biệt, phàm - thánh khác hẳn nhau 
là vì nhân địa mê - ngộ bất đồng, Tu Đức thuận - 
nghịch sai khác. Do vậy, thánh nhân Nho - Thích đều 
xuất hiện trong đời làm bậc hướng dẫn, ngõ hầu hết 
thảy chúng sanh bỏ mê theo ngộ, thấu dòng tột nguồn, 
khôi phục lại bản tánh sẵn có mà thôi! Sự phát huy tuy 
có Quyền - Thật, sâu - cạn, phương tiện - cứu cánh bất 
đồng, nhưng xét về đại thể thì lý thể được đề cao và 
công phu tu tập không hai.  

 Phật lấy Giác làm Thể, Giác có Bổn Giác, Thỉ Giác, 
Bất Giác. Bổn Giác chính là thiên chân Phật Tánh 
chúng sanh và Phật đều sẵn có, tức là Tánh Đức vậy. 
Còn Thỉ Giác là diệu trí do dựa theo lý Bổn Giác, phát 
khởi tu tập chân thật, đối trị phiền não tập khí khiến cho 
chúng bị tiêu diệt không còn sót. Đó chính là Tu Đức. 
Bất Giác là mê trái Bổn Giác, sanh khởi chấp trước vào 
cảnh, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, coi khổ 
là vui, lấy mê làm đức, dùng sức Phật tánh để tạo 
nghiệp sanh tử. Hết thảy chúng sanh đang mê không 
nương theo Chánh Giác, lầm lạc tu tập đều là Bất Giác 
vậy. Bổn Giác thì phàm - thánh bình đẳng, không có 
cao - thấp. Thỉ Giác thì do công phu sâu hay cạn khác 
biệt mà địa vị ngộ chứng sai khác, từ Danh Tự cho đến 



Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán                                       1062  

Phần Chứng, từ địa vị Ngoại Phàm180 cho đến Đẳng 
Giác đều thuộc trong phạm vi Thỉ Giác. Từ Đẳng Giác 
lại phá một phần vô minh thì công Tu Đức đã đến cùng 
cực, Tánh Đức hiển lộ trọn vẹn, phước huệ trọn đủ, 
phiền hoặc hết sạch, viên mãn Bồ Đề, trở về chỗ không 
thể đắc, mới thành bậc Đại Giác Thế Tôn, mới chứng 
Thỉ - Bổn hợp nhất tối thượng thừa tối cực, mới hoàn 
thành sự nghiệp tu nhân chứng quả của bậc đại trượng 
phu. Vì thế, kinh Hoa Nghiêm nói: “Hết thảy chúng 
sanh đều có đầy đủ trí huệ, đức tướng của Như Lai, 
nhưng do vọng tưởng, chấp trước nên chẳng chứng đắc. 
Nếu lìa hết thảy vọng tưởng, chấp trước thì Nhất Thiết 
Trí, Vô Ngại Trí đều được hiện tiền”. Nói “hết thảy 
chúng sanh đều đầy đủ trí huệ của Như Lai” là nói về 
lý tánh Bổn Giác vậy. “Do vọng tưởng, chấp trước nên 
chẳng chứng đắc” chính là trái nghịch Bổn Giác, khởi 
Hoặc tạo nghiệp, luân hồi trong sáu đường. “Lìa vọng 
tưởng thì trí huệ bèn hiện tiền” chính là thuận theo Bổn 
Giác để tu dần dần cho đến khi viên thành Phật quả. 
Hiểu rõ chỗ đạt đến của lý “Tánh - Tu” này ắt chẳng 
                                                
180 Ngoại Phàm là địa vị phàm phu, do đối ứng với Nội Phàm nên gọi là Ngoại 
Phàm. Đây chính là địa vị trước khi đạt đến địa vị Kiến Đạo. Thanh Văn Thừa 
coi Ngũ Đình Tâm, Biệt Tướng Niệm Trụ, Tổng Tướng Niệm Trụ đều là 
Ngoại Phàm, nhưng Bồ Tát Thừa lại coi Thập Tín Phục Nhẫn là Ngoại Phàm. 
Cuối quyển 17, sách Đại Thừa Nghĩa Chương có ghi: “Nói Ngoại phàm chính 
là chỉ những người hướng đến điều lành nhưng hướng ra ngoài cầu lý, chưa 
thể dứt được tướng để duyên theo Chân Tánh bên trong, nên gọi là Ngoại. Do 
thân phàm phu Phần Đoạn trong sáu đường chưa thể bỏ được nên gọi là 
Phàm”. Theo Thiên Thai Tông thì có nhiều cách giải thích:  
1. Trong Tạng Giáo, Hiền Vị thuộc về Ngũ Đình Tâm Quán là Ngoại Phàm.  
2. Thông Giáo coi Càn Huệ Địa trong mười Địa là Ngoại Phàm.  
3. Biệt Giáo coi mười địa vị thuộc Thập Tín là Ngoại Phàm.  
4. Viên Giáo coi địa vị Ngũ Phẩm trong Quán Hạnh của Lục Tức Thành Phật 
là Ngoại Phàm.  



Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán                                       1063  

cam chịu phận phàm ngu, cũng chẳng dám đem phàm 
lạm thánh, ắt sẽ thật tu, thật ngộ, mong sao thật chứng 
mới thôi!  

 Nho thì lấy Thành - Minh làm gốc, Thành là Minh 
Đức, Minh nghĩa là “minh” (làm sáng tỏ) trong “minh 
Minh Đức”. Thật ra là Thành - Minh, tức “minh Minh 
Đức”. Minh Đức chính là chân tri (sự hiểu biết chân 
thật) sẵn có trong tâm chúng ta. Do có “vật” là nhân 
dục (lòng ham muốn của con người), nên [Minh Đức] 
bị ngăn lấp chẳng thể hiển hiện được; như mây che mặt 
trời, trọn chẳng thấy được tướng sáng. Muốn làm sáng 
tỏ Minh Đức ấy thì phải trọng lòng kính, giữ lòng thành, 
khắc kỷ, giữ lễ thì cái vật “nhân dục” tự chẳng có đất 
dung thân, chân tri sẵn có sẽ hiển lộ toàn thể, như phù 
vân (mây nổi) trôi đi, vầng mặt trời sáng rỡ. Chân tri đã 
hiển lộ thì đạt được quyền làm chủ, kẻ hầu hạ phải nghe 
theo. Vì thế những gì ý nghĩ đến, tâm suy nghĩ đến đều 
quy về chân thành, không vọng, trung chánh, chẳng 
thiên lệch vậy. Đấy chính là đại pháp “tu thân, trị 
người” của Khổng Tử thừa kế từ nhị đế tam vương181 
được trình bày tóm lược như vậy, để làm khuôn phép 
lớn lao cho thiên hạ hậu thế mong thành thánh thành 
hiền vậy.  

 Nếu đem so với Phật pháp để giải thích thì Thành 
và Minh Đức chính là Tánh Đức của Bổn Giác, còn 
Minh và Minh Minh Đức (làm sáng tỏ Minh Đức) 
chính là Tu Đức của Thỉ Giác vậy. “Vật” là vọng tưởng, 
                                                
181 Nhị đế tam vương: Nhị Đế là Đế Nghiêu, Đế Thuấn, Tam Vương là vua 
Đại Vũ nhà Hạ, vua Thành Thang nhà Thương và Văn Vương nhà Châu, 
những vị này đều được coi là Thánh Quân của cổ Trung Hoa.  



Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán                                       1064  

chấp trước. “Cách vật” là lìa vọng tưởng, chấp trước. 
Lìa vọng tưởng, chấp trước liền đắc trí huệ của Như Lai. 
Trừ khử vật dục của con người thì lương tri và Chân Tri 
cố hữu trong tâm chúng ta sẽ tự hiển hiện triệt để. Do 
vậy, nói: “Phát huy sâu - cạn tuy khác nhau, nhưng 
công phu nơi lý thể cố nhiên chẳng hai”. Vì thế, những 
bậc thông minh duệ trí xưa nay đa số đều học Phật. Do 
đạt được tâm pháp của Phật nên mới hiểu thấu đáo tâm 
pháp của thánh nhân tiên hiền bên Nho; bởi lẽ nhà Nho 
đa phần coi trọng sự tướng, chẳng dốc sức ngộ hiểu tâm 
tánh. Nếu chẳng được Phật pháp hướng dẫn thì chính 
tâm mình còn chưa thể hiểu biết được, huống gì tâm 
pháp của thánh nhân ư? Do vậy, các nhà Nho câu nệ 
vào hình tích, đa số chê trách Phật giáo là do chẳng biết 
Phật pháp tuy là pháp xuất thế nhưng vẫn đầy đủ hết 
thảy những thiện pháp thế gian. Phàm là đạo luân 
thường, tu thân, tề gia cố nhiên cực lực hoằng dương, 
chẳng sót mảy may điều thiện nào, gặp cha nói từ, gặp 
con nói hiếu, anh nhường, em kính, chồng xướng, vợ 
theo, tùy theo chức phận ai nấy đều tận nghĩa, chẳng 
khác với những gì thánh nhân thế gian đã nói. Nhưng 
thánh nhân thế gian chỉ dạy con người tận nghĩa, tận 
phận, chứ đức Phật còn chỉ dạy cặn kẽ quả báo thiện ác 
của việc tận và không tận. Tận nghĩa, tận phận chỉ có 
thể dạy bậc thượng trí, chứ chẳng thể thâu nhiếp hết kẻ 
hạ ngu. Nếu biết quả báo thiện ác của việc tận và chẳng 
tận thì dù là phàm ngu cũng vẫn hâm mộ thiện báo, sợ 
ác quả; tuy chẳng muốn tận nghĩa, tận phận cũng phải 
gắng sức tận nghĩa, tận phận! Đấy là pháp để Như Lai 
phổ độ thượng trung hạ căn.  



Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán                                       1065  

 Đời thường có kẻ cậy vào sự hiểu biết, chẳng 
chuộng thật tu, bảo xằng nhân quả là pháp Tiểu Thừa, 
chẳng biết: Như Lai viên thành Phật đạo, chúng sanh 
thường đắm chìm trong sanh tử đều chẳng ra ngoài 
nhân quả! Chỉ có mỗi một niệm tâm tánh của đương 
nhân tuy chẳng thuộc nhân quả, nhưng vẫn chẳng lìa 
nhân quả. Muốn vượt ra ngoài nhân quả nhưng chưa 
viên thành Phật đạo sẽ trọn chẳng thể được. Chưa thành 
Phật mà đã vội vàng bác bỏ nhân quả sẽ vĩnh viễn đánh 
mất thiện nhân thiện quả, thường tạo nhân ác, thường bị 
quả ác đến tột cùng vị lai chẳng thể ngưng dứt. Chẳng 
đáng buồn ư? Đời thường có kẻ chẳng biết Phật pháp, 
cứ xằng bậy chê bai Phật giáo, cũng có kẻ hơi biết Phật 
pháp tuy ngấm ngầm tuân theo, nhưng bề ngoài chê 
trách. Những thứ hành vi ấy đều do tri kiến môn đình 
quá nặng, chẳng thể thực sự cách vật trí tri, đến nỗi ý có 
chỗ chẳng thành, tâm có chỗ chẳng chánh vậy. Những 
lời lẽ ấy đều đủ sức làm mù lòa con mắt trí của chúng 
sanh, đoạn huệ mạng của Như Lai. Bậc đại nhân thời cổ 
thường lo cho điều ấy nên thuận theo căn cơ đả phá, 
khiến cho những kẻ thốt ra lời ấy và những kẻ lậm chất 
độc đó đều hiểu sâu xa duyên do “đức Phật ta giáo hóa 
chúng sanh chẳng những không trái nghịch với Nho 
Giáo mà trái lại còn phát minh lớn lao Nho giáo, phụ 
trợ Nho Giáo đến tột lý, tột bậc!”  

 Gần đây, thế đạo nhân tâm suy hãm, yếu kém đến 
cùng cực, vứt bỏ pháp của tiên thánh gần như hết thuốc 
chữa. Phàm là những bậc lo cho đời không ai chẳng lấy 
việc đề xướng Phật học làm nhiệm vụ cấp bách, bởi lẽ 
Phật học chú trọng minh tâm và nhân quả báo ứng. Nếu 



Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán                                       1066  

có thể hiểu được bổn tâm của chính mình, chắc chắn 
chẳng đến nỗi hiểu lầm nhân quả. Nếu thật sự không 
hiểu lầm nhân quả, chắc chắn sẽ hiểu rõ bản tâm của 
chính mình. Đã hiểu rõ được bản tâm của chính mình 
thì cũng sẽ nhờ đó thấu hiểu được tâm của bậc thánh 
nhân Nho gia thời trước lẫn tâm của Như Lai. Đấy 
chính là ý chỉ lớn lao Nho - Thích nhất quán vậy.  

 Cư sĩ Hoằng Đạo xưa đã trồng cội đức, dốc lòng tin 
tưởng Phật thừa, xót thương những kẻ câu nệ, hẹp hòi, 
thấy biết lầm lạc, bèn thâu thập những lời cổ nhân đả 
phá, quở trách những kiến giải lầm lạc, kết hợp mọi 
ngôn luận của Nho - Thích, soạn thành một cuốn sách, 
đặt tên là Nho Thích Nhất Quán, muốn đem ấn loát lưu 
thông. Do Quang lúc ban đầu từng lậm chất độc của họ 
Hàn, họ Âu, làm một gã Nhất Xiển Đề, nên bảo Quang 
viết lời tựa, một là để thương mình, thương người, tự 
xót mình, xót người, hai là nhờ vào nhân duyên này tiêu 
diệt tội lỗi báng pháp để mong thỏa chí nguyện vãng 
sanh. Do vậy, chẳng nề hà kém cỏi, gắng gượng nêu ra 
những gì mình biết; tuy văn từ chẳng đáng để xem, 
nhưng xét về ý nghĩa lại có căn cứ. Nguyện người thấy 
nghe đều cách vật trí tri hòng tự sáng tỏ Minh Đức, bỏ 
lìa vọng tưởng, chấp trước, cùng chứng trí huệ của Như 
Lai thì ý thiết tha lưu lại giáo huấn của cổ nhân, tâm 
ông Hoằng Đạo soạn sách sâu xa nhằm diễn bày được 
bản hoài rộng lớn chẳng đến nỗi uổng công. Và nhờ vào 
đây, thế đạo nhân tâm được chuyển hồi cũng là điều 
đoán trước được, còn may mắn gì hơn!  

 



Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện                               1067  

75. Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện  
 

 Đức Như Lai điều ngự chúng sanh, tùy cơ thuyết 
pháp, tuy Quyền - Thật - Đốn - Tiệm bất đồng, Đại - 
Tiểu - Thiên - Viên khác biệt, nhưng cốt yếu đều là làm 
cho chúng sanh tự chứng Chân Như Phật Tánh sẵn có 
nơi bổn tâm mà thôi. Nhưng Phật tánh ấy sẵn có ngay 
trong tâm này, chẳng từ ngoài đến, chẳng do gì khác mà 
được, như lấy của báu sẵn có trong nhà tùy ý sử dụng, 
hiện thành. Vì thế, chứng điều ấy là chuyện hết sức dễ 
dàng! Hiềm rằng chúng sanh ở trong sanh tử đã lâu, mê 
hoặc quá sâu, ví như gương báu bị bụi phủ cả kiếp, 
muốn cho nó khôi phục bản thể, hiện tột cùng ánh sáng 
chiếu trời soi đất, cố nhiên chẳng phải đổ công lau chùi, 
mài giũa một hai ngày là có thể đạt được ngay. Như Lai 
bi tâm chân thật thiết tha, biết sự khó khăn của chúng 
sanh dùng tự lực để tự chứng, dù có tu trì nhưng vì 
phiền hoặc chưa đoạn, hễ phải thọ sanh một lần nữa khó 
khỏi lại bị mê. Từ đó, đọa lạc thì nhiều, siêu thăng ít ỏi.  

 Do vậy, đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm 
Phật ngõ hầu dù thánh hay phàm đều cùng trong đời 
này cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Người 
đã chứng thánh sẽ mau thăng lên địa vị bậc thượng; kẻ 
chưa đoạn Hoặc sẽ vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi. So với 
những ai chỉ cậy vào tự lực tu Giới - Định - Huệ cho 
đến khi liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh thì khó 
- dễ khác biệt một trời một vực. Vì thế, kể từ hội Hoa 
Nghiêm dẫn về, từ thuở tại Kỳ Viên diễn thuyết đến nay, 
ngàn kinh vạn luận chốn chốn chỉ quy, vãng thánh tiền 
hiền ai nấy đều hướng về. Đến khi pháp truyền sang 



Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện                               1068  

Đông Chấn, Viễn Công đại sư xướng xuất tại Lô Sơn, 
quần hiền đương thời đều nhóm cả về, những người 
thông suốt đời sau đều quy hướng. Từ đấy, Tăng - tục 
bốn chúng hoặc là tu trọn vạn hạnh để hồi hướng, hoặc 
chuyên trì Phật hiệu để cầu vãng sanh. Đến khi lâm 
chung, chánh niệm rỡ ràng, hiện các tướng lành để vãng 
sanh, làm sao thấy hết, biết trọn cho được? Những gì 
Vãng Sanh Tập, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục ghi chép chỉ 
là một hai phần trong ngàn vạn phần đó thôi. Một trăm 
mấy mươi năm qua, người tu pháp này há có hạn lượng? 
Huống chi gần đây tầm mắt của bậc nhân sĩ rộng mở, 
hạng ngầm tu hiển hóa thật đông đảo. Trong số ấy, 
những người dùng tâm Phiền Hoặc khế hợp Như Lai trí, 
thoát khổ Sa Bà, dự vào hội Liên Trì càng đông hơn 
trước, há chẳng nên ghi chép thêm để rồi những chuyện 
ấy bị quên lãng hay sao? Cư sĩ Dương Huệ Kính ở Dư 
Diêu182 riêng sưu tập những truyện đó, đặt tên là Cận 
Đại Vãng Sanh Truyện. Ý ông muốn những chuyện 
vãng sanh thu thập sau này sẽ được gộp hết vào bản 
thảo, nên những danh từ xưng hô cứ giữ nguyên văn, 
không sửa chữa gì thêm, sao cho [cách hành văn] theo 
cùng một lối, cốt sao để tạo lòng tin, chứ không bỏ 
công chọn lựa, gọt giũa. Đã thâu thập được bấy nhiêu 
chuyện ấy xong, muốn khắc in, lưu truyền, xin tôi viết 
lời tựa.  

                                                
182 Dư Diêu là một thành phố nhỏ ở phía Đông tỉnh Chiết Giang, phụ cận 
thành phố Ninh Ba. Tuy thế nơi này là quê hương của rất nhiều danh sĩ Trung 
Hoa như Vương Dương Minh, Hoàng Tông Hy, Hoàng Tông Vân, Nghiêm Tử 
Lăng, Từ Thu Bạch v.v…  



Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện                               1069  

 Trộm nghĩ: Pháp môn tu trì có hai thứ bất đồng. 
Nếu cậy vào tự lực tu Giới - Định - Huệ để đoạn Hoặc 
chứng Chân liễu sanh thoát tử thì gọi là “pháp môn theo 
đường lối thông thường”. Nếu đầy đủ lòng tin chân thật, 
nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật để cậy vào Phật từ 
lực vãng sanh Tây Phương thì gọi là “pháp môn đặc 
biệt”. Đường lối thông thường thì hoàn toàn cậy tự lực, 
còn đường lối đặc biệt thì tự lực lẫn Phật lực đều có. 
Nếu có công tu Định - Huệ đoạn Hoặc sâu xa nhưng 
không chân tín, nguyện thiết, niệm Phật cầu vãng sanh 
thì vẫn thuộc về tự lực. Nay dùng thí dụ để chỉ rõ: 
Đường lối thông thường giống như vẽ núi sông, ắt phải 
từng nét bút, từng vạch một mới dần dần vẽ thành. Còn 
[pháp môn] đặc biệt như chụp cảnh sông núi, dẫu cho 
mấy mươi tầng núi non um tùm, chụp một cái liền đầy 
đủ. Lại nữa, đường lối thông thường như đi đường bộ, 
người mạnh một ngày bất quá đi được một trăm mười 
dặm; còn pháp môn đặc biệt như cưỡi Luân Bảo của 
Chuyển Luân Thánh Vương trong một ngày liền có thể 
đến khắp bốn đại bộ châu. Chúng ta không có tư cách 
thành Phật ngay lập tức, lại không có thật chứng “đoạn 
được Kiến Hoặc, tùy ý chẳng tạo ác nghiệp”, nếu chẳng 
chuyên tu Tịnh nghiệp để hòng cậy vào Phật từ lực đới 
nghiệp vãng sanh thì chỉ e đến tột cùng đời vị lai vẫn cứ 
phải chịu sống chịu chết trong tam đồ lục đạo không 
cách gì thoát ra được! Chẳng đáng buồn ư? Nguyện 
những người cùng hàng với tôi đều sanh chánh tín.  

 



Lời tựa sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp Tùy Văn Lục        1070  

76. Lời tựa cho sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp 
Tùy Văn Lục (tục gọi là Lương Hoàng Sám)  
 
 Tâm của chúng ta thể vốn sáng sạch. Do vô minh 
nên phiền hoặc bèn sanh. Phiền hoặc đã sanh bèn thành 
tối tăm, dơ bẩn, khiến cho bản thể sáng sạch bị ngăn lấp, 
chứ thật ra nó chưa hề bị tổn giảm một mảy may nào. 
Muốn trở về cội, quay về nguồn mà không cạn hết lòng 
thành, dốc hết lòng kính, cung kính đối trước Tam Bảo 
sám hối nghiệp chướng thì sẽ không thể nào đạt được! 
Các kinh Đại Thừa đều có những đoạn văn dạy sám hối, 
tùy theo con người tôn trọng pháp nào sẽ soạn sám 
pháp [cho kinh ấy], như Pháp Hoa, Kim Quang Minh, 
Tịnh Độ, Đại Bi v.v…  

 Bộ sám pháp này phô bày tường tận tội tướng 
(những hình tướng của tội lỗi) là vì Lương Vũ Đế muốn 
cứu độ người nguyên phối là phu nhân Hy Thị đã mắc 
nỗi khổ đọa làm thân mãng xà, cũng như muốn khiến 
cho hết thảy nhân dân cùng được pháp lợi thấm nhuần, 
bèn đặc biệt thỉnh ngài Chí Công và các cao tăng, tra 
đọc các kinh văn, soạn thành sám pháp. Nhà vua lúc ấy 
cũng nâng ngọn bút sắc sảo phát huy ý chỉ đến tột bậc. 
Tiếc là nhà vua chưa thông hiểu pháp môn Tịnh Độ, 
nên khi sám văn soạn xong, bà Hy Thị mang thân một 
vị trời trang nghiêm đẹp đẽ đến cảm tạ. Nếu như nhà 
vua hiểu rõ Tịnh tông, ắt phu nhân cậy vào Phật từ lực 
vãng sanh Tây Phương, cao dự hải hội, lên địa vị Bất 
Thoái, há lẽ nào nhờ vào đại pháp đại tâm này, rốt cuộc 
chỉ được sanh lên trời mà thôi! Những người lễ sám đời 



Lời tựa sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp Tùy Văn Lục        1071  

sau đều phải nên chú ý hồi hướng vãng sanh thì mới đạt 
được lợi ích rốt ráo thật sự.  

 Sám pháp này lấy đại Bồ Đề tâm làm gốc, từ đấy 
cạn lòng thành, tận lòng kính, ngoài thì kính mộ chư 
thánh, phơi bày tội lỗi, trong thì trọng tánh linh của 
chính mình, cho nên được tâm chúng sanh và tâm Phật 
dung thông, cảm ứng đạo giao, tiêu trừ tội cấu bao kiếp, 
khai phát tâm quang sẵn có. Lợi ích ấy chẳng thể nào 
nói trọn! Lời văn tuy rõ ràng, giản dị, so với những sám 
pháp của tông Thiên Thai chỉ chú trọng đến Lý Quán, 
chẳng nêu rõ các tội tướng, thì sám pháp này thích hợp 
khắp cả ba căn. Từ xưa đến nay, sám pháp này chưa 
từng được giảng giải hay chú giải là vì văn lẫn nghĩa 
đều rõ ràng, rộng mở, không cần phải giảng nói hay chú 
giải.  

 Phải biết pháp không có cạn hay sâu, chỉ cốt sao lợi 
người; luật không có nghĩa lý u huyền, thế mà Đạo 
Tuyên luật sư là bậc thượng căn lợi trí còn phải nghe 
giảng mười lần cũng như đã soạn chú sớ vẫn chưa cảm 
thấy hoàn toàn tường tận, há có nên đối với riêng một 
pháp này lại coi thường ư? Ngài Đế Công (pháp sư Đế 
Nhàn) chùa Quán Tông, do thấy thời này đang nhằm 
thời Mạt Pháp, con người đa số chẳng tự biết tỉnh ngộ 
khiến cho hành vi lẫn sở học trái nghịch nhau, nên Ngài 
bèn phát tâm diễn giảng, hy vọng con người ai nấy 
trọng lòng kính, giữ lòng thành, rửa tâm gột ý, cẩn thận 
dè chừng nơi những gì mình chưa thấy, kiêng sợ đối với 
những gì mình chưa nghe, học đi đôi với hành, ngõ hầu 
đứng vững nơi không lầm lỗi mới thôi!  



Lời tựa sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp Tùy Văn Lục        1072  

 Ông Phương Viễn Phàm xưa có linh căn, tuy xuất 
thân từ nhà giàu có, lại khá thích thanh tu, mỗi phen 
được nghe diệu nghĩa đều bèn lãnh hội được. Lần này 
nghe giảng bèn ghi chép lại, lại được ba vị sư là Bảo 
Tịnh, Thành Nhất, Thường Tịnh giúp đỡ biên tập thành 
sách. Cha mẹ ông cùng nghe giảng, đều tận lực ghi 
chép cẩn thận. Có thể nói là “thấy con liền biết được 
cha mẹ”, chẳng phải là hạng cha mẹ như thế sẽ không 
sanh được người con như thế! Ông Phương muốn đem 
in, xin tôi viết lời tựa. Tôi nghĩ trong những điều quan 
trọng của việc tu hành thì Kính là bậc nhất. Ai trọng 
lòng kính, giữ lòng thành thì hết thảy phàm tình không 
cách nào khởi lên được, thánh trí sẵn có tự nhiên phát 
hiện. Phàm hết thảy nhân - ngã, thị - phi, vô minh, kiêu 
căng, phách lối cũng như những tập khí lười nhác, 
biếng trễ, chần chừ, uể oải đều bị tiêu diệt. Huống chi 
cung kính đối trước Tam Bảo phơi bày tội lỗi ắt cái tâm 
hổ thẹn, kinh sợ, ý niệm mong thành thánh thành hiền 
như đang đói, đang khát [mong được ăn, được uống] sẽ 
tràn trề nẩy sanh. Trên ngưỡng mộ chư thánh, dưới 
trọng tánh linh của chính mình, đau đáu nghĩ mình và 
chư Phật có cùng một tâm tánh, cớ sao các Ngài đã viên 
chứng tam giác183, ta vẫn cứ luân hồi mãi trong lục đạo? 
Từ đấy, sửa đổi lỗi cũ, tu tập, bỏ mê quy ngộ. Ví như 
Ma Ni bảo châu rớt trong nhà xí, liền nhặt đem ra, gột 
rửa nhiều phen mong sao khôi phục sự thanh tịnh vốn 

                                                
183 Có hai cách hiểu chữ Tam Giác:  
1. Tam Giác là ba đức tánh của quả vị Phật: Tự Giác, Giác Tha, Giác Hạnh 
Viên Mãn.  
2. Tam Giác như trong Đại Thừa Khởi Tín Luận đề xướng: Bổn Giác, Thỉ 
Giác và Cứu Cánh Giác.  



Lời tựa sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp Tùy Văn Lục        1073  

có. Đến khi đã trong sạch đến cùng cực thì treo trên 
tràng cao, ắt sẽ tùy ý tuôn ra các báu. Đại sự nhân 
duyên ấy nếu chẳng phát huy ý chỉ của văn hay nghĩa 
đến cùng cực thì rất có thể sẽ có người chẳng được lợi 
ích thật sự. Cuốn Tùy Văn Lục (sách ghi chép những 
lời được nghe giảng) này đáng được lưu truyền rộng 
khắp.  

 
77. Lời tựa sách Nhân Quả Lục  
 
 Nhân quả báo ứng chính là ảnh hưởng thuận hay 
nghịch giữa nhân sự và thiên lý. Vì thế, kinh Thư chép: 
“Thuận theo lý dẫn đến điều lành, trái nghịch lại thì 
xấu, đều chỉ vì ảnh hưởng”. Người dẫu chí ngu chắc 
chắn cũng không vui mừng vì bị tai họa, tránh điều lành, 
ham điều xui, mong hết thảy những người chung quanh 
réo tên thóa mạ, bị thiên địa quỷ thần đoạt hồn giết hại, 
cũng như sau khi chết đi linh hồn bị đọa vĩnh viễn trong 
ba đường ác, chịu đựng khổ sở cùng cực trải trăm ngàn 
kiếp không thể thoát ra! Nhưng những gì người ta làm 
đa phần đều trái nghịch với những gì họ mong mỏi, là 
vì lẽ nào vậy? Là do cõi đời thiếu người thông hiểu, 
chẳng đề xướng đạo nhân quả báo ứng, sẵn quen thói tệ 
hại, chỉ biết truyền cho nhau thói tự tư tự lợi mà nên nỗi! 
Nếu như có ai hành động thuận theo thiên lý, trong gia 
đình thì trọn hết bổn phận, giao tế bên ngoài thì chú 
trọng làm lợi cho người, cũng như những cử chỉ tốt lành 
đều phụng hành, như giúp người bị tai họa, cứu đói, 
giúp người hoạn nạn, cứu người đang gặp nguy, kiêng 
giết, phóng sanh, che chở, thương tiếc sanh mạng loài 



Lời tựa sách Nhân Quả Lục                                                   1074  

vật, ăn chay, tụng kinh, niệm Phật ngõ hầu mình lẫn 
người đều được lợi, u lẫn hiển cùng được ích thì không 
một ai chẳng được gia đình yên tịnh, tốt lành, con cháu 
thạnh vượng, phú quý sang cả, khiến cho người khác 
kính ngưỡng. Xem khắp các truyện ký, phàm những bậc 
hiền triết xuất hiện, công nghiệp kiệt xuất, hoặc là tâm 
lãnh hội đạo được truyền bởi chư thánh, hoặc là đức 
khiến cho vạn dân trọng vọng thì đều là do đời trước có 
âm đức, hạnh đẹp “lợi người, lợi vật, giúp cho cả người 
âm lẫn kẻ dương” vậy. Nhưng đấy chỉ là những gì mắt 
phàm thấy được mà thôi, chứ còn thần thức người ấy 
hoặc sanh lên cung trời hoặc cao siêu Phật quốc, phàm 
phu thế gian làm sao thấy hết, biết hết cho được?  

 Nêu thật rõ lý nhân quả thật ra chỉ có mỗi mình 
kinh Phật, nhưng kinh sách Nho giáo cũng nhiều lần nói 
đến. Như kinh Thư ghi “làm thiện trăm điều lành giáng 
xuống, làm điều bất thiện, trăm tai ương giáng xuống” 
cũng như thuyết “ngũ phước lục cực” được nói đến 
trong sách Hồng Phạm, và câu kinh Dịch “nhà tích 
thiện ắt điều vui có thừa, nhà tích điều bất thiện ắt tai 
ương có thừa”, không gì chẳng phải đều là dùng lý 
nhân quả báo ứng để dạy người đó sao! Nhưng vì nói 
giản lược, chỉ nói đến đời này và con cháu, chưa nói 
tường tận chuyện luân hồi lục đạo tam đồ trong quá khứ, 
hiện tại, vị lai; nếu chẳng nghiên cứu sâu xa, suy nghĩ 
tinh tường, ắt sẽ ngay trước mặt lại bỏ lỡ! Hơn nữa, kẻ 
tục Nho thường muốn đề cao môn đình bèn tranh đua 
cho khác với nhà Phật, dù có biết đi nữa cũng chẳng 
chịu đề xướng, khiến cho người hiền không có cách tận 
lực làm cho đời yên dân lành, mà kẻ ngu cũng luôn ôm 



Lời tựa sách Nhân Quả Lục                                                   1075  

ấp ý niệm “mạnh ăn thịt yếu”. Do vậy, tấn công lẫn 
nhau trở thành cuộc sát kiếp xưa nay chưa hề nghe nói 
đến.  

 Người bị giết cố nhiên ai nấy biết là đáng thảm, 
nhưng nỗi thảm của kẻ giết hại còn khốc liệt gấp vạn 
lần. Tiếc rằng người đời chẳng biết tỏ, thấy suốt! Cái họ 
thấy được như “bị người khác giết, hoặc diệt môn tuyệt 
tộc” chỉ là một hai phần trong ngàn vạn phần, còn sự 
khổ phải hứng chịu trong tam đồ dù có hết sạch trúc 
cũng khó ghi được, chẳng đáng buồn ư? Tôi thường nói: 
“Nhân quả chính là phương tiện lớn lao thánh nhân thế 
gian lẫn xuất thế gian dùng để bình trị thiên hạ, độ 
thoát chúng sanh”. Dù nhằm thuở thánh giáo xương 
minh, nếu không đề xướng nhân quả thì còn chẳng thể 
làm cho mọi kẻ ngu dân ngấm ngầm đoạn dứt hay giấu 
ác, người trí đều tích chứa âm công lớn lao; huống chi 
nay đang lúc thế đạo nhân tâm suy hoại đến cùng cực, 
vứt bỏ kinh sách của thánh hiền, luân lý đổ nhào, tà 
thuyết hoành hành đều đến mức cùng cực ư? Những 
người có tâm lo cho thế đạo nghĩ muốn kéo lui con 
sóng cuồng loạn nếu chẳng dùng nhân quả báo ứng làm 
phương tiện chấn động kẻ điếc, soi sáng kẻ đui thì dẫu 
cho Phật, Bồ Tát, thánh hiền đều cùng xuất thế cũng 
không làm gì được, huống gì những kẻ thấp kém hơn 
các Ngài!  

 Cư sĩ Kim Xương ở Vô Tích184 thấy được điều này 
bèn chép lại những chuyện nhân quả trong những đời 
                                                
184 Vô Tích là một thành phố thuộc tỉnh Giang Tô, thuộc lưu vực sông Trường 
Giang, ở gần Thái Hồ và Tích Sơn. Theo truyền thuyết, do mỏ thiếc ở Tích 
Sơn bị cạn nên mới có tên này.  



Lời tựa sách Sanh Tây Kim Giám                                          1076  

gần đây và trong đời này, ấn loát lưu truyền, mong cho 
ai nấy đều ôm lòng tự lợi lợi tha, mang hạnh tự lập, lập 
người thì thói quen càng chánh trực, phong tục tốt đẹp, 
dứt bặt nhân họa mà quyến thuộc trời cũng thường ngự 
xuống. Những loài cạnh tranh với nhau đều cùng trở 
thành người trong thời Hy - Hoàng. Do vậy bèn lược 
thuật đại ý để cống hiến cùng người đọc.  

 
78. Lời tựa cho sách Sanh Tây Kim Giám  
(sau này đổi tên thành sách Tịnh Độ Thanh Chung)  
 
 Thế giới Sa Bà dùng âm thanh làm Phật sự. Biển 
khổ sanh tử, không niệm Phật chẳng thể thoát lìa! Bao 
nhiêu chúng sanh mê chân đuổi theo vọng, trái giác 
hiệp trần, nhiều kiếp lâu xa luân hồi sanh tử. Do vậy, 
động đến lòng Bi Đồng Thể của đức Thích Ca Thế Tôn 
ta, Ngài bèn đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm 
Phật cầu sanh Tây Phương để thượng trung hạ căn dù 
thánh hay phàm đều cùng trong một đời này vãng sanh 
Tây Phương, thành tựu cho bậc đại căn cơ mau chứng 
Pháp Thân, nâng đỡ kẻ căn cơ kém cỏi mau thoát sanh 
tử. Những giáo pháp khác trong suốt một đời đức Phật 
đều chẳng sánh bằng được! Do vậy, những bậc cao 
nhân lỗi lạc ở Tây Thiên, Đông Độ không ai chẳng 
dùng pháp này để tự hành, dạy người, bởi pháp này 
chính là diệu môn để nhập đạo, là đường tắt để thành 
Phật vậy.  

 Cư sĩ Nhị Lâm (Bành Tế Thanh) thâu thập những 
nhân duyên lập pháp độ sanh của Phật, Bồ Tát và 
những sự tích niệm Phật vãng sanh của cổ đức, tăng, ni, 



Lời tựa sách Sanh Tây Kim Giám                                          1077  

vua, quan, nam nữ cho đến loài vật trong các đời, lại 
còn sao lục những câu nói hoằng dương Tịnh Độ thiết 
yếu soạn thành một cuốn sách, đặt tên là Tịnh Độ 
Thánh Hiền Lục. Cư sĩ Liên Quy lại soạn tiếp cuốn 
[Tịnh Độ Thánh Hiền] Tục Lục, đều nhằm làm kim chỉ 
nam cho những kẻ mê mất quê nhà, làm gương báu cho 
những ai chẳng nhận biết chính mình. Nhưng do số 
quyển quá nhiều chẳng thuận tiện cho hàng sơ cơ, nên 
cư sĩ [Phan] Đối Phù muốn làm cho kẻ sơ cơ dễ nẩy 
sanh lòng tin tưởng, do vậy bèn đối với hai bộ Chánh 
Lục, Tục Lục ấy, trích yếu những sự tích rõ ràng nhất 
gồm hơn hai trăm chuyện, lại viết thêm lời tán, đặt tên 
là Sanh Tây Kim Giám (gương vàng sanh Tây) ngõ hầu 
người đọc nhìn vào gương cổ nhân nẩy sanh lòng kính 
ngưỡng, ca ngợi. Ý ấy thật sâu xa.  

 Xưa kia, Tử Phòng (Trương Lương) muốn phá quân 
Sở liền truyền quân mình cùng hát những bài ca nước 
Sở, quân Sở nghe hát đều muốn quay về. Huống chi 
đương lúc thiên tai nhân họa liên tiếp xảy ra, vận nước 
nguy ngập dân không lẽ sống này, lại thêm tà thuyết 
tung hoành, bè lũ ma lừng lẫy, tà chánh chẳng phân, 
không có gì thích đáng để theo, vừa được nghe quang 
cảnh thế giới Cực Lạc vượt ra ngoài kiếp, trang nghiêm 
sẵn có, há chẳng muốn quay về để vui với thiên chân 
của chính mình ư? Nếu người đọc hiểu thấu suốt sự lợi 
- hại giữa Sa Bà và Cực Lạc, lại còn [được nghe] ca 
ngợi nhiều lần thì tôi biết cái tâm cầu sanh Tây Phương 
của họ sẽ như sông ngòi lúc vỡ đê, thế khôn ngăn được 
vậy!  

 



Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm tại Thê Chân   1078  

79. Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm tại 
Thê Chân thường trụ  
 
 Pháp môn Niệm Phật cao cả thay! Do một niệm tâm 
tánh của chúng ta giống như hư không thường hằng bất 
biến. Tuy thường chẳng biến nhưng niệm niệm tùy 
duyên, chẳng duyên theo Phật giới sẽ duyên theo cửu 
giới, chẳng duyên theo tam thừa sẽ duyên theo lục đạo, 
chẳng duyên theo nhân thiên sẽ duyên theo tam đồ. Do 
duyên nhiễm - tịnh bất đồng cho nên quả báo khổ - vui 
rất khác. Tuy bản thể trọn chẳng biến đổi gì, nhưng 
Tướng - Dụng cố nhiên khác nhau một trời một vực! Ví 
như hư không mặt trời chiếu thì sáng, mây đùn bèn tối. 
Tuy bản thể của hư không chẳng do mây hay mặt trời 
mà tăng - giảm, nhưng tướng hiển hiện hay ngăn lấp cố 
nhiên có nói trọn năm cũng chẳng hết.  

 Do vì nghĩa này, Như Lai dạy khắp các chúng sanh 
duyên niệm nơi Phật. Vì thế nói: “Nếu tâm chúng sanh 
nhớ Phật, niệm Phật thì hiện tiền, tương lai nhất định 
thấy Phật, cách Phật chẳng xa”. Lại nói: “Chư Phật 
Như Lai là thân pháp giới vào trong tâm tưởng của hết 
thảy chúng sanh. Do vậy, lúc tâm các ông tưởng Phật 
thì tâm ấy chính là ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp 
phụ, tâm này làm Phật, tâm này là Phật. Biển Chánh 
Biến Tri của chư Phật từ tâm tưởng sanh”. Hễ duyên 
theo Phật giới thì tâm này làm Phật, tâm này là Phật. 
Nếu duyên theo các giới chúng sanh thì tâm này làm 
chúng sanh, tâm này là chúng sanh. Hiểu rõ điều này rồi 
mà chẳng niệm Phật thì chưa bao giờ có chuyện ấy! 
Một pháp Niệm Phật chính là lấy hồng danh vạn đức 



Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm tại Thê Chân   1079  

của Như Lai làm duyên, mà hồng danh vạn đức ấy lại 
chính là vô thượng giác đạo Như Lai đã chứng nơi quả 
địa! Do dùng Quả Địa Giác ấy làm Nhân Địa Tâm nên 
nhân bao trùm biển quả, quả thấu tột nguồn nhân. Như 
người nhiễm hương, thân có mùi thơm; như tò vò chúc 
loài sâu185, lâu ngày sẽ hóa thành [tò vò]. Thành Phật 
ngay trong đời này, chuyển phàm thành thánh, công 
năng lực dụng ấy vượt trội hết thảy những pháp môn 
khác trong cả một đời giáo hóa. Bởi lẽ hết thảy các 
pháp môn đều cậy vào tự lực đoạn Hoặc chứng Chân 
mới liễu thoát sanh tử; còn pháp môn Niệm Phật thì tự 
lực lẫn Phật lực hai thứ đều đầy đủ. Vì thế, người đã 
đoạn được Hoặc nghiệp bèn mau chứng Pháp Thân, 
người còn đầy đủ Hoặc nghiệp sẽ đới nghiệp vãng sanh.  

 Pháp này cực kỳ bình thường, dẫu là ngu phu ngu 
phụ cũng đạt được lợi ích, nhưng lại cực huyền diệu, 
dẫu là Đẳng Giác Bồ Tát cũng chẳng thể vượt khỏi 
phạm vi pháp này. Bởi vậy, không một ai chẳng kham 
tu, mà cũng không một ai chẳng thể tu được. Hạ thủ dễ, 
thành công cao, dùng sức ít được hiệu quả nhanh chóng, 
thật là một pháp môn đặc biệt trong giáo pháp cả một 
đời của đức Như Lai, cố nhiên chẳng thể dùng giáo lý 
thông thường để biện luận được. Chúng sanh đời Mạt 
Pháp phước mỏng huệ cạn, chướng dầy, nghiệp sâu 

                                                
185 Dân gian Trung Hoa khi xưa tin rằng con tò vò phải bắt những con sâu đem 
về bỏ vào tổ của chúng, rồi cứ nhắc nhở: “Biến thành tò vò!” thì những con 
sâu ấy lâu ngày sẽ biến thành tò vò chui ra. Thật ra, tò vò bắt những con sâu 
ấy bỏ vào tổ rồi đẻ trứng lên đó, tò vò con nở ra sẽ ăn thịt con sâu ấy. Khi tò 
vò con đã đủ sức, nó sẽ khoét tổ chui ra. Do vậy, dân gian tưởng lầm sâu nở ra 
thành tò vò. Ở đây, Tổ mượn truyền thuyết dân gian để nói cho người đương 
thời dễ hiểu.  



Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm tại Thê Chân   1080  

chẳng tu pháp này, cứ muốn cậy vào tự lực để đoạn 
Hoặc chứng Chân hòng liễu sanh tử thì khó khăn muôn 
phần! Trụ Trì chùa Thê Chân là hòa thượng Liên Nhân 
thấy được điều này nên đặc biệt lập đạo tràng niệm Phật 
suốt năm tại điện Tam Thánh, nhờ tôi giãi bày ý ấy ngõ 
hầu người thấy nghe phát tâm. Do vậy, tôi bèn viết đại 
lược như vậy đó.  

 
80. Lời tựa cho đồng tu tịnh nghiệp của Quy Tông 
tinh xá 
 
 Hết thảy các pháp môn được nói trong giáo pháp cả 
một đời của đức Như Lai tuy Đại - Tiểu bất đồng, 
Quyền - Thật đều khác, nhưng không pháp nào chẳng 
nhằm làm cho chúng sanh đoạn Hoặc chứng Chân, liễu 
sanh thoát tử, phô bày trọn vẹn cái họ sẵn có, thành 
ngay vào Phật đạo đó thôi! Nhưng vì chúng sanh căn cơ 
bất nhất, khiến cho đức Như Lai phải tùy thuận cơ nghi, 
lập ra đủ mọi cách thuyết pháp Thiên - Viên - Đốn - 
Tiệm. Nhưng chúng sanh luân chuyển sanh tử bao kiếp 
dài lâu, Hoặc nghiệp sâu dầy ngăn lấp diệu minh, nếu 
không phải là người túc căn thành thục lại muốn ngay 
trong một đời này hoàn thành thì thật là hiếm có mấy ai. 
Đã chẳng thể hoàn thành ngay trong một đời này thì 
phải thọ sanh lần nữa, những kẻ vừa mê vừa thoái thất 
trong vạn người có đến mười ngàn, những người vừa 
ngộ vừa tiến trong ức người chẳng được ba bốn.  

 Cậy vào tự lực tu Giới - Định - Huệ để đoạn phiền 
hoặc chứng Niết Bàn khó khăn như thế đó, khiến cho 
bản hoài phổ độ chúng sanh của Như Lai bị ngăn trở 



Lời tựa cho đồng tu tịnh nghiệp của Quy Tông tinh xá          1081  

chẳng thể thông suốt được, đạo làm cho chúng sanh 
mau thoát sanh tử bị bế tắc không thông. Nhưng đức 
Như Lai đại từ ắt muốn làm cho hết thảy chúng sanh 
cùng trong một đời này được liễu thoát sanh tử siêu 
phàm nhập thánh nên bèn mở ra pháp môn Tịnh Độ tín 
nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương, bất luận 
thượng trung hạ căn đều được độ thoát ngay trong đời 
này, dùng chính tín nguyện của mình để niệm Phật cảm 
Phật từ bi nhiếp thọ, do cảm ứng đạo giao nên đạt được 
lợi ích ấy. Những người đã đoạn được phiền hoặc sẽ có 
thể chóng chứng được Pháp Thân, mau thành Phật đạo. 
Dẫu là kẻ Hoặc nghiệp sâu dầy cũng có thể cậy vào 
Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Do vậy, trong hội 
Hoa Nghiêm các bậc Đẳng Giác Bồ Tát chứng bằng với 
chư Phật còn phải dùng mười đại nguyện vương dẫn về 
Cực Lạc; trong Quán Kinh những tội nhân nghịch ác 
sắp đọa A Tỳ địa ngục do xưng niệm hồng danh mười 
lượt mà được dự vào các phẩm cuối. Độ khắp ba căn, 
lợi - độn gồm thâu, hết thảy chúng sanh trong tận pháp 
giới cứ hễ có tín nguyện thì không một ai chẳng được 
thấm nhuần, viên đốn thẳng chóng, vượt trỗi hết thảy 
các pháp môn. Chúng sanh đời Mạt muốn liễu sanh tử 
mà chẳng tu pháp này, cứ tu tràn lan các pháp môn cậy 
vào tự lực khác thì chỉ đạt được cái nhân đắc độ trong 
tương lai, quyết khó thể đắc quả liễu thoát ngay trong 
đời này!  

 Cư sĩ Vương Chửng Bang ở Hạ Môn túc căn sâu 
dầy, hạnh trong đời này tinh thuần, tin chắc nhân quả, 
chuyên dốc tu Tịnh nghiệp, muốn cho khắp mọi người 
đều sanh Tịnh Độ bèn dựng tinh xá tại bên trái Thái 



Lời tựa cho đồng tu tịnh nghiệp của Quy Tông tinh xá          1082  

Bình Nham ở Bổn Phụ, ngõ hầu những người cùng chí 
hướng tùy theo thân phận đến đấy niệm Phật, gieo nhân 
vãng sanh. Vào ngày Chủ Nhật, đặc biệt thỉnh những 
người thông hiểu đến giảng diễn duyên do pháp môn 
Tịnh Độ và pháp tắc tu trì cũng như mọi lợi ích trong 
hiện đời và sau khi chết đi, cũng có thể nói ông ta là 
người đầy đủ tâm đại bi, có con mắt chọn lựa pháp vậy! 
Ông lại gởi thư xin tôi đề biển tên [tinh xá] và trình bày 
đại ý. Tôi nghĩ một pháp Tịnh Độ chính là pháp môn 
thù thắng để tam thế chư Phật dưới độ chúng sanh, để 
chín giới chúng sanh trên thành Phật đạo, là pháp môn 
thành thủy thành chung186 thù thắng, cao vượt hết thảy 
Thiền - Giáo - Luật, thống nhiếp hết thảy Thiền - Giáo - 
Luật. Bởi lẽ, hết thảy các pháp truy đến nguồn gốc ban 
đầu thì không pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này, 
xét đến chung cục thì không pháp nào chẳng quy hoàn 
pháp giới này. Do vậy, bèn đặt tên là Quy Tông, ngụ ý: 
Hết thảy các pháp môn rốt cuộc đều quy về pháp này, 
giống như ý nghĩa sông ngòi đều chầu về biển cả vậy. 
Nghĩa này được tìm ra từ chỗ “quy tông” ở cuối kinh 
Hoa Nghiêm, những ai không tin được thì xin hãy chất 
vấn Phổ Hiền Bồ Tát.  

 Lại nữa, phàm hết thảy những thiện tín tu Tịnh 
nghiệp đều phải tận lực giữ vẹn luân thường, ai nấy tận 
sức vâng giữ bổn phận, kiêng giết, ăn chay, thanh tâm, 
ít ham muốn, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 

                                                
186 Thành thủy thành chung (thành ban đầu, thành sau rốt), gọi như vậy vì 
hành nhân dùng pháp này để viên thành Phật đạo. Đó là “thành thủy”. Thành 
Phật rồi lại dùng pháp này để thành tựu chúng sanh cùng viên thành Phật đạo 
nên gọi là “thành chung”.  



Lời tựa cho đồng tu tịnh nghiệp của Quy Tông tinh xá          1083  

lành, dùng việc làm của chính mình để hóa độ, hướng 
dẫn hết thảy, trong là cha mẹ quyến thuộc, ngoài là bầu 
bạn xóm làng, khiến cho hết thảy những người cùng 
hàng đều biết “tâm này là Phật”, cố nhiên thường học 
theo Phật hạnh, cùng tu Phật từ, cùng niệm Phật danh 
để mong sao hết một báo thân này vãng sanh Tây 
Phương, thoát luân hồi huyễn vọng, chứng Phật tánh 
sẵn có mới thôi!  

 
81. Lời tựa trình bày duyên khởi của hội Phật Giáo 
Đài Loan  
 
 Phật giáo chính là cái gốc lớn lao của hết thảy các 
pháp, hết thảy các giáo. Vì sao nói thế? Hết thảy các 
pháp do tâm kiến lập, hết thảy phàm - thánh do tâm 
xuất sanh. Hết thảy các giáo trong thế gian tuy đều nói 
đến tâm, nhưng những gì được [các giáo ấy] nói chỉ là 
luận về tác dụng của tâm, chứ cội nguồn cùng tột của 
bản thể “bất biến tùy duyên, tùy duyên bất biến, tâm 
này làm Phật, tâm này là Phật, tâm làm tam thừa, tâm 
là tam thừa, tâm làm lục đạo, tâm là lục đạo” thì các 
giáo đều chưa phát huy được! Chỉ có mình đức Thích 
Ca Thế Tôn ta triệt ngộ tự tâm, biết tâm của hết thảy 
chúng sanh và tâm của Như Lai không hai không khác, 
nhưng do mê nên chưa ngộ, oan uổng làm chúng sanh, 
cho nên nói: “Hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí huệ 
của Như Lai nhưng do vọng tưởng, chấp trước nên 
chẳng chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng, chấp trước thì 
Nhất Thiết Trí, Vô Ngại Trí đều được hiện tiền”. Lại 
nói: “Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, ta là Phật 



Lời tựa trình bày duyên khởi của hội Phật Giáo Đài Loan    1084  

đã thành, các ông là Phật chưa thành”. Đấy đều là 
những điều đức Phật nói ra khi mới vừa thành Phật 
trong các hội Hoa Nghiêm, Phạm Võng. Do vì đại căn 
chúng sanh mau chóng ngộ tự tâm, nhập Phật tri kiến, 
còn hàng tiểu căn chưa thể nhập được ngay nên Phật 
thuận theo cơ nghi để thành thục họ. Lại muốn cho hết 
thảy dù thánh hay phàm cùng trong một đời này thoát 
lìa sanh tử nên đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện 
niệm Phật vãng sanh Tây Phương, khiến cho hết thảy 
những ai không có sức đoạn Hoặc, chẳng thể vượt thoát 
ra ngoài luân hồi đều cậy vào Phật từ lực đới nghiệp 
vãng sanh, cao dự chín phẩm trong hội tốt lành, thân 
cận ánh sáng yên vui của Phật Di Đà, để rồi rốt ráo 
chứng triệt để tự tâm mới thôi! Lòng chân từ đại bi vỗ 
về, nuôi dạy kẻ căn cơ nhỏ nhoi của đức Như Lai có thể 
nói là tột bậc không còn gì hơn được nữa!  

 Phật pháp tuy gọi là pháp xuất thế gian, nhưng thật 
ra đạo luân thường hiếu đễ thế gian và pháp “cách vật 
trí tri, chánh tâm thành ý, tu - tề - trị - bình” đều được 
Phật pháp phát huy đến cùng tận, chẳng bỏ sót mảy 
may điều thiện nào. Vì thế, xưa nay những vị lập đại 
công, dựng đại nghiệp, hạo khí ngời trời đất, tinh thành 
lòa nhật nguyệt, lời lẽ, hành vi trở thành pháp tắc cho 
cõi đời phần nhiều là do học Phật đắc lực mà ra; những 
người thông minh duệ trí vượt trỗi muôn người không 
ai chẳng cung kính sùng phụng Phật pháp, hộ trì, lưu 
thông, để về mặt ngầm là giúp cho thế đạo, về mặt lộ là 
giữ yên dân tình, hòng đạt được hiệu quả thật sự là làm 
cho dân chúng ngày càng hướng thiện mà chẳng biết. 
Những nhà Nho câu nệ, hẹp hòi, không có được con 



Lời tựa trình bày duyên khởi của hội Phật Giáo Đài Loan    1085  

mắt trí như vậy thường chỉ trích bừa bãi, bảo Phật pháp 
khinh miệt luân lý, vô ích cho quốc gia. Bọn họ chấp 
nhặt chuyện bỏ tục xuất gia, chẳng biết Phật giáo dạy 
người tận lực giữ vẹn luân thường, tận hết bổn phận, 
trọng lòng kính, giữ lòng thành, khắc kỷ, giữ lễ, đừng 
làm các điều ác, vâng làm các điều lành, kiêng giết, che 
chở sanh vật, tín nguyện niệm Phật ngõ hầu lúc sống dự 
vào dòng thánh, khi chết về cõi Cực Lạc. Khắp trọn thế 
gian hết thảy kẻ phú quý, bần tiện, trí, ngu, hiền, tệ, già, 
trẻ, trai, gái, không ai chẳng thể nương theo pháp này tu 
tập, há phải đâu chỉ có mình người xuất gia [mới làm 
được] ư?  

 Nếu như hết thảy mọi người thật sự nương theo 
pháp này tu tập thì gần là hưởng niềm vui thoát khỏi 
tam giới, xa là chứng quả phước huệ nhị nghiêm. Phải 
biết do Như Lai nêu tỏ lý “tâm sẵn có Phật tánh” và sự 
“nhân quả ba đời” nên đã khiến cho không biết bao 
nhiêu kẻ ngu phu ngu phụ trở thành thánh hiền, khiến 
cho không biết bao nhiêu kẻ đại ác ngoan bướng, hung 
hãn dứt bỏ lòng ác ngầm. Do vậy, thực hành Phật pháp 
thì thiên địa quỷ thần thảy đều hiện điềm lành, huống 
chi là con người? Ngay như một pháp xuất gia cũng 
chẳng phải là khinh miệt luân thường; bởi lẽ những 
người ấy được cha mẹ cho xuất gia, tu tinh ròng phạm 
hạnh, dùng công đức tu trì của chính mình để hồi hướng 
cho cha mẹ, mong sao thần thức cha mẹ thoát khỏi tam 
giới ngự lên chín phẩm, ngộ Vô Sanh, chứng bản tánh. 
So với những kẻ hiếu dưỡng, nhưng để cha mẹ luân hồi 
trong tam đồ lục đạo bao kiếp dài lâu không nơi nương 
tựa, chẳng tốt hơn lắm hay sao?  



Lời tựa trình bày duyên khởi của hội Phật Giáo Đài Loan    1086  

 Huống chi Phật dạy đệ tử coi hết thảy chúng sanh 
đều là cha mẹ thân quyến trong quá khứ, dùng tâm từ bi 
hành hạnh phóng sanh. Chẳng những đối với cha mẹ 
trong đời này không nỡ lòng coi thường gạt qua một 
bên, mà còn đối với hết thảy những sanh vật sống trên 
đất, dưới nước, bay trên không cũng chẳng nỡ coi 
thường bỏ qua. Dù cho sức chẳng thể lo hết, vẫn dùng 
bi tâm thiện niệm vì họ niệm Phật, mong cho họ mau 
thoát khỏi ác đạo, mau sanh về Tây Phương mới thôi! 
Do vậy nói rằng: “Nếu con người hành theo Phật pháp 
sẽ thắng tàn bạo, bỏ giết chóc, thế đạo thái bình vậy!” 
Hơn mấy mươi năm gần đây, sát kiếp trọn khắp trong 
ngoài nước, do khí ác ấy chiêu cảm thiên tai, lụt lội, hạn 
hán, bão tố, động đất liên tiếp giáng xuống, vận đời 
nguy ngập, dân không lẽ sống. Những vị lo cho đời 
nghĩ cách cứu vãn, bèn lấy việc đề xướng Phật học làm 
nhiệm vụ cấp bách. Nếu con người biết được nhân quả 
ba đời, sự thật luân hồi lục đạo và diệu đạo “nhất niệm 
tâm tánh của chúng ta chẳng khác với chư Phật” thì có 
ai chịu dùng cái vốn “tâm này làm Phật, tâm này là 
Phật” để tạo nghiệp sanh tử, vĩnh viễn đọa trong ác đạo 
hay chăng?  

 Đại sư Đằng Chiếu ở Đài Loan thương cho đời 
nhiều kẻ không biết, thề muốn lợi khắp đồng nhân nên 
tính lập hội Phật giáo để đề xướng, giảng thuyết khiến 
cho đại chúng đều biết. Thoạt đầu, hội ấy định kỳ tu trì 
để làm gương mẫu ngõ hầu phong thái ấy được lưu 
hành khắp cõi, khiến cho nhà nhà Quán Thế Âm, chốn 
chốn Di Đà Phật. Lại còn lưu thông những kinh điển 
được in khắc từ các nơi, khiến cho những ai có tín tâm 



Lời tựa Phát Ẩn cho Ngô Tùng Phật Giáo Cư Sĩ Lâm           1087  

hiểu được văn nghĩa đều được đọc tụng, thọ trì, hòng 
tận lực thực hành luân thường, trọn hết bổn phận, trọng 
lòng kính, giữ lòng thành, khắc kỷ, giữ lễ, không làm 
các điều ác, vâng làm các điều thiện, kiêng giết, che chở 
loài vật, tín nguyện niệm Phật để mong sao sống dự vào 
bậc thánh hiền, mất về cõi Cực Lạc. Lợi ích ấy chẳng 
thể diễn tả được. Sư biết Quang là người có cùng chí 
hướng, bèn gởi thư nhờ viết lời tựa, nên tôi bèn diễn 
giải đại lược “Phật giáo lợi khắp hết thảy hữu tình” vậy!  

 
82. Lời tựa Phát Ẩn187 cho Ngô Tùng188 Phật Giáo 
Cư Sĩ Lâm  
 
 Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư 
không, không gì lớn lao chẳng bao gồm, không gì nhỏ 
nhặt chẳng nêu lên, vốn dùng nhất tâm để lập, tùy cơ 
nghi mà thuyết pháp. Tuy gọi là pháp xuất thế gian 
nhưng thật ra trọn đủ hết thảy thiện pháp thế gian. Tuy 
chẳng bỏ sót mảy may điều thiện nào, nhưng lại chẳng 
chấp vào một pháp (“Chẳng chấp” là chẳng cho đó là đức, 
chẳng tự mãn, cho là đủ. Nếu hiểu lầm chẳng tận lực thật hành là 
“chẳng chấp” thì lầm to mất rồi!) Chỉ vì không chấp trước 
nên hành đến rốt ráo. Xưa nay, những ai hạnh tốt đẹp 
hơn người đa phần là do học Phật đắc lực mà ra. Do vậy, 
từ ngay nơi cái tâm phàm phu bèn khế hợp Như Lai 
Tạng, đối với mỗi một pháp thảy đều thông đạt đến 
cùng tột cội nguồn, đích thân chứng được Thật Tướng. 

                                                
187 Phát ẩn là trình bày những nghĩa lý ẩn kín, làm cho được phô bày rõ ràng.  
188 Ngô Tùng là một thị trấn công nghiệp thuộc Thượng Hải, nằm ngay trên 
sông Hoàng Phố.  



Lời tựa Phát Ẩn cho Ngô Tùng Phật Giáo Cư Sĩ Lâm           1088  

Tuy là lý u huyền sâu thẳm đến tột cùng, nhưng tùy 
theo căn cơ lớn - nhỏ đều có thể nhập được, trọn khắp 
thế gian không một ai chẳng kham tu, mà cũng không 
một ai chẳng thể tu được! Bởi lẽ con người có cùng một 
tâm này, tâm cùng một lý này vậy! Phải biết vô lượng 
pháp môn đều phải dùng tự lực đoạn Hoặc chứng Chân 
mới thoát sanh tử được; tìm lấy một pháp nhiếp thọ 
chúng sanh phổ biến nhất, cứu vớt nhanh chóng không 
ngằn mé, ba căn thượng trung hạ đều cùng tu, chặng 
đầu, chặng giữa, chặng cuối, Thỉ Giác, Bổn Giác chẳng 
hai, chẳng đoạn phiền hoặc, chẳng cần phải đợi đến đời 
khác mà liễu sanh thoát tử siêu phàm nhập thánh ngay 
trong đời này thì chỉ có mình pháp môn Tịnh Độ là 
được như vậy.  

 Do vậy, bậc thượng căn như Văn Thù, Phổ Hiền, hạ 
căn như phường Ngũ Nghịch, Thập Ác đều là những 
căn cơ được nhiếp thọ bởi pháp môn Tịnh Độ. Do pháp 
này thật giản dị, thật dễ dàng, thật nhanh chóng, thật 
viên mãn, nên nó giống như đại địa chở khắp muôn vật, 
như biển cả dung nạp các dòng nước. Phàm những ai 
học Phật tu Tịnh nghiệp đều phải tận lực giữ vẹn luân 
thường, tận hết bổn phận, cha từ, con hiếu, anh nhường, 
em kính, chồng xướng, vợ theo, chủ nhân từ, tớ trung 
thành, chỉ cốt sao chẳng thẹn với thiên chức thì mới tạo 
lập được cơ sở để học Phật. Tiến hơn bước nữa thì cung 
kính thọ Tam Quy, kính cẩn tu Thập Thiện, đừng làm 
các điều ác, vâng làm các điều thiện (Chuyện “đừng làm” 
và “vâng làm” phải căn cứ nơi khởi tâm động niệm mà luận, nếu 
chỉ luận trên mặt sự tướng thì là tự dối mình, lừa người vậy), 
kiêng giết, che chở loài vật, thương tiếc mạng sống loài 



Lời tựa Phát Ẩn cho Ngô Tùng Phật Giáo Cư Sĩ Lâm           1089  

vật, tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Người 
như thế là của báu trong thế gian, sống được nổi tiếng, 
chết về cõi Phật.  

 Lại phải biết dùng những chuyện ấy cảm hóa hết 
thảy từ thân đến sơ, từ gần đến xa, khiến cho hết thảy 
mọi người cùng thành thiện nhân, tu chân ngay trong 
cõi tục, sống trong cõi trần đảm nhận việc nước, cảm 
hóa những điều tàn bạo đã phát sanh, tiêu trừ họa loạn 
khi còn chưa chớm. Do vậy, phong tục thuần mỹ, nhân 
tâm biến đổi lớn lao, tai tiêu phước thạnh, quyến thuộc 
trời thường đến, công đức ấy chẳng thể diễn tả được! 
Nếu chỉ lăm lăm trộm lấy cái danh học Phật, chẳng 
chuyên chú học Phật thật sự, sẽ trở thành tội nhân đối 
với Phật pháp, chẳng những cái hư danh chẳng thể đạt 
được mà còn sẽ bị tai họa thật sự xảy đến về sau. Ví 
như trẻ nhỏ vô tri, đem Ma Ni Bảo Châu trị giá tam 
thiên đại thiên thế giới đổi lấy một miếng đường để ăn. 
Đường chẳng thể no bụng, lại còn bị mất chỗ nương 
cậy cho cả một đời, muốn chẳng chết vì đói lạnh há có 
được ư? Các cư sĩ ở Ngô Tùng mở ra Phật Giáo Cư Sĩ 
Lâm muốn cho hết thảy đồng nhân dốc chí tu trì, ngõ 
hầu ai nấy đạt được lợi ích thật sự, xin Quang viết mấy 
lời để làm bài cảnh sách. Nhân đấy bèn trình bày đại ý. 

Xem đó thì biết Phật pháp là gốc của các pháp thế 
gian. Những kẻ câu nệ hẹp hòi kia do không có con mắt 
trí nên chẳng thể thấy thấu suốt, bèn nói Phật pháp diệt 
luân lý, vô ích cho con người, quốc gia, có khác gì kẻ 
mù từ lúc lọt lòng được hưởng ân che chở, chiếu soi của 
bầu trời và mặt trời nên được thành người, nhưng vì 



Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San                                               1090  

chẳng thấy bèn bảo là không có, chẳng đáng buồn lắm 
ư?  

 
83. Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San  
 
 Phật pháp là cội nguồn của hết thảy các pháp thế 
gian và xuất thế gian. Vì thế đạo ấy không gì lớn lao 
chẳng bao gồm, không gì nhỏ nhặt chẳng nêu. Lời lẽ 
rộng lớn dẫu cạn hết biển mực cũng chẳng thể viết hết 
được. Nói đến Sự thì dù kiếm lấy một chữ cũng không 
thể được. Phàm là đạo “hiếu - đễ - trung - tín - lễ - 
nghĩa - liêm - sỉ”, pháp “cách vật trí tri, thành ý chánh 
tâm, tu - tề - trị - bình”, không gì chẳng chỉ dạy tường 
tận không sót, chứ không phải chỉ nói về nhân quả ba 
đời, nêu rõ thiện ác báo ứng, xiển phát Phật tánh sẵn có 
nơi tâm, sự lý đoạn Hoặc chứng Chân mà thôi! Ấy là vì 
hết thảy các pháp đều vốn ở nơi tâm, chỉ cần triệt ngộ 
tự tâm bèn có thể kiến lập các pháp. Hễ biết được chỗ 
chỉ quy thì dẫu là phàm phu cũng đều có thể làm được, 
đạt được. Xét đến cái đạo cùng cực thì dẫu là thánh 
nhân vẫn có điều không biết. Do vậy, những bậc thông 
minh duệ trí, những bậc cao nhân lỗi lạc vượt trỗi mọi 
người thời cổ, không ai chẳng hộ trì, lưu thông, ngầm tu 
hiển hóa còn e chưa xuể nữa là!  

 Xét từ thời Đông Hán, Phật pháp được truyền sang 
Chấn Đán, tìm lấy bậc cao nhân kiệt xuất, đại hưng 
pháp đạo thì xứ Tần (Thiểm Tây) chúng ta là nhất. Do 
Phật pháp được hưng khởi mạnh mẽ từ đời Tấn, đương 



Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San                                               1091  

thời Phù Tần, Diêu Tần189 đều đóng đô tại Trường 
An190, và ngài Đạo An đến đất Tần, ngài La Thập vào 
trong ải191, phàm những vị kiến giải siêu việt trong hàng 
Tăng - tục, kiến thức xuất chúng đều quay về thờ hai vị 
ấy làm thầy. Đến thời Tùy - Đường vẫn đóng đô tại đây. 
Do vậy, hoằng tuyên pháp đạo vượt trội cổ kim. Vào 
thời Đường, các tông đều có đủ bởi quốc gia hết sức tôn 
sùng; do vậy, thủ lãnh các tông đa phần ngụ tại kinh đô, 
để sở học, sở đắc của mình về mặt ngầm giúp cho việc 
bình trị, về mặt nổi là giữ yên dân tình, sự thạnh hành 
của pháp đạo [tại Trường An] xứ khác làm sao sánh 
bằng cho được!  

 Về sau, tuy kinh đô được dời sang xứ khác, nhưng 
những vị hoằng Tông diễn Giáo, ngầm tu thầm chứng 
vẫn đời đời chẳng thiếu người. Đến cuối đời Thanh, sau 
cơn loạn giặc tóc dài, giặc Hồi, nhân dân khốn khó, đạo 
này bị gác lại không ai hỏi đến, nhưng mạch dây vẫn 
chưa đứt. Mười mấy năm gần đây, thế đạo nhân tâm đã 
hoại loạn đến cùng cực, nhưng loạn đến cùng cực ắt 
phải nghĩ đến bình trị, vận bỉ đến cùng cực ắt phải nghĩ 
đến lúc thái, phàm những người thấy biết thông suốt 
không ai chẳng dùng việc phô rõ nhân quả, chỉ bày báo 

                                                
189 Nhà Tiền Tần còn gọi là Phù Tần, do Phù Kiên lập ra ở đất Quan Trung. Vì 
Quan Trung thuộc đất Thiểm Tây (đất Tần cũ), nên xưng quốc hiệu là Tần. Do 
tham vọng, Phù Kiên xua quân đánh chiếm Ðông Tấn, nhưng bị thất trận. 
Trên đường rút lui, Phù Kiên bị một bộ tướng là Diêu Trành hạ sát, soán đoạt 
vương vị. Diêu Trành vẫn xưng quốc hiệu là Tần. Sử gọi là triều đại ấy là nhà 
Hậu Tần hay Diêu (Dao) Tần, và gọi triều đại của Phù Kiên là Phù Tần.  
190 Trường An chính là thành phố Tây An ngày nay, thuộc địa phận tỉnh 
Thiểm Tây.  
191 Do ngài La Thập người xứ Quy Tư (Kuche) ở ngoài quan ải của Trung Hoa, 
nên việc ngài đến Trường An được gọi là “nhập quan” (vào trong ải) 



Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San                                               1092  

ứng, chỉ thẳng nguồn tâm, nêu tỏ tánh thể của Phật pháp 
làm đạo trọng yếu để vãn hồi thế đạo nhân tâm. Do vậy, 
dù Tăng hay tục đều đua nhau đề xướng tu trì ngõ hầu 
mình lẫn người cùng thoát mê đồ, sanh lên bờ Giác. Do 
vậy, đôn đốc luân thường, tinh tu Tịnh nghiệp, sống dự 
vào bậc thánh hiền, thác về cõi Cực Lạc.  

 Do vậy, hội Phật Giáo ở Trường An tưng bừng 
thành lập, những người cùng tỉnh đã sống nơi xứ khác, 
nếu chẳng viết thư báo ắt chẳng thể diễn đạt hết ý được. 
Vì thế, những chuyện được thấy được nghe, những lý 
được thấu hiểu, được ngộ giải, những phương pháp 
ngầm tu thầm chứng, những giáo huấn cách ngôn, 
những lời luận bàn hay đẹp, những nghiên cứu bàn luận 
giữa bạn bè, những gì phát huy được soi sáng bởi trí 
huệ, đều chia môn phân loại, chép thành Tùy San. Đây - 
kia xem xét, bổ trợ lẫn nhau, cốt sao chánh trí được 
khai phát bởi các lời bàn luận, do giúp lẫn nhau lệ 
trạch192 sẽ cùng được tươi tốt rộng khắp. Sẽ thấy do biết 
nhân quả nên vĩnh viễn dứt được ác tâm “mạnh ăn thịt 
yếu”, tận tâm giữ vẹn luân thường, cùng ôm ấp thiện 
niệm thương dân yêu vật, trừ giết chóc, thắng hung tàn, 
trở về thời Đại Đồng, phong tục thuần mỹ, cùng làm 
người trong thời Hy - Hoàng. Lợi ích ấy há thể diễn tả 
được ư?  

 Do vậy, bèn chúc rằng: “Như Lai đại pháp là nguồn 
các pháp, hết thảy các pháp không gì chẳng bao hàm. 
                                                
192 Kinh Dịch có quẻ Lệ Trạch Đoài, được Khổng Tử giảng là “Quân tử dữ 
bằng hữu giảng tập” (quân tử cùng bạn bè nghiên cứu, bàn luận, tập tành) nên 
kinh sách cổ thường dùng chữ Lệ Trạch để chỉ sự thảo luận, nghiên cứu giữa 
những người cùng chí hướng.  



Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San                                               1093  

Giữ vẹn luân thường đến tột bực, phát huy không sót; 
sự lý nhân quả đều thích hợp cơ nghi. Tưởng nghĩ Tần 
Xuyên xưa kia hiệu là Pháp Quật (hang pháp), Hiền, 
Từ193, Mật, Luật đều bắt nguồn từ đây. Thiện Đạo, Pháp 
Chiếu xiển dương Liên Tông, khiến cho khắp phàm phu 
cùng thoát lồng rọ. Chúng sanh đời Mạt đoạn Hoặc 
không dễ, chỉ mình pháp này thật đáng nương tựa. Từ 
Tấn đến Đường, hơn năm trăm năm, pháp đạo Chấn 
Đán không đâu hơn được! Từ đấy về sau, đời nào cũng 
có những bậc cao nhân ngầm tu mật chứng, phần nhiều 
ẩn mình. Bầu trời chân tánh lý đã già dặn, nhiếp thọ liên 
trì, trung hưng Tịnh Độ, quả thật bắt nguồn từ đây. Nếu 
đức không cùng tột, ai chịu khuất phục? Tiếc cho dấu 
thơm cổ đức đã bị mất nhiều! Đến cuối đời Thanh, 
chiến tranh liên miên, nhân dân tan tác, truyền hoằng 
gần tiêu. Gần đây bậc thông nhân tầm mắt rộng mở, 
biết nếu không dùng Phật pháp sẽ không cách gì vãn 
hồi tai kiếp. Do vậy, tụ tập Tăng - tục những người 
đồng chí tùy cơ đề xướng, dựng lập cờ pháp muốn cho 
khắp tất cả được hưởng pháp lợi, đề xuất Tùy San, lệ 
trạch tạo ích lợi lẫn nhau, mong ngộ được tánh thiên 
(bầu trời chân tánh). Phật do tâm làm, đạo do người 
hoằng, nếu cạn lòng thành đến mức cùng cực, gió thổi 
cỏ rạp. Quang tuy tầm thường, kém cỏi cũng biểu lộ 
đồng tình, chẳng nề ngu tối làm người rao đường. 

                                                
193 Hiền là Hiền Thủ tông (Hoa Nghiêm tông), Từ là Từ Ân tông (tức Duy 
Thức tông). Gọi là Từ Ân Tông vì ngài Khuy Cơ, cao đồ của pháp sư Huyền 
Trang, là người đã xiển dương tông Duy Thức đến cùng tột. Đương thời, ngài 
Khuy Cơ trụ tại chùa Từ Ân nên tông Duy Thức thường được gọi là Từ Ân 
Tông. 



Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở Phật Xuyên    1094  

Nguyện những người đồng hành với tôi đều tu tịnh 
hạnh, ngõ hầu siêu phàm nhập thánh ngay trong đời 
này”.  

 
84. Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở 
Phật Xuyên  
 
 Nho - Thích hai giáo về mặt hình tướng tợ hồ khác 
nhau, về gốc vốn cùng. Có kẻ chấp vào hình tướng mê 
mất cái gốc thường bài xích Phật pháp, cho là diệt luân 
lý, gây rối chánh trị nước nhà, vô ích cho xã hội, có hại 
cho dân sanh. Đức Như Lai gọi những kẻ thế trí biện 
thông biện luận mù quáng như thế là “kẻ đáng thương 
xót”, chẳng biết Phật pháp có đủ pháp thế gian lẫn xuất 
thế gian. Nếu luận trên pháp thế gian thì đạo “hiếu - đễ 
- trung - tín - lễ - nghĩa - liêm - sỉ”, pháp “cách vật trí tri, 
chánh tâm thành ý, tu - tề - trị - bình” của Nho Giáo 
trong các kinh Đại Tiểu Thừa không gì Như Lai chẳng 
nói trọn! Nhưng thánh nhân thế gian chỉ căn cứ trên đời 
này, chỉ dạy con người tận nghĩa, tận phận, còn Phật nói 
đủ quá khứ - hiện tại - vị lai ba đời, và dạy rõ thiện báo 
của việc tận phận, ác báo của việc chẳng tận phận. 
Người thượng căn chỉ nghe được chuyện tận nghĩa, tận 
phận là chuyện nên làm bèn dốc trọn thân gánh vác, còn 
hạng trung hạ căn ngoài mặt kính phụng nhưng trong 
lòng ngầm trái nghịch nên không cách gì đối trị được. 
Nếu nghe đến nhân quả ba đời, biết tận phận thì được 
thiện báo, chẳng tận phận mắc ác báo, dẫu là kẻ ngu 
bướng chắc chắn cũng chẳng vui mừng vì bị tai họa, 
mang ý niệm tìm chuyện xui, tránh chuyện hên. Do biết 



Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở Phật Xuyên    1095  

tam thế thiện ác báo ứng, dù chẳng muốn tận nghĩa, tận 
phận, nhưng vì mong mỏi thiện báo, sợ ác báo nên cũng 
sẽ gắng sức tận nghĩa, tận phận.  

 Đấy chỉ là luận trên sự việc nông cạn, gần gũi nhất 
thì đã có thể biến kẻ ngu bướng thành người lương 
thiện, chuyển thói tục tệ bạc thành phong tục thuần hậu, 
huống hồ những lợi ích sâu xa thì bọn phàm phu thế 
gian kia làm sao có thể thấy hết, biết trọn cho được! Chỉ 
luận về Hiếu thì đã trọn khắp lục đạo cho đến tột cùng 
đời vị lai. Do vậy, các kinh Phạm Võng, Lăng Già 
v.v… đều dạy sanh tâm hiếu thuận, tâm từ bi, kiêng giết, 
phóng sanh, bởi lẽ hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, 
đều kham thành Phật, đều trong vô lượng kiếp đến nay 
luân hồi sáu nẻo, ai nấy lần lượt làm cha mẹ, anh em, 
vợ con, bạn bè của nhau. Nói - nghĩ đến đây, lẽ ra phải 
giúp cho họ được sống yên vui, nỡ nào nhằm thỏa ham 
muốn của bụng miệng mà tàn hại cha mẹ quá khứ, chư 
Phật vị lai ư? Huống chi đã tạo sát nghiệp ắt mắc chịu 
sát báo, ai chịu thỏa nỗi ham muốn tạm thời của miệng 
bụng để rồi trong đời vị lai thường bị mỗi một chúng 
sanh từng bị ta giết hại ăn thịt trước kia sẽ giết ăn thịt 
trở lại chính mình ư? Huống chi binh đao đại kiếp trong 
thời gần đây thảm thương chẳng nỡ nói, nguyên nhân 
đều là do sát sanh ăn thịt mà ra. Nếu ai nấy đều y theo 
Phật pháp, kiêng giết, giữ gìn sanh mạng loài vật, ăn 
chay, niệm Phật, chẳng gây nhân giết chóc thì tự mình 
không có quả giết chóc, khó gì chẳng thắng được bạo 
tàn, trừ khử giết chóc, trở thành yên ổn rất mực ư? Xét 
ra, thế đạo có thái bình thì cha mẹ, anh em, vợ con, bạn 
bè ai nấy mới được vui sướng, ai nấy tận nghĩa tận phận 



Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở Phật Xuyên    1096  

không hối tiếc gì thì mới là hợp với tâm hiếu thuận, ý 
chỉ cốt lõi từ bi mà đức Phật đã nói. Do vậy, nói: “Đức 
Phật dạy đạo hiếu vừa lớn lao vừa sâu xa!”  

 Chân Đạt đại sư sanh trong nhà họ Hồ ở Phật 
Xuyên, tuổi nhược quan (20 tuổi) liền ngộ cõi đời 
chẳng thường, bèn xuất gia nơi Tam Thánh Đường ở 
núi Phổ Đà, tinh tu Tịnh nghiệp, mong sanh về Liên 
Bang. Mấy mươi năm qua, cha mẹ, anh em đều tạ thế 
cả, không người cúng giỗ. Do lòng hiếu thuận, lại nghĩ 
đến con em những nhà đói rét, nghèo hèn ở nơi ấy 
không đủ sức đi học, bèn đem tiền y bát dành dụm được 
hơn bảy ngàn đồng giao cho người nhiệt tâm công ích 
trong họ, lập ra một trường học nhỏ mang tên Đôn Bản 
để con em nơi ấy đều được đi học. Chương trình học 
chú trọng những chuyện như tận lực thực hành hiếu đễ 
v.v… Những sách dùng để học chú trọng vào Ngũ Kinh, 
Tứ Thư v.v… kèm thêm vài phần của cách học mới, 
ngõ hầu giữ vẹn cái gốc trọng đạo mà chẳng vướng 
khuyết điểm không hợp thời, chẳng thích ứng vậy. 
Người trong họ cảm nghĩa ấy, đem các thần chủ194 cha 
mẹ, anh em… của Sư thờ cúng trong nhà trường. Nếu 
trường ấy chẳng bị phế bỏ thì sẽ thờ phụng mãi. So với 
những người có con cháu nhưng là hạng bất tiếu khiến 
cha mẹ bị nhục lây, hoặc giữa chừng bỏ lửng không 
cúng giỗ thì cha mẹ, anh em v.v… của Sư vinh diệu 
hơn nhiều lắm. 

                                                
194 Thần chủ là bài vị thờ người chết, khi xưa chưa có hình ảnh, người ta 
thường viết tên họ người chết làm bài vị để thờ.  



Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở Phật Xuyên    1097  

 Lại do đất Phật Xuyên vốn nằm trên trục lộ giao 
thông, thường có người đi đường bị chết không có quan 
tài khâm liệm, Sư bèn bỏ ra riêng một ngàn đồng giao 
cho người quản trị nhà trường đầu tư kiếm lời, dùng 
tiền lời ấy làm chi phí mua gỗ đóng hòm, chôn cất. 
Người trong địa phương nghèo không mua nổi quan tài 
cũng thí cho. Ôi! Cao đẹp thay! Tâm của sư Chân Đạt 
có thể nói là bình đẳng công bình hết mực, trọn không 
có ý tự tư tự lợi, khiến người trong họ cảm kích, thờ 
phụng cha mẹ Sư dài lâu, những người chỉ mưu toan 
cho con cháu có được lợi ích như vậy hay chăng? 
Nhưng Quang lại muốn cho những người trong họ ấy 
đều được lợi ích thật sự nên chẳng ngại trình bày đại 
lược nỗi lòng ngu muội. Trộm cho rằng sư Chân Đạt 
xuất gia học Phật đem tiền y bát dư ra để làm chuyện 
công ích cho người quê mình thì người cùng quê cũng 
phải ngửa noi theo dấu thơm ấy, ai nấy tu Tịnh nghiệp. 
Gian chính giữa nhà trường nên thờ tượng Tây Phương 
Tam Thánh. Người quản trị, giáo viên, học sinh trong 
trường đều nên sáng chiều lễ kính để cầu nghiệp tiêu, trí 
rạng, chướng tận, phước cao thì mới là lợi ích thật sự 
rốt ráo. Trong trường cố nhiên nên đoạn dứt vĩnh viễn 
những thứ tanh tưởi (đồ mặn) thì mới chẳng phụ ân 
nghĩa của vị Tăng dùng tiền thập phương tín thí để lập 
học hiệu. Nếu không, chẳng những không hợp với bổn 
tâm của sư Chân Đạt mà cũng chẳng phải là giữ vẹn cái 
gốc, tự yêu lấy mình, khiến cho chính mình cùng các 
học trò hằng ngày được un đúc trong Phật pháp mà 
hoàn toàn chẳng được lợi ích thật sự gì! Chẳng tiếc lắm 
ư?  



Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở Phật Xuyên    1098  

 Phải biết Phật pháp chính là gốc của hết thảy các 
pháp, mà trong Phật pháp một pháp niệm Phật cầu sanh 
Tịnh Độ lại là pháp môn vô thượng chí viên chí đốn, 
đơn giản nhất, dễ dàng nhất, độ khắp ba căn, lợi - độn 
đều thâu, thành thủy, thành chung, là pháp hết thảy mọi 
người đều nên tu tập, huống gì nhà trường này ư? Chớ 
nói Tăng bỏ tiền lập trường nên ép người ta học Phật. 
Đấy chính là tâm hiếu thuận, tâm từ bi muốn cho hết 
thảy mọi người trong trường này đều liễu sanh thoát tử, 
siêu phàm nhập thánh, làm đệ tử Phật Di Đà, chứng 
Phật tánh sẵn có mà thôi! Chẳng thấy hiện thời những 
người bác học đa văn tri kiến sâu xa quá nửa đều 
nghiên cứu tu trì pháp môn Niệm Phật đó ư? Nếu sống 
trong nhà trường này mà chẳng tu trì thì thành ra là 
gánh gai bỏ vàng, đến núi báu trở về tay không, chẳng 
đáng tiếc ư?  

 
85. Lời tụng và lời tựa bức tranh ngàn vị Phật  
 
 Tâm như thợ vẽ khéo, vẽ được các thế gian. Phật là 
chánh giác thế gian, còn Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh 
Văn, trời, người, A Tu La, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục 
là hữu tình thế gian, còn gọi là “mười pháp giới”. Mười 
pháp giới này tuy là thánh - phàm khác biệt, khổ - vui 
sai khác vời vợi, nhưng Chân Như Phật Tánh sẵn có 
đều hệt như nhau, chỉ do dụng tâm khác biệt nên mới có 
mười thứ tướng biến hiện ấy. Kinh Quán Vô Lượng 
Thọ Phật dạy: “Tâm này làm Phật, tâm này là Phật”. 
“Làm Phật” là quán tưởng tượng Phật, ức niệm Phật 
đức cũng như Phật hiệu; “là Phật” nghĩa là lúc quán 



Lời tụng và lời tựa bức tranh ngàn vị Phật                            1099  

tưởng, ức niệm thì tướng hảo trang nghiêm, phước đức, 
trí huệ, thần thông, đạo lực của Phật đều hiện trong cái 
tâm quán tưởng, ức niệm ấy như gương soi hình, giống 
hệt nhau không hai.  

 Như vậy, nếu tâm chẳng làm Phật thì tâm chẳng 
phải là Phật; tâm làm tam thừa thì tâm là tam thừa; tâm 
làm lục đạo thì tâm là lục đạo. Bản thể của tâm giống 
như một tờ giấy trắng, tác dụng thiện ác nhân quả của 
tâm giống như vẽ Phật hay vẽ địa ngục, đều tùy tâm 
hiện. Bản thể tuy đồng, nhưng tạo tác thật khác. Vì thế 
nói: “Chỉ là thánh mất niệm thành cuồng, cuồng khắc 
chế được ý niệm bèn thành thánh”, chúng ta chẳng thận 
trọng nơi những gì mình nghĩ, mình làm ư? Cư sĩ Châu 
Hiểu Nhai xưa có linh căn, sanh ra liền ăn chay, khéo 
vẽ người vẽ vật, bút pháp xuất thần, muốn khiến cho 
diệu tướng vạn đức trang nghiêm của Như Lai in vào 
tám thức điền của hết thảy chúng sanh để nhờ vào đây, 
thiện căn được tăng trưởng, mở rộng dần cho đến khi 
thật sự chứng, hòng khỏi phụ Chân Như Phật tánh ai 
nấy sẵn có và tâm Như Lai đại từ bi nhiều cách dẫn dắt. 
Vì thế, ông ta kính cẩn vẽ một ngàn vị Phật cho in thạch 
bản lưu thông, xin Quang viết lời tựa để nêu bày 
nguyên do. Do vậy, tôi bèn phát huy đại lược ý nghĩa 
“tâm làm, tâm là” mong những ai thấy nghe đều biết 
được những gì nên lấy nên bỏ để dốc sức. Tụng rằng:  

 Phật do tâm làm,  
 Ngục do tâm tạo,  
 Lực dụng của tâm,  
 Thắng diệu bậc nhất.  



Lời tụng và lời tựa bức tranh ngàn vị Phật                            1100  

 Đã làm được Phật,  
 Sao tạo địa ngục?  
 Do mê hướng về,  
 Chứa nhân ác họa!  
 Cư sĩ Hiểu Nhai, 
 Muốn dẫn dắt người,  
 Kính vẽ ngàn Phật,  
 Để chỉ pháp yếu.  
 Khiến người thấy nghe,  
 Đều sanh kính ngưỡng,  
 Kiệt thành tận kính,  
 Lễ cúng quán tưởng,  
 Đã thấy thánh tượng,  
 In vào thức điền,  
 Do thiện căn này,  
 Ắt chứng nguồn tâm,  
 Đem in thạch bản,  
 Để rộng lưu truyền,  
 Giãi bày nguyên do 
 Biểu thị chút lòng  
 
86. Lời tựa sách Phật Pháp Yếu Luận  
 
 Chúng sanh hôn mê điên đảo, phiền hoặc quá đỗi, 
chẳng thể tự ngộ! Trái nghịch trí huệ Như Lai sẵn có, 
đuổi theo căn trần chúng sanh huyễn hiện. Đối với sắc 



Lời tựa sách Phật Pháp Yếu Luận                                         1101  

thanh, của cải, lợi lộc giống như hoa đốm trên không195, 
huyễn ảnh, khởi tâm tham - sân - si, yêu - ghét, chấp 
trước. Tâm đã khởi tham - sân - si thì thân bèn tạo giết - 
trộm - dâm, từ đấy trải kiếp dài lâu báo phục lẫn nhau, 
từ khổ vào khổ, không hề ngừng nghỉ. Nếu như tự tu 
giới thiện thiền định, được sanh trong đường lành trời - 
người, nhưng Hoặc nghiệp chưa đoạn, phước hết lại bị 
đọa lạc, luân hồi sáu nẻo trọn chẳng có lúc nào hết! 
Được thân người như ở trọ, đọa trong tam đồ như ở quê 
nhà. Như vậy thì chẳng những tam đồ đáng sợ, mà nhân 
thiên cũng đáng sợ! Bởi thế, đức Đại Giác Thế Tôn 
riêng rủ lòng xót thương, thị hiện sanh trong thế gian 
thành Đẳng Chánh Giác, tùy thuận chúng sanh nói đủ 
mọi pháp. Với hàng đại căn bèn nói thẳng Lý “nhất tâm 
tạo đủ” khiến họ đích thân chứng ngộ, với tiểu căn bèn 
dạy rõ Sự tam thế nhân quả khiến họ tu trì dần dần. Đã 
biết lý này, sự này, ai chịu ôm châu làm kẻ ăn mày, cầu 
vui lại bị khổ; mà sẽ trái trần, hiệp giác, bỏ mê theo ngộ 
để mong khôi phục thiên chân Phật tánh sẵn có của 
mình chẳng để lỡ qua! Tuy nhiên, phiền não sâu dầy 
chẳng dễ tiêu trừ, nếu không phải là kẻ thiện căn nhiều 
kiếp chín muồi, thật khó thể siêu thoát ra ngoài luân hồi 
ngay trong đời này!  

 Vì vậy, đức Thế Tôn ta do lòng đại từ bi, đặc biệt 
mở ra pháp môn cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tịnh Độ, 
để thượng thánh hạ phàm cùng được vãng sanh Tây 
Phương ngay trong đời này, quả là đạo trọng yếu vỗ về, 

                                                
195 Nguyên văn là “không hoa”, tức khi bị mắt nhậm ta thường thấy những 
đốm sáng lấm tấm trong không trung. Đó gọi là “không hoa”.  



Lời tựa sách Phật Pháp Yếu Luận                                         1102  

nuôi nấng, bế bồng, nựng nịu196, mà cũng là diệu pháp 
để mau chứng Bồ Đề vậy! Bởi lẽ, hết thảy chư Phật 
không có pháp này sẽ chẳng thể viên mãn Bồ Đề, hết 
thảy chúng sanh nếu không có pháp này sẽ chẳng thể 
thoát ngay được sanh tử. Hạ thủ dễ, thành công cao, 
dùng sức ít hiệu quả nhanh. Do dùng Quả Địa Giác làm 
Nhân Địa Tâm nên nhân trùm biển quả, quả thấu nguồn 
nhân. Gần đây thế đạo nhân tâm suy hoại đến cùng cực, 
phế kinh, phế luận, đua nhau lập tân pháp, lầm nhân mê 
quả, mặc sức làm xằng. Do vậy, thiên tai nhân họa liên 
tiếp giáng xuống, giặc cướp tung hoành, dân không lẽ 
sống, người lo cho đời đau buồn hết mực.  

 Cư sĩ Đạt Am Phùng Bảo Anh xưa đã trồng cội đức, 
dốc sức tin tưởng Phật thừa, triệt ngộ tự tâm, thâm nhập 
Kinh Tạng, thương xót những kẻ ấy mê muội bổn tâm, 
bèn soạn cuốn Phật Pháp Yếu Luận để cứu đời, phát 
huy mọi lẽ khế lý, khế cơ, khiến cho họ biết được tâm 
ta sẵn có Phật tánh, nhưng bị Hoặc nghiệp huyễn vọng 
khởi lên ngăn lấp. Do vậy, chịu sống chịu chết trong 
tam đồ lục đạo đến nỗi thân hình xấu hèn, thần thức tối 
tăm, thọ dụng khốn khổ gian nan, bị nguy hiểm bức 
bách. Ví như đặt hình tướng xấu hèn trước tấm gương 
sáng, quyết chẳng thể có được hình ảnh vi diệu trang 
nghiêm đẹp đẽ. Từ đấy, gột lòng tẩy ý, chuyên tu giới 
thiện và thiền định để làm nhân xuất thế. Lại còn phát 
Tứ Hoằng Thệ Nguyện và Đại Bồ Đề tâm, tự hành, dạy 
người cùng tu Tịnh nghiệp để mong khi báo hết nhanh 
chóng vãng sanh Tây Phương, thân cận Di Đà, theo gót 
                                                
196 Ở đây Tổ dùng những hình ảnh cha mẹ chăm sóc, nuôi nấng con cái để 
người đọc hình dung lòng từ ái của đức Phật.  



Lời tựa sách Phật Pháp Yếu Luận                                         1103  

hải chúng mau chứng Phật tánh tâm ta sẵn có, phổ độ 
vô biên chúng sanh trong pháp giới. Như thế thì trên 
chẳng cô phụ Phật giáo hóa, dưới chẳng phụ tánh linh 
của chính mình, mà thâm tâm soạn luận của Đạt Am, ý 
thiết tha lưu thông của các vị cũng được thông suốt, vui 
thỏa, không tiếc nuối vậy!  

 
87. Lời tựa trình bày duyên khởi cho hội Thí Quan 
Tài Thể Nhân ở Phổ Đà  
 
 Câu “vùi xương chôn thây” xuất phát từ thiên sách 
Nguyệt Lệnh197. “Ân trạch thấm đến xương khô” là câu 
văn nói về việc thi ân của vua Châu, huống chi Phật 
pháp là đạo cứu giúp cả thân lẫn tâm, kẻ còn người mất 
đều giúp đỡ [lại chẳng như vậy] ư? Phổ Đà là đạo tràng 
của Quán Âm Đại Sĩ, bao triều đại đều khâm kính, khắp 
thế gian tôn sùng. Do vậy, có được ba ngôi chùa198 như 
thế chân vạc, các am cùng khắp; trong nước, ngoài 
nước triều yết thật là đông đảo! Phàm là thợ cả, người 
sai vặt, người bán rong, kẻ bán sức thường quá ngàn 
người. Nếu đến kỳ dâng hương, con số ấy còn gấp bội. 
Vì thế, các vị trưởng lão trong núi thể theo lòng từ của 
Phật, mở ra y viện để chữa trị cho hết thảy những người 
mắc bệnh, hoặc là những người bán rong, bán sức bị 
chết bất thình lình, không có quan tài thật khó thể an ủi 
vong linh, mở rộng sự hóa độ từ bi. Huống chi thường 
                                                
197 Nguyệt Lệnh là một thiên sách của bộ Lễ Ký, tức sách ghi chép các chánh 
lệnh trong mười hai tháng của chính quyền Trung Hoa thời cổ về quy cách tế 
tự, những lệnh cấm, những khuyến cáo, chức vụ của những người thực hiện 
các lệnh ấy.  
198 Ba ngôi chùa lớn ở Phổ Đà Sơn là Pháp Vũ, Phổ Tế và Huệ Tế. 



Lời tựa trình bày duyên khởi Hội Thí Quan Tài Thể Nhân   1104  

có những tử thi từ biển giạt vào, cũng như những người 
khổ hạnh từ phương xa đến dâng hương bị chết bất ngờ, 
cần phải tẫn liệm ngay. Nếu không sẽ bị rữa nát, đối với 
chuyện giúp đỡ người chết lẫn vấn đề vệ sinh đều đáng 
phàn nàn.  

 Chân Đạt đại sư liền phát tâm thí quan tài. Lại nghĩ: 
Nếu chẳng lập cách, về sau sẽ khó thể duy trì lâu dài 
được! Năm Dân Quốc thứ năm (1916), các ông Dương 
Thúc Anh, Chúc Lan Phưởng, Viên Tổ Hoài, Tào Chấn 
Thanh v.v… lên núi, nhân đó bàn về chuyện này. Các 
ông cùng bỏ ra hai ngàn đồng, Chân Đạt đại sư tự bỏ ra 
bốn ngàn đồng. Năm ngoái lại cùng các thầy Liễu Tín 
chùa Phổ Tế, Đạt Viên chùa Pháp Vũ, Liên Hy chùa 
Hải Ngạn, Quảng Đức chùa Tử Trúc, Nguyện Lai chùa 
Hồng Phiệt, Giới Như chùa Hồng Phiệt, Oánh Chiếu 
chùa Báo Bổn, Thanh Phước chùa Hạc Minh, Khôn Sơn 
chùa Phổ Tuệ, Cực Đắc chùa Bách Tử và hai vị cư sĩ 
Lưu Ký Đình, Trương Tông Phú cùng nhau thương 
lượng bàn bạc biện pháp. Do đấy, lập ra một hội, đặt 
tên là Thể Nhân, nhằm kính cẩn thể theo lòng Từ của 
Phật, nhân từ cứu giúp vong linh, khiến cho người mất 
chẳng bị nỗi thảm phơi bày thi thể, Tăng chúng trong 
núi không bị cười chê là thiếu lòng Từ. Mỗi vị đều bỏ 
ra một trăm đồng, cùng với món tiền đã quyên được 
bên trên, tổng cộng là bảy ngàn hai trăm đồng dùng 
mua hằng sản, mời người [soạn văn] bày tỏ, lập bia. 
Riêng thỉnh các vị sư trong hội tại núi này luân lưu 
trông nom, dùng tô lợi thâu thập hằng năm chi dụng hết 
vào việc thí quan tài, ngõ hầu được truyền mãi không bị 
bỏ phế. Như thế thì sau này những người bần cùng mất 



Lời tựa trình bày duyên khởi Hội Thí Quan Tài Thể Nhân   1105  

đi đều được phước mà viên thông đạo tràng cũng được 
vinh lây. Phàm những người bỏ vốn và trông nom coi 
sóc đều được tiêu trừ túc nghiệp, tăng trưởng thiện căn. 
Hiện đời phước lẫn thọ cùng vượng, làm gương mẫu 
cho đời, lâm chung thì thân lẫn tâm đều diệu, dự vào 
cõi nước Phật. Muốn cho hậu nhân biết rõ nên thuật lại 
duyên khởi, ngõ hầu ức vạn năm sau, bố thí mãi mãi 
hầu đền đáp tâm cứu độ chúng sanh của Đại Sĩ, mà 
cũng chẳng phụ một phen tận tâm hộ giáo, giúp đỡ 
người mất của các vị đại sư, các vị cư sĩ vậy.  

 
88. Lời tựa cho Vạn Niên Bạ của Tam Thánh Đường  
 
 Pháp chẳng khởi một mình, đạo do người hoằng. 
Thắng địa danh lam chỉ nhờ vào người [mà được nổi 
tiếng]. Có được người thì rừng gai góc biến thành rừng 
chiên-đàn; không có người thì hang sư tử biến thành ổ 
chồn hoang. Tam Thánh Đường được sáng lập vào năm 
Vạn Lịch thứ 30 (1602), khi ấy vị Tăng tên Đại Phương 
kết am tranh ở đây. Rồi hai thái giám Trương Tùy, 
Đảng Lễ phụng chỉ đứng trông coi xây Tàng Kinh Các, 
nhàn hạ đi đến đây, uống nước suối thấy ngọt bèn tìm 
nguyên do. Biết suối này nhằm lúc khô hạn hết sức 
cũng không cạn, trong chùa nhằm lúc hạn hán cầu mưa, 
ắt dùng nước lấy từ con suối này [để cầu mưa] sẽ liền 
được mưa tràn trề; do vậy bèn đặt tên là Bát Công Đức 
Tuyền (suối tám công đức). Vì vậy, hai ông bèn bỏ tiền 
sai dựng điện Tây Phương Tam Thánh, bởi nước tám 
công đức vốn có trong ao bảy báu của Tây Phương Cực 
Lạc thế giới. Đến thời Khang Hy nhà Thanh, vị tăng tên 



Lời tựa cho Vạn Niên Bạ của Tam Thánh Đường                 1106  

Hải An trùng tu. Về sau, lâu năm, hư nát. Đầu đời Hàm 
Phong, do Ân Đường Hiển Pháp Công tiềm tu tại đây, 
chùa đổi tên là Như Ý Am, vẫn chỉ là mấy gian nhà nhỏ 
mà thôi! Đầu đời Quang Tự, đồ tôn đời thứ tư [của 
Hiển Pháp Công] là Hoa Đức Công quyên mộ những vị 
trong ấp như các ông Hồng X… dựng điện Tam Thánh, 
đổi lại tên cũ. Từ đấy về sau, thế đạo thái bình, lại thêm 
đường thuyền, đường sắt đều thông, hương hỏa của Bồ 
Tát này càng thạnh vượng. Chuyện trong am đã gần 
như đâu vào đấy, Hoa Đức Công muốn lắng lòng 
chuyên tu Tịnh nghiệp, đem việc am giao cho đồ đệ là 
sư Trưởng Đính, lại sai cháu là sư Chân Đạt phụ giúp, 
chùa bèn được xây dựng rộng lớn. Đến khi thầy Trưởng 
Đính qua đời, thầy Chân Đạt lại càng chẳng tiếc tâm lực, 
những gì cần sửa bèn sửa, những gì nên dựng bèn dựng, 
chùa trở thành một ngôi già-lam đẹp đẽ lớn lao. Về sau, 
nhọc nhằn đã lâu, ý muốn tịnh dưỡng, bèn giao cho 
thầy Minh Giáo trông coi mấy năm.  

 Năm nay, thầy Minh Giáo lại xin thôi, thầy Chân 
Đạt nhân đó nghĩ đời người tuổi thọ được mấy, am này 
đã qua mấy đời Trụ Trì, do tâm lực mấy mươi năm mới 
được điện vũ nguy nga, liêu xá rộng rãi, Tăng chúng 
trong am được thanh tu, khách đến dâng hương có chỗ 
ở nhờ. Đương trong lúc này, chẳng đem quy củ khóa 
trình trong am cũng như kinh tượng trang nghiêm, pháp 
khí, đồ đạc viết hết vào sách để lại cho mai sau thì e 
rằng năm lâu tháng chầy, người đời sau chẳng biết, rất 
có thể phế bỏ quy củ, đồ vật thất lạc, khiến cho một 
phen khổ tâm tạo lập đạo tràng của tiền nhân đổ ra biển 
hết, toàn là khiến cho hậu nhân ở yên nơi đây ăn luống 



Lời tựa cho sách Anh Minh Tập của cư sĩ Sái Bá Luân        1107  

của tín thí, chẳng tu đạo nghiệp, há chẳng gây hận cho 
tiền nhân ư? Vì đó, viên thông đạo tràng bị tước mất sắc 
vẻ, Phổ Môn Đại Sĩ đành phải ngậm buồn nơi cõi 
Thường Tịch Quang! Do vậy, sai Quang lược thuật 
duyên khởi của am này, phàm mọi thứ quy củ, đồ đạc 
v.v… đều nhất nhất ghi cặn kẽ ngõ hầu người đời sau 
có cái để tuân thủ vậy.  

 
89. Lời tựa cho sách Anh Minh Tập của cư sĩ Sái Bá 
Luân  
 
 Con người sống trong thế gian ai nấy phải tận hết 
luân thường. Nếu không, tuy mang danh là người, 
nhưng quả thật có khác biệt gì với loài thú đi ngang đâu? 
Mạnh Tử nói: “Ai cũng có thể là Nghiêu - Thuấn”. 
Kinh Phật dạy: “Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, 
đều kham làm Phật”. Điều cốt yếu để làm Nghiêu - 
Thuấn, để làm Phật nằm ở chỗ tận lực thực hành hiếu 
đễ cũng như bỏ vọng theo chân mà thôi! Cái giúp cho 
chuyện này được thành tựu từ lúc ban đầu cho đến khi 
cuối cùng chính là khắc kỷ, giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng 
thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện 
mà thôi! Gần đây, phái tân học trong thế gian tranh 
nhau học theo phong cách Âu Tây, phế bỏ kinh điển, 
trái nghịch luân thường, đến nỗi công khai đề xướng 
chống đối đạo hiếu, chung vợ, lõa thể v.v… chỉ muốn 
cho con người chẳng khác gì cầm thú! Điên cuồng mất 
trí quá sức vậy!  

 Cư sĩ Bá Luân sống gởi ở Đài Loan đã ba đời. Đến 
tuổi nhược quan muốn trở về tổ quốc, do bà mẹ chẳng 



Lời tựa cho sách Anh Minh Tập của cư sĩ Sái Bá Luân        1108  

muốn đi xa, nên gắng lưu lại chốn xa xôi, làm việc 
nhiều năm. Đến khi mẹ mất bèn ung dung trở về. Có thể 
nói là bậc đứng riêng, đi một mình, giữ vẹn luân thường, 
trọn hết bổn phận vậy. Ông sống tạm nơi đất Hỗ 
(Thượng Hải), sống bằng nghề xem tướng. Phàm những 
ai đến xem bói, bất luận tướng mạo thiện hay ác đều 
khuyên nên gắng tu đức tích thiện, ngõ hầu thiện càng 
thêm thiện, bất thiện cũng trở thành thiện, phù hợp sâu 
xa nghĩa lý “mạng do ta lập, phước do ta cầu” cũng 
như “có tâm không tướng, tướng tùy tâm sanh; có 
tướng không tâm, tướng theo tâm diệt”! Nhưng trong 
lúc bàn luận luôn ra rả nhắc đến tam thế nhân quả báo 
ứng và pháp môn Tịnh Độ hoành siêu khiến cho hết 
thảy mọi người do đến coi bói đều được dự vào cõi hiền 
thánh cũng như vãng sanh nước Cực Lạc, [cũng có 
công] vãn hồi thế đạo nhân tâm rất lớn!  

Do đây biết người có tâm cứu đời giúp người dẫu 
chẳng có địa vị để thực hành việc cai trị [theo đúng đạo 
nghĩa] cũng vẫn có thể thi hành vậy. Nhân đấy bèn đổi 
tên là Bá Luân, chẳng biết ý của cư sĩ Bắc Luân199 có 
cho như vậy là đúng hay không?  

 
90. Lời tựa sách Giáo Hối Thiển Thuyết  
 
 Giáo dục trong gia đình, nhân quả báo ứng là nhiệm 
vụ trọng yếu nhất để cứu vãn thế đạo nhân tâm trong 
hiện tại. Nếu chẳng bắt đầu từ đây thì dù có làm gì cũng 
đều thuộc về cành nhánh, đều có thể trá ngụy. Chỉ khi 
                                                
199 Vị cư sĩ này vốn có tên là Bắc Luân 北北崙崙, sau đổi tên thành Bá Luân 伯倫倫  



Lời tựa sách Giáo Hối Thiển Thuyết                                      1109  

nào từ nhỏ đã dạy giữ vẹn luân thường, tận hết bổn 
phận, lý nhân quả báo ứng, tập quen thành tánh, đến khi 
lớn lên lẽ đâu chẳng trở thành người hiền! Sách Luận 
Ngữ chép: “Thiên hạ hưng vong, thất phu hữu trách” 
(Thiên hạ hưng vượng hay suy vong, kẻ thất phu có 
trách nhiệm). Kẻ thất phu thân hèn, danh kém, làm sao 
có trách nhiệm này cho được? Phải biết: Quốc gia thiên 
hạ do từng người, từng gia đình hợp thành. Những ai có 
quyền lực thì người cùng một nhà tranh chấp, những kẻ 
không quyền lực lập bè đảng cướp đoạt, cùng những kẻ 
phóng đãng, lười nhác, gian trá, phạm pháp, chỉ cầu 
may mắn tạm thời, chẳng đoái hoài họa - phước về sau, 
đều là do từ nhỏ chẳng được cha mẹ hiền khéo dạy, 
chẳng biết lợi người chính là lợi mình, hại người còn tệ 
hơn hại mình quá mức, làm lành ắt nhà mình thịnh 
vượng, chết đi thần thức siêu thăng thiện đạo, làm ác ắt 
nhà mình suy vong, đến nỗi chết đi thần thức đọa trong 
ác đạo.  

 Nếu như biết âm thanh êm ái thì tiếng vang dễ nghe, 
hình thẳng ắt bóng ngay, trồng dưa được dưa, trồng đậu 
được đậu, đã tạo nhân như thế phải cảm lấy quả như thế, 
quyết sẽ chẳng đến nỗi vì cầu yên vui, giàu có, sang cả 
cho chính mình mà giết người ngập thành, ngập đồng, 
khiến cho vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống. Vì 
thế, những bậc lập đại công, dựng đại nghiệp, hạo khí 
ngút trời đất, tiết tháo trong sáng lòa nhật nguyệt, đều 
ôm tấm lòng lập mình, lập người, mang ý nguyện tự lợi, 
lợi người. Do vậy, trăm ngàn năm sau vẫn được người 
ta kính ngưỡng! Hiềm rằng, người đời kiến thức hẹp hòi, 
nông cạn, thường theo đuổi chuyện trái đạo, từ bé đã 



Lời tựa sách Giáo Hối Thiển Thuyết                                      1110  

không có cha mẹ hiền khéo dạy, lớn lên lại không có 
thầy tốt bạn hiền dắt dìu. Do đó, vượt lý, trái phận đến 
nỗi bị giam cầm, tuy do họ tự chuốc lấy nhưng cũng rất 
đáng thương! Do vậy, các nhà ngục đều cử ra một vị 
thầy giáo huấn, hằng ngày giảng cho những tù nhân đạo 
lý “con người phải tận sức, lý nhân quả không lầm lạc”, 
hòng khiến cho những người ấy gột lòng tẩy ý, đổi ác 
hướng lành, gắng trở thành lương dân, lần lượt khuyến 
hóa lẫn nhau, sao cho dù mình hay người đều thuộc vào 
bậc hiền thánh, ngõ hầu quốc gia thiên hạ mãi mãi 
hưởng phước thái bình.  

 Ông Thiệu Huệ Viên đảm nhận chức thầy giáo huấn 
ở nhà tù Tào Hà Kính200. Bản thảo giảng dạy cho phạm 
nhân của ông có mấy chục thiên, ước chừng hơn mười 
vạn chữ đều là những lời khuyên họ nên giữ phận an 
vui với số mạng, giữ vẹn luân thường, tận hết bổn phận. 
Lại còn dẫn kinh trích sử, dựa vào đời cổ để chứng 
minh cho hiện tại. Văn tuy đơn giản nhưng ý chỉ thật 
sâu. Tuy là để nói với những tù nhân, nhưng hết thảy 
mọi người đều nên đọc để hành theo. Những người 
cùng chí hướng cho là sách ấy có ích, bèn đem in, xin 
Quang viết lời tựa để hướng dẫn. Nhân đấy, Quang bèn 
nêu đại lược những điều trọng yếu để vãn hồi thế đạo 
nhân tâm, ngõ hầu người khắp cõi đời đều chú trọng 
vào giáo dục gia đình và nhân quả báo ứng, nhưng 
trong chuyện giáo dục gia đình thì sự dạy dỗ của người 
mẹ quan trọng nhất. Nếu như bà mẹ hiền, ngay từ khi 
con cái còn bé đã chú trọng nêu gương giữ vẹn luân 
                                                
200 Tào Hà Kính là một thương cảng trọng yếu thuộc Phố Giang Trấn, Thượng 
Hải.  



Lời tựa sách Giáo Hối Thiển Thuyết                                      1111  

thường, tận hết bổn phận, lại hằng ngày nhắc nhở lý 
nhân quả báo ứng thì con cái bà ta quyết định đều thành 
hiền nhân, há lẽ nào có những hành vi vượt lẽ, phạm 
phận, thương thiên tổn đức ư? Mong rằng thất phu thất 
phụ đều nhận lấy trách nhiệm này, ngõ hầu người hiền 
vượt trội, giặc cướp đổi lòng, lễ giáo hưng thạnh, thiên 
hạ thái bình. Người hiểu lý thông đạt ắt chẳng cho lời 
tôi là sai lầm, xằng bậy vậy!  

 
91. Lời tựa trình bày duyên khởi của Hoành Siêu 
Liên Xã  
 
 Kinh Pháp Hoa dạy: “Ba cõi không yên khác nào 
nhà lửa, các khổ đầy dẫy, thật đáng kinh sợ”. Huống 
chi đang lúc đấu tranh lẫn nhau, kẻ mạnh ăn thịt kẻ yếu, 
phương cách giết người lạ lùng không gì là chẳng có, 
lại còn đủ mọi thiên tai liên tiếp xảy ra này! Người có 
trí thức do vậy bèn đề xướng pháp môn Tịnh Độ để 
mong hết thảy những người cùng hàng đều được thoát 
khỏi tam giới, lên chín phẩm sen. Nếu luận về “thụ 
xuất” (thoát ra theo chiều dọc) thì nếu không tận lực tu 
đạo Giới - Định - Huệ để đoạn phiền hoặc sẽ không thể 
được. Nếu phiền hoặc còn chút gì chưa đoạn thì vẫn 
không thể thoát khỏi tam giới y như cũ, huống chi 
chúng sanh đời Mạt thiện căn mỏng cạn, thọ mạng ngắn 
ngủi. Dẫu người tu có ức ức kẻ, người thoát ra khó có 
một hai! Do chỉ cậy vào tự lực, cho nên khó được lợi 
ích thật sự.  

 Nếu luận về “hoành siêu” (thoát ra theo chiều ngang) 
thì chỉ nương theo pháp môn Tịnh Độ, sanh tín phát 



Lời tựa trình bày duyên khởi của Hoành Siêu Liên Xã          1112  

nguyện, niệm danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương, lại 
thêm đôn đốc luân thường, trọn hết bổn phận, đừng làm 
các điều ác, vâng làm các điều lành thì vạn người chẳng 
sót một ai đều được vãng sanh! Đã vãng sanh thì liễu 
sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh vĩnh viễn lìa các 
khổ, chỉ hưởng các sự vui! Người công phu thành thục 
cố nhiên dự vào Thượng Phẩm, mà kẻ lâm chung mới 
niệm cũng dự vào hàng chót. Pháp này toàn cậy vào 
Phật lực, lợi ích so với pháp chỉ cậy vào tự lực khác 
nhau như trời với vực!  

 Vợ của cư sĩ Sư Hoằng là bà Sư Thang muốn cùng 
những vị anh hiền trong khuê các luôn tu trì Tịnh 
nghiệp để mong sao trong đời này cùng thoát khỏi nhà 
lửa, bèn lập một Liên Xã ở vùng phụ cận. Phân nửa do 
bà tự bỏ ra, phần còn lại do người khác giúp đỡ. Xây 
dựng đã xong, xin Quang đặt tên; nhân đó, bèn đặt tên 
là Hoành Siêu, ngõ hầu hết thảy những bậc trượng phu 
râu mày, những bậc khôn luân trinh tịnh201 sợ hãi nhà 
lửa muốn thoát ra nhưng không có cách nào đều cùng 
nương theo đây tu tập hòng chào từ biệt Sa Bà mãi mãi, 
mau về cõi Cực Lạc, hễ siêu thoát bèn nhập thẳng vào 
Như Lai địa, vĩnh viễn làm người tiêu dao tự tại. Vì thế 
bèn tường thuật duyên do như vậy.  

 

                                                
201 Trong kinh Dịch, quẻ Khôn là thuần Âm nên nữ giới thường được coi như 
thuộc quẻ Khôn, những gì liên quan đến nữ giới thường được đi kèm với chữ 
Khôn, như Khôn Thuận (sự thuận thảo của người vợ), Khôn Trinh (sự trinh 
liệt của nữ giới). “Khôn luân” ở đây có nghĩa là nữ giới, “khôn luân trinh 
tịnh” là bậc trinh liệt, trong sạch trong nữ giới.  



Lời tựa khắc lại sách Quán Thế Âm Bồ Tát Cảm Ứng Tụng  1113  

92. Lời tựa khắc lại mộc bản sách Quán Thế Âm Bồ 
Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng  
 
 Tâm chúng sanh và tâm Phật không hai, tuy mê 
chân đuổi theo vọng, trái giác hợp trần, khởi tham - sân 
- si, tạo giết - trộm - dâm, luân hồi lục đạo trọn chẳng 
lúc ra, nhưng bản thể tịch chiếu chân thường vẫn y như 
cũ, chẳng tổn thất mảy may. Vì thế, Phật thấy hết thảy 
chúng sanh đều là Phật, thương họ nghiệp chướng sâu 
nặng, chẳng thể khôi phục ngay được bản thể; do vậy, 
dùng đủ mọi phương tiện khiến cho họ trồng thiện căn, 
trước hết dùng Dục để lôi kéo, rồi sau mới làm cho 
nhập Phật trí. Do vậy, đức Chánh Pháp Minh Như Lai 
thành Phật đã lâu, tuy vẫn chẳng lìa Tịch Quang, nhưng 
hiện hình trong chín giới, hiện hình theo từng loài, tầm 
thanh cứu khổ, nên dùng thân nào để độ bèn hiện thân 
ấy để thuyết pháp. Những thân hiện trong các pháp giới 
khác đều thuộc về bí mật, thân Quán Thế Âm hiện 
trong Bồ Tát pháp giới thì lại hiển lộ. Vì thế, mười 
phương chư Phật đều khen ngợi Quán Thế Âm Bồ Tát 
là bậc đại từ đại bi thí vô úy (ban cho sự không sợ hãi) 
ngõ hầu hết thảy chúng sanh trong chín pháp giới đều 
sanh lòng tin tưởng, cùng được nhiếp thọ.  

 Do Bồ Tát chứng tột cùng pháp giới, tỏ bày trọn 
vẹn tự tánh, triệt ngộ duy tâm, nên có thể vận dụng lòng 
Bi Đồng Thể, khởi lòng Từ Vô Duyên, hễ khắp pháp 
giới cảm bèn ứng khắp pháp giới. Tùy theo lòng thành 
cơ cảm lớn hay nhỏ sẽ được lợi ích tương xứng. Như 
phẩm Phổ Môn kinh Pháp Hoa, chương Quán Âm Viên 
Thông trong kinh Lăng Nghiêm đã nói và những sự tích 



Lời tựa khắc lại sách Quán Thế Âm Bồ Tát Cảm Ứng Tụng  1114  

cảm ứng phương này như đã được ca tụng trong sách 
đây há thể nghĩ bàn được ư? Ấy là vì tâm Bồ Tát giống 
như hư không, không đâu chẳng trọn khắp. Chỉ do 
chúng sanh đang mê, chẳng sanh tin tưởng, ví như hư 
không bị vật ngăn chướng nên biến thành cách trở, ngăn 
ngại, nếu xoi một lỗ nhỏ thì được một khoảng không 
bằng cái lỗ nhỏ. Nếu xoi một cái lỗ to sẽ được khoảng 
trống bằng cái lỗ to. Nếu bỏ được hoàn toàn vật chướng 
ngại thì sẽ xen lẫn khít khao cùng hư không bao hàm 
khắp muôn hình tượng. Do vì chúng sanh tiểu cảm sẽ 
được tiểu ứng, đại cảm bèn được đại ứng, nên kinh 
Lăng Nghiêm nói: “Cầu vợ được vợ (cầu vợ là cầu vợ hiền 
thục, trí huệ, trinh lương, nếu không cần gì phải hướng về Bồ Tát 
mà cầu!), cầu con được con, cầu tam-muội được tam-
muội, cầu trường thọ được trường thọ, như thế cho đến 
cầu đại Niết Bàn được đại Niết Bàn”. Nói “cầu vợ 
được vợ” v.v… chính là xoi lỗ nhỏ được khoảng trống 
bằng cái lỗ nhỏ, xoi lỗ to được khoảng trống bằng cái lỗ 
to. Cầu đại Niết Bàn đắc đại Niết Bàn chính là hoàn 
toàn trừ bỏ được vật ngăn lấp, bèn hòa lẫn không xen 
hở cùng với hư không bao hàm vạn tượng.  

 Kinh Kim Cang nói: “Ta nên diệt độ hết thảy chúng 
sanh, diệt độ hết thảy chúng sanh xong nhưng thật ra 
không có một chúng sanh nào được diệt độ” vì tâm thể 
của chúng sanh chính là Vô Dư Niết Bàn, vốn chẳng hề 
mất đi, làm sao có lại? Bồ Tát riêng dùng các thứ 
phương tiện khiến cho chúng sanh tiêu trừ huyễn 
nghiệp, hồi phục bản thể mà thôi. Lại do chúng sanh mê 
hoặc sâu nặng, chẳng thể nhanh chóng phát khởi tâm 
Đại Bồ Đề, vì để tiếp dẫn kẻ sơ cơ vào chỗ thù thắng 



Lời tựa khắc lại sách Quán Thế Âm Bồ Tát Cảm Ứng Tụng  1115  

nên thuận theo phàm tình của họ, thỏa mãn điều họ 
mong mỏi, đợi đến khi thiện căn thành thục sẽ có thể 
rốt ráo đạt ngay được lợi ích chân thật. Đấy chính là ý 
chỉ căn bản của việc Bồ Tát tùy loại hiện thân tùy tâm 
mãn nguyện vậy.  

 Sách này đã được in bản kẽm, tính in ra mấy chục 
vạn bộ, ngõ hầu người khắp trong nước, ngoài nước đều 
được thọ trì. Hiện đã in được hơn bảy vạn bộ, như vậy 
chuyện sách sẽ được lưu thông khắp pháp giới trong 
tương lai khiến cho con người được thấm đượm sự giáo 
hóa từ bi là điều ắt sẽ thực hiện được! Nhưng vì chữ 
nhỏ, chẳng thuận tiện cho người già, quả là đáng tiếc. 
Cư sĩ Hoa Huệ Khả ở Vô Tích xưa đã gieo cội đức, dốc 
lòng tin tưởng Phật pháp, trông thấy sách này hoan hỷ 
tán thán như đạt được của quý báu nhất, mừng rỡ khôn 
cùng. Khẳng khái bỏ ra năm trăm đồng để khắc mộc 
bản, ngõ hầu hết thảy mọi người đều đọc được, hết thảy 
lúc đều có thể in, có thể thỉnh. Đúng là đời trước từng 
được Bồ Tát phó chúc vây bủa lòng từ giáo hóa hòng 
lợi ích hữu tình vậy! Ôi! Cao quý thay!  

 
93. Lời tựa cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải 
Thích  
 
 Pháp môn Tịnh Độ quả là đường lối chung để mười 
phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo 
dưới độ chúng sanh, mà cũng là đạo trọng yếu để hết 
thảy chúng sanh trong thời đại Mạt Pháp cậy vào Phật 
từ lực, liễu thoát ngay trong một đời này. Ấy là vì hết 
thảy các pháp môn đức Như Lai đã nói, không pháp nào 



Lời tựa cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải Thích        1116  

chẳng nhằm làm cho chúng sanh thoát sanh tử, thành 
Phật đạo; nhưng do thượng căn thì ít, trung hạ căn lại 
đông, nên người được liễu thoát ngay trong một đời dẫu 
nhằm thời Chánh Pháp, Tượng Pháp còn chẳng thể thấy 
nhiều, huống gì thời Mạt Pháp căn cơ con người kém 
hèn, tuổi thọ ngắn ngủi, tri thức hiếm hoi, tà ma ngoại 
đạo tung hoành ư? Do vậy, đức Như Lai đã xét thấu 
trước cơ nghi, đặc biệt mở ra pháp môn Tịnh Độ nhằm 
làm cho hết thảy chúng sanh dù thánh hay phàm, 
thượng trung hạ căn đều chăm chú tu trì, đều cùng trong 
đời này vãng sanh Tịnh Độ. Bậc thượng căn thì mau 
thành Phật đạo, kẻ hạ căn cũng được dự vào dòng thánh.  

 So với những pháp môn cậy vào tự lực đã nói trong 
cả một đời đức Phật [thì pháp này] hạ thủ dễ, thành 
công cao, dùng sức ít được hiệu quả nhanh chóng. Do 
vì Phật lực, pháp lực chẳng thể nghĩ bàn, lại thêm sức 
Tín - Nguyện - Hạnh của chúng sanh nên bất luận công 
phu sâu hay cạn, tội nghiệp nặng hay nhẹ đều được Phật 
từ lực tiếp dẫn vãng sanh. Do vậy, trong các kinh Đại 
Thừa, đức Như Lai đều nói kèm pháp này, như các kinh 
Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm v.v… Còn kinh 
chuyên nói [về pháp Tịnh Độ] thì có kinh A Di Đà, kinh 
Vô Lượng Thọ, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật. Trong 
ba kinh này, phàm là thệ nguyện của Phật Di Đà, sự 
trang nghiêm của Tịnh Độ, nhân vãng sanh của ba bậc 
chín phẩm, mười phương chư Phật tán thán đều được 
nêu rõ không còn sót.  

 Thế nhưng kinh A Di Đà ngôn từ ngắn gọn, nghĩa 
lý đầy đủ, dễ thọ trì nhất. Do vậy, cổ nhân xếp vào khóa 
tụng hằng ngày, bất luận dù Tông, dù Giáo, dù Luật đều 



Lời tựa cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải Thích        1117  

đọc tụng trong khóa tối, nghĩa là cả thiên hạ dù Tăng 
hay tục không ai chẳng lấy Tịnh Độ làm chỗ quy hướng. 
Tuy hành trì như thế nhưng nếu chẳng suy xét kỹ càng 
nguyên do Phật, Tổ lập pháp thì sẽ vẫn chẳng coi 
chuyện cầu sanh Tây Phương là trọng. Đấy chính là 
“dùng hằng ngày mà không biết, quen làm mà chẳng 
xem xét”. Dù là bậc cao nhân thông Tông thông Giáo 
vẫn còn rất nhiều người đề cao pháp môn Tự Lực, 
chẳng chịu tin tưởng nương cậy Phật lực. Chí ấy cố 
nhiên là cao, nhưng sự thật khó thể đạt được ngay trong 
đời này. Nếu như chưa đoạn sạch được Hoặc nghiệp, 
phải thọ sanh lần nữa, quá nửa bị mê mất. Không những 
mọi điều mong mỏi đều thành bánh vẽ mà còn có mối 
lo do phước tạo nghiệp, thân sau phải đọa lạc! Do đó, 
phải nói là “thật đáng kinh hãi!”  

 Phải biết: Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn 
đặc biệt trong giáo pháp của cả một đời đức Phật, chẳng 
thể dùng những pháp môn thông thường để bàn luận 
được. Nếu chẳng hiểu rõ nghĩa này, cứ viện vào nghĩa 
lý của những pháp môn cậy vào tự lực thông thường để 
rồi ngờ vực lợi ích của pháp môn đặc biệt cậy vào Phật 
lực, chẳng chịu tin nhận thì sẽ bị mất mát to lớn. Phật 
nói pháp này khó tin chính là ngụ ý này vậy. Nếu không 
có mối chấp ấy thì có ai là không tin nhận, phụng hành? 
Gần đây thế đạo nhân tâm suy hãm, hèn tệ đến cùng 
cực hết cả thuốc chữa. Phàm những bậc vĩ nhân kiệt sĩ 
có đủ chánh tri kiến không ai chẳng lấy việc đề xướng 
nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi làm căn cứ để đẩy 
lùi cơn sóng cuồng, lấy việc tinh tu Tịnh nghiệp cầu 
sanh Tây Phương làm pháp an ổn rốt ráo. Một người 



Lời tựa cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải Thích        1118  

xướng, trăm người hòa, không ai chẳng thuận theo. Do 
vậy, kẻ ăn chay, niệm Phật, đổi ác tu thiện ngày thấy 
càng nhiều.  

 Điều đáng tiếc là hạng thiện tín thông thường chưa 
từng được học hỏi, tuy hằng ngày tụng kinh Di Đà, rốt 
cuộc vẫn chẳng biết kinh dạy những nghĩa lý nào; dẫu 
có những bản chú giải như Sớ Sao, Yếu Giải v.v… họ 
cũng chẳng thể đọc được. Cư sĩ Hoàng Trí Hải tâm lợi 
người tha thiết, đem những nghĩa trong Sớ Sao, Yếu 
Giải diễn giải lại bằng văn Bạch Thoại khiến cho những 
người ít chữ nghĩa đều được hiểu rõ nghĩa kinh. Do vậy, 
lại càng thêm tinh tấn, dốc kiệt lòng thành tu trì, chuyển 
hóa kẻ hữu duyên, trong đời này thân tâm thanh tịnh, 
dự ngay vào bậc thánh bậc hiền, lâm chung cảm ứng 
đạo giao, lên thẳng cõi Cực Lạc. Lợi ích ấy làm sao 
diễn tả được! Do vậy, tôi viết ý nghĩa tổng quát để cống 
hiến người đọc.  

 
94. Lời tựa phổ khuyến thọ trì lưu thông sách Dục 
Hải Hồi Cuồng  
 
 Mối họa cực thảm khốc, cực lớn, cực sâu trong 
thiên hạ, hễ bộp chộp động đến ắt phải táng thân mất 
mạng, nhưng nhiều người vẫn ưa thích theo đuổi, lăn xả 
thân vào dẫu chết chẳng hối thì có lẽ chỉ mình nữ sắc 
mà thôi! Những gã cuồng đồ buông lung nơi dục sự, mò 
hoa bẻ liễu, trộm ngọc cắp hương, diệt lý loạn luân, bại 
gia nhục tổ, danh xấu đồn khắp làng nước, để tiếng nhơ 
cho con cháu, sống chẳng được hưởng hết tuổi thọ, chết 
đọa mãi trong đường ác, hãy khoan nói đến những gã 



Lời tựa khuyên thọ trì lưu thông sách Dục Hải Hồi Cuồng   1119  

ấy! Ngay như trong tình vợ chồng, những kẻ đắm chìm 
trong ấy đến nỗi mất mạng kể sao cho xiết! Vốn mong 
cầu khoái lạc, bất ngờ chết mất, cảnh khổ góa bụa quả 
thật phần nhiều do mình tự chuốc! Há nào phải hoàn 
toàn do số mạng xui khiến như thế đâu! Những kẻ lụy 
tình ham hố đều là tự mình chuốc lấy tai ương. Cũng có 
kẻ hoàn toàn chẳng suồng sã, mê đắm, nhưng do không 
biết kiêng ngừa, cứ mạo muội theo đuổi đến nỗi phải bị 
tử vong cũng rất nhiều! Vì thế thiên Nguyệt Lệnh trong 
sách Lễ Ký có đoạn văn nói về chánh lệnh: “Chấn đạc 
bố cáo, linh giới dung chỉ” (gõ mõ truyền lệnh kiêng kỵ 
chuyện ăn nằm) (“Dung chỉ” có nghĩa là động tịnh, tức là 
chuyện phòng sự (ân ái)). Lòng thương dân của bậc thánh 
vương thời cổ có thể nói là chẳng bỏ sót điều nhỏ nhặt 
nào (Những nơi chỗ kiêng kỵ sách Thọ Khang Bảo Giám có 
chép rõ, hãy nên đọc kỹ).  

 Tôi thường nói trong mười phần nhân dân của thế 
gian thì những kẻ chết trực tiếp vì sắc dục chừng bốn 
phần, kẻ gián tiếp bị chết cũng phải là bốn phần, tức là 
do sắc dục gây hao tổn, chịu những cảm xúc khác mà 
chết. Những kẻ bị chết ấy không ai chẳng đổ thừa cho 
số mạng, nào biết vì tham sắc mà chết, đều chẳng phải 
do số mạng. Nếu là mạng thì phải là người giữ lòng 
thanh tịnh, trinh lương, không tham dục sự; những kẻ 
tham sắc kia tự tàn hại đời mình, há có thể nói là vì 
mạng ư? Còn những người do mạng mà sống, mạng hết 
bèn chết thì chẳng qua chỉ được một hai phần mà thôi! 
Do vậy biết quá nửa thiên hạ đều là kẻ chết oan uổng, 
mối họa này khốc liệt có một không hai trong cõi đời, 
chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng sợ ư? Cũng có cách 



Lời tựa khuyên thọ trì lưu thông sách Dục Hải Hồi Cuồng   1120  

chẳng phí một đồng, chẳng tốn chút sức mà trở thành 
bậc đức hạnh cao tột, hưởng yên vui cực lớn, để lại 
phước ấm vô cùng cho con cháu, khiến đời sau được 
quyến thuộc trinh lương, có phải chỉ là kiêng dè dâm đó 
ư? Dâm tình chánh đáng giữa vợ chồng trước kia đã 
trình bày lợi - hại đại lược, nay không bàn đến nữa. Còn 
chuyện tà dâm vô liêm, vô sỉ, cực uế, cực ác, chính là 
dùng thân con người làm chuyện thú vật. Do vậy, gái 
đẹp đến tằng tịu, nữ nhân yêu mị đến quyến rũ, quân tử 
xem như mối họa ương không gì lớn bằng nên bèn cự 
tuyệt, ắt được phước diệu202 chiếu soi, hoàng thiên che 
chở; tiểu nhân xem điều đó như hạnh phúc không gì lớn 
lao bằng bèn nhận lãnh, ắt đến nỗi tai tinh giáng xuống, 
quỷ thần tru lục. Quân tử do họa được phước, tiểu nhân 
do họa càng thêm họa. Vì thế nói: “Họa phước vô môn, 
do con người tự chuốc lấy”. Nếu đối với cái ải nữ sắc 
người đời chẳng thể thấy thấu suốt triệt để sẽ khiến cho 
đức hạnh cao tột, an lạc cực lớn, phước ấm vô cùng để 
lại cho con cháu, quyến thuộc trinh lương trong đời sau 
bị khoảnh khắc khoái lạc đoạt hết! Buồn thay! 

 Cuốn sách Dục Hải Hồi Cuồng của An Sĩ tiên sinh 
chia môn phân loại trình bày rành mạch, dùng tài văn 
bút khiến cho kẻ tục người nhã cùng thích xem, viết ra 
văn chương khuyên lơn lẫn răn dạy đều tha thiết. 
Chuyện xưa nay những người không dâm được phước, 
kẻ phạm dâm mắc họa, cội nguồn ngành ngọn đều thuật 
tỉ mỉ, lớn tiếng gào to chẳng tiếc sức. Trống khuya 

                                                
202 Diệu và tinh đều có nghĩa là những ngôi sao, phước diệu là ngôi sao tốt 
lành, tai tinh là ngôi sao rủi ro. Phước diệu và tai tinh có nghĩa là vận tốt và 
vận rủi.  



Lời tựa khuyên thọ trì lưu thông sách Dục Hải Hồi Cuồng   1121  

chuông sớm lay tỉnh con người sâu xa, muốn khiến cho 
người khắp cõi đời đều hưởng phước lạc, ai nấy hưởng 
hết tuổi trời mới thôi! Phải biết sách này tuy là để răn 
kiêng dâm mà soạn ra, nhưng về nghĩa và đạo thì phàm 
là những pháp cai trị đất nước, bình trị cõi đời, tu thân, 
tề gia, cùng lý tận tánh, liễu sanh thoát tử thảy đều trọn 
đủ. Nếu khéo lãnh hội thì thần trí sáng suốt, đâu đâu 
cũng thấy được nguồn, những gì chạm vào mắt đều là 
đạo, tâm thương đời cứu dân có thể nói là thật thâm 
thiết.  

 Do vậy, vào năm Dân Quốc thứ bảy (1918) Ấn 
Quang đặc biệt đưa bộ An Sĩ Toàn Thư sang khắc ván 
tại Tàng Kinh Viện ở Dương Châu. Năm Dân Quốc thứ 
tám (1919) lại cho khắc riêng lẻ hai bộ Dục Hải Hồi 
Cuồng, Vạn Thiện Tiên Tư. Năm Dân Quốc thứ 10 
(1921) lại quyên mộ in bộ An Sĩ Toàn Thư dạng rút nhỏ, 
tính in mấy mươi vạn bộ để truyền bá khắp toàn quốc. 
Nhưng do người kém, đức mỏng, không cách nào cảm 
thông, chỉ in được bốn vạn mà thôi. Trung Hoa Thư 
Cục in riêng để bán cũng được gần hai vạn bản. Hàng 
Châu, Hán Khẩu đều bắt chước in theo, số sách được in 
đương nhiên cũng không ít. Nhờ có cư sĩ Ngô Tử 
Tường người đất Thái Thương, tỉnh Giang Tô nghĩ họa 
hại thế gian ngày càng nặng nề, những tân học phái đề 
xướng phế bỏ luân thường, tiết hạnh, chuyên chủ 
trương tự do luyến ái như đê bị vỡ, nước mặc sức chảy 
ào ạt, khiến cho mọi thanh niên nam nữ cùng bị hãm 
trong vùng nước xoáy của biển dục không đáy. Ông bèn 
phát tâm in rộng rãi bộ Dục Hải Hồi Cuồng thí cho 
khắp mọi người trong xã hội để mong đẩy lùi cơn sóng 



Lời tựa khuyên thọ trì lưu thông sách Dục Hải Hồi Cuồng   1122  

cuồng loạn. Chí của mọi người tạo thành bức thành, 
nhiều người nâng dễ giở lên, khẩn thiết xin những bậc 
quân tử nhân từ trong nước phát tâm cứu thế lớn lao, 
lượng sức ấn tống và khuyên kẻ hữu duyên phổ biến 
lưu thông. Lại mong cha dạy con, anh khuyên em, thầy 
răn trò, bạn bè bảo ban nhau, khiến cho người người 
đều biết họa hại, lập chí như núi, giữ thân như ngọc, 
chẳng những không phạm tà dâm mà ngay cả dâm sự 
chánh đáng giữa vợ chồng cũng biết chừng mực, sẽ 
thấy quan - quả - cô - độc từ đây ngày càng ít, giàu - thọ 
- mạnh - khỏe - yên ổn ai nấy đều được. Thân thể, nhà 
cửa do đấy được yên ổn, tốt lành, cõi nước vì thế an 
ninh, uế đức chuyển thành ý đức (đức tốt đẹp), tai ương 
biến thành may mắn, tốt lành, rốt ráo chẳng phí một 
đồng, chẳng nhọc chút sức lại được hiệu quả mỹ mãn 
như thế đó. Mong sao người nhân từ, bậc quân tử đều 
thấy chuyện nhân chẳng nhường, vui vẻ mà làm. Do 
vậy, thuật những ý chánh để cống hiến đồng nhân.  

 
95. Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám  
 
 Chẳng có ai không muốn trường thọ, mạnh khỏe, 
yên ổn, con cháu đông đảo, công nghiệp lẫy lừng, vận 
may đưa tới, cũng không ai muốn bị đoản mạng, chết 
yểu, bệnh tật, con cháu tuyệt diệt, gia đạo suy đồi, hung 
thần ngự đến. Đấy là mong ước thường tình của con 
người trong khắp cõi đời, dẫu là đứa bé con mới cao ba 
thước, không ai chẳng [mong muốn] như vậy. Dẫu là kẻ 
chí ngu cũng hoàn toàn chẳng vui mừng vì bị tai họa, 
chán phước, ghét lành. Nhưng kẻ háo sắc tham dâm thì 



Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám                                1123  

những điều tâm họ mong mỏi và chuyện thân họ làm 
thật trái nghịch nhau, đến nỗi chuyện chẳng muốn lại bị, 
chuyện mong muốn không cách chi đạt được, chẳng 
đáng buồn ư? Khoan hãy nói đến kẻ buông tuồng nơi 
hoa nơi liễu chỉ mong mỏi chuyện ấy; ngay trong vòng 
vợ chồng, nếu cứ tham đắm ắt sẽ bị táng thân mất mạng. 
Cũng có kẻ chẳng quá tham đắm, nhưng do không biết 
kiêng kỵ (những chuyện kiêng kỵ được ghi đầy đủ ở phần sau 
cuốn sách, nên ở đây không ghi rõ) cứ mạo muội theo đuổi 
đến nỗi bị chết mất, thật quá đáng thương! Vì thế, tiền 
hiền soạn sách Bất Khả Lục, thuật rõ cặn kẽ mối hại sắc 
dục, những câu cách ngôn khuyên răn kiêng dâm, bớt 
dục, những câu chuyện chứng tỏ phước thiện họa dâm, 
phương pháp trì giới: ngày tháng, những lúc, những nơi 
chốn, những người, những việc nên kiêng kỵ, chẳng 
ngại phiền phức đều được trình bày cặn kẽ ngõ hầu 
người đọc biết nên kiêng dè những gì. Tâm giác thế cứu 
dân ấy có thể nói là khẩn thiết châu đáo, thiết tha hết 
sức. Ấn Quang lại tăng đính (soạn thêm, sửa cho đúng 
những chỗ bị in sai, thiếu sót) sách ấy, đặt tên là Thọ 
Khang Bảo Giám, và quyên mộ để in ra lưu truyền rộng 
rãi, là vì có nỗi đau lòng chẳng thể chịu được:  

 Một đệ tử [của Quang] là La Tế Đồng, người Tứ 
Xuyên, 46 tuổi, có thuyền buôn ở Thượng Hải, tánh 
tình khá trung hậu, tin sâu Phật pháp, cùng với các ông 
Quan Quýnh Chi v.v… cùng sáng lập Tịnh Nghiệp Xã. 
Trong những năm Dân Quốc 12, 13 (1923-1924), 
thường muốn đến núi [Phổ Đà] quy y, do bận việc nên 
chưa được thỏa nguyện. Năm Dân Quốc 14 (1925) ông 
ta mắc bệnh cổ trướng mấy tháng, tình thế cực nguy 



Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám                                1124  

hiểm, chữa thuốc Tàu, thuốc Tây đều vô hiệu. Đến ngày 
14 tháng Tám, thanh toán tiền thuốc, vì số tiền quá lớn 
liền bực mình nói: “Từ đây dù có chết ta cũng không 
uống thuốc nữa”. Bà vợ bèn đối trước Phật cầu đảo 
khẩn thiết, nguyện suốt đời ăn chay niệm Phật cầu cho 
chồng được lành bệnh. Ngay trưa hôm ấy, bệnh liền 
chuyển biến mạnh, đi tiêu xả ào ạt nước ứ ra, không 
thuốc gì mà hết bệnh.  Cuối tháng Tám, Quang đến đất 
Thân (Thượng Hải), ngụ tại chùa Thái Bình. Ngày 
mồng Hai tháng Chín, đến Tịnh Nghiệp Xã gặp Quan 
Quýnh Chi, ông Tế Đồng cũng có mặt. Tuy thân thể 
chưa hoàn toàn khỏe hẳn, nhưng khí sắc thuần tịnh tươi 
tắn không ai bằng. Gặp Quang, ông ta vui mừng thưa: 
“Sư phụ đến rồi! Xin quy y tại đất Thân, chẳng cần phải 
lên núi nữa!” Ông ta chọn ngày mồng Tám cùng vợ đến 
chùa Thái Bình, cùng thọ Tam Quy Ngũ Giới. Lại thỉnh 
các cư sĩ Trình Tuyết Lâu, Quan Quýnh Chi, Đinh Quế 
Tiêu, Âu Dương Thạch Chi, Từ Trĩ Liên, Nhậm Tâm 
Bạch v.v… bồi tiếp Quang dùng cơm. Ngày mồng 
Mười lại mời Quang đến nhà dùng cơm, lại nói: “Sư 
phụ chính là cha mẹ của bọn đệ tử, bọn đệ tử chính là 
con cái của sư phụ”. Quang nói: “Cha mẹ chỉ lo khi con 
bệnh, nay bệnh ông tuy khá, nhưng chưa bình phục, hãy 
nên thận trọng”. Tiếc là chưa nói rõ chuyện phải thận 
trọng chính là chuyện phòng sự (ân ái). Đến hôm cuối 
tháng, tại Công Đức Lâm mở hội Cảm Hóa Nhà Tù, 
ông ta cũng dự hội. Buổi hội giải tán xong, có mười 
mấy người giữ lại dùng cơm. Ông ta vừa mới đến bèn 
cùng người trông coi sổ sách trao đổi mấy câu rồi đi, 
sắc mặt giống hệt như người chết, Quang biết là do 
phạm phải phòng sự mà ra. Rất hối tiếc lúc đó chỉ nói 



Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám                                1125  

“cha mẹ chỉ lo khi con bệnh”, chưa từng nói rõ duyên 
do, đến nỗi ông ta lại bị nguy ngập.  

 Muốn tu chỉnh sách này để khuyên răn, nhưng bận 
bịu chưa làm được. Ngày mồng Sáu tháng Chín về núi, 
bèn gởi ngay một lá thư, trình bày hết sức tường tận lẽ 
lợi - hại, nhưng đã không còn thuốc gì cứu được, mấy 
ngày sau [ông ta] bèn mất. Lúc mất, ông Quan Quýnh 
Chi mời các vị cư sĩ đều đến niệm Phật, ông La có được 
vãng sanh Tây Phương hay không chưa thể biết, nhưng 
không đến nỗi đọa lạc. Bị bệnh nặng mấy tháng, do 
Tam Bảo gia bị nên không dùng thuốc được lành bệnh, 
trong vòng mười mấy ngày khí sắc tươi tỉnh hơn xa 
người bình thường. Do không biết thận trọng, ngộ phạm 
phòng sự mà chết. Chẳng những tự tàn hại cuộc đời còn 
cô phụ từ ân của Tam Bảo quá đỗi! Quang nghe tin cáo 
phó, tâm đau xót, nghĩ cõi đời chẳng biết kiêng kỵ cứ 
mạo muội làm chuyện đó, đến nỗi mất mạng nhiều vô 
số! Nếu chẳng lập cách ngăn ngừa, gìn giữ trước, thật là 
đánh mất đạo từ bi cứu khổ của đức Như Lai. Tính đem 
Bất Khả Lục tăng đính, ấn loát lưu truyền rộng rãi, ngõ 
hầu cả thế gian đều biết kiêng kỵ, chẳng đến nỗi lầm 
mất tánh mạng.  

 Một vị cư sĩ đem số tiền mẹ để lại là một ngàn sáu 
trăm đồng, tính in thiện thư để thí tặng, Quang bảo ông 
ta dùng hết số tiền ấy để in Thọ Khang Bảo Giám hòng 
cứu vớt thanh niên nam nữ chưa bị mắc nguy thì do cái 
chết của một mình ông La Tế Đồng khiến cho hết thảy 
những người đọc sách này trong hiện tại và vị lai biết 
phải nên thận trọng, cũng như do xoay vần lưu thông, 
lần lượt khuyên bảo lẫn nhau, sẽ khiến cho cả thế gian 



Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám                                1126  

đều cùng hưởng trường thọ, mạnh khỏe, bình yên, nỗi 
khổ quan quả cô độc ngày càng ít thấy. Như vậy do cái 
chết của mình ông La Tế Đồng lại khiến cho hết thảy 
mọi người đều được sống thọ, khỏe mạnh, thì cái chết 
của ông Tế Đồng bèn có công đức. Nhờ công đức ấy 
hồi hướng vãng sanh ắt sẽ từ tạ Sa Bà, cao đăng Cực 
Lạc, làm đệ tử của Phật Di Đà, làm bạn tốt trong hải 
chúng. Mạnh Tử nói: “Dưỡng tâm không gì tốt bằng 
bớt ham muốn”. Có người đã ít dục, tuy không có nhiều 
vẫn giảm bớt dục. Cũng có người đa dục, do có nhiều 
bèn giảm bớt. Lúc mạnh khỏe còn nên tiết dục, huống 
chi lúc bệnh nặng mới lành!  

Mười năm trước, con của một vị đại thương gia, 
học Tây Y ở Nhật Bản, đỗ đầu, ngồi xe điện, xe chưa 
dừng đã nhảy xuống, ngã gãy cánh tay. Anh ta nhờ bác 
sĩ Tây Y chữa lành. Phàm bị thương ở xương, phải 
kiêng nữ sắc trong vòng một trăm mấy mươi ngày. 
Cánh tay anh ta lành chưa lâu, do mừng thọ mẹ liền trở 
về nước, đêm ngủ cùng vợ, ngày hôm sau liền chết. 
Anh chàng này khá thông minh, sắp thành bác sĩ sao 
chuyện kiêng kỵ này lại ngờ nghệch chẳng biết để đến 
nỗi khoảnh khắc khoái lạc cướp mất tánh mạng rất 
trọng? Đáng buồn quá sức!  

 Năm ngoái, một thương nhân đang gặp vận may, 
hôm trước giành được mối lợi sáu bảy trăm đồng, khá 
đắc ý. Ngày hôm sau từ chỗ người thiếp đi đến chỗ vợ 
cả, người vợ vui lắm. Lúc đó nhằm vào tháng Năm, trời 
thật nóng, vợ bật quạt điện, sắp đặt chậu tắm, lấy nước 
đá pha mật cho uống, chỉ biết giải nhiệt cho mát, nào 
biết hễ muốn ân ái thì không được dùng chất lạnh. Chưa 



Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám                                1127  

đầy ba tiếng sau, đau bụng chết tốt! Do vậy, biết vì thế 
gian chẳng biết kiêng kỵ cứ làm bừa đi, đến nỗi chết 
mất chẳng biết mấy ngàn vạn ức! Nhưng từ xưa đến nay, 
người có phước lớn nhất không ai hơn hoàng đế. Phước 
lớn thì thọ cũng phải dài! Thử xét kỹ xem: Mười ông 
vua có tám chín ông không thọ, chẳng phải là vì dục sự 
quá nhiều lại do chẳng biết kiêng kỵ đến nỗi tự rút ngắn 
tuổi thọ đó ư? Người đại thông minh trong thế gian đa 
phần thường không thọ, là vì không hiểu kỹ chuyện này 
mà nên nỗi! Quang thường nói: “Người đời trong mười 
phần có đến bốn phần do sắc dục mà chết. Bốn phần 
tuy chẳng chết trực tiếp vì sắc dục thì cũng vì do tham 
sắc dục mà bị hao tổn, chịu đủ mọi cảm xúc gián tiếp 
khác mà chết. Người vốn do số mạng mà chết, bất quá 
chỉ một hai phần trong mười phần mà thôi!” Thế giới 
mênh mang, nhân dân đông đảo, mười phần có tám chín 
phần chết vì sắc dục, chẳng đáng buồn ư? Đấy chính là 
lý do Quang lưu thông sách Thọ Khang Bảo Giám.  

 Mong người đời yêu thương con cái cũng như vì 
đồng bào tạo hạnh phúc, ngừa họa hoạn, thảy đều phát 
tâm ấn tống, xoay vần lưu thông, khiến cho ai nấy biết 
những điều kiêng kỵ, ngõ hầu chẳng đến nỗi lầm lạc 
đánh mất tánh mạng cũng như chẳng bị tàn tật đến nỗi 
không thể thành tựu. Những kẻ buông tuồng nơi hoa 
nơi liễu đa số là vì không có chánh kiến, bị lầm lạc bởi 
bè bạn phóng túng, dâm thư, đến nỗi hãm thân trong 
biển dục không thể thoát được. Nếu chịu đọc kỹ thì sẽ 
biết lợi hại sâu xa, đối với những điều quan hệ đến sự 
vinh diệu hay nhục nhã của tổ tông cha mẹ cũng như sự 
sống - chết, thành - bại của bản thân lẫn gia đình, cùng 



Lời tựa cho bài văn quở trách tà thuyết tự do kết hôn           1128  

là con cháu hiền hay ngu, tuyệt diệt hay thạnh vượng, 
đều hiểu rõ như nhìn vào ngọn lửa. Nếu thiên lương 
chưa hoàn toàn mê muội, sao không mắt nhìn đến tâm 
kinh hoàng, nỗ lực đau đáu gìn giữ ư? Sẽ thấy từ đó về 
sau, ai nấy vui với mối thiên luân vợ chồng, chẳng đến 
nỗi tham dục tổn thân, tề mi giai lão203, vừa thọ vừa 
khỏe mạnh. Người ít dục thường đông con, con họ chắc 
chắn thể chất mạnh mẽ, tâm chí trinh lương, chẳng 
những không bị lỗi tự hại mà chắc chắn còn trở thành 
hạng lanh lợi làm rạng rỡ cha mẹ, Đấy chính là điều 
Quang thơm thảo mong mỏi dài lâu. Nguyện người đọc 
cùng thể hiện sự đồng tình, tùy duyên lưu truyền thì 
nhân dân may mắn lắm mà vận nước cũng may mắn 
lắm.  

 
96. Lời tựa cho bài văn quở trách tà thuyết tự do kết 
hôn (soạn thay) 
 
 Con người bẩm thụ khí Âm - Dương của trời đất, 
nhận lãnh tinh cha huyết mẹ mà sanh. Từ lúc mới sanh 
cho đến năm ba bốn tuổi, nhất cử nhất động cha mẹ đều 
phải chăm sóc. Từ đấy trở đi tuy có thể tự hành động, 
nhưng phàm các sự lý đều cần đến cha mẹ sắp đặt, chỉ 
dạy. Nếu không, chẳng thể sống còn trong cõi đời. Đến 
khi trưởng thành, cha mẹ chọn lựa người hôn phối hòng 
được hưởng niềm vui có gia đình, ngõ hầu trong ngoài 
                                                
203 Tề mi (ngang mày): Đời Hậu Hán, vợ của Lương Hồng là nàng Mạnh 
Quang khi đưa cơm cho chồng đều nâng bát cơm cao ngang mày, ngụ ý kính 
trọng chồng như khách quý. Sau này, thường dùng chữ “tề mi” để diễn tả ý vợ 
chồng kính trọng lẫn nhau. “Giai lão” là sống hạnh phúc đến răng long đầu 
bạc.  



Lời tựa cho bài văn quở trách tà thuyết tự do kết hôn           1129  

giúp đỡ nhau, để con tận hết bổn phận phụng dưỡng cha 
mẹ, có con cháu để phòng lúc già - chết. Đấy là đạo tất 
nhiên của trời đất, thánh nhân phỏng theo đạo trời đặt ra 
lễ, ngõ hầu ai nấy đều giữ luân thường để tận hết đạo 
làm người và đạo làm con vậy! Nếu chẳng tuân theo lễ 
của thánh nhân đã chế cũng như mệnh lệnh của cha mẹ, 
chỉ cần hai bên say mê nhau là thành vợ chồng thì có 
khác gì cầm thú đâu! Những kẻ chẳng biết tốt - xấu 
chuyên bắt chước thói ác của Âu Tây, ồn ào đề xướng 
tự do kết hôn, sao không đề xướng lúc mới sanh bèn 
chẳng nhận sự chăm sóc, dạy dỗ của cha mẹ để tự do 
khôn lớn, thành người? Nếu như họ trong một đời này 
tự do khôn lớn, tuyệt đối không phải nhận sự chăm sóc, 
dạy dỗ của cha mẹ thì cứ tự do kết hôn, vì sự và lý đều 
thật sự hết sức chánh đáng. Nếu không thể như vậy, sao 
chỉ đến lúc trưởng thành, lại có thể tự lực lấy chuyện 
nam nữ luyến ái làm tiêu chuẩn? Đấy chính là kẻ tội 
nhân cực nặng nghịch trời trái lý, khinh thánh, miệt thị 
luân thường. Do vậy, tâm hạnh kẻ ấy có khác gì cầm 
thú đâu? Cư sĩ Dương Chương Phủ ở Vô Tích soạn văn 
đả phá, do vậy, tôi bèn làm lời tựa dẫn nhập để phát 
khởi điều chưa phát, hầu những người đề xướng thuyết 
[tự do kết hôn] đều giác ngộ!  

 



Lời bạt cho Quy Tâm Đường                                                 1130  

V. BẠT  
 
1. Lời bạt204 cho Quy Tâm Đường  
 
 Tâm vừa tịch vừa chiếu, bất sanh bất diệt, rộng rãi, 
thấu triệt, linh thông, viên dung sống động, là cội nguồn 
của hết thảy các pháp thế gian lẫn xuất thế gian. Dù ở 
địa vị phàm phu hôn mê điên đảo đầy dẫy phiền hoặc, 
tâm vẫn cùng một thể giống hệt như tam thế chư Phật, 
trọn chẳng khác gì. Vì thế, nói: “Tâm, chúng sanh, Phật, 
ba thứ không sai biệt”. Nhưng do chư Phật rốt ráo 
chứng đắc, nên công đức lực dụng được phô bày trọn 
vẹn triệt để, còn phàm phu toàn thể là mê trái nên đâm 
ra dùng sức công đức lực dụng ấy khởi tham - sân - si 
nơi sáu trần cảnh, tạo giết - trộm - dâm. Do Hoặc tạo 
nghiệp, do nghiệp cảm khổ. Ba món Hoặc - Nghiệp - 
Khổ dẫn khởi lẫn nhau, nhân nhân quả quả liên tục 
không ngừng, trải trần điểm kiếp luân hồi dài lâu. Dù 
muốn thoát lìa cũng không có cách gì! Ví như trong nhà 
tối chạm phải vật báu, chẳng những không thọ dụng 
được, trái lại còn bị thương tổn! Mê tâm đuổi theo cảnh, 
trái giác hiệp trần cũng giống như thế. Như Lai thương 
xót giảng cho diệu pháp, khiến cho bỏ vọng về chân, 
khôi phục tâm tánh. Thoạt đầu thì từ nơi vọng liền thấu 
hiểu tột cùng chân, kế đến thì toàn bộ vọng chính là 
chân, như gió lặng ắt sóng êm, trời nóng băng phải tan, 
sóng lẫn băng trở thành nước, nhưng sóng - băng và 
                                                
204 Thông thường, Bạt là phần giới thiệu ở một tác phẩm và được ghi ở cuối 
sách. Ở đây, Tổ còn dùng chữ Bạt với ý nghĩa “một bài viết nhằm giải thích ý 
nghĩa tên gọi của một công trình đã xây dựng xong”. 



Lời bạt cho Quy Tâm Đường                                                 1131  

nước vốn chẳng phải là hai vật! So lúc sóng chưa êm, 
khi băng chưa tan với lúc sóng đã êm, băng đã tan thì 
thể tánh trọn chẳng hai, nhưng Tướng - Dụng thật sự 
khác biệt rất lớn. Do vậy, có câu: “Tu đức hữu công, 
tánh đức mới tỏ”.  

 Nếu chỉ cậy vào Tánh Đức chẳng chú trọng Tu Đức 
thì đến tột cùng đời vị lai vĩnh viễn vẫn là chúng sanh 
uổng có Phật tánh, nhưng không nơi nương tựa! Vì thế, 
Bát Nhã Tâm Kinh chép: “Quán Tự Tại Bồ Tát khi thực 
hành sâu xa Bát Nhã Ba La Mật Đa, chiếu thấy năm 
Uẩn đều không, độ hết thảy khổ ách”. Toàn thể của 
Ngũ Uẩn chính là Chân Như Diệu Tâm, nhưng do cứ 
một bề mê trái nên trở thành tướng huyễn vọng. Vọng 
tướng đã thành lập thì Nhất Chân liền bị mê. Nhất Chân 
đã bị mê thì các khổ đều nhóm họp. Giống như gió dậy 
thì toàn thể nước biến thành sóng, trời lạnh thì nước 
đang mềm biến thành cứng. “Chiếu” là dùng Bát Nhã 
rất sâu bèn hiểu rõ “do mê chân nên biến thành vọng, 
toàn thể vọng chính là chân”, như gió lặng, trời ấm lại 
khôi phục bản thể của nước vậy!  

 Do vậy, biết hết thảy pháp đều do vọng tình biến 
hiện. Nếu lìa được vọng tình thì bản thể hoàn toàn là 
không; do vậy Tứ Đại đều mất bản tánh, sáu căn có thể 
dùng lẫn cho nhau. Vì thế, Bồ Tát chẳng khởi Diệt Định 
mà hiện các oai nghi, nhãn căn có thể làm được Phật sự 
của nhĩ căn, nhĩ căn làm được Phật sự của nhãn căn, 
vào trong đất như vào nước, đi trong nước như đang đi 
trên đất, nước - lửa chẳng thể thiêu đốt, cuốn trôi được, 
tùy ý đi đứng trên hư không. Cảnh không tự tánh, đều 
tùy tâm chuyển. Do vậy, kinh Lăng Nghiêm chép: “Nếu 



Lời bạt cho Quy Tâm Đường                                                 1132  

có một người nhận ra lẽ thật trở về nguồn thì mười 
phương hư không đều bị tiêu tan”, đấy chính là hiệu 
quả thật sự của việc “chiếu thấy Ngũ Uẩn đều không”.  

 Quy là “quy đầu” (gieo trở vào), “quy hoàn” (trở 
về), có nghĩa là phản chiếu hồi quang khôi phục tâm 
tánh vốn có vậy. Nhưng muốn phản chiếu hồi quang, 
khôi phục tâm tánh vốn có mà nếu trước hết chẳng quy 
tâm nơi Tam Bảo, y giáo phụng hành sẽ không thể được! 
Đã có thể quy tâm Tam Bảo y giáo phụng hành thì sẽ tự 
có thể khôi phục nguồn tâm, triệt chứng Phật tánh. Đã 
khôi phục được nguồn tâm triệt chứng Phật tánh rồi thì 
mới biết tự tâm quý báu nhất, nơi mê chẳng giảm, nơi 
ngộ chẳng tăng. Chỉ là thuận theo pháp tánh bèn thọ 
dụng được, hễ trái nghịch pháp tánh bèn bị thương tổn, 
lợi - hại khác biệt như trời với vực. Cư sĩ Châu Sư Đạo 
muốn cho con cái cháu chắt đời đời phụng hành Phật 
pháp nên lấy chữ Quy Tâm đặt tên cho ngôi nhà lớn, 
thỉnh Quang đề ý nghĩa. Do vậy, bèn viết lời này cho 
xong trách nhiệm.  

 
2. Lời bạt cho sách Phạm Võng Kinh Tâm Địa Phẩm 
Bồ Tát Giới Sớ Chú Tiết Yếu  
 
 Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư 
không. Luận đến chỗ thiết yếu thì chỉ có ba pháp Giới - 
Định - Huệ mà thôi! Nhưng ba pháp này dung nhiếp lẫn 
nhau, chẳng thể đứng tách ra một mình được! Sơ tâm 
nhập đạo thì trì giới là nhiệm vụ quan trọng nhất. Do 
vậy, kinh Lăng Nghiêm nói: “Nhiếp tâm là Giới, nhân 
Giới sanh Định, nhân Định phát Huệ. Đấy gọi là Tam 



Lời bạt cho Phạm Võng Kinh T. Đ. Phẩm B.T.Giới Sớ Chú  1133  

Vô Lậu Học”. Do vậy, lúc đức Như Lai mới thành 
Chánh Giác, liền nói Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới để 
hết thảy Bồ Tát cùng chư thiên Thích Phạm, và vua 
quan, nhân dân dù Tăng hay tục cho đến đào kép, nô tỳ, 
hết thảy chúng sanh trong ba ác đạo đều cùng thọ trì. 
Do vậy, biết Giới này chính là lò luyện lớn lao để Như 
Lai nung phàm luyện thánh vậy.   

Ấy là vì lục đạo chúng sanh tuy tôn - ty, sang - hèn 
khác nhau, đủ mọi thứ bất đồng, nhưng nhất niệm tâm 
tánh chẳng hai, chẳng khác gì tam thế chư Phật. Chỉ vì 
thiện - ác đời trước mỗi người mỗi khác nên đời này 
quả báo bất đồng! Đức Như Lai chỉ nhìn vào Bổn, 
chẳng bận tâm đến Tích, do vậy, khuyên khắp mọi 
người thọ trì. Nếu có thể y giáo phụng hành thì ác 
nghiệp đời trước sẽ nhanh chóng tiêu trừ, phước huệ 
đời này mau được viên mãn. Thoạt đầu hiểu rõ vọng 
chính là chân, kế đó chỉ có chân không vọng, tự có thể 
khôi phục nguồn tâm, tự chứng diệu tánh. Vì thế nói: 
“Chúng sanh nhận lãnh giới của Phật liền nhập vào 
địa vị chư Phật, địa vị giống với Đại Giác rồi, thật sự 
là con của chư Phật”. Lại nói: “Các ông là Phật sẽ 
thành, ta là Phật đã thành, thường tin tưởng như thế thì 
Giới Phẩm được đầy đủ”. Đây chính là lời đảm bảo cho 
hết thảy chúng sanh từ chính kim khẩu của đức Như Lai, 
há chẳng đáng tin ư?  

 Cư sĩ Vô Danh xưa đã trồng cội đức, dốc lòng tu 
Tịnh nghiệp, muốn cho mình lẫn người cùng thoát luân 
hồi, bèn chọn lấy những chỗ thiết yếu trong các trước 
thuật Tịnh Độ soạn thành sách Tịnh Độ Tân Yếu 
(những điều chỉ bày trọng yếu về Tịnh Độ), ông lại 



Lời bạt cho Phạm Võng Kinh T. Đ. Phẩm B.T.Giới Sớ Chú  1134  

soạn cuốn Tục Biên của sách ấy, tính đem kinh Phạm 
Võng đặt ở đầu sách. Lại vì kinh văn sâu xa, uyên áo 
chẳng dễ suy lường hời hợt được, khai - giá - trì - 
phạm205 khó thể hiểu rõ; nếu không chú giải quả thật 
khó thể lợi ích rộng khắp. Do vậy, ông bèn chọn trích 
những điểm trọng yếu từ sách Phạm Võng Kinh Chú Sớ 
giản lược của ông Trần Hy Nguyện đời Thanh khiến 
cho dù văn hay nghĩa vừa xem đến bèn được hiểu rõ.  

 Muốn hoằng dương Tịnh Độ sao lại đặt kinh Phạm 
Võng lên đầu? Ấy là vì muốn sanh về Tịnh Độ thì phải 
tịnh được cái tâm. Hễ tâm tịnh cõi Phật sẽ tịnh! Muốn 
tịnh cái tâm, không thể nào không trì tịnh giới của Phật! 
Nếu trì giới thì tâm tham - sân - si sẽ chẳng hiện hành, 
đạo Giới - Định - Huệ được triệt để phơi bày trọn vẹn, 
hằng sa công đức, vô lượng diệu nghĩa chẳng cầu tự 
được, đều hiện trong tâm. Do vậy, nói: “Giới chính là 
pháp giới, hết thảy pháp quy về Giới, còn gì hơn được”. 
Huống chi lại thêm chân tín nguyện thiết, chấp trì vạn 
đức hồng danh của A Di Đà Phật thì cái tâm Năng 
Niệm và đức Phật được niệm sẽ thầm khế hợp. Trong 
đời này tâm - Phật đã chẳng hai, lâm chung không sanh 
Tịnh Độ thì sanh về đâu đây? Nếu như căn cơ kém hèn, 
chưa thể được như thế, nhưng nghiêm trì giới luật của 
Phật để thanh tịnh thân tâm, thật sự vì sanh tử, phát tâm 
Bồ Đề, dùng tín nguyện sâu, trì danh hiệu Phật, đến khi 
lâm chung cảm ứng đạo giao được Phật tiếp dẫn vãng 

                                                
205 Khai giá trì phạm là thuật ngữ trong Luật Học Phật Giáo: Khai là có trường 
hợp vi phạm giới cấm nhưng không bị coi là phạm giới, Giá có nghĩa là ngăn 
cấm. Trì là vâng giữ, Phạm là vi phạm. Chẳng hạn như nói dối là phạm giới, 
nhưng trong nhiều trường hợp phải nói dối để cứu người thì không phạm giới.  



Lời bạt cho Phạm Võng Kinh T. Đ. Phẩm B.T.Giới Sớ Chú  1135  

sanh Tây Phương. Dẫu là kẻ đới nghiệp vãng sanh cũng 
đã vĩnh viễn thoát luân hồi, cao siêu tam giới, luôn thân 
cận Phật Di Đà, nhanh chóng chứng được Pháp Thân, 
huống gì người nghiệp đã tận, tình đã không ư?  

 Có những kẻ tự khoe cao minh, miệt thị giới luật và 
Tịnh Độ, nói: “Tự tánh thanh tịnh, nào có thiện - ác, trì 
- phạm, ta - người, sạch - nhơ, chỉ mặc sức thiên chân 
mới chính là Như Như Phật”. Từ đó, miệng xoen xoét 
nói Không, nhưng chuyện gì cũng Có! Nghe lời lẽ thì 
cao minh vượt khỏi chín tầng trời, xét đến hành vi tệ hại 
sâu lún chín tầng đất! Sống làm phường bại hoại trong 
pháp môn, chết làm chủ nhân cõi Nê Lê (địa ngục). So 
với những người đới nghiệp vãng sanh thì lấy trời và 
đất để sánh ví vẫn chẳng thể đủ để diễn tả sự sướng và 
khổ được; huống gì so sánh với những bậc cao hơn! 
Những ai muốn được lợi ích thật sự ngay trong đời này, 
lâm chung quyết định vãng sanh, xin hãy thật sự thực 
hành bằng việc trì giới niệm Phật, sẽ chẳng uổng công 
đâu!  

 
3. Lời bạt cho bản Thạch Ấn bài Tâm Kinh chép 
bằng lối chữ thảo của vị Tăng lạ lùng là Thủ Tùng  
(do chữ viết liên tiếp nhau, không tách ra được nên chưa in)  
 
 Kinh văn này tuy giản lược nhưng nghĩa lý cực 
rộng sâu, Tánh - Tướng dung thông, Chân - Tục cùng 
mất! Vạn pháp sâm la nhưng nhất đạo thanh tịnh. Do 
vậy hễ khởi Quán Chiếu thì xóm làng Ngũ Uẩn nhanh 
chóng trống rỗng, Thật Tướng phô bày trọn vẹn, sanh 
lên bờ kia Tứ Đức. Nói đến sự rộng lớn của kinh thì dù 



Lời bạt bản thạch ấn bài Tâm Kinh chép bằng lối chữ Thảo 1136  

cạn hết biển mực cũng chẳng thể thuật hết nghĩa đó. 
Nói đến sự tinh vi thì tìm lấy một chữ cũng trọn chẳng 
thể được! Chí viên, chí đốn, tối diệu, tối huyền. Đúng là 
thầy của chư Phật, là mẹ của Bồ Tát, là cốt lõi của sáu 
trăm quyển Bát Nhã206, là cương tông của toàn bộ Đại 
                                                
206 Kinh Đại Bát Nhã (Mahā-prajñāpāramitā-sūtra) gồm 600 quyển, do ngài 
Huyền Trang dịch vào đời Đường. Trong Đại Tạng Kinh, kinh này chiếm hết 
ba phần tư hệ thống Bát Nhã. Có thể nói, kinh này là một bộ đại tập thành của 
toàn bộ những kinh văn thuộc hệ thống Bát Nhã. Trước thời ngài Huyền 
Trang, đã có những bản dịch một phần kinh Bát Nhã như Kim Cang Bát Nhã, 
Phóng Quang Bát Nhã, Tiểu Phẩm Bát Nhã, Đạo Hành Bát Nhã, Đại Phẩm 
Bát Nhã v.v… Do vậy, ngài Huyền Trang bèn tập hợp các bản dịch, so sánh 
với ba thứ bản gốc tiếng Phạn, sai các vị Gia Thượng, Đại Thừa Khâm, Đại 
Thừa Quang, Huệ Lãng, Khuy Cơ làm Bút Thọ (ghi chép bản dịch), Huyền 
Trắc, Thần Phưởng làm Xuyết Văn (nhuận sắc sửa đổi câu văn cho hoàn chỉnh, 
đẹp đẽ), Huệ Quý, Thần Thái, Huệ Cảnh làm nhiệm vụ Chứng Nghĩa để cùng 
với Ngài dịch lại kinh này tại chùa trong cung Ngọc Hoa, từ tháng Giêng năm 
Hiển Khánh thứ năm (660) đời Đường Cao Tông đến tháng Mười năm Long 
Sóc thứ ba (663) mới dịch xong. Tháng Hai năm sau, tuân theo lời thỉnh cầu 
của Tăng chúng, Ngài cầm bút dịch được mấy trang kinh Bảo Tích bèn ngừng 
vì biết lúc thị tịch đã đến. Toàn kinh Đại Bát Nhã chia thành mười sáu hội 
được giảng tại bốn chỗ (núi Linh Thứu ở thành Vương Xá, vườn Cấp Cô Độc, 
cung trời Tha Hóa Tự Tại và Trúc Lâm tinh xá thuộc thành Vương Xá). Các 
hội thứ 1, 3, 5, 11, 12, 13, 14, 15, 16, tổng cộng bảy hội là do ngài Huyền 
Trang dịch mới, gồm 481 quyển. Bảy hội kia là bản dịch lại những bản cựu 
dịch.  
Hội thứ nhất tương ứng với Phạn Bản là bộ Thập Vạn Tụng Bát Nhã 
(Śatasāhasrikā-prajñāpāramitā). Hội thứ hai tương ứng với bộ Nhị Vạn Ngũ 
Thiên Tụng Bát Nhã (Pañcavijśatisāhasrikā-prajñāpāramitā) của Phạn Bản. 
Các bản Hán dịch biệt xuất từ hội này là kinh Quang Tán Bát Nhã, Phóng 
Quang Bát Nhã, và Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Kinh (27 quyển). Hội thứ tư 
tương ứng với Bát Thiên Tụng Bát Nhã (Astasāhasrikā-prajñāpāramitā), các 
kinh biệt xuất là Đạo Hành Bát Nhã của ngài Chi Lâu Ca Sấm, Đại Minh Độ 
Kinh của ngài Chi Khiêm đời Ngô, Tiểu Phẩm Bát Nhã Kinh của ngài Cưu 
Ma La Thập, Phật Mẫu Xuất Sanh Tam Pháp Tạng Bát Nhã Ba La Mật Đa của 
ngài Thi Hộ. Hội thứ sáu giống với kinh Thắng Thiên Vương Bát Nhã Ba La 
Mật do ngài Nguyệt Bà Thủ Na dịch vào đời Trần. Hội thứ bảy tương ứng với 
Thất Bách Tụng Bát Nhã (Saptaśatikā-prajñāpāramitā) của Phạn Bản. Hội này 
chính là bản dịch khác của kinh Văn Thù Sư Lợi Sở Thuyết Bát Nhã Ba La 
Mật Đa do ngài Tăng Già Ba La dịch và kinh Văn Thù Sư Lợi Sở Thuyết Bát 



Lời bạt bản thạch ấn bài Tâm Kinh chép bằng lối chữ Thảo 1137  

Tạng thánh giáo. Ấy là vì đức Đại Giác Thế Tôn xét 
căn cơ thuyết pháp, trí huệ tự tại, hoặc nói rộng, hoặc 
nói lược, diệu lý đều trọn đủ. Ví như vầng trăng vằng 
vặc giữa trời, hiện bóng trong những chỗ có nước. 
Không riêng gì sông to biển cả đều hiện trọn vẹn bóng 
trăng, mà nhỏ như một chước, một giọt, không đâu 
chẳng đều hiện trọn vẹn bóng trăng, chẳng hề khiếm 
khuyết. Cao quý thay, đẹp đẽ thay! Do chúng sanh có 
đủ diệu tâm “chúng sanh - Phật bình đẳng” nên cảm 
được đức Như Lai nói kinh mầu nhiệm Chân Không 
Thật Tướng này! Vì thế, từ thời Đường đến nay, văn 
nhân danh sĩ thường hay biên chép, trì tụng, có nhiều 
người đọc đến mấy ngàn vạn lần.  
                                                                                                       
Nhã Ba La Mật Đa của ngài Mạn Đà La Tiên dịch vào đời Lương (chép trong 
kinh Đại Bảo Tích). Hội thứ tám chính là bản dịch khác của kinh Nhu Đạo Bồ 
Tát Vô Thượng Thanh Tịnh Phần Vệ Kinh do ngài Tường Công dịch vào đời 
Tống. Hội thứ chín là kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Đa. Hội này chính 
là bản dịch khác các kinh cùng mang tên Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Đa do 
các ngài Cưu Ma La Thập, Bồ Đề Lưu Chi, Chân Đế cũng như Kim Cang 
Năng Đoạn Bát Nhã Ba La Mật Đa do ngài Cấp Đa dịch, kinh Năng Đoạn 
Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Đa do ngài Nghĩa Tịnh dịch vào thời Đường. 
Hội thứ 10 tương ứng với kinh Lý Thú Bát Nhã (Prajñāpāramitā-naya-
śatapañcāśatikā), chính là bản dịch khác các kinh Thật Tướng Bát Nhã Ba La 
Mật Kinh do ngài Bồ Đề Lưu Chí dịch, Đại Nhạo Kim Cang Bất Không Chân 
Thực Tam Ma Da do ngài Bất Không dịch, kinh Năng Chiếu Bát Nhã Ba La 
Mật do ngài Thi Hộ dịch v.v… Những hội còn lại không còn Phạn bản, chỉ 
còn bản dịch tương ứng bằng tiếng Tây Tạng. Ngoài bản dịch của ngài Huyền 
Trang, Tâm Kinh còn có sáu bản dịch khác nhau:  
1. Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đại Minh Chú Kinh do Cưu Ma La Thập dịch.  
2. Bát Nhã Ba La Mật Đa Na Đề Kinh do Bồ Đề Lưu Chi dịch.  
3. Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh do Bát Nhã và Lợi Ngôn dịch.  
4. Phổ Biến Trí Tạng Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh do Pháp Nguyệt dịch.  
5. Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh do Trí Huệ Luân dịch.  
6. Thánh Phật Mẫu Bát Nhã Ba La Mật Đa Kinh do Thi Hộ dịch.  
Trong số này, bản của Ngài Thi Hộ có ghi đầy đủ nơi xứ thuyết kinh, đương 
cơ của pháp hội, nhưng lời văn không được cô đọng, trau chuốt, đặc sắc như 
bản dịch của ngài Huyền Trang.  



Lời bạt bản thạch ấn bài Tâm Kinh chép bằng lối chữ Thảo 1138  

 Vị Tăng lạ lùng là Thủ Tùng muốn viết kinh này 
hòng nạp vào trong tám thức điền của mọi người để tạo 
chủng tử thành Phật trong tương lai, nên bèn vận dụng 
thần bút tuyệt diệu chẳng thể nghĩ bàn biên chép lưu 
thông. Bạn bè được tặng tờ thiếp ấy, muốn đem in thạch 
bản để lưu truyền rộng rãi. Lại sợ [người đọc] chưa thể 
nhận hết [mặt chữ] nên chép thêm kinh văn theo lối chữ 
Khải trong phần sau. Do vậy, tôi bèn viết lời Bạt gồm 
mấy câu ngõ hầu mình lẫn người đều xa lìa điên đảo 
mộng tưởng, rốt ráo Niết Bàn. Phải biết: Kinh này ở tại 
đâu thì Phật ở nơi đó, tiêu trừ nghiệp chướng, được 
nhiều tốt lành. Phải nên dốc lòng cung kính cúng dường, 
thọ trì, đọc tụng, chớ nên khinh nhờn kẻo phải chuốc 
lấy tội lỗi, ắt sẽ độ hết thảy khổ, thành vô thượng đạo 
giống như đưa tờ bằng khoán ra lấy lại vật cũ vậy!  

 
4. Lời bạt cho bài văn bia ngự chế của Thanh Thế 
Tông ở chùa Pháp Vũ tại Phổ Đà  
(năm Ất Mão, viết thay cho ông Triệu Hy Y)  
 
 Thanh Thế Tông Hiến Hoàng Đế (Ung Chánh) xưa 
đã trồng cội đức, thừa nguyện tái lai, thâm nhập Kinh 
Tạng, thấu đạt thẳng vào nguồn Thiền, Tông - Thuyết 
đều thông, ngộ chứng gần như cùng cực, thông hiểu đạo 
tân truyền của Linh Sơn, Tứ Thủy, xiển dương diệu đạo 
“tâm chính là Phật”. Từ khi pháp truyền sang Chấn 
Đán, hai ngàn năm qua, trong các bậc hoàng đế, Ngài 
quả là bậc nhất. Nếu chẳng phải là bậc đã chứng Pháp 
Thân từ lâu, thị hiện trong đời Mạt này, ở trong cõi tục 
hiểu thấu lẽ chân, rộng độ hàm thức thì sao có thể được 



Lời bạt bài văn bia của Thanh Thế Tông chùa Pháp Vũ        1139  

như vậy! Phật pháp lợi khắp chúng sanh, Đại Sĩ tùy cơ 
ứng theo lòng cảm rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như 
hư không. Nếu không có đại trí huệ sẽ chẳng thể hình 
dung. Thanh Thế Tông cực lực phát huy những nghĩa lý 
như mưa đúng thời nhuần thấm muôn vật, có thể nói là 
khéo léo khế hợp tâm Phật, khó thể thí dụ được! Trước 
kia, tôi đã đọc sách Chiết Giang Thông Chí thấy bài văn 
bia này, khôn ngăn khâm phục. Sách Định Hải Sảnh 
Chí cũng chép đầy đủ. Mùa Xuân năm nay đến lễ Đại 
Sĩ, thấy trước tấm bia thờ một tượng Phật bằng ngọc, 
bia bị khám thờ che khuất nên chẳng thể xem rõ được. 
Là vì khi tượng Phật bằng ngọc được rước đến, được 
thờ tạm trước bia. Sau do không đất lập điện [thờ riêng], 
bèn thờ tượng vĩnh viễn ở đó. Tra trong Sơn Chí, lại 
thấy thiếu mất bản văn bày, buồn rầu khôn xiết. Nhân 
đó, cầm đuốc cung kính chép lại, bèn xin vị chủ chùa 
cho khắc vào bản gỗ, treo trong đình. Lại khắc kèm vào 
bản khắc ván của Sơn Chí, thuật hết duyên khởi ngõ 
hầu các vị quân tử trong tương lai đều được thấm nhuần 
mưa pháp, cùng chứng chân thường!  

 
5. Lời bạt cho Lục Độ Thất (viết thay ông Đường Hưu Tử)  
 
 Bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí 
huệ gọi là Lục Độ, hoặc còn gọi là Lục Ba La Mật. 
Tiếng Phạn “Ba La Mật”, Hán dịch là Đáo Bỉ Ngạn 
(đến được bờ kia), có nghĩa là nhờ vào sáu pháp này từ 
bờ sanh tử bên đây vượt qua dòng phiền não sang đến 
được bờ Niết Bàn bên kia. Năm Độ như kẻ mù, Bát 
Nhã như người dẫn đường. Năm Độ không có Bát Nhã 



Lời bạt cho Lục Độ Thất                                                        1140  

sẽ chẳng thể rốt ráo đến được bờ kia. Bát Nhã như mắt, 
Ngũ Độ như chân. Bát Nhã không có năm Độ kia cũng 
chẳng thể rốt ráo đến được bờ kia. Đầy đủ cả hai thứ thì 
mỗi một Độ đều đến được bờ kia, đều được gọi là Ba 
La Mật. Hòa thượng Khai Như đặt cho thất cái tên này, 
đáng gọi là bậc biết pháp, mà chí và hạnh của Ngài [từ 
đó] cũng có thể suy ra được. Do vậy, viết ba chữ này và 
lược thuật ý nghĩa để tặng cho.  

 
6. Lời bạt cho Tâm Quy Tịnh Xứ  
(viết cho cư sĩ Lưu Trí Không) 
  

Tâm linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường hằng, có 
khuôn phép, riêng làm chủ của vạn tượng, vô danh vô 
tướng hòa lẫn trong các pháp, chẳng nhơ, chẳng sạch, 
chẳng thể lập được mảy trần, vừa là Sắc vừa là Không, 
trọn Ngũ Nhãn cũng không thể thấy được! Xứ sở còn 
chẳng có, tịnh do đâu mà đến? Tịnh - xứ đã không, 
nương gởi vào đâu? Thật Tế lý địa chẳng nhiễm mảy 
trần. Nói đến chữ Tâm đã sớm trở thành vớ vẩn. Nếu có 
thể khế nhập ngay được điều này thì toàn thể đại dụng 
của tâm sẽ phô bày triệt để, trọn chẳng giấu diếm gì, 
liền có thể gọi là “bậc vô tâm đạo nhân”, liền có thể 
chen vai thích cánh cùng bậc Đại Sĩ đã rỗng không các 
Uẩn, nắm tay nhau cùng đi, cảm ứng khắp quần cơ, 
hiện thân thuyết pháp. Trăng in trên ngàn sông, gió thổi 
vạn ống tiêu, trọn pháp giới cảm bèn ứng trọn pháp giới. 
Nếu như căn cơ kém hèn, chưa thể chứng nhập bèn ước 
trên Sanh Diệt Môn chỉ cho phương hướng tiến đến 
chứng đắc. Do đã mê tâm đuổi theo cảnh, hướng ra 



Lời bạt cho Tâm Quy Tịnh Xứ                                                1141  

ngoài tìm cầu, nên toàn bộ trí huệ đức tướng biến thành 
vọng tưởng, chấp trước, vậy thì hãy nên chuyên tinh tu 
tập chỉ một pháp, chấp trì thánh hiệu Di Đà, chân tín 
nguyện thiết, mong được vãng sanh Tây Phương. Trì 
lâu ngày, tâm và Phật hệt như một, chẳng lìa đương 
niệm triệt chứng Ngũ Uẩn đều không. Vọng tưởng, 
chấp trước đã diệt, trí huệ - đức tướng cũng mất. Hễ 
tâm tịnh cõi Phật bèn tịnh, chẳng lìa đương xứ thầm khế 
hợp cõi Tịch Quang. Chỉ có mỗi mình chỗ này mới là 
chỗ rốt ráo để chúng ta an thân lập mạng vậy. Nguyện 
học trò tôi là Trí Không làm cho chúng sanh khắp pháp 
giới cùng quy về đây thì may mắn lắm thay!  

 
7. Lời bạt cho sách Định Hải Huyện Giám Ngục 
Giảng Kinh Tham Quan Ký của Hạng Bá Xuy 
 
 Việc cai trị trọng nơi đại thể. Đã đạt được đại thể thì 
chuyện không kể lớn hay nhỏ đều có hiệu quả. Nếu 
không, chỉ là làm dáng, khó đạt được lợi ích thật sự! 
Đại thể là gì? Thưa: Chỉ là Thành mà thôi! Người giữ 
chức vụ cai quản đất nước nếu phát xuất từ lòng Thành 
thì tuy là dị loại vẫn còn có thể cảm hóa được, huống gì 
con người là “vạn vật chi linh”? Vì thế, những chứng cứ 
lạ như hổ chẳng vào cõi, cá bỏ sang chỗ khác v.v… 
được chép rõ ràng trong sử sách. Sách Đại Học giải 
thích câu nói “Như bảo xích tử” (như che chở con đỏ) 
của kinh Thư như sau: “Tâm thành cầu chi, tuy bất 
trúng bất viễn hỹ”207 (Dùng tâm thành mà cầu thì dù 
                                                
207 Câu “như bảo xích tử” trích từ tiết Khang Cáo, chương Châu Thư của kinh 
Thư (tức sách Thượng Thư). Khang Cáo là đoạn sách ghi lại lời Châu Thành 



Lời bạt cho sách Giám Ngục Giảng Kinh Tham Quan Ký     1142  

chẳng trúng cũng chẳng xa vậy). Dùng cái tâm “che 
chở con đỏ” để che chở dân thì không mưu tính điều gì 
mà chẳng đúng; nói là “chẳng xa” là vì sợ con người 
chẳng chí thành đến cùng cực, chứ thật ra là thúc đẩy 
sao cho chí thành đến mức cùng cực. Đây là lời quyết 
đoán, chứ chẳng phải là lời nói nghi ngờ, do dự!  

 Ấp lệnh Định Hải là ông Đào Tại Đông học đạo yêu 
dân cùng lý tận tánh. Đối với tâm pháp của thánh nhân 
Nho - Thích đều có sở đắc lớn lao. Lo việc cai trị chỉ 
lấy lòng tự lập, lập người, tự lợi, lợi tha làm gốc. Vừa 
đến nhậm chức, bèn đau đáu nghĩ đến nỗi khổ của kẻ 
dân ngu không được dạy dỗ, phạm pháp bị tù đày. 
Nguyên do là chẳng biết những chuyện nhân quả báo 
ứng, phước thiện họa dâm và sanh tử luân hồi, ác báo 
trong tam đồ v.v… cứ một mực có dã tâm ích kỷ, chẳng 
sợ mắc ác báo vì hại người, nên mới bị hãm vào đây. 
Do vậy, muốn tuyên giảng cho họ những chuyện tam 
thế nhân quả, lục đạo luân hồi, tam đồ khổ sở, cõi Phật 
yên vui v.v… ngõ hầu họ hoảng sợ, kinh hãi, mau mắn 
sửa đổi tâm trước, vâng phục tuân theo, sửa đổi đức sau.  

 Do vì biết một niệm tâm tánh của chúng ta và một 
niệm tâm tánh của Nghiêu - Thuấn không hai, với Phật 
không hai thì ai chịu liếm chút mật trên lưỡi dao để mắc 
cái họa đứt lưỡi, nỡ để Ma Ni bảo châu tùy ý mưa ra 
các báu bị chìm đắm vĩnh viễn trong nhà xí, chẳng 
những trọn không có ích gì, còn thường bị coi là hôi 
                                                                                                       
Vương răn dạy Khang Thúc về đạo trị dân. Trong sách Đại Học, Mạnh Tử đã 
giải thích câu nói “như bảo xích tử” bằng câu: “Tâm thành cầu chi, tuy bất 
trúng bất viễn hỹ”. Cổ thư thường dùng chữ “xích tử” để chỉ nhân dân, ý nói 
vua phải thương yêu nhân dân như con do mình dứt ruột đẻ ra.  



Lời bạt cho sách Giám Ngục Giảng Kinh Tham Quan Ký     1143  

nhơ giống như phẩn vậy! Từ đấy, hành trọn vẹn đạo 
hiếu hữu nhân từ và Giới - Định - Huệ. Dù chẳng thể 
ngay trong đời này đạo đức bằng với Nghiêu - Thuấn và 
chư Phật, nhưng ngựa mong thành ngựa Ký thì cũng là 
loài ngựa Ký, người mong thành Nhan Hồi thì cũng là 
hạng giống như Nhan Hồi, sẽ cậy vào Phật từ lực đới 
nghiệp vãng sanh để thành tựu nhân duyên siêu phàm 
nhập thánh tối thắng. Nếu như chân ngữ, thật ngữ của 
thánh hiền, Phật, Bồ Tát dạy người chẳng truyền sang 
phương Đông thì làm sao thỏa mãn tâm ấy cho được? 
Nhân quả báo ứng thật sự là phương tiện lớn lao để 
thánh nhân Nho Giáo giữ yên thiên hạ, nhưng lời lẽ của 
họ đơn giản, sơ sài, khiến cho nhà Nho quá quen nên 
chẳng xem xét, coi nhẹ, bỏ qua, đến nỗi người bậc 
thượng chỉ làm một kẻ tự giải thoát, chứ không thể thay 
đổi phong tục được, còn kẻ bậc hạ bèn tùy ý hoành 
hành, cốt sao hưởng yên vui một thời. Do vậy, thế đạo 
nhân tâm mỗi ngày mỗi đi xuống, hết thuốc chữa!  

 Ông Đào bèn truyền cho hai vị trụ trì chùa trước và 
chùa sau của Phổ Đà208, chọn ra từ trong núi những vị 
Tăng giới hạnh tinh nghiêm, hiểu kinh giáo thông suốt 
làm thầy giáo hối. Hai vị trụ trì muốn chọn những vị tại 
gia giỏi giang đảm nhiệm chức vụ ấy, nhưng ông Đào 
cho rằng: “Dùng lời lẽ để giáo hóa còn bị tranh cãi, 
chứ dùng thân để giáo hóa, người ta phải thuận theo”. 
Giáo hóa tù nhân không chỉ ở chỗ có khả năng tuyên 
thuyết! Do vậy, bèn cử pháp sư Trí Đức đáp ứng lời 
mời. Đến ngày khai giảng, sự sắp đặt, diễn thuyết, và 
dự trù chương trình, không gì chẳng đặt căn bản trên 
                                                
208 Tức chùa Pháp Vũ và Phổ Tế.  



Lời bạt cho sách Giám Ngục Giảng Kinh Tham Quan Ký     1144  

lòng Thành, nghiễm nhiên biến nhà ngục thành đạo 
tràng, biến tù nhân thành pháp lữ, kể từ khi Định Hải 
lập huyện đến nay chưa từng có chuyện như vậy! Ấy là 
vì ông Đào biết tù nhân do không được dạy dỗ nên mới 
phạm pháp, căn cứ vào ý “cách vật trí tri, làm sáng tỏ 
đức sáng, đạt đến chí thiện, con người ai cũng có thể là 
Nghiêu - Thuấn, ai cũng đều có thể thành Phật” mà 
làm chuyện này. Có thể nói là biết đại thể, lòng thành 
son sắt, chẳng thẹn là bậc cha mẹ của dân.  

 Ông lại chẳng chê bỏ Quang là kẻ bất tài, đem bài 
ký sự thăm viếng nhà tù của ông Hạng đưa cho Quang 
xem. Đọc xong, khôn ngăn mừng rỡ, bèn quên mình 
hèn kém, ghi đại lược mấy lời bạt dở tệ, ngõ hầu người 
đọc biết được tông chỉ của việc giáo hóa trong nhà tù và 
lòng thành của ông Đào, có lẽ người bắt chước làm theo 
sẽ chẳng phải chỉ có một, hai, ba, bốn, năm, sáu, bảy kẻ 
mà thôi! Tuy nhiên, thuyết pháp không bắt buộc phải sử 
dụng toàn là Tăng nhân. Những gì được giảng nếu 
chẳng lấy nhân quả ba đời, luân hồi sáu nẻo, sự khổ sở 
trong tam đồ, sự yên vui nơi cõi Phật làm gốc thì dẫu 
cho giảng nói diệu nghĩa cảm được hoa trời rơi xuống 
thì cũng chẳng có hiệu quả thật sự. Vì sao vậy? Vì 
không gây được xúc động bên trong, như gió lùa qua 
cây cối, chỉ phớt qua chứ chẳng ăn nhằm gì cả!  

 
8. Lời bạt cho sách Vãng Sanh Luận Chú  
 
 Sanh tử là chuyện lớn lao bậc nhất của chúng ta. 
Pháp môn Tịnh Độ là diệu pháp liễu sanh tử vô thượng. 
Giáo pháp được giảng trong cả một đời đức Phật mênh 



Lời bạt cho sách Vãng Sanh Luận Chú                                  1145  

mông như biển thẳm, nhưng pháp diễn bày rốt ráo bản 
hoài phổ độ chúng sanh của Phật chỉ có mình pháp Tịnh 
Độ mà thôi! Do dưới là phàm phu tín nguyện niệm Phật 
liền được đới nghiệp vãng sanh, trên là bậc thánh nếu 
chịu hồi hướng sẽ mau viên thành giác đạo. So sánh 
giữa việc cậy vào Phật từ lực và chỉ cậy vào tự lực thì 
khó - dễ còn nhiều hơn [sự khác biệt] giữa ngày và kiếp. 
Thiên Thân Bồ Tát soạn rất nhiều bộ luận để hoằng 
truyền, xiển dương Phật thừa. Ngài lại đề cao kinh Vô 
Lượng Thọ, soạn ra Nguyện Sanh Kệ Luận, chỉ ra năm 
cách tu (Ngũ Môn Tu Pháp) hòng rốt ráo được vãng 
sanh, dạy rõ các pháp lễ bái, tán thán, phát nguyện, 
quán sát, hồi hướng. Trong Quán Sát Môn, chỉ rõ sự 
trang nghiêm của Tịnh Độ, pháp lực của Như Lai, công 
đức của Bồ Tát, phàm những ai thấy nghe đều phát 
nguyện vãng sanh. Đàm Loan pháp sư soạn lời chú 
thích tường tận, triệt để phơi bày trọn vẹn thệ nguyện 
của Phật Di Đà và bổn hoài của Thiên Thân Bồ Tát, giãi 
bày hết cả ra. Nếu không thấu hiểu Phật tâm sâu xa, 
trọn đủ Vô Ngại Biện, sao có thể làm được như vậy?  

 Một pháp Tịnh Độ chính là chỗ quy hướng của hết 
thảy mọi pháp. Vì thế, những vị Đẳng Giác Bồ Tát đã 
chứng bằng với chư Phật trong hội Hoa Nghiêm còn 
phải dùng mười đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh. 
Các vị Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ, Trí 
Giả, Từ Ân, Thanh Lương, Vĩnh Minh v.v… tự hành 
dạy người cùng về Tịnh Độ, nguyên do là vì vậy. Biết 
điều này thì những người chỉ chấp vào tự lực, chẳng 
nhờ vào Phật lực sẽ kinh hoảng sợ hãi, hiểu ra, sẽ cầu 
trong đời này liền được thoát khỏi cõi Sa Bà, sanh về 



Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa miếu               1146  

Cực Lạc, cùng với Quán Âm, Thế Chí v.v… các vị 
thượng thiện nhân cùng ở một chỗ, thường luôn thân 
cận A Di Đà Phật, hòng chứng Vô Sanh Nhẫn, viên 
mãn Bồ Đề mới thôi. Lời này chẳng đáng tin thì xin hãy 
chất vấn Phổ Hiền Bồ Tát ắt sẽ tự chẳng còn nghi ngờ!  

 
9. Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa 
miếu của Đại Tổng Thống  
 
 Xưa kia, khi sắp nhập Niết Bàn, đức Như Lai đã 
đem pháp đạo phó chúc cho quốc vương, đại thần hộ trì, 
lưu thông. Ấy là vì Tăng chúng bỏ tục xuất gia, tu ròng 
phạm hạnh, đã không có của cải, lại không có quyền thế, 
dầu có thể hoằng dương pháp hóa vẫn khó tránh khỏi bị 
người ngoài khinh khi, lấn hiếp. Nếu được vua quan hộ 
trì thì pháp hóa được rộng khắp, người ngoài chẳng 
dám coi thường, bởi kẻ cường bạo ngang ngược giấu 
hình ẩn tích, còn kẻ mềm mỏng lương thiện sẽ khởi 
lòng tin, gieo lòng thành. Vì thế, lưới giáo pháp được 
mở rộng, thâu tóm những loài cá trong biển khổ; chấn 
hưng tông phong, thấy thấu suốt vầng trăng nơi tự tâm. 
Nội hộ, ngoại hộ phải cùng có đủ thì pháp hóa của đức 
Như Lai sẽ tự có thể theo chiều ngang trọn khắp mười 
phương, theo chiều dọc thông suốt ba đời, khiến cho 
hàm thức đều cùng được thấm gội pháp trạch. Ấy là vì 
do nghe Phật pháp mới biết từ vô thủy đến nay đã mê 
trái bản tâm, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, 
đến nỗi sanh tử luân hồi nhiều kiếp không cách gì thoát 
lìa. Đã biết điều này liền muốn diệt trừ nhân khổ, mong 
được quả vui. Từ đấy, bỏ mê theo ngộ khăng khắng 



Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa miếu               1147  

gắng công. Nơi tâm bèn dứt tham - sân - si, nơi thân 
kiêng giết - trộm - dâm, đổi ác tu lành, gần thì cảm 
được phước lạc nhân thiên, đoạn Hoặc chứng Chân, xa 
thì thành giác đạo Bồ Đề. Do vậy, tận lực tuân theo lời 
Phật dạy, gìn giữ tự tâm nghiêm ngặt, dẫu ở trong nhà 
tối phòng kín luôn như đối trước Phật, trời; người mang 
thiện niệm, nước dứt xử phạt. Về mặt ngầm là thầm 
giúp cho việc bình trị, dứt họa loạn khi chưa chớm; về 
mặt hiển lộ là phụ trợ cho chính sách cai trị, đề cao 
nhân ái hòa mục. Do có những lợi ích như vậy nên đế 
vương các đời ở Tây Trúc và cõi này vĩnh viễn tuân thủ 
lời Phật phó chúc, không ai không sùng phụng, hộ trì, 
chỉ lo chưa được truyền bá, lưu thông rộng rãi!  

 Xét từ thời Đông Hán, Phật pháp truyền sang Trung 
Quốc, trải hơn một ngàn tám trăm năm, không lúc nào 
chẳng như vậy. Đến cuối đời Thanh, pháp đạo suy vi, 
triết nhân ngày càng hiếm hoi, kẻ tầm thường ngày 
càng đông. Lại thêm đất nước lắm biến cố, chẳng rảnh 
rỗi đề xướng. Tăng đồ phần nhiều cam phận ngu hèn, 
chẳng chuyên chú thanh tu, sự giáo hóa lỏng lẻo, kẻ 
ngoài khinh lấn. Do vậy, những kẻ không có tín căn 
dòm ngó tài sản của Tăng, không có cách nào khác bèn 
mượn cớ mở trường học để thôn tính nhà chùa. Thường 
có những chuyện biến chùa Phật thành trường học, đoạt 
Tăng sản để đẫy túi mình xảy ra ồ ạt. Đến năm Dân 
Quốc thứ nhất (1911), nước nhà vừa lập, phong trào ấy 
càng quá đáng. Đồng nhân lo lắng, bèn lập ra hội Phật 
Giáo đông đảo, lắm phen khẩn cầu chánh phủ che chở. 
Vì thế, vào năm Dân Quốc thứ 4 (1915), chánh phủ bèn 
ban bố chánh sách quản lý tự miếu gồm ba mươi mốt 



Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa miếu               1148  

điều lệ. Ý ấy tuy tốt lành, nhưng do chưa xét soi kỹ 
càng nên người thi hành vẫn chen lẫn đôi chút lòng 
riêng tư, khiến cho mối tệ nẩy sanh, tạo thành trở ngại 
lớn. Phàm những hàng Tăng - tục trong pháp môn 
không ai chẳng lo ngại hậu hoạn, nhiều phen gởi thư 
bày tỏ ý kiến, khẩn cầu sửa đổi.  

  Mùa Thu năm Dân Quốc thứ chín (1920), cư sĩ 
Trình Tuyết Lâu xét kỹ lợi - hại, lại gởi thư ý kiến trình 
lên Đại Tổng Thống. Đã được chấp thuận, giao cho bộ 
Nội Vụ bàn bạc. Đầu Xuân năm Dân Quốc thứ 10 
(1921), mới bắt đầu tu chánh thành 24 điều. Suy xét, 
châm chước kỹ càng, có lợi không hại, bèn trình lên Đại 
Tổng Thống, để ông ta ban sắc lệnh công bố thi hành. 
Nhưng sắc lệnh của chánh phủ ban bố chẳng thể khiến 
cho mọi người đều thấy được hết, nên pháp sư Đạo Giai 
trụ trì chùa Pháp Nguyên ở Bắc Kinh tình hộ giáo sâu 
nặng, bèn tính gấp rút in ra để lưu thông, ngõ hầu Tăng 
- tục ở những chốn sơn cùng thủy tận đều được biết, 
không còn ngờ lo chi nữa! Sư xin tôi viết lời Bạt để góp 
phần cổ vũ, khuyến khích.  

 Tôi nói: “Đạo pháp của Như Lai tuy nhờ vào sức 
ngoại hộ, nhưng nội hộ cũng phải có người thì hộ trì 
mới có hiệu quả thật sự! Ví như bên ngoài có thành 
chắc, hào sâu, dù kiên cố không phá được, ắt chẳng 
thua bại ngay, nhưng nếu chủ soái bên trong hôn mê, 
ngu muội, chăm sóc dân cai quản lính đều không đúng 
lối thì sĩ tốt bá tánh đều thành bè lũ phản nghịch. Dầu 
có thành chắc, hào sâu cũng chẳng ích lợi gì! Nếu như 
chủ soái sáng suốt, khéo được lòng sĩ tốt nhân dân thì 
sự cai trị nhân từ thấm khắp, không ai không ca tụng, 



Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa miếu               1149  

tiếng tăm lan xa bốn phương, mọi người đều quy phục 
thì giặc giã, kẻ thù đều như con đỏ, mọi kẻ phản nghịch 
đều thành lương dân. Khẩn cầu những người cùng một 
sắc áo hãy phát Bồ Đề tâm, tận lực tu Định Huệ, dùng 
vô thượng diệu đạo của Như Lai để tự hành dạy người 
thì ai nấy đều cảm từ ân của Phật, ngưỡng mộ hạnh đẹp 
của Tăng chúng. Tự nhiên những kẻ không có tín tâm 
sẽ phát khởi tín tâm, người đã có tín tâm càng tận lực 
hành Phật đạo, sẽ thấy tàn nhẫn chuyển thành nhân từ, 
chiến tranh vĩnh viễn chấm dứt, chuyển thói tục tệ bạc 
thành thuần phong, vận đời thanh bình, hưng thạnh. 
Như vậy là trên chẳng phụ ý tha thiết hộ trì của quốc 
gia, dưới chẳng phụ thâm tâm học Phật của chính mình, 
ân Phật lẫn ân cha mẹ đều kham báo đáp được muôn 
một vậy. Phàm những ai cùng một sắc áo với tôi, xin 
hãy gắng sức lên”.  

 
10. Lời bạt cho bản in lại kinh Dược Sư Như Lai 
Bổn Nguyện  
 
 Phật và chúng sanh cùng một tâm thể, nhưng sự thọ 
dụng khác biệt như trời với vực là do vì dụng tâm 
chẳng đồng mà ra. Phật chỉ nghĩ dùng lòng Vô Duyên 
Đại Từ, lòng Đồng Thể Đại Bi để độ thoát chúng sanh, 
trọn không có tâm “ta - người, đây - kia”. Dẫu cho độ 
tận hết thảy chúng sanh cũng chẳng thấy tướng người 
độ, kẻ được độ. Vì thế, phước huệ được trọn đủ, được 
thế gian tôn kính. Chúng sanh chỉ dốc lòng tự tư tự lợi, 
dẫu thân thiết như cha mẹ anh em còn chẳng thể không 
có tướng đây - kia, huống chi là người xung quanh, 



Lời bạt cho bản in lại  kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện   1150  

người trong cõi đời ư? Do vậy, cảm lấy nghiệp báo: 
Hoặc sanh trong nhà bần cùng hạ tiện, hoặc đọa trong 
tam đồ ác đạo! Dẫu cho tự tu giới thiện Thiền Định 
được sanh về chỗ vui trong nhân gian hay cõi trời, 
nhưng do không có tâm đại bi nên chẳng thể khế hợp 
Bồ Đề được ngay. Do vậy, vừa hết phước báo lại bị đọa 
lạc, chẳng đáng buồn ư? Như vậy, [nếu] chỉ muốn tạo 
lợi ích cho người khác thì lại trở thành làm lợi cho 
chính mình; chỉ muốn tự lợi thì chính là tự hại vậy!  

 Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Kinh chính là do 
đức Thích Ca Thế Tôn ta thương xót hết thảy chúng 
sanh tội khổ trong thế giới này, vì họ nói những chuyện 
lợi sanh của đức Dược Sư Như Lai trong khi tu nhân 
cũng như khi đã chứng quả, quả thật là diệu pháp vô 
thượng để rốt ráo lìa khổ được vui. Nếu chúng sanh 
phát được tâm đại Bồ Đề từ bi hỷ xả thọ trì kinh này, 
chú này và danh hiệu vị Phật này thì xét trên mặt hiệu 
quả còn phá rỗng toang được vô minh, viên thành Phật 
đạo, huống gì những quả vị khác, những phước lạc khác! 
Tâm Phật cố nhiên muốn trao toàn thể vô thượng giác 
đạo cho hết thảy chúng sanh, nhưng trí chúng sanh có 
kẻ cạn người sâu, chẳng thể không tùy theo lòng ưa 
thích của họ mà ban thuốc, khiến cho những điều họ 
mong cầu đều được như nguyện. Phải biết: Kinh Dược 
Sư, danh hiệu Phật và thần chú của Ngài chính là pháp 
Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác mà Phật Thích Ca, 
Phật Dược Sư đã chứng đắc. Phàm ai chí thành thọ trì 
chính là dùng sự trang nghiêm của Phật để tự trang 
nghiêm. Do đó, Ngọc Lâm Thông Tú quốc sư thường 
trì kinh và danh hiệu vị Phật này, vì kinh này là pháp 



Lời bạt cho bản in lại  kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện   1151  

môn tổng trì của Thiền, Giáo, Luật, Tịnh. Vì thế, người 
thọ trì hoặc sanh về thế giới Tịnh Lưu Ly, hoặc sanh 
sang thế giới Cực Lạc. Đến khi phá rỗng suốt phàm tình, 
viên thành thánh trí thì khế hợp thẳng vào Tịch Quang, 
Đông lẫn Tây đều mất, nhưng Đông - Tây đều rành 
rành, tùy nguyện vãng sanh, bèn cùng với Di Đà, Dược 
Sư về bí tạng. Đây gọi là “hành xứ thậm thâm” của chư 
Phật. 

 Thánh Thông đại sư khắc ván lưu thông bản kinh 
được chép bởi Tâm An hòa thượng, muốn cho người 
thọ trì phát khởi chánh tín, xin tôi hãy trình bày đại lược, 
rõ ràng. Lại do bản kinh này do pháp sư Huyền Trang 
dịch, chỉ nêu con số tám vị Bồ Tát, không nêu rõ tên 
hiệu, đoạn kinh nói thần chú lại bị thiếu. Tri thức đời 
sau muốn cho kinh nghĩa hoàn bị, nên y theo Thất Phật 
Bổn Nguyện Kinh thêm vào đoạn kinh văn nói ra thần 
chú tổng cộng bốn trăm hai mươi tám chữ, y theo bản 
kinh số 12 trong kinh Quán Đảnh, thêm vào danh hiệu 
của tám vị Bồ Tát, vì ba kinh này vốn là một kinh vậy. 
Phải biết từ xưa, chỉ dùng lá bối để biên chép, rất có thể 
bị thất lạc, đến nỗi những phần kinh văn được dịch 
hoàn bị hoặc thiếu sót khác nhau. Hậu nhân thêm vào 
như vậy quả thật khế hợp tâm Phật sâu xa. Vì thế, 
những người chú giải kinh đều cùng tôn trọng. Sợ rằng 
có kẻ đem đối chiếu với nguyên bản trong Đại Tạng sẽ 
sanh ngờ vực nên bèn ghi lại duyên khởi để mừng cho 
kinh văn được toàn bích vậy! (Đoạn nói ra thần chú bắt đầu 
từ câu “Lại này Mạn Thù Thất Lợi!” cho đến câu “sở cầu nguyện 
mãn cho đến Bồ Đề”)  

 



Lời bạt cho Văn Kinh Thất                                                     1152  

11. Lời bạt cho Văn Kinh Thất (Căn thất để nghe kinh) 
 
 Tứ Đại vốn không, Ngũ Uẩn đều không, thoát khỏi 
Căn - Trần, tâm lẫn cảnh đều tịch thì gì là kinh? Gì là 
nghe? Gì là thất? Nhất niệm bất sanh, trước - sau đều 
dứt, linh quang riêng chiếu, thể vốn toàn chân, có gì 
chẳng phải là kinh, gì chẳng phải là nghe, gì chẳng phải 
là thất? Hiểu được như thế thì gọi là “khéo nghe kinh”. 
Nếu không, ngay trong lúc đọc tụng kiệt lòng thành, tận 
lòng kính như đối trước thánh dung đích thân nghe viên 
âm sẽ tự có thể khế nhập sâu xa kinh tạng u viễn, tự 
thấy được Phật tánh sẵn có. Nguyện những người học 
trò của tôi hãy nhận hiểu phù hợp, dốc lòng tin tưởng, 
khế ngộ lời này thì may mắn lắm thay!  

 
12. Lời bạt cho sách Tín Nguyện Niệm Phật Quyết 
Định Vãng Sanh Thiển Thuyết  
 
 Pháp môn Tịnh Độ là chỗ quy túc của các pháp. Ví 
như biển cả, toàn bộ nước của sông, rạch, khe, suối 
trong thế gian không gì chẳng đổ vào biển. Một khi đã 
vào trong ấy đều cùng mang tên là Biển, đều thành 
cùng một vị mặn. Tuy sâu rộng đến tột bậc, chẳng thể 
cùng tột bờ đáy, nhưng nếu luận từ chỗ nông cạn, dễ 
thấy thì danh, thể, vị, tánh cùng với chỗ sâu chẳng thể 
lường cố nhiên không hai, không khác. Từ khi đức Thế 
Tôn hoằng khai pháp này đến nay, chẳng biết bao nhiêu 
hằng hà sa hằng hà sa số chúng sanh y giáo tu hành 
vãng sanh Tây Phương? Ấy là vì lịch đại Bồ Tát, tổ sư, 
thiện tri thức, trên là kính vâng ý Phật, dưới là thuận 



Lời bạt sách Tín Nguyện Niệm Phật quyết định vãng sanh    1153  

theo cơ nghi khéo léo khuyến dụ dần dần, khiến cho 
mọi người đều được hay biết duyên do. Nhờ vậy, những 
người đầy đủ thiện căn từ trước bèn đều cùng được 
thoát khỏi Sa Bà, sanh sang Cực Lạc. Cư sĩ Đồng Liên 
Quốc muốn đồng nhân cùng sanh khởi chánh tín, cùng 
phát nguyện tha thiết, trì danh hiệu Phật cầu sanh Tây 
Phương, thấy những lời của cổ đức đều là văn sâu, 
nghĩa thẳm, hạng sơ cơ chẳng dễ gì lãnh hội được, bèn 
dùng những ngôn ngữ đơn giản, gần gũi để phát huy 
những ý nghĩa ấy. Do vậy, bèn đặt tên sách là Thiển 
Thuyết (Lời nói nông cạn). Phải biết tuy văn nói nông 
cạn, đơn giản, nhưng pháp được nói đến chính là pháp 
môn rất sâu vô thượng bậc nhất để chín giới cùng 
hướng về, được mười phương chư Phật cùng khen ngợi, 
được ngàn kinh đều xiển dương, vạn luận cùng tuyên 
nói. Nếu người đọc chẳng cho là pháp thiển cận, coi 
thường, mà hành theo thì tuy chưa ra khỏi Sa Bà đã 
chẳng phải là người khách lâu ngày nơi Sa Bà nữa, 
chưa sanh về Cực Lạc mà đã là khách quý cõi Cực Lạc.  

 
13. Lời bạt cho Liên Vinh Đường  
 
 Hoa sen là vật tuy mọc lên từ bùn lầy, nhưng thể 
thường thanh tịnh. Người nào đối với hết thảy [mọi sự] 
đều không chấp trước, vui với thiên chân sẵn có, sẽ coi 
phú quý, bần tiện, mọi rợ, hoạn nạn như huyễn hóa, 
hành xử thuận theo địa vị, thích đáng với hoàn cảnh. 
Những ý niệm dâm, di, khuất, oán đều rốt ráo chẳng 
sanh, gần giống như hoa sen, còn gì vinh hơn? Luận ở 
mức độ cao hơn, hết thảy các pháp đều thuộc sanh diệt, 



Lời bạt cho Liên Vinh Đường                                                 1154  

đừng nói phú quý tôn vinh thế gian chưa đáng gọi là 
vinh, dẫu cho được làm Thiên Đế cho đến trời Phi 
Tưởng Phi Phi Tưởng cũng chưa đáng gọi là vinh! Vì 
sao vậy? Do phước trời một khi đã hết lại đọa xuống 
nhân gian. Đã sanh trong nhân gian khó tránh khỏi tạo 
nghiệp. Đã tạo ác nghiệp ắt đọa ác đạo, luân chuyển bao 
kiếp chẳng có lúc ra; không gì nhục hơn, có gì là vinh? 
Đáng gọi là vinh chính là đoạn phiền hoặc, thành đạo 
Bồ Đề, hiện thân trong pháp giới độ thoát chúng sanh 
vậy. Nhưng đang thuộc địa vị phàm phu, ngay trong đời 
này chắc chắn khó được như thế. Do vậy, hãy nên thật 
sự vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu trì 
danh hiệu Phật để mong vãng sanh trong chín phẩm sen 
báu ở Tây Phương Cực Lạc thế giới. Nếu thật sự được 
như thế thì lúc lâm chung cảm ứng đạo giao được Phật 
tiếp dẫn, liền được vãng sanh. Từ đấy vĩnh viễn lìa khỏi 
tám khổ, thường hưởng Tứ Đức, thân cận Di Đà, tham 
dự vào hải chúng, nghe pháp, thọ ký mau chứng Vô 
Sanh. Không chỉ chính mình như thế, nếu như lại còn 
có thể trọn đủ lòng đại từ bi, phát đại thệ nguyện, rộng 
tu các việc thiện, giáo hóa khắp hết thảy, dùng công đức 
này kính vì hồi hướng cho cha mẹ tổ tông cũng được 
nhờ vào thiện lợi này cùng sanh về Tây Phương. Huống 
chi khi đã sanh về Tây Phương, chứng Vô Sanh Nhẫn 
thì chuyện thành vô thượng đạo, đạt đại Niết Bàn, chắc 
chắn là chuyện quyết định đạt được, còn gì vinh hơn 
được nữa? Nghĩa của chữ “Liên Vinh” là như thế, xin 
hãy nghĩ đến ý nghĩa của tên gọi mà thực hành thì may 
mắn lắm thay!  

 



Lời bạt cho nghĩa trang của Đặng Bộc Quân                        1155  

14. Lời bạt cho nghĩa trang của Đặng Bộc Quân  
 
 Con người không có ai chẳng mưu tính cho bản 
thân và con cháu, nhưng đường lối mưu tính cố nhiên 
phải nên xem xét tường tận. Nếu vì mọi người, vì việc 
công thì phước trạch dài lâu. Nếu vì mình, vì riêng tư sẽ 
như hạt móc mùa Xuân, giọt sương mùa Thu. Nếu như 
lại còn mưu mẹo, dối trá thì khác gì uống phê sương, 
trầm độc để cầu trường sanh, không lẽ nào chẳng chết! 
Đã thế, thần thức vĩnh viễn đọa trong ác đạo, chịu đủ 
họa ương, vốn muốn lợi mình, rốt cuộc thành tự hại. 
Tuy do mình tự chuốc lấy, nhưng thật đáng thương xót. 
Phạm Văn Chánh Công (Phạm Trọng Yêm) đời Tống 
lập nghĩa trang thí cho người trong tộc họ để họ hàng 
luôn được hưởng lợi ích. Vì thế, suốt tám chín trăm 
năm, dòng dõi ông luôn hưởng điều tốt lành. Cư sĩ Bộc 
Quân trên kế thừa chí cha mẹ, noi theo dấu thơm của 
Văn Chánh Công, khiến cho dù con hay cháu và người 
trong họ đều được hưởng nhờ, đều nghĩ đến A Di Đà 
Phật cầu sanh Tây Phương. Đấy chính là thí cả pháp lẫn 
tài, giúp đỡ sắc thân lẫn huệ mạng, phước trạch của 
mình lẫn người đều cùng thọ như hư không, không có 
tai ương. Do vậy, bèn nêu bày nghĩa lý ẩn tàng để con 
cháu và người trong họ cùng những ai thấy nghe đều 
được thấm gội ánh sáng của Phật vậy!  

QUYỂN THỨ BA HẾT 
 
 



                                                                                                    

Hết thảy các pháp môn được nói trong 
giáo pháp một đời của đức Như Lai không 
pháp nào chẳng nhằm làm cho chúng sanh 
đoạn phiền Hoặc liễu sanh tử, chứng Vô 
Sanh Nhẫn thành Phật đạo. Nhưng căn cơ 
của chúng sanh bất nhất, cho nên mỗi 
người đạt được lợi ích khác biệt. Những ai 
có túc căn sâu dầy thì có thể đoạn sạch được 
Kiến - Tư ngay trong một đời này, vượt thoát 
tam giới, tiến lên học theo đạo Bồ Tát “trên 
cầu Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh” để 
cầu viên mãn Bồ Đề, may mắn gì hơn? Nếu 
như căn cơ kém cỏi hơn đôi chút, dẫu có sức 
Thiền Định sâu, triệt ngộ tự tâm, nhưng 
chưa đoạn được Kiến - Tư, ắt vẫn phải luân 
hồi y như cũ! Huống gì từ đời này sang đời 
khác, làm sao có thể tự bảo đảm được? Hễ 
bị phước làm mê, ắt đọa thẳng vào tam đồ! 
Kẻ kém hơn thì còn gì để nói nữa! Đấy là 
chỗ khó khăn của việc dùng tự lực để liễu 
sanh tử vậy.  

Đức Như Lai sớm biết chúng sanh đời 
Mạt không có sức đoạn Hoặc, nên đặc biệt 
mở ra một pháp môn tín nguyện niệm Phật 
cầu sanh Tây Phương, khiến cho hàng Pháp 
Thân đại sĩ và hạng phàm phu đầy dẫy triền 



                                                                                                    

phược cũng như tội nhân Ngũ Nghịch Thập 
Ác cực nặng đều cùng trong một đời này 
vãng sanh Tây Phương. Đã vãng sanh Tây 
Phương thì liễu sanh thoát tử siêu phàm 
nhập thánh, ai nấy tùy theo khả năng của 
chính mình mà ngộ chứng. Tâm từ bi vỗ về, 
nuôi dạy ấy dù có lấy thiên địa phụ mẫu 
cũng chẳng thể sánh ví được muôn một. Bởi 
lẽ, pháp môn này cậy vào sức tín nguyện 
niệm Phật của chính mình để cảm sức từ bi 
nhiếp thọ của Phật, cảm ứng đạo giao, cho 
nên chẳng cần đoạn phiền hoặc mà đới 
nghiệp vãng sanh. So với cách cậy vào tự 
lực thì khó - dễ dù có hết cả năm cũng 
chẳng thể nói trọn. Người niệm Phật nếu 
biết được nghĩa này sẽ tự chết được cái tâm 
chụp giựt, chuyên tu pháp môn này, chẳng 
đến nỗi ham cao chuộng xa, bị những lời lẽ 
của kinh giáo hay tri thức lay chuyển để rồi 
bỏ pháp này tu những pháp khác. Xin khắp 
những ai thấy nghe đều tin tưởng chắc chắn! 

Ấn Quang đại sư 
(Trích bài Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của 
chuyện cư sĩ Liễu Nghĩa Tào Vân 
Tốn thí nhà để lập Niệm Phật Lâm) 

 



                                                                                                    

Pháp môn Tịnh Độ lấy ba pháp Tín - 
Nguyện - Hạnh làm tông. Có tín nguyện 
chẳng cần biết là hạnh nhiều - ít, sâu - cạn, 
đều được vãng sanh. Không có tín - nguyện, 
dù có đạt đến mức độ Năng - Sở cùng mất, 
thoát khỏi căn trần, cũng khó được vãng sanh. 
Còn như người thật sự chứng được Thật Lý 
“Năng - Sở đều mất, thoát khỏi căn lẫn trần” 
bèn có thể dùng tự lực để liễu sanh tử thì 
chẳng cần phải bàn đến nữa! Nếu chỉ có 
công phu thấy được lý ấy, nhưng chưa thật 
chứng, lại không có tín nguyện thì cũng khó 
thể vãng sanh. Thiền gia nói đến Tịnh Độ bèn 
quy về Thiền Tông, không nói đến tín - 
nguyện; nếu tu tập theo đó thì cũng có thể 
khai ngộ. Nhưng chưa đoạn Hoặc nghiệp mà 
muốn liễu sanh tử thì dù có nằm mơ cũng 
chẳng mộng được! Bởi lẽ, phàm phu vãng 
sanh do tín nguyện cảm Phật, nên có thể cậy 
vào Phật từ lực, đới nghiệp vãng sanh. Nay 
đã không sanh tín nguyện, lại đem mỗi lời 
Phật nói quy hết về tự tâm thì làm sao cảm 
Phật cho được? Cảm và ứng chẳng phù hợp 
nhau thì chúng sanh là chúng sanh, Phật là 
Phật, biến pháp “hoành siêu” (vượt thoát tam 
giới theo chiều ngang) thành “thụ xuất” 



                                                                                                    

(thoát ra theo chiều dọc), được lợi ích ít, bị 
tổn hại nhiều, không thể không biết! Được lợi 
ích là nương theo lời đó cũng có thể khai ngộ; 
còn bị tổn hại là đã bỏ tín nguyện thì không 
cách gì nương vào Phật từ lực cho được! Vì 
thế, tôi nói: “Đối với người thật sự tu Tịnh Độ, 
những khai thị của nhà Thiền chẳng thể 
dùng được; bởi lẽ pháp môn, tông chỉ bất 
đồng”. 

Ấn Quang đại sư 
(Trích Thư trả lời cư sĩ Hà Huệ Chiêu) 

 
 
Nếu muốn tự được lợi ích thật sự trong 

đời này, hãy nên nương vào pháp môn Tịnh 
Độ, tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây 
Phương sẽ quyết định liễu sanh thoát tử. Nếu 
chẳng nương vào pháp môn Niệm Phật, đừng 
nói chi kẻ chưa đắc chân truyền của Phật 
giáo chẳng thể liễu, ngay cả người đắc rồi 
cũng chẳng thể liễu. Vì sao vậy? Vì được 
chân truyền chỉ là bậc đại triệt đại ngộ, chưa 
phải là thật chứng. Có chứng mới liễu được, 
còn ngộ thì chưa thể liễu. Tu các pháp môn 
khác đều phải đoạn Hoặc chứng Chân mới có 
thể liễu sanh tử. Pháp môn Tịnh Độ chỉ cần 



                                                                                                    

đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha 
trì danh hiệu Phật, đừng làm các điều ác, 
vâng làm các điều lành, hành cả Chánh 
Hạnh lẫn Trợ Hạnh thì chẳng những quyết 
định vãng sanh mà phẩm vị còn ưu thắng. 
Không riêng gì kẻ tinh ròng, thuần thành, sốt 
sắng quyết định được vãng sanh, ngay cả 
phường Ngũ Nghịch Thập Ác lúc lâm chung 
nếu có thể sanh lòng hổ thẹn lớn lao, sanh 
lòng lo sợ lớn lao, chí tâm niệm Phật mấy 
tiếng, ngay khi đó bèn mạng chung, cũng 
quyết định được vãng sanh. Do lòng từ của 
Phật rộng lớn, chuyên chăm chú độ sanh, 
nhất niệm hồi quang liền được Phật nhiếp thọ. 
Đấy gọi là “cậy vào từ lực của Phật, đới 
nghiệp vãng sanh”. Chúng sanh đời Mạt 
chẳng y vào Tịnh Độ, tu các pháp môn khác, 
chỉ được phước báo trời người và thành nhân 
duyên đắc độ trong tương lai mà thôi. Do 
không có sức đoạn Hoặc, nên cội rễ sanh tử 
vẫn còn, sao không nẩy mầm sanh tử cho 
được? 

Ấn Quang đại sư 
(Trích thư trả lời cư sĩ Nhạc Tiên Kiệu ) 
 

 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Quyển 3                                   1161  

 
 

Các trang nhà  
          
http://www.amtbweb.org 
http://www.amitabha-gallery.org 
http://www.amtb-aus.org 
http://www.amtb-dba.org  
http://www.amtb-la.org 
http://www.amtb.org.tw  
http://www.amtb-usa.org  
http://www.adidaphat.net 
http://www.adidaphat.us 
http://www.chinkung.org 
http://www.chuavanphat.org 
http://www.hoakhaikienphat.com 
http://www.niemphat.net     
http://www.quangduc.com 
http://www.thondida.com 
http://www.tinhthuquan.com 
http://www.tinhtonghochoi.org 

 
 

Tịnh Tông Học Hội Úc Châu 
The Amitabha Buddhist Association of 
Queensland 
11 Toona Place Calamvale, Brisbane,  
Queensland 4116, Australia 
Tel: (617)-3273-1693 
 
 



                                                            1162  

 
 
 
 
 
  
 

 

Giữ vẹn Luân Thường, 
Trọn hết Bổn Phận,  
Tránh lòng Tà,  
Giữ lòng Thành,  
Tín Nguyện Niệm Phật,  
Cầu sanh Tịnh độ 

 
Ấn Quang đại sư 

 
 
 
 
 

 
 

Sách biếu không bán. 
For free distribution.  Not for sale. 


