
Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

1 
 

 
 

 
HỌC VI NHÂN SƯ 

HÀNH VI THẾ PHẠM 
 
 

Những bài khai thị buổi sáng của 
 Hòa thượng Tịnh Không  

 
Chuyển ngữ: Một nhóm Diệu Âm cư sĩ 

Giảo chánh: Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa 
 
 

學為人師 

行為世範 
 

淨空老法師講述 
早餐開示 
越語譯本 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

2 
 

Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 
Tập 1 

Hòa thượng Tịnh Không thuyết giảng 
Chuyển ngữ theo bản in của  

Vân Lâm Tịnh Tông Học Hội, tháng 9-2003 
 

Ðây là những bài khai thị buổi sáng của hòa thượng Tịnh Không cho đồng 
tu tại Hoa Tạng Ðồ Thư Quán, chưa được hòa thượng giám định. Ðây chỉ là 
những bài ghi chép tóm tắt của đệ tử Ngộ Hữu, chỉnh lý cho gọn rồi viết thành 
bài nháp này để cúng dường độc giả. 
 
A. KHAI THỊ VỀ PHƯƠNG PHÁP TU TRÌ  

(Buổi sáng 02-01-95) 
 

1. Tu phước và tu huệ. 
Phước và Huệ là hai mục tiêu lớn trong việc tu học Phật pháp. Lúc chúng 

ta làm lễ truyền thọ Tam Quy Y, trong lời thệ nguyện có câu ‘Quy y Phật, Nhị 
Túc Tôn’, ‘nhị’ ở đây là phước và huệ, ‘túc’ là đầy đủ, viên mãn. Do đó có thể 
biết thành Phật là tu học phước và huệ viên mãn, được thế gian và xuất thế gian 
tôn kính. 

Người trong thế gian xưa nay, trong nước và ngoài nước chẳng ai không 
cầu phước huệ, thiệt ra chúng sanh vốn sẵn có phước huệ, trong tự tánh vốn sẵn 
đầy đủ, hơn nữa còn viên mãn rốt ráo. Tại sao hiện nay phước huệ của chúng sanh 
chẳng còn nữa? Phật nói chúng ta có hai thứ chướng ngại cản trở, đó là Phiền Não 
Chướng và Sở Tri Chướng. Phiền Não chướng ngại phước đức, Sở Tri chướng 
ngại trí huệ. Người có Phiền Não Chướng thì phước đức chẳng có; người có Sở 
Tri Chướng thì trí huệ chẳng còn nữa; cho nên chỉ cần dẹp bỏ hai chướng này thì 
phước huệ liền hiện tiền. 

Làm thế nào để tiêu trừ hai chướng ngại này? Việc này phải nhờ tu đức. 
Phước huệ vốn là tánh đức, nếu chẳng có tu đức, phước huệ trong tự tánh chẳng 
thể hiển lộ, thế nên phải tu hành. Làm thế nào để tu? Trong kinh Quán Vô Lượng 
Thọ Phật, đức Phật dạy trước hết phải tu Tam Phước. Nếu chúng ta chân chánh 
có thể tin tưởng, chân chánh có thể hiểu đạo lý này, chịu phát tâm tu học thì tri 
kiến này là trí huệ chân thật; ai thật sự chịu làm thì người đó có phước. 

Mọi người đều biết ‘Tam phước’ nhưng tại sao chẳng làm được? Vì nhận 
thức chẳng đủ, nhận thức chẳng đủ tức là chẳng có trí huệ. Chúng ta nhận thức 
được một phần thì gắng sức làm một phần. Nhận thức được hai phần thì tự nhiên 
làm được hai phần, người hoàn toàn chẳng chịu làm là người chẳng có phước huệ. 
Từ điểm này có thể biết trên phương diện tu đức thì tu huệ và tu phước là hai thứ 
bổ sung và thành tựu lẫn nhau. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

3 
 

Trong kinh điển đức Phật thường dạy: ‘Thọ trì, đọc tụng, vì người diễn 
nói’. Câu này là dạy chúng ta tu hành chân thực. Ðặc biệt là ‘vì người diễn nói’, 
diễn là biểu diễn, là dạy cho chúng ta làm [ra thành tích] cho người ta xem. ‘Nói’ 
tức là vì người giảng giải, khuyên người học Phật, thế nên ‘diễn’ là thân giáo [lấy 
bản thân làm gương mẫu cho người], ‘nói’ là ngôn giáo. 

 
2. Sự quan trọng của định - huệ  

(Buổi sáng 03-01-95) 
Mấu chốt của sự học Phật ở tại ‘định’ – ‘huệ’. Kinh Kim Cang dạy: ‘Chẳng 

chấp vào tướng, như như chẳng động’ 1. Ðịnh tức là như như chẳng động, huệ 
tức là chẳng chấp vào tướng. Trong kinh Kim Cang đức Phật dạy Tu Bồ Ðề quan 
trọng nhất là hai câu này. Chúng ta cũng có thể dùng hai câu này để phản tỉnh, 
kiểm điểm mình có trí huệ hay chăng, mình có công phu hay chăng. 

Nguyên nhân [khiến cho] học Phật chẳng thể thành tựu là vì chẳng có định, 
chẳng có huệ. Nói cách khác tức là mê hoặc điên đảo, trong kinh thường gọi là 
‘người đáng thương xót’. Vì lúc khởi tâm động niệm có phân biệt, chấp trước, 
vọng tưởng, lúc đối xử với người khác vẫn còn tham, sân, si, mạn, vẫn còn đố kỵ, 
tạo ra nghiệp nhân của ba ác đạo. Bất luận là tham thiền, học kinh giáo, hay niệm 
Phật, có những hành vi này thì chẳng có cách chi để thoát ly luân hồi, đích thực 
là phải ghi nhớ lời dạy của Huệ Năng đại sư: ‘Người tu đạo chân chánh chẳng 
thấy lỗi người khác’, phải thấy lỗi của mình chứ chẳng thấy lỗi của người thế 
gian, đây là hai câu quý báu đại sư Huệ Năng dạy cho người đời sau. Nếu chẳng 
dụng công nơi việc này, đời này cũng sẽ giống như những đời trước, nhất định 
cũng sẽ luống qua. Tại sao lại luống qua? Vì nhịn chẳng được. Nếu chẳng nhẫn 
nhịn thì làm sao có định? Lục Ba La Mật cũng giống như đi lên sáu tầng lầu, nếu 
không lên tầng thứ ba thì chẳng có cách chi lên đến tầng thứ tư, chỉ có bố thí, trì 
giới, chẳng có nhẫn nhục thì làm sao tu hành thành công được? Cho nên thứ tự tu 
học Lục Ðộ là có nhẫn nhục, tinh tấn, mới được thiền định, có được định và huệ 
thì mới thành tựu. Người có định và huệ thì tâm lượng sẽ lớn, và sẽ tương ứng 
với tự tánh. 

Niệm Phật vãng sanh cũng vậy, chẳng đạt đến tầng thứ sáu thì niệm Phật 
chẳng thể vãng sanh. Ðiều kiện thấp nhất của niệm Phật vãng sanh là công phu 
thành phiến (thành khối), nếu chẳng có định - huệ thì công phu làm sao thành 
phiến được. Thành phiến nghĩa là thế nào? Lục Tổ nói rất hay: ‘chẳng thấy lỗi 
của người thế gian’, đây tức là hình dáng của công phu thành phiến. Vẫn còn thấy 
lỗi thế gian thì nhất định công phu chẳng thành phiến, tại vì trong tâm của bạn 
vẫn có phân biệt, chấp trước, vẫn còn chướng ngại. 

Trong Niệm Phật đường vị sư chủ trì thường nói: ‘Buông xuống thân tâm 
thế giới’. Nếu bạn buông không nổi thì tâm sẽ chẳng thanh tịnh. Nhìn từ thế gian 
pháp, nếu mọi người đều có thể thấy lỗi lầm của mình, chẳng thấy lỗi người khác, 

 
1 (Bất thủ ư tướng, như như bất động) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

4 
 

mọi người trong thế gian sẽ có thể chung sống hòa bình, làm sao thế giới còn đấu 
tranh nữa! Xã hội nhất định sẽ tốt lành, may mắn, an hòa, thế giới nhất định sẽ 
đại đồng! 

Những gì trong kinh nói đến chẳng phải niệm qua một lần là có công đức 
đâu, quan trọng là phải làm được những điều ấy, chỉ đọc mà chẳng làm thì không 
có ích gì cả. Lục Tổ dạy rất hay: ‘Việc lớn sanh tử, phước chẳng thể cứu, phải có 
định - huệ mới có thể cứu; giải ngộ chẳng thể cứu, phải chứng ngộ mới cứu được’. 
Lúc còn tại thế thầy Lý thường dạy: ‘Người tu hành phải cải tâm’ (cải tâm nghĩa 
là cải thiện tâm niệm). Sửa đổi tâm rồi, hành vi tự nhiên sẽ thiện. Nếu chỉ sửa đổi 
trên hành vi, chẳng sửa đổi trong tâm thì chỉ là làm giả bộ bên ngoài, trong tâm 
vẫn còn vọng tưởng, chấp trước, cũng vẫn y như cũ, chẳng có ích chi, quan trọng 
là phải sửa đổi trong tâm. 

 
3. Tổng cương lãnh của việc tu hành   

(Buổi sáng 25-01-95) 
Tổng cương lãnh của việc tu hành chẳng qua chỉ là phá bỏ hai thứ chấp 

trước và đoạn phiền não mà thôi. Người Tiểu Thừa thì vì phá ngã chấp mà phá 
ngã chấp nên phương pháp của họ còn vụng về. Dùng công phu thiền định thâm 
sâu để đè nén phiền não, chấp trước, để cho nó chẳng khởi lên. Sau khi chứng 
được Sơ quả thì phải tới lui trong cõi Trời và cõi Người bảy lần nữa mới đoạn hết 
Kiến Tư Hoặc, xuất ly tam giới. 

Phương pháp của Ðại Thừa vô cùng khéo léo, dạy cho chúng ta phát Bồ 
Ðề Tâm, chuyển phiền não thành Bồ Ðề, là dùng phương pháp chuyển biến. Thiệt 
ra phiền não chẳng thể đoạn được, tại vì phiền não là chỗ khởi dụng của tự tánh, 
nếu đoạn hết phiền não thì đương nhiên tự tánh cũng bị đoạn mất luôn2. Cho nên 
chỗ khởi dụng của tự tánh khi giác ngộ thì gọi là Bồ Ðề, khi mê thì gọi là phiền 
não, phiền não và Bồ Ðề là một sự việc, chỉ khác nhau ở chỗ mê hay ngộ. Thế 
nên phương pháp tu hành của Ðại Thừa là chuyển mê thành ngộ; có thể chuyển 
mê thành ngộ tức là có thể chuyển phiền não thành Bồ Ðề, chuyển sanh tử thành 
Niết Bàn. Ðại Thừa dùng phương pháp chuyển biến là tuyệt đối chính xác, đối 
với lý và sự đều tương ứng. Chỗ này cũng nói rõ người Ðại Thừa cao minh hơn 

 
2 Đây chỉ là một cách nói nhằm đoạn dứt phân biệt. Xét trên bản thể, chỉ do vọng huyễn phân 
biệt, chấp trước, nên có phiền não. Khi đã thấu hiểu phiền não là vọng huyễn thì phiền não 
không còn, lúc đó phiền não chính là tự tánh, vì ngoài tự tánh không có phiền não nữa. Do mê 
tự tánh nên có phiền não vì thế nói “phiền não là chỗ khởi dụng (khởi ra tác dụng) của tự 
tánh”. Khi phiền não đoạn hết, tức là đã thấy được phiền não chính là tự tánh, đã không còn 
có cái gọi là phiền não thì cái thấy nhị nguyên (tức cái thấy đối lập giữa có và không, phiền 
não và Bồ Đề) không còn nữa, nên không còn danh xưng tự tánh nữa, do vậy, nói: “Đương 
nhiên tự tánh cũng bị đoạn mất luôn”. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

5 
 

Tiểu Thừa, người Tiểu Thừa chẳng có trí huệ nên phải dùng cách đè nén; người 
Ðại Thừa có trí huệ nên chuyển biến 3 trở lại. 

Gương mẫu tu học của Ðại Thừa là năm mươi ba lần tham vấn trong kinh 
Hoa Nghiêm. Năm mươi ba lần tham vấn này gồm có mọi người trong các ngành 
nghề, nam nữ già trẻ, thế gian và xuất thế gian, hết thảy đều tu Bồ Tát hạnh, vả 
lại còn là hạnh Bồ Tát cao cấp -- Phổ Hiền hạnh. Thế thì chúng ta rốt cuộc có học 
được hay chưa? Trong sanh hoạt mỗi ngày từ sáng đến tối có phải chúng ta đang 
tu Bồ Tát hạnh hay không? Có tu hạnh Phổ Hiền không? Nếu có thì mới hy vọng 
thành Phật, nếu không thì vẫn phải chịu sanh tử luân hồi. 

Phải tu học như thế nào? Dùng những điểm chính yếu để nói thì là làm thế 
nào áp dụng Lục Ðộ vào trong đời sống hằng ngày. Làm được Lục Ðộ trong sanh 
hoạt thì bạn sẽ là Bồ Tát, nếu làm được mười nguyện trong sanh hoạt thì bạn sẽ 
là Phổ Hiền Bồ Tát rồi đó. Nên biết cội gốc của Ðại Thừa là phát Bồ Ðề tâm, Bồ 
Ðề tâm là gì? Tức là độ hết thảy chúng sanh. Dùng ngôn ngữ ngày nay thì độ hết 
thảy chúng sanh nghĩa là dốc toàn tâm, dốc hết sức để giúp đỡ hết thảy chúng 
sanh phá mê khai ngộ, tâm ấy là tâm Bồ Ðề. 

Làm thế nào để thực hiện? Lục Ðộ và Thập Nguyện là phương pháp. Phải 
thực hiện Lục Ðộ và Thập Nguyện trong đời sống, sự nghiệp, đó tức là hành Bồ 
Tát đạo. Lục Ðộ tức là Bồ Tát đạo, Thập Nguyện tức là Phổ Hiền Bồ Tát đạo. 
Việc hành Phổ Hiền hạnh nói trong kinh Vô Lượng Thọ nghĩa là tu Thập Nguyện 
vương. 

‘Bố thí’ nói theo ngôn ngữ hiện nay tức là ‘hy sinh, cống hiến’. Tự mình 
chịu hy sinh, chịu cống hiến cho đại chúng, chịu cống hiến cho đoàn thể. 

‘Trì giới’ tức là tuân giữ pháp luật, tuân giữ luật lệ, quy củ. 
‘Nhẫn nhục’ tức là nhẫn nại. Phải biết nhẫn nại trong công việc, đặc biệt là 

những sự việc liên quan đến người khác; chúng sanh có phiền não, ân oán, bất 
bình tích lũy từ vô lượng kiếp đến nay. Chúng ta bất kỳ lúc nào cũng có thể gặp 
được nên phải nhẫn nhịn; đối với hoàn cảnh tự nhiên cũng phải biết nhẫn nhịn. 

‘Tinh tấn’ tức là cầu tiến bộ. Không thể nào ‘dậm chân tại chỗ’ hoài, lưu 
lại trong một phạm vi, một giới hạn hoài. Có rất nhiều đại đức học Phật, tu trì tuy 
rất tốt, nhưng không thể hoằng pháp lợi sanh, nguyên nhân ở tại chỗ nào? Họ cứ 
‘dậm chân tại chỗ’, không chịu tinh tấn. Vì thời đại bất đồng cho nên ý thức, hình 
thái, phương thức sinh hoạt của chúng sanh cũng không giống nhau. Trong thời 
đại nào có phương pháp hoằng pháp của thời đại đó, cũng có phương pháp thực 
hiện Lục Ðộ, Thập Nguyện của thời đại đó, cứ giữ chặt phương pháp thời xưa là 
không được. Sau khi Phật pháp từ Ấn Ðộ truyền sang Trung Quốc liền thay đổi 
rất nhiều; cách sinh hoạt hằng ngày lúc trước [ở Ấn Ðộ] là đi trì bát (khất thực), 
ngủ dưới gốc cây, mỗi ngày ăn một bữa mà thôi. Sau khi truyền đến Trung Quốc 

 
3 Chuyển biến nghĩa là chuyển mê thành ngộ; có thể chuyển mê thành ngộ tức là có thể chuyển 
phiền não thành Bồ Ðề, chuyển sanh tử thành Niết Bàn 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

6 
 

thì tiếp nhận sự cúng dường của các vị đồng tu tại gia nên chẳng trì bát nữa, tất 
cả hoàn cảnh sinh hoạt đều thay đổi. Thế nên phải thích ứng với những nguyên 
tắc ‘hiện đại hoá, địa phương hóa, sanh hoạt hóa’. Ðây mới là ý nghĩa chân chánh 
của sự tinh tấn. Chúng ta phải suy nghĩ từ phương diện này – trong sanh hoạt 
thường ngày làm thế nào để cầu Giác, cầu Huệ, tu Lục Ðộ, Thập Nguyện. Khi 
chư vị xem kỹ năm mươi ba lần tham vấn thì sẽ hiểu rõ đạo lý này. 

‘Thiền định’ tức là tự mình làm chủ được mình, có cách nhìn của mình, 
chẳng bị ngoại cảnh lay động, đó là thiền định. 

‘Bát nhã’ tức là đối với hết thảy những điều thiệt - giả, tà - chánh, thị - phi, 
thiện - ác của người, sự, vật đều hiểu rõ ràng, minh bạch, chẳng mê hoặc, chẳng 
điên đảo. Như vậy chính là trí huệ Bát Nhã. 

Thế nên nếu có thể thực hiện Lục Ðộ, Thập Nguyện trong đời sống của 
mình thì bạn sẽ vui vẻ. Bất luận làm công việc gì thì cũng là tu Bồ Tát hạnh, hành 
Bồ Tát đạo. Người hành Bồ Tát đạo này sẽ tràn đầy pháp hỷ, đây tức là chuyển 
phiền não thành Bồ Ðề, chuyển mê hoặc thành giác ngộ. 

Phàm phu thế gian nếu cảm thấy bị áp lực trong công việc làm của mình 
thì sẽ khổ chẳng thể nói nổi, luôn luôn than phiền, có tâm trạng ấy thì nhất định 
phải luân hồi trong lục đạo. Pháp Bồ Tát Ðại Thừa cao minh, vừa chuyển biến 
tâm niệm thì đã thành Bồ Tát. Họ biết làm việc cần cù là để kết pháp duyên với 
hết thảy chúng sanh, là để thành tựu Bố Thí Ba La Mật cho mình. Cho nên khi 
tâm niệm vừa chuyển thì khoái lạc vô cùng, hạnh phúc vui vẻ, liền được thoát 
khổ. 

Nếu cảm thấy chẳng thể hòa đồng khi sinh hoạt cùng đại chúng thì đó là tự 
mình đang sanh phiền não, chứ chẳng phải là đang học Phật. Học Phật là đem 
những cành lá tạp nhạp này dung hòa trở lại, làm cho nó hóa giải hết. Những cảnh 
giới này từ nội tâm của mình phát sanh nên cũng phải hóa giải từ nội tâm của 
mình, thế nên Phật pháp được gọi là ‘Nội Học’. Phật pháp chẳng phải mong cầu 
nơi người khác mà là cầu nơi mình, mọi người đều có thể hướng vào trong mà 
khai phát tự tánh của mình, cái đoàn thể này mới gọi là ‘Tăng đoàn’. 

Giới luật trong Phật pháp được dùng để yêu cầu chính mình chứ chẳng phải 
yêu cầu kẻ khác, đây là một cách rất cao minh, chẳng giống với pháp luật thế gian 
dùng để kềm chế đại chúng. Thế nên phải học Lục Tổ Huệ Năng đại sư, phải 
‘thường thấy lỗi của mình, chẳng thấy lỗi của thế gian’, được vậy thì tâm sẽ 
chuyển biến thực sự, hướng vào trong và quán chiếu. 

Căn bịnh lớn của chúng sanh là ‘chẳng thấy lỗi của mình, chuyên thấy lỗi 
của kẻ khác’. Chuyên thấy lỗi của kẻ khác thì sẽ tăng trưởng phiền não, sẽ chẳng 
có cách chi để hướng vào trong mà quán chiếu. Nếu chúng ta chỉ lo hướng vào 
trong mà quán chiếu, chẳng đếm xỉa đến sự dụ hoặc của ngoại cảnh, ‘chiếu’ như 
vậy là trí huệ, có thể hoá giải hết phiền não, tập khí. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

7 
 

Chúng ta đọc Lục Tổ Ðàn Kinh sẽ hiểu tại sao những người biết dụng công 
giống như Lục Tổ đại sư trong nhà bếp xay gạo, chẻ củi, làm những việc nặng 
nhọc mà khai ngộ. Tại sao vậy? Vì khi xay gạo, chẻ củi họ có đầy đủ Lục Ðộ, 
Thập Nguyện, nên trong lúc xay gạo, chẻ củi họ tu được hết Lục Ðộ, Thập 
Nguyện. Những người chẳng biết dụng công dù mỗi ngày tĩnh tọa tham thiền 
trong Thiền đường cũng không thể khai ngộ, phiền não tập khí vẫn còn cả đống. 
Nếu chúng ta biết tu thì lúc rửa chén, lau bàn, hết thảy Lục Ðộ, Thập Nguyện đều 
đầy đủ, vậy thì làm sao chẳng hoan hỷ chứ? Người không biết dụng công sẽ nghĩ 
rằng những công việc này quá cực nhọc. Thế nên chuyển cảnh giới tức là chuyển 
tâm -- chuyển biến tâm lý, thay đổi cách suy nghĩ, thay đổi quan niệm. Sự sai 
khác giữa người biết tu và chẳng biết tu là ở tại chỗ này. 

Pháp sư Ðàm Hư trong phần sau của quyển Niệm Phật Luận kể chuyện bà 
họ Trương ở Thanh Ðảo, chùa Trạm Sơn, bà tu hành như thế nào? Mỗi ngày chủ 
nhật chùa Trạm Sơn có khóa tu niệm Phật, bà vào nhà bếp rửa chén. Chồng bà 
làm nghề kéo xe chở khách, chẳng ai coi trọng bà, thoạt nhìn bà chỉ rửa chén 
trong bếp, nhưng thực sự lúc đó bà đang tu Lục Ðộ, Thập Nguyện. Cho nên bà 
có thể dự biết ngày giờ ra đi, ngồi mà vãng sanh. Nếu bà chẳng tu tập như vậy thì 
làm sao có thành tựu như thế? Chỉ có người tu hành mới có thể nhìn biết [ai là] 
người chân chánh tu hành, người thường trong thế gian chẳng nhìn thấy. Người 
thế gian chỉ thấy bà là một người chẳng biết chữ, dốt nát, nghe kinh cũng chẳng 
hiểu, là một người chuyên giúp kẻ khác làm những công việc nặng nhọc. Họ đâu 
biết người như bà mới đáng gọi là người chân tu, thành tựu của những kẻ nghe 
kinh, tham thiền chẳng sánh bằng bà. Thế nên phải chân tu, phải hiểu lý, phải 
thực hiện các nguyên tắc, cương lãnh tu hành ngay trong đời sống thường ngày. 

 
4. Công phu niệm Phật (Buổi sáng 26-01-95) 

Có thể vận dụng lý luận của kinh Kim Cang vào trong pháp môn Tịnh Ðộ 
chính là câu ‘phát Bồ Ðề tâm, một hướng chuyên niệm’ trong kinh Vô Lượng 
Thọ. Cả bộ kinh Kim Cang dạy chúng ta phát Bồ Ðề tâm, Bồ Ðề tâm là căn bản, 
các pháp môn Ðại Thừa đều được xây dựng trên cơ sở của Bồ Ðề tâm. Chỉ cần 
phát được tâm Bồ Ðề thì bất luận tu học pháp môn nào cũng sẽ thành tựu, người 
niệm Phật cũng sẽ nhất định vãng sanh. Lý do chính niệm Phật chẳng thể vãng 
sanh là vì chẳng phát Bồ Ðề tâm nên tuy có ‘một hướng chuyên niệm’ cũng chẳng 
thể vãng sanh. Người xưa nói:‘Một ngày niệm mười vạn Phật hiệu, hét bể cổ họng 
cũng uổng công’. Tại sao chẳng được? Tại vì ‘Tâm tịnh thì cõi tịnh’, tâm phải 
tịnh thì mới vãng sanh được. 

Ngẫu Ích đại sư nói rất hay: ‘Phẩm vị vãng sanh cao hay thấp là do công 
phu niệm Phật sâu hay cạn, chẳng phải là Phật hiệu nhiều hay ít’. Sâu hay cạn là 
nói về cái gì? Là nói đến tâm thanh tịnh. Công phu niệm Phật có thể chia thành 
ba tầng – Lý Nhất Tâm Bất Loạn là sâu nhất, kế đó là Sự Nhất Tâm Bất Loạn, 
sau cùng là Công Phu Thành Phiến. Nếu chẳng có công phu bậc này, niệm nhiều 
hơn bao nhiêu cũng chẳng được vãng sanh. Công phu thành phiến là như thế nào? 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

8 
 

Tức là tâm thanh tịnh, trong tâm chẳng có xen tạp, chẳng có vọng niệm, chỉ 
chuyên chú trên một câu Phật hiệu, chuyên chú tại y báo, chánh báo trang nghiêm 
của Tây phương Cực Lạc thế giới. 

Tiêu chuẩn của kinh Kim Cang tức là tiêu chuẩn của Lý Nhất Tâm bất loạn. 
Nhưng Lý Nhất Tâm bất loạn cũng có sâu cạn khác nhau. Kinh Kim Cang nói: 
‘Hết thảy hiền thánh đều do Vô Vi pháp mà có chỗ sai khác’. Hết thảy hiền thánh 
là tam hiền, thập thánh, tức là bốn mươi mốt vị Pháp Thân đại sĩ nói trong kinh 
Hoa Nghiêm, họ đều đạt đến Lý Nhất Tâm. Tuy cùng đạt đến Lý Nhất Tâm bất 
loạn, công phu vẫn còn sâu cạn khác nhau, nhưng đến khi cứu cánh viên mãn thì 
đều thành Phật. 

Những thứ này đều là nói về ‘Tự Phần’ – công phu của tự mình, chưa nói 
đến sự gia trì của A Di Ðà Phật. Nếu luận về sự gia trì của A Di Ðà Phật thì mọi 
người đều bình đẳng. Ðây là sự khác biệt giữa Cực Lạc thế giới và tha phương 
thế giới, Cực Lạc thế giới có Phật lực gia trì. Nếu tự mình chịu nỗ lực, công phu 
của mình đã đắc lực, phẩm vị tăng lên, đến Tây phương Cực Lạc thế giới thành 
Phật sẽ nhanh hơn; người vãng sanh mà phẩm vị Tự Phần hơi thấp tuy cũng được 
Phật lực gia trì nhưng sẽ viên mãn thành Phật chậm hơn. Cũng tức là thời gian 
đạt đến viên mãn Bồ Ðề có sự nhanh chậm khác nhau. 

 
5. Xung đột (Buổi sáng 26-01-95) 

Xung đột giữa người với người ở tại chỗ nào? Ở chỗ lợi hại (quyền lợi). 
Chúng ta đối với người chẳng có lợi hại thì sẽ rất dễ tiếp xúc, đối đãi lẫn nhau, 
thiệt có thể làm được ‘chẳng tranh với người, chẳng cầu với đời’. Trong kinh 
Kim Cang có hai câu: ‘Chẳng chấp vào tướng, như như chẳng động’, làm được 
vậy thì mới giống một người tu hành. 

Mọi người tụ lại ở một chỗ nhất định phải có một mục tiêu phương hướng 
chung để cùng nhau nỗ lực, đây là một khái niệm cơ bản. Ngoài ra còn phải đồng 
tâm hiệp lực, nỗ lực vì Phật giáo, vì chúng sanh, nhất định phải buông bỏ lợi ích 
cá nhân. Chẳng kể là xuất gia hay tại gia đều nên buông xuống, nếu buông xuống 
chẳng nổi thì đây sẽ là một chướng ngại to lớn. Ðương nhiên chướng ngại nghiêm 
trọng nhất là chướng ngại mình, không những mình không thể thành tựu, cho đến 
việc vãng sanh, khai ngộ, thậm chí đến việc đạt được niệm Phật tam muội cũng 
không chắc, bởi vậy nên nhất định phải buông xuống. 

Tu hành thiệt ra chẳng phải là một việc dễ dàng, người chân chánh muốn 
tu hành trong một đoàn thể phải tập tánh khiêm nhượng, học khách sáo, học 
nhường nhịn. Khổng Lão Phu Tử dạy chúng ta phải giữ lễ, lễ là gì? Lễ là tự ty [hạ 
thấp mình] và tôn trọng người khác. Phải giảm bớt sự xích mích, giảm bớt xung 
đột, luôn luôn nhường nhịn, như vậy mới có thể thành công, lập đại nghiệp. 

Người quá nổi danh sẽ bị đố kỵ, đây cũng là hiện tượng bình thường vì con 
người là phàm phu, đố kỵ và sân hận là tập khí từ vô lượng kiếp đến nay, nếu 
chẳng có những tập khí này thì họ đã là Phật, Bồ Tát tái lai rồi. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

9 
 

 
6. Tâm Phật (Buổi sáng 26-01-95) 

Bất cứ lúc nào chúng ta cũng phải giữ tâm chân thành, thanh tịnh, bình 
đẳng, chánh giác, từ bi. Thường thường dùng tâm này để kiểm điểm và phản tỉnh; 
chúng ta có tâm này hay không? Có tâm này tức là tâm Phật, mới có tư cách học 
Phật, mới có tư cách vãng sanh. 

Trong lúc xử sự, đãi người, tiếp vật, tu hành phải nắm giữ những nguyên 
tắc này: nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên, phải niệm Phật. Nếu có thể 
giữ chặt những nguyên tắc cơ bản này thì sẽ chẳng sai lầm. Thật sự có thể nắm 
lấy thì hết thảy sự việc của mình đều giao cho Phật, Bồ Tát, thần hộ pháp an bài. 
Ðây là lời Chương Gia đại sư dạy tôi lúc trước: ‘Một người chân chánh muốn học 
Phật, chân chánh là người muốn hoằng pháp lợi sanh thì đừng lo lắng suy nghĩ 
về tương lai, sanh hoạt của mình, chư Phật sẽ hộ niệm, thần hộ pháp sẽ chiếu cố, 
lo lắng cho bạn’ Việc gì cũng chẳng cần phải suy nghĩ, một lòng một dạ làm theo 
lời dạy trong kinh điển, Phật pháp coi trọng thực hành, nếu có thể làm được thì 
sẽ tương ứng, làm chẳng được thì sẽ chẳng có tương ứng (cảm ứng). 

 
7. Chấp tướng  (Buổi sáng 29-01-95) 

Tâng bốc, khen ngợi mình, hạ thấp người khác trong Du Già Giới Bổn là 
một giới nặng nhất -- giới tự tán hủy tha. Trong Phạm Võng Giới Bổn thì thấp 
hơn bốn giới trọng. Tại sao lại nặng như vậy. Vì chấp tướng. Tiêu chuẩn của kinh 
Kim Cang nói chấp bốn tướng thì chẳng phải Bồ Tát. Nếu cống cao ngã mạn, cứ 
nghĩ mình đúng, cứ nghĩ mình hạng nhất thì tiêu tùng rồi, cho dù làm được rất 
nhiều việc tốt thì cũng là phước báo hữu lậu của thế gian, đối với việc liễu sanh 
tử, xuất tam giới chẳng có liên quan gì hết. 

Chúng ta học Phật, đặc biệt là người xuất gia, một lòng một dạ phải muốn 
thoát ly tam giới, đây là phương hướng, mục tiêu chung. Hết thảy danh văn lợi 
dưỡng, vinh hoa phú quý trong thế gian đều phải buông bỏ sạch sành sanh từ 
trong tận đáy lòng, phải niệm niệm vì Phật pháp, vì chúng sanh, vì muốn tương 
ứng với bổn nguyện của A Di Ðà Phật và mười phương chư Phật. Nếu niệm niệm 
vẫn còn một cái ‘Ta’ tồn tại thì sẽ tương ứng với ma. Chỗ khác nhau của ma và 
Phật tức là niệm niệm của ma đều vì tự mình. 

8. Nhường nhịn (Buổi sáng 30-01-95) 
Người xưa nói: ‘Xử sự khó, đối xử với người còn khó hơn’. Con người là 

phàm phu, tâm người biến đổi muôn vàn, tâm niệm của phàm phu thay đổi tùy 
theo cảnh giới thì giao thiệp, tiếp xúc đương nhiên sẽ khó khăn, nguyên tắc duy 
nhất chính là nhường nhịn. Phải mở rộng tâm lượng của mình, tập tánh dung hòa, 
tập nhường nhịn, tránh hết thảy xung đột, va chạm, hộ trì tinh thần giới luật của 
đạo tràng -- Lục Hòa Kính. Hộ trì Lục Hòa Kính tức là nhường nhịn, nếu chẳng 
thể nhẫn, chẳng thể nhường thì hòa kính sẽ bị phá hoại, trong giới luật gọi là ‘phá 
hòa hợp tăng’. Tội phá hòa hợp tăng là một trong năm tội ngũ nghịch, đây là 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

10 
 

nghiệp nhân đọa địa ngục A Tỳ. Trong năm tội ngũ nghịch, bốn tội kia chẳng dễ 
phạm đến, chỉ có tội này dễ phạm nhất, vả lại còn phạm một cách vô cớ [phạm 
rồi mà người đó chẳng hay biết], chỉ có người một lòng hướng về đạo, người có 
thể nhường nhịn mới tránh khỏi mà thôi. 

Giống như lời của Lục Tổ: ‘Nếu là người tu đạo chân chánh thì chẳng thấy 
lỗi của người khác’. Họ chỉ vì việc lớn sanh tử nên luôn giữ tâm cảnh giác cao 
độ. Một lòng một dạ muốn liễu sanh tử, xuất tam giới, hết thảy việc trong thế gian 
đều chẳng liên can gì với họ. Cảnh thuận, cảnh nghịch gì cũng tùy thuận vì họ coi 
việc liễu sanh tử là quan trọng nhất. Người niệm Phật chúng ta đem việc vãng 
sanh làm việc quan trọng hàng đầu, trừ việc cầu vãng sanh chẳng có việc gì khác 
đáng giữ trong tâm. 

Người chân chánh từ bi gặp đồng tham đạo hữu vi phạm quy củ, phá giới, 
làm việc ác, không những phải bao dung nhẫn nại mà còn phải dùng trí huệ, thiện 
xảo cảm hóa họ, như vậy mới là đại từ đại bi. 

 
9. Giải hành tương ứng (Buổi sáng 30-01-95) 

Xây dựng đạo tràng, hộ trì đạo tràng nhất định phải giải hành tương ứng. 
Giảng kinh thuyết pháp là Giải môn, lãnh chúng tu hành là Hành môn, cả hai đều 
quan trọng, cả hai đầy đủ mới là một đạo tràng hoàn chỉnh. Nhưng người tu hành 
có đầy đủ giải và hành từ xưa đến nay rất hiếm, nếu cả hai đều chẳng đủ thì thà 
chọn Hành môn, chẳng cầu Giải môn. 

Chọn hành môn, tức là cảm thấy mình chẳng hiểu, chẳng biết gì cả, việc gì 
cũng chẳng sánh bằng người khác, người như vậy sẽ rất khiêm tốn, chịu chắc thật 
niệm Phật, thông thường người như vậy sẽ được vãng sanh phẩm vị rất cao. Người 
có Giải nhưng chẳng có Hành thì hoàn toàn tương phản, họ cống cao ngã mạn, 
cứ nghĩ mình giỏi nhất, cứ coi thường việc tu hành, sẽ chẳng thể vãng sanh. 

Lãnh chúng tu hành là công việc tự lợi, lợi tha, quan trọng nhất là phải chân 
thành, chân thật, tự mình có tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm 
cung kính, tâm từ bi thì sẽ thành công. 

 
10. Phương pháp niệm Phật (Buổi sáng 30-01-95) 

Tu hành dụng công muôn vàn phải ghi nhớ chẳng thể coi việc khởi vọng 
tưởng thành quán chiếu. Nhưng lúc mới bắt đầu học, đích thực là có dùng tâm ý 
thức, nếu quán chiếu đắc lực thì vọng tưởng và phiền não sẽ giảm bớt, trí huệ sẽ 
tăng trưởng, việc này cho biết việc tu hành của mình đã đi đúng đường. Nếu vẫn 
còn vọng tưởng, phiền não chẳng đoạn hết thì chứng minh công phu quán chiếu 
của mình chẳng đắc lực, đây là chỗ khó khăn của phương pháp tu hành thông 
thường. 

Phương tiện của Tịnh Ðộ Tông là dùng tâm ý thức chuyển thành trì danh 
hiệu, công đức của danh hiệu chẳng thể nghĩ bàn, danh hiệu đích xác là chân thật 
nên dùng vọng tâm, tâm ý thức để trì danh hiệu chân thật này, vọng tâm này tức 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

11 
 

là chân tâm. Ðây là chỗ thù thắng của pháp môn niệm Phật, cũng là chỗ hết thảy 
pháp môn khác chẳng có, thế nên mới gọi pháp môn này là pháp môn phương 
tiện hạng nhất. 

Bất cứ lúc nào, chỗ nào đều có thể quy về danh hiệu này, cho đến khi công 
phu thành phiến, trình độ này cũng giống như trình độ ‘quán chiếu’ trong Tông 
Môn. Nếu có thể niệm đến Sự nhất tâm bất loạn tức là ‘chiếu trụ’. Niệm đến Lý 
nhất tâm bất loạn tức là ‘chiếu kiến’. Thế nên cổ đức thường nói: ‘pháp môn niệm 
Phật thầm hợp đạo nhiệm mầu’4. Ðạo diệu tức là minh tâm kiến tánh, rất nhiều 
người dùng phương pháp này đắc được định, kiến tánh. Cho dù chẳng được định, 
chẳng kiến tánh, cũng có thể vãng sanh. Tổ sư đại đức cũng nói:  

‘Gặp được Di Ðà thì lo gì chẳng khai ngộ’  
(Ðản đắc kiến Di Ðà, hà sầu bất khai ngộ). 
Khai ngộ tức là minh tâm kiến tánh, một khi vãng sanh thì tuyệt đối sẽ khai 

ngộ, sẽ kiến tánh. Ðiểm thù thắng của pháp môn Tịnh Ðộ là ở tại chỗ này. 
Nhưng nguyên tắc tu học của pháp môn Tịnh Ðộ là phải ‘Phát Bồ Ðề tâm, 

một hướng chuyên niệm’. ‘Một hướng’ tức là một phương hướng, một lòng một 
dạ. Bồ Ðề tâm là gì? Ngoài cái tâm mình nhất quyết cầu vãng sanh còn phải dùng 
những thiện xảo phương tiện giới thiệu pháp môn niệm Phật cho người khác, đây 
tức là Bồ Ðề tâm. Vì chúng ta hiểu rõ chỉ có pháp môn này có thể đoạn phiền não, 
xuất tam giới, có thể bất thoái thành Phật. 

Cho nên việc lớn nhất suốt cả đời của người tu học Tịnh Ðộ là tự mình cầu 
sanh Tịnh Ðộ, giới thiệu pháp môn niệm Phật cho người khác, tự hành hóa tha. 
Trừ việc này ra chẳng còn tâm niệm nào khác nữa, như vậy gọi là ‘phát Bồ Ðề 
tâm, một hướng chuyên niệm’. Có tâm nguyện như vậy thì hành trì nhất định sẽ 
vãng sanh. Tuy chẳng dồn sức để đoạn phiền não, vọng tưởng, nhưng nó sẽ từ từ 
giảm bớt, trí huệ sẽ tự nhiên tăng trưởng hằng ngày. 

 
11. Nguyên tắc tu hành (Buổi sáng 01-02-95) 

Việc quan trọng nhất trong việc tu hành là nắm lấy cương lãnh, giữ chặt 
nguyên tắc, công phu sẽ dễ đắc lực. Cương lãnh, nguyên tắc tức là ‘Phát Bồ Ðề 
tâm, một hướng chuyên niệm’. Nhất định phải hiểu tường tận đạo lý và ý nghĩa 
của hai câu này, phải thực hành theo ‘Nguyên tắc phải tuân thủ của đồng học Tịnh 
Tông’, đó là Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, Lục Ðộ, Thập Nguyện. Nhất định 
phải ứng dụng trong đời sống hằng ngày, đây tức là tự hành hóa tha. 

[Nội dung của tác phẩm] tiết lục (trích lục, trích đoạn và ghi chép lại) sách 
‘Yếu Lược Sa Di Luật Nghi’ bao gồm những điểm chính của năm khoa mục nêu 
trên, thế nên ‘Nguyên tắc tu hành’ là thuộc về Hạnh Kinh. Kinh có bốn thứ là 
Giáo, Lý, Hạnh, Quả. ‘Hạnh Kinh’ là [những gì đức Phật] muốn chúng ta thật sự 
làm được. Chúng ta thực sự có thể dùng tâm ‘chân thành, cung kính’ để tu học, 

 
4 (Niệm Phật pháp môn, ám hiệp đạo diệu) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

12 
 

phục vụ chúng sanh, nhất định sẽ được pháp hỷ sung mãn, sẽ được tâm thanh 
tịnh. Có thể dùng tâm chân thành, tâm cung kính để phục vụ hết thảy chúng sanh 
chính là tu học Ðại Thừa. 

Trong pháp Ðại Thừa, viên mãn cứu cánh nhất là ‘Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh’. 
Hạnh Phổ Hiền Bồ Tát là gì? Tức là Lễ Kính Chư Phật, Xưng Tán Như Lai, 
Quảng Tu Cúng Dường, Sám Hối Nghiệp Chướng, Tùy Hỷ Công Ðức, Thỉnh 
Chuyển Pháp Luân, Thỉnh Phật Trụ Thế, Thường Tùy Phật Học, Hằng Thuận 
Chúng Sanh, Phổ Giai Hồi Hướng. Những hạnh này đều nằm trong sinh hoạt hằng 
ngày. Lễ kính nhất định phải bao gồm chân thành, cung kính; xưng tán nhất định 
phải pháp hỷ sung mãn; rộng tu cúng dường tức là phục vụ hết thảy chúng sanh. 
Thế nên Phổ Hiền hạnh bao gồm phạm vi rất rộng lớn, chẳng phải chỉ là lấy một 
chút tiền bỏ vào bao giấy đỏ là cúng dường đâu, quan điểm này là sai lầm. 

Bồ Tát đạo và tinh thần của Phật pháp Ðại Thừa chính là rộng tu cúng 
dường, rộng độ chúng sanh. Kinh Kim Cang nói: ‘Ta làm cho hết thảy chúng sanh 
đều nhập Vô Dư Niết Bàn để diệt độ’5. Nói theo cách bây giờ thì là: ‘Tận tâm tận 
lực giúp đỡ hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ’. Kết quả của việc phá mê khai 
ngộ tự nhiên sẽ là lìa khổ được vui. ‘Mê, phải giúp họ phá hết; Ngộ, phải giúp họ 
viên mãn’, đây tức là thành Phật, tức là ‘nhập Vô Dư Niết bàn, nhi diệt độ chi’. 
Nếu chẳng sanh về Tây phương Cực Lạc thế giới mà tu hành ở thế giới này, hoặc 
tu hành tại mười phương cõi Phật phải trải qua ba a-tăng-kỳ kiếp mới viên mãn. 
Nếu có người hỏi tại sao phải chọn Tịnh Ðộ? Chúng ta có thể nói với họ: ‘Là vì 
sợ luân hồi, sợ sanh tử, sợ dày vò, sợ chướng ngại, và vì tự lợi lợi tha đạt đến 
viên mãn nên mới quyết định cầu sanh Tịnh Ðộ’. 

Sanh đến Tây phương Cực Lạc thế giới chính là như trong kinh có nói: 
‘Hết thảy khổ nạn đều lìa khỏi’. Hơn nữa có thể trong thời gian ngắn viên mãn 
thành tựu Phật quả. Trí huệ đức năng viên mãn hiện tiền, sau đó mới trở lại chín 
pháp giới rộng tu cúng dường, phục vụ cho chúng sanh thì sẽ chẳng có chướng 
ngại nữa, đây tức là việc nhà Phật thường nói: ‘thừa nguyện tái lai’. 

 
12. Phát bồ đề tâm, một hướng chuyên niệm (Buổi sáng 02-02-95) 

Người niệm Phật ít nhất phải hiểu rõ tám chữ ‘Phát Bồ Ðề tâm, một hướng 
chuyên niệm’. Nếu chẳng hiểu rõ tám chữ này thì chẳng thể nào niệm được tốt, 
công phu sẽ chẳng được đắc lực. Không những chẳng thể chuyển cảnh giới, mà 
vẫn bị cảnh giới chuyển như cũ; bị cảnh giới chuyển tức là tiếp tục luân hồi lục 
đạo. Nếu có thể chuyển cảnh giới thì nhất định sẽ được vãng sanh, cho nên tám 
chữ này vô cùng quan trọng. 

Bồ Ðề tâm là gì? Làm thế nào phát? Kinh Kim Cang nói: ‘Sanh tâm’, Sanh 
tâm tức là phát tâm, sanh tức là sanh khởi, ý nghĩa giống như phát khởi. Cư sĩ 

 
5 (Nhất thiết chúng sanh, ngã giai linh nhập Vô Dư Niết Bàn nhi diệt độ chi) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

13 
 

Giang vị Nông trong cuốn Kim Cang Giảng Nghĩa nói: ý nghĩa của chữ ‘sanh’ 
sâu và rốt ráo hơn chữ ‘phát’. 

Một hướng chuyên niệm, một hướng có nghĩa hẹp và nghĩa rộng. Nghĩa 
hẹp là niệm niệm đều hướng về Tây phương Cực Lạc thế giới. Một phương 
hướng, hướng về Tây phương Tịnh độ, như vậy mới có thể vãng sanh, đây là 
thuộc về ‘sự’, có thể đạt được Sự nhất tâm. Nói theo nghĩa rộng, ‘nhất’ là Nhất 
Chân pháp giới, hướng về Nhất Chân pháp giới. Phàm phu, Nhị Thừa, Quyền 
Giáo Bồ Tát chẳng biết Nhất Chân pháp giới, chẳng nhập vào Nhất Chân pháp 
giới nên vọng tưởng, chấp trước, chướng ngại trùng trùng. 

Nhất chân pháp giới ở tại đâu? Thiệt ra, chẳng nơi đâu chẳng phải, chẳng 
lúc nào chẳng phải [là Nhất Chân Pháp Giới]. Người hiện nay ưa nói về ‘đột phá’. 
Nhất chân thì sẽ đột phá hết thảy. Các khoa học gia và triết học gia trong thế gian 
tư duy, tưởng tượng, cảm nhận về thời gian và không gian, đặc biệt là thời gian 
không gian nhiều chiều, tức là không gian bốn chiều, không gian năm chiều, sáu 
chiều, … cho đến không gian vô số chiều, trên thực tế tức là ‘pháp giới’ nói trong 
nhà Phật. Pháp giới chia một cách đại khái thì có mười pháp giới, nếu chia nhỏ ra 
thì thành vô lượng vô biên, cách nói này rất kề cận với không gian vô số chiều. 
Những hiện tượng này đều là từ vô minh, bất giác sanh ra, nếu có thể đột phá 
từng tầng thì có thể nhìn thấy Nhất Chân pháp giới; khi nhìn thấy Nhất Chân pháp 
giới thì thành Phật rồi, như nhà Thiền nói ‘kiến tánh thành Phật’. Nhất Chân tức 
là chân tánh, chân tâm. Phật nói hết thảy vạn pháp duy tâm hiện, thập pháp giới 
y báo, chánh báo trang nghiêm (không gian nhiều chiều) là do duy thức biến. Có 
thể nương vào phương hướng này một hướng chuyên niệm thì sẽ được Lý nhất 
tâm bất loạn, đây gọi là ‘biết niệm Phật’, công phu dễ đắc lực. 

Hiện tượng công phu đắc lực tức là vọng tưởng, phiền não, phân biệt, chấp 
trước sẽ ngày càng giảm bớt, trí huệ ngày càng tăng trưởng, tâm địa ngày càng 
thanh tịnh, tự tự nhiên nhiên sẽ buông xuống. Họ từ bi, họ chịu niệm Phật, đây 
đều là hiện tượng công phu đắc lực. Trong đời sống hằng ngày những hiện tượng 
này của chúng ta chẳng thể hiện tiền tức là còn mê hoặc điên đảo rất nặng cho 
nên công phu chẳng thể đắc lực. 

Lời nói của Phật, câu nào câu nấy cũng đều chân thực. Kinh Kim Cang nói: 
‘Phàm hết thảy các tướng đều là hư vọng’. Hết thảy tướng đích thực là hư vọng, 
là mộng, huyễn, bọt, bóng. Nếu ở trong đó khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp 
trước, như vậy tuyệt đối là sai lầm. Nghĩ trong đó có thể có cầu, có được thì tuyệt 
đối là vọng tưởng. Có những vọng tưởng, phân biệt, chấp trước này bày trước 
mặt là chướng ngại to lớn. Không những chướng ngại chứng đạo, vãng sanh, còn 
chướng ngại công phu đắc lực. Những thứ chướng ngại này đều do tự mình tạo 
thành nên vẫn phải do mình tự giải trừ, bất cứ người nào cũng chẳng thể giúp 
mình giải trừ, cho dù là Phật, Bồ Tát cũng chẳng có năng lực ấy. 

 
13. Làm thế nào mới được vãng sanh  

(Buổi sáng 03-02-95) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

14 
 

Trong cả đời tu học nếu người tu hành chẳng thoát khỏi tam giới thì chẳng 
kể là thành công, nhưng siêu việt tam giới thực sự là một việc rất khó. Tuy nói 
Tịnh Ðộ là pháp dễ hành (dễ hơn so với những pháp môn khác), trên thật tế thì 
cũng chẳng dễ, thê nên người niệm Phật thì nhiều nhưng người vãng sanh rất ít. 

Người vãng sanh thực sự gồm có hai hạng. Một hạng là những người 
thượng căn lợi trí, họ có thể thông suốt chân tướng sự thật nên họ chẳng hoài 
nghi, chẳng xen tạp, tịnh niệm tiếp nối mà vãng sanh. Hạng thứ nhì là những 
người ‘ngu độn’, phần đông thường nói là những ông già, bà cả, cái gì họ cũng 
chẳng biết, chẳng hiểu, nhưng họ chết lòng trọn ý niệm câu A Di Ðà Phật đến 
cùng, những người này cũng có thể vãng sanh. Còn những người ở chính giữa 
chẳng phải là thượng trí cũng chẳng phải là hạ ngu thì khó hơn. Tại vì họ có phân 
biệt, có tri kiến, đây tức là chướng ngại. Chúng ta phải nên lắng lòng suy nghĩ 
xem chúng ta thực sự thuộc về hạng nào? 

Bắt chước theo người thượng trí rất khó; bắt chước người ngu chỉ cần thực 
sự chịu học theo thì có thể học được, tức là phải buông xả hết thảy. Quan trọng 
nhất là phải buông xả hết danh văn lợi dưỡng. ‘Lợi dưỡng’ bao gồm ngũ dục, lục 
trần, ‘danh văn’ bao gồm quyền thế, địa vị, hết thảy chúng ta đều đừng đụng đến, 
chỉ một lòng một dạ chắc thật niệm Phật, phục vụ đại chúng. 

Như Ðàm Hư pháp sư nói trong phần sau của cuốn Niệm Phật Luận, trong 
những người xuất gia có thầy Tu Vô, thầy là người ngu độn, cái gì cũng chẳng 
biết, cái gì cũng chẳng hiểu. Bà họ Trương ở chùa Trạm Sơn, Thanh Ðảo, chồng 
bà làm nghề kéo xe chở khách, một ngày không kéo xe thì chẳng có cơm ăn. Mỗi 
ngày chủ nhật chùa Trạm Sơn có pháp hội, bà đều đến nhà bếp giúp việc rửa chén, 
bà làm những việc cực nhọc này, bạn hãy xem họ vãng sanh vô cùng thong dong, 
tự tại! Ðó là những người ‘ngu độn’. Người ngu cũng có thể vãng sanh, người 
tuyệt đỉnh thông minh cũng có thể vãng sanh, những người ở chính giữa hai hạng 
này thì khó hơn nhiều. 

Khó khăn đều là chướng ngại do mình tạo ra – tranh danh đoạt lợi, tham 
hưởng lợi dưỡng. Chúng ta có thể gặp được pháp môn Tịnh Ðộ là một nhân duyên 
hiếm có, nếu luống qua nhân duyên hy hữu này thì thiệt là vô cùng đáng tiếc! 

 
14.  Sám hối (Buổi sáng 04-02-95) 

[Các pháp] trong Hạnh môn có thể tóm lại thành một, đó chính là pháp Sám 
hối – Sám hối nghiệp chướng [trong Thập Nguyện] Phổ Hiền Bồ Tát. Ðiều quan 
trọng trong pháp sám hối là sửa đổi tâm niệm, sửa đổi hành vi, dù chẳng có hình 
thức nhưng là chân sám hối. Nếu có đầy đủ hình thức và y theo kinh văn mà làm 
lấy có, chẳng biến cải tâm niệm thì chẳng phải là sám hối, chẳng có ích gì hết. 

Phật dạy Bồ Tát tu hành tức là dạy Bồ Tát nên nghĩ tưởng về chúng sanh, 
phục vụ chúng sanh, đó là Bồ Tát đạo, Bồ Tát hạnh. Luôn vì chúng sanh là Bồ 
Tát đạo, phục vụ cho chúng sanh là Bồ Tát hạnh. Phàm phu khi khởi tâm động 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

15 
 

niệm đều vì mình, đều làm cho mình, thế nên chỗ khác biệt giữa Phật, Bồ Tát và 
phàm phu là ở tại chỗ này. 

Hộ trì đạo tràng điểm quan trọng nhất là Lục Hòa Kính, buông bỏ Lục Hòa 
Kính thì chẳng là đạo tràng Phật pháp, chẳng phải đạo tràng của Phật thì nhất 
định phải là đạo tràng của ma. Ðạo tràng của Phật là dùng để hoằng pháp lợi sanh, 
là nơi để hướng dẫn đại chúng tu hành, làm cho đại chúng phá mê khai ngộ, lìa 
khổ được vui. Hướng về mục tiêu này mà làm thì đúng, đây là đạo tràng của Phật. 
Nếu chiếm giữ đạo tràng của Phật mà chẳng làm công tác giáo học, bỏ việc chánh 
và chuyên làm những chuyện chẳng cần thiết thì là ma sự. Là Phật hay là Ma đều 
ở tại một niệm, làm Phật thì có thể vãng sanh, làm Ma thì đời sau nhất định sẽ đi 
vào tam ác đạo, cho dù bạn làm hết thảy thiện pháp thì cũng chẳng tránh khỏi đọa 
lạc. Tại sao vậy? Vì bạn đã phá hoại chánh pháp. Do đó hết thảy thiện pháp chẳng 
bù nổi tội lỗi này. 

 
 
 
 

15. Ba giai đoạn của sự tu hành  
(Buổi sáng 05-02-95) 
Ðích thực chúng ta đã gặp chẳng ít người chân chánh muốn tu hành, thực 

sự muốn thành tựu, nhưng cửa ải khó khăn nhất là vọng tưởng và tạp niệm, muốn 
trừ nhưng chẳng trừ nổi. Vấn đề này chẳng phải người đời nay mới có, từ xưa đến 
nay đều như vậy. Trong kinh điển đức Phật dạy chúng ta, đây cũng là một đề mục 
chính, làm thế nào để đoạn trừ vọng tưởng, chấp trước. Thực ra hết thảy các kinh 
luận đều nhằm giải quyết vấn đề này. Phật đã giảng rất thấu triệt, phương pháp 
cũng rất khéo léo, đáng tiếc là chúng ta chẳng ráng sức mà làm nên từ vô lượng 
kiếp đến nay đều bị vọng tưởng phiền não trói buộc, chẳng thể giải thoát. Có rất 
nhiều phương pháp giải quyết mà trong đó niệm Phật đích thực là một phương 
pháp tốt nhất nhưng nhiều người chẳng dùng. 

Người niệm Phật, miệng thì niệm Phật hiệu nhưng trong tâm cứ khởi vọng 
tưởng không ngừng, như vậy thì chẳng thể thành tựu. Miệng niệm và tâm cũng 
phải niệm, tâm và miệng có tương ứng thì công phu mới đắc lực. Ðắc lực tức là 
có thể đè nén vọng tưởng, phiền não. Ðè nén được lâu rồi thì sẽ đắc định, sẽ thành 
tựu tam muội. Ðịnh được lâu thì sẽ khai mở trí huệ, trí huệ vừa khai mở thì liền 
chuyển phiền não thành Bồ Ðề, chuyển sanh tử thành Niết Bàn, đó là thành công. 
Chỉ cần công phu được đắc lực, có thể đè nén vọng tưởng và phiền não thì có thể 
đới nghiệp vãng sanh. Ðây là chỗ pháp môn này thù thắng hơn những pháp môn 
khác. Chỉ cần chịu dụng công thì ai cũng có khả năng làm được hết. 

Vãng sanh đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, cổ đức nói: ‘Ðã gặp được 
Di Ðà thì lo gì chẳng khai ngộ’, gặp được đức Phật A Di Ðà thì không ai chẳng 
khai ngộ. Khai ngộ là khai mở trí huệ, khai trí huệ tức là chuyển phiền não thành 
Bồ Ðề. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

16 
 

Chúng ta thường đề xướng khuyến khích mọi người, sự tu hành của chúng 
ta có ba giai đoạn: 

a. Giai đoạn thứ nhất: Ðọc thuộc kinh văn. Niệm kinh ba ngàn lần, đọc 
thuộc lòng kinh, ghi nhớ lời dạy trong kinh, nếu lời dạy của Phật cũng chẳng nhớ 
thì tu cái gì? Làm sao để tu theo lời dạy? Ðây là bước thứ nhất. 

b. Giai đoạn thứ nhì: Yêu cầu viên giải (hiểu biết một cách viên dung, trọn 
vẹn). Phải hiểu rõ những lời dạy của Phật, phải hiểu được viên dung thì mới 
chẳng chết cứng trên văn tự. Phải hiểu lời dạy của Phật là có nguyên lý nguyên 
tắc gì, phải có thể ứng dụng những lời dạy này một cách khéo léo trong đời sống 
hằng ngày, như vậy mới chẳng là chỉ đọc suông, đó mới là khai trí huệ. 

c. Giai đoạn thứ ba: Là phải thực hành, y theo lý luận và phương pháp dạy 
trong kinh để sửa đổi tư tưởng, sự hiểu biết, hành vi sai lầm của mình, như vậy 
mới gọi là chân chánh tu hành, như vậy thì mới vãng sanh được. Chứ chẳng phải 
đọc kinh ba ngàn lần là xong xuôi, đọc như vậy chẳng có ích gì hết. Phải biết từ 
đầu đến cuối Phật pháp đều chú trọng thực hành, nghĩa là phải làm cho bằng được. 

Chân chánh tu hành là tu ở nơi khởi tâm động niệm chứ chẳng phải là ở 
chỗ học thuộc lòng. Nhớ nhiều, hiểu nhiều chẳng hữu dụng gì hết, phải làm cho 
bằng được. Có thể làm được một phần thì sẽ được một phần lợi ích; làm được hai 
phần thì được hai phần lợi ích, nếu chẳng hết lòng nỗ lực mà làm thì không thể 
nào đạt được lợi ích chân thật này. 

 
16. Bồ Tát hạnh (Buổi sáng 07-02-95) 

Phật dạy chúng ta những gì: Tổng hợp lại thì chính là ‘sửa đổi tâm niệm’. 
Tâm phàm phu là gì? Tâm Phật, Bồ Tát là gì? Phải hiểu rõ, minh bạch hoàn toàn. 
Làm thế nào để thay đổi tâm phàm phu thành tâm Phật? Làm sao thay đổi sự hành 
trì của phàm phu trở thành sự hành trì của Phật, Bồ Tát? Nếu tự mình chúng ta 
chẳng hiểu đạo lý này, chẳng gắng sức đi làm mà còn giả danh Phật pháp, dạy sai 
chúng sanh, tội lỗi đều ở địa ngục A Tỳ, đây là việc Phật, Bồ Tát chẳng muốn 
nhìn thấy. Cho nên những người đảm nhiệm trọng trách giáo học nhất định phải 
ráng sức nỗ lực khắc phục tập khí, khó khăn của mình. 

Phật pháp và Thế pháp là một chứ chẳng phải hai. Dùng tâm của Phật, Bồ 
Tát vào thế gian thì Thế pháp thành Phật pháp, chẳng có pháp nào chẳng phải là 
Phật pháp. Dùng tâm phàm phu vào Phật pháp thì hết thảy Phật pháp đều biến 
thành pháp thế gian. Từ điểm này có thể biết cái gọi là Phật pháp và Thế pháp 
đều chẳng ở tại sự tướng mà ở tại tâm niệm của mỗi người, đó là ‘tâm tịnh thì cõi 
nước tịnh’. 

Phật pháp chẳng làm hoại thế gian pháp cho nên lúc Thế Tôn còn tại thế, 
khi dạy rất nhiều tín đồ của các tôn giáo ở Ấn độ, Phật chẳng thay đổi phương 
thức sanh hoạt của họ, chỉ sửa đổi quan niệm của họ cho đúng, giúp họ từ sinh 
hoạt mê tín quay trở về sinh hoạt giác ngộ, chánh tín. Thế Tôn chẳng thay đổi họ, 
chỉ thêm vào cách giải thích mới, tư tưởng mới, quan niệm mới, phương pháp này 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

17 
 

đúng như thánh nhân Trung quốc gọi là: ‘vô cùng cao minh nhưng đường lối 
trung dung’ 6, đó mới là trí huệ chân thật. 

Sanh hoạt giác ngộ tức là Bồ Tát hạnh, nói cách khác nghĩa là từ sanh hoạt 
của phàm phu đổi thành sanh hoạt của Bồ Tát. Nhưng sanh hoạt chẳng có biến 
đổi, lúc trước làm nghề nghiệp gì thì bây giờ cũng làm nghề đó, khác nhau ở chỗ 
lúc trước là mê, bây giờ đã giác ngộ. Lúc mê thì khổ, lúc giác thì vui, cái niềm 
vui này chính là ‘pháp hỷ sung mãn’, khác nhau ở chỗ này. Chẳng thay đổi đời 
sống của họ, chẳng thay đổi chức nghiệp, ngành nghề của họ. Năm mươi ba lần 
tham vấn trong kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy những Bồ Tát, nam nữ già trẻ, 
các ngành các nghề, tức là các ngành nghề vốn có của họ, trong đời sống tập quán 
sanh hoạt vốn có của họ giác ngộ xong thì lìa khổ được vui, đây là Phật pháp. 

Thí dụ chúng ta làm việc trong nhà bếp, mỗi ngày nấu cơm, rửa chén, lau 
bàn, người thế gian cho những việc này là những việc khổ nhọc, nhưng người 
giác ngộ cho là những việc sung sướng, thiệt ra những chuyện này trong Lục Ðộ 
vạn hạnh tức là Giới Ðịnh Huệ tam học. Công việc giống như nhau, sự việc cũng 
giống nhau, chỉ là tâm lý, quan niệm thay đổi. Vừa thay đổi thì là đời sống của 
Bồ Tát. Ðời sống của Bồ Tát là gì? Tức là mỗi ngày nấu cơm, lau bàn, rửa chén. 
Kinh Hoa Nghiêm dạy chúng ta những thứ này, dạy chúng ta làm thế nào để sống 
một đời sống sung sướng nhất, hạnh phúc nhất. Ðây là sự thật, đây tức là tu hành, 
Ðại Thừa Bồ Tát hạnh, Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác là tu ở chỗ này. 
Người chẳng hiểu cho rằng mỗi ngày làm những chuyện này thiệt là khổ quá 
chừng, các bà nội trợ ai cũng muốn chạy trốn. Như vậy là mê, mê thì sẽ khổ; khi 
ngộ rồi thì sẽ vui. Người giác ngộ biết tu bố thí, tu xưng tán, tu cúng dường, tu 
nhẫn nhục, tu thiền định, tu Bát Nhã ngay trong những trường hợp này. Thế nên 
mê và ngộ hoàn toàn sẽ chẳng giống nhau. 

 
17. Tu thanh phước (Buổi sáng 08-02-95) 

Họa phước thiệt ra ở tại một niệm mà thôi. Một niệm thiện thì là phước, 
một niệm ác là tai họa. Phật dạy chúng sanh phước huệ song tu, khi phước huệ 
viên mãn rồi thì xưng là Nhị Túc Tôn, thế nên tu phước và tu huệ đều vô cùng 
quan trọng. Trong các thứ phước báo, ‘thanh phước’ 7 là quý nhất. Trong thanh 
phước có trí huệ cao độ cho nên chẳng tạo tội nghiệp. Trong phước báo của thế 
gian thì phước báo càng lớn tạo tội càng dễ, vì vậy nên tác dụng phụ [của phước 
báo] cũng lớn. Ðây là điểm chúng ta phải ghi nhớ. 

 
6 Cực cao minh nhi đạo trung dung 
7 Thanh phước là đối với si phước mà nói.  
“Thanh phước” chính là tu phước nhằm trưởng dưỡng Pháp Thân huệ mạng, chứ không phải 
cầu phước báo nhân thiên, tu phước nhằm thực hiện “phước huệ song tu”, tu phước nhưng 
không cầu báo, tu phước nhưng không chấp tướng, làm phước tự nhiên như đói ăn khát uống, 
đó gọi là “thanh phước”. Còn “si phước” là làm lành nhưng không biết hồi hướng về Tịnh 
Độ, hoặc để cầu vô thượng Bồ Đề, chỉ nhằm được hưởng phước báo trời người đời sau. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

18 
 

Nếu chúng ta có thể hiểu rõ thanh phước, hưởng thọ thanh phước thì phước 
báo này thiệt là vô lượng vô biên, trí huệ nhất định sẽ tăng trưởng theo. Chúng ta 
phải cố gắng tu phước và khuyên mọi người tu phước, khi mọi người đều có 
phước báo rồi thì khu vực này sẽ chẳng bị nạn. Giả sử chỉ có cá nhân mình có 
phước, mọi người khác chẳng có phước thì chúng ta cũng chẳng thể tránh khỏi 
cộng nghiệp, thế nên khuyên lơn chúng sanh tu phước là một việc vô cùng, vô 
cùng quan trọng. 

Phải tu phước như thế nào? [Những gì chúng ta] nghĩ và làm đều vì chúng 
sanh, có thể quên mình thì đó là phước báo to lớn. Tạo ác là gì? Niệm niệm đều 
vì mình mà tưởng, mà làm thì đó là chuyện ác to lớn. 

 
18.  Mục tiêu của sự tu hành  

(Buổi sáng 09-02-95) 
‘Chân thành, Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác, Từ bi. 
Nhìn thấu, Buông xuống, Tự tại, Tuỳ duyên, Chắc Thật Niệm Phật’ là mục 

tiêu hiện nay của chúng ta trong công việc hoằng pháp lợi sanh, và cũng là mục 
tiêu tu học của chúng ta. Tất cả những kinh luận, hành pháp đều nhằm giúp chúng 
ta đạt đến mục tiêu này, hoàn thành mục tiêu này. 

Chúng ta tự hành hóa tha đã có phương hướng, mục tiêu chính xác, đời 
sống này mới có ý nghĩa, có giá trị, sẽ rất vui sướng và rất hạnh phúc. Hy vọng 
đại chúng từ điểm này thể hội -- tự mình phải nên tu học như thế nào, làm thế nào 
đãi người, tiếp vật. Ðây là Phật pháp chân chánh, Phật pháp chân thực. 

 
19.  Ly tướng tu phước (Buổi sáng 09-02-95) 

Xả tài là phước, nhưng càng quan trọng hơn là phải chẳng chấp tướng. Tu 
phước mà chấp tướng là phước báo nhân thiên, tu phước mà ly tướng mới có thể 
minh tâm kiến tánh, mới có thể vãng sanh, bất thoái thành Phật. 

Chẳng những ngoại tài có thể xả, nội tài cũng phải xả. Nội tài là gì? Tinh 
thần, lao lực của chúng ta, nếu có thể phục vụ cho đại chúng một cách vô điều 
kiện thì gọi là xả nội tài. Chẳng cầu báo đáp, thực sự vì xã hội, vì đại chúng mà 
phục vụ là bố thí. 

 
20.  Phước báo và trí huệ (Buổi sáng 11-02-95) 

‘Có tiền là phước báo, dùng tiền là trí huệ’. Nếu người có phước báo to lớn 
nhưng chẳng có trí huệ, toàn bộ [tiền của] họ dùng đều vô ích; người có trí huệ 
tuy phước báo nhỏ nhưng họ có thể đem mỗi đồng tiền của họ tu những phước 
báo to lớn, đó gọi là ‘xả tài tu phước’. Từ đó có thể biết người chẳng có trí huệ 
muốn tu phước cũng chẳng tu được. 

Trên thực tế xét từ lúc tu nhân mà nói thì trí huệ quan trọng hơn phước báo, 
vì người có trí huệ sẽ chẳng tạo tội nghiệp và giảm bớt những lỗi lầm của mình 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

19 
 

đến mức thấp nhất; người chẳng có trí huệ khi tạo tội nghiệp còn tưởng là mình 
đang tu phước. Trước mắt chúng ta có thể nhìn thấy rất nhiều trường hợp này, họ 
thiệt là có tiền và cũng phát tâm nhưng những gì họ tạo tác đều là tội nghiệp, 
chẳng phải tu phước, lại cứ tưởng mình đang tu phước, chuyện này thiệt là rất 
đáng tiếc. 

 
21.  Tùy hỷ (Buổi sáng 12-02-95) 

Trong các đoàn thể, phiền não tập khí dễ nhìn thấy nhất là ‘đố kỵ’. Người 
nào chẳng có tâm đố kỵ? Ai nói ‘Tôi chẳng có tâm đố kỵ’ thì người đó chẳng phải 
là phàm phu. Hễ là phàm phu thì chắc chắn sẽ có tâm đố kỵ, cho dù là người xuất 
gia cũng chẳng ngoại lệ. Tùy, Ðường là thời đại hoàng kim của Phật giáo Trung 
Quốc, là thời đại Phật pháp vô cùng hưng thịnh, Lục Tổ Huệ Năng đã xuất hiện 
trong thời đại này. Sau khi được truyền trao y bát ở Hoàng Mai, bạn xem ai có 
thể nhịn được [không giành lại y bát]? Ðây là hiện tượng gì? Ðố kỵ! 

Nếu chúng ta không thể hàng phục được tâm đố kỵ, tham, sân, si, mạn, 
chẳng những đạo nghiệp không thể thành tựu mà kết quả của việc này nhất định 
sẽ phá hoại đạo tràng. Cho dù ảnh hưởng không rõ ràng thì cũng gây chướng ngại 
cho sự phát triển của đạo tràng và gây chướng ngại cho sự thành tựu của đồng 
tham đạo hữu. Nói một cách khác thì là chướng ngại cho việc hoằng pháp lợi 
sanh. Mọi người đều biết tội này được gọi là ‘năm tội vô gián’ trong giới luật. 
Thế nên Phật, Bồ Tát dạy chúng ta tu ‘Tùy hỷ’. Tại sao không tu tùy hỷ? [Tại sao 
phải tu tùy hỷ?] Thay đổi tâm niệm ngược lại, nếu có thể tùy hỷ thì người ta có 
thành tựu bao lớn, thành tựu của mình cũng sẽ bằng họ, công đức của việc tùy hỷ 
chẳng thể nghĩ bàn. 

Lúc thấy người khác làm việc tốt nếu chúng ta có thể sanh tâm hoan hỷ, có 
thể giúp họ, giúp họ thành tựu thì công đức của họ chính là công đức của mình, 
thế nên chúng ta phải biết tu tùy hỷ. Những gì mình không thể làm được nhưng 
họ làm được thì mình giúp họ; nếu giúp chẳng được thì mình tán thán, mình hoan 
hỷ, mình lo lắng cho họ, như vậy công đức sẽ bằng nhau vì tâm của mình được 
thanh tịnh, đây là việc mà chúng ta thường gọi là pháp hỷ sung mãn. 

Ðây cũng là lý do tại sao chúng ta đổi khoá tụng buổi tối thành tụng kinh 
Vô Lượng Thọ, phẩm ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy. Chúng ta có thể mỗi 
ngày đọc những tập khí lỗi lầm nói trong đoạn kinh này một lần, đọc xong phản 
tỉnh, kiểm điểm xem mình có những tội lỗi này hay không? Nếu có thì phải sửa 
sai đổi mới, như vậy mới gọi là chân chánh tu hành. 

 
22.  Khóa tụng sáng tối (Buổi sáng 12-02-95) 

‘Xã hội’ hiện nay có thể nói là đã lan rộng đến toàn thế giới, chẳng còn 
giới hạn ở một địa phương nào, đều có sự hiểu lầm rất lớn đối với Phật pháp. Sự 
hiểu lầm này sẽ gây chướng ngại cho sự tu học Phật pháp, chướng ngại cho sự 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

20 
 

truyền bá Phật pháp. Thế nên cần phải in hai cuốn sách mỏng ‘Nhận thức Phật 
giáo’ và ‘Truyền thọ Tam Quy’ với số lượng thật nhiều và truyền bá rộng ra. 

Tu hành, những khóa tụng và nghi thức mà cổ đức soạn ra đích thực có thể 
đem lại lợi ích cho hết thảy chúng sanh thời xưa. Ngày nay nghiệp chướng chúng 
sanh sâu nặng và cơ sở đã mất hết – cơ sở là chẳng đọc sách Khổng - Mạnh, Lão 
- Trang, những lý luận Ðạo giáo cũng chẳng hiểu, Tiểu Thừa cũng chẳng học. 
Giống như ngày nay chúng ta xây nhà lầu mà chẳng có nền móng vậy, chẳng có 
cơ sở thì đi vào Ðại Thừa làm sao có thể thành tựu được? Xưa nay phàm những 
đại đức có thành tựu bất kể là tại gia hay xuất gia, căn bản Nho học của họ đều 
rất sâu dày. Vì vậy những nghi quỹ (thời xưa gọi là Khoá tụng sáng tối) bây giờ 
chẳng dùng được. Mục đích của công khóa sáng tối là nhằm giúp chúng ta sửa 
đổi tâm hạnh, nếu chúng ta tụng xong mà tâm hạnh chẳng có thay đổi gì hết thì 
khóa tụng sáng tối này cũng dư thừa. Vì vậy chúng tôi mới thay đổi nội dung của 
khóa tụng, buổi sáng tụng phẩm thứ sáu, buổi tối tụng phẩm ba mươi hai đến 
phẩm ba mươi bảy của kinh Vô Lượng Thọ. 

Mục đích của khóa sáng là hy vọng trong tâm của mỗi người đều có bốn 
mươi tám lời nguyện, như vậy mới gọi là niệm Phật, nhớ Phật. Trong tâm thực 
sự có Phật, trong tâm có A Di Ðà Phật, có bốn mươi tám lời nguyện của Phật A 
Di Ðà. Trong bốn mươi tám nguyện này bao gồm hết thảy y báo và chánh báo 
trang nghiêm của Tây phương Cực Lạc thế giới. Khóa tối là niệm niệm chẳng 
quên lời dạy của Phật A Di Ðà, chúng ta phải y giáo phụng hành, như pháp tu trì, 
đây mới thực là chân chánh niệm Phật, chẳng phải niệm suông trong miệng mà 
thôi. 
 Kinh Vô Lượng Thọ là đốn giáo. Ðốn giáo nghĩa là chẳng có thứ lớp, cho 
dù chúng ta chẳng có cơ sở Nho học sâu dày cũng có thể thành tựu, đây là chỗ 
thù thắng của pháp môn này. Từ đó có thể y theo nguyện của A Di Ðà Phật mà 
phát nguyện, y theo lời dạy của A Di Ðà Phật mà tu hành -- phẩm ba mươi hai 
đến phẩm ba mươi bảy là lời dạy của A Di Ðà Phật, nội dung là ngũ giới, thập 
thiện, là cơ sở chung của Ðại Thừa và Tiểu Thừa. Từ đây gắng sức học tập, chúng 
ta niệm Phật mới có thành tựu, đây là lý do tại sao chúng tôi thay đổi khóa tụng 
sáng tối. 
 

23.  Tâm thanh tịnh (Buổi sáng 14-02-95) 
Trong thời đại ngày nay muốn tu hành có được thành tựu thì chỉ có niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Ðộ, trừ con đường này ra thì đích thực chẳng có con đường 
nào khác. Niệm Phật phải niệm đến lúc nào thì mới thực sự nắm chắc có thể vãng 
sanh? Phải niệm đến lúc tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh tức là công phu thành 
phiến, có thể đới nghiệp vãng sanh. 

Làm thế nào có thể làm được tâm thanh tịnh? Nhất định phải có công phu 
‘nhìn thấu, buông xuống’. Nhìn thấu là học vấn, buông xuống là công phu. Buông 
xuống những gì? Buông xuống hết thảy vọng tưởng, phiền não, tri kiến. Chân 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

21 
 

chánh phải học Lục Tổ Huệ Năng đại sư: ‘Nếu là người tu đạo chân chánh, chẳng 
nhìn lỗi thế gian’ thì tâm bạn sẽ thanh tịnh. 

Ngày nay chúng ta vẫn còn thấy người này chẳng đúng, chuyện kia cũng 
chẳng đúng là vì nguyên nhân gì vậy? Vì chúng ta có phân biệt, chấp trước. Chỉ 
có người chân chánh muốn vãng sanh thì mới thiệt buông xuống hết. Tăng đoàn 
là tăng đoàn hòa hợp, thanh tịnh -- không những chẳng nghe đến thị - phi, ngay 
cả trong tâm cũng chẳng có tâm niệm này. 

 
24.  Học (Buổi sáng 14-02-95) 

Trong xã hội có câu: ‘Học làm người’. Học làm người tức là học luân lý, 
đạo đức. Thí dụ học Thập thiện, Tứ vô lượng tâm (từ, bi, hỷ, xả) tức là học làm 
người của trời Dục Giới, họ cao hơn chúng ta một bậc. Học Tứ thiền bát định tức 
là học làm người của trời Sắc Giới, cảnh giới này còn cao hơn. Học Bốn mươi 
tám nguyện, học Lục Ðộ, Thập đại nguyện vương tức là học làm người của Tây 
phương Cực Lạc thế giới, đây mới là việc chúng ta thực sự muốn học. 

‘Học’ chẳng có nghĩa là ‘tôi hiểu, tôi biết rõ’ thì xem là đã học rồi. Chữ 
học ở đây có nghĩa là ‘noi gương’, ‘học tập theo’, đây là động từ chứ chẳng phải 
là danh từ, tức là muốn chúng ta chân chánh làm cho bằng được. Ngày nay chúng 
ta tu hành tự mình chẳng đạt được pháp hỷ, đó chỉ là sống qua ngày, tại sao chẳng 
được pháp hỷ? Vì chúng ta chẳng thực lòng học tập. 

Học phải bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ đọc kinh. Trong kinh dạy chúng ta 
phải làm như thế nào thì chúng ta làm như vậy, y theo kinh điển mà hết lòng phản 
tỉnh, mỗi ngày có thể phát hiện một lỗi lầm của mình, như vậy tức là giác ngộ. 
Mỗi ngày có thể sửa đổi một lỗi lầm thì mới là chân tu, cũng như lão cư sĩ Hạ 
Liên Cư trong cuốn ‘Tịnh Ngữ’ có dạy: ‘Chân cán’ (Làm thực sự). Có thể chân 
tu, làm thiệt, ba năm liền siêu phàm nhập thánh, sẽ chẳng là phàm phu nữa; nếu 
chẳng chịu học, chẳng chịu làm thì chẳng có cách gì hết. 

Phải đọc kinh như thế nào? Phải dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm 
cung kính mà đọc, được vậy thì sẽ có chỗ ngộ. Có nhiều người đọc kinh rất khổ, 
tại sao vậy? Vì họ dùng tâm vọng tưởng, phân biệt, phiền não để đọc, hoàn toàn 
chẳng thể hội ý tứ, cảnh giới trong kinh, vậy thì đương nhiên càng đọc càng khổ. 
Chỉ có dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm cung kính để đọc thì mới tương 
ứng với tâm Phật, mới có thể hiểu được ý tứ trong kinh. Vì chân thành, thanh tịnh, 
cung kính chẳng có cùng tận, cho nên ý tứ trong kinh cũng chẳng có cùng tận, vô 
cùng, vô tận. 

 
25.  Lục Hòa Kính (Buổi sáng 16-02-95) 

Người với người ở chung với nhau phải biết bao dung. Phật vì tăng đoàn 
chế định Lục Hòa Kính, Lục Hòa Kính là đoàn thể thù thắng nhất nên gọi là 
‘Chúng Trung Tôn’ – trong các đoàn thể khắp thế gian, xuất thế gian, đoàn thể 
hòa kính là tôn quý nhất. Ðích thực là được chư Phật hộ niệm, Long thiên tán 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

22 
 

thán, ủng hộ. Tại sao chẳng thể hòa? Nguyên nhân ở đâu? Ðoàn thể càng lớn thì 
hòa kính càng khó khăn, nguyên nhân căn bản là vì ngã kiến, ngã chấp, đây là 
nguyên nhân căn bản của sự bất hòa, của sự tạo tội. 

Sự tu học của Phật pháp, chẳng nói đến pháp Ðại thừa, trong pháp Tiểu 
Thừa, điều đầu tiên là phải phá ngã kiến, phá ngã chấp. Học Phật đầu tiên phải 
học cái gì? Là học ‘vô ngã’, vô ngã thì sẽ hòa, vấn đề liền được giải quyết ngay 
trên căn bản -- chẳng có ngã chấp, chẳng có pháp chấp. 

Chúng ta đã phát tâm xuất gia, sanh hoạt trong tăng đoàn là một nhân duyên 
hiếm có, phải tự mình tôn trọng mình (tự trọng), phải hết lòng nỗ lực, coi đạo 
nghiệp làm hạng nhất, y chúng, nương vào đại chúng, khuyến khích lẫn nhau, 
trau giồi dùi mài. Tự mình chúng ta có thể thành tựu thì là thành tựu của xã hội, 
tức là Phật pháp trụ thế có thành tựu, tức là thành tựu chúng sanh lìa khổ được 
vui. Bạn xem ảnh hưởng của việc này bao lớn? Chúng ta phải tự mình làm một 
gương tốt, chẳng những làm gương cho người tại gia, đồng thời cũng làm gương 
cho đồng tu xuất gia, như vậy mới thiệt chẳng cô phụ đã một phen xuất gia, đây 
mới chân chánh là tu tập tích lũy công đức. 

  
26.  Phước huệ nhân quả (Buổi sáng 16-02-95) 

Phải biết hết thảy các pháp trong thế gian và xuất thế gian đều là nhân quả 
phước huệ. Phước tuy quan trọng, nhưng huệ còn quan trọng hơn. Có phước 
chẳng có huệ, khi hưởng phước nhất định sẽ tạo tội nặng, đây là như nhà Phật 
thường nói ‘oán ba đời’. Ðến lúc phước hưởng hết, đọa lạc trong ác đạo rồi mới 
muốn thoát khỏi thì chẳng dễ, không biết phải trải qua bao nhiêu đời, bao nhiêu 
kiếp? 

Có huệ chẳng có phước tuy đời sống rất thanh bần, rất khó khăn, nhưng 
chẳng tạo tội nghiệp. Họ thế nào cũng có khả năng vãng sanh thành Phật, vì sanh 
sống quá khổ, họ chán chường đời sống trong thế gian này, dễ sanh khởi đạo tâm. 
Do đây có thể biết phước báo chẳng phải là chuyện tốt, Phật dạy đệ tử xuất gia 
phải tu phước nhưng nhất định đừng hưởng phước, cứ sống đời sống thanh bần 
như cũ, phải dùng sự khổ làm thầy, đạo lý là ở chỗ này, là sợ bạn hưởng phước 
rồi tạo tội nghiệp. 

 
27. Thật thà (Buổi sáng 08-05-95) 

Ý nghĩa quan trọng nhất trong kinh Kim Cang là: tu học Ðại Thừa Phật 
pháp là phải tu học trong đời sống hằng ngày. Nói một cách khác tức là dạy cho 
chúng ta làm thế nào để sống cuộc đời của chư Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát sống 
cuộc đời đại trí huệ, đại giác ngộ, đời sống như vậy mới là chân thực hạnh phúc 
mỹ mãn. 

Niệm Phật chẳng thể thành tựu là vì chẳng thật thà (chẳng chắc thật). 
Chẳng thật thà là chẳng biết sống cách nào, khi sanh ra đời hồ đồ lộn xộn, chết đi 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

23 
 

cũng mờ mịt, lộn xộn. Như vậy đúng là rất đáng thương, cũng như trong kinh 
thường gọi họ là: ‘những người đáng thương xót’. 

Sau khi có trí huệ Bát Nhã, hiểu rõ chân tướng của nhân sanh mới biết thật 
thà, một lòng một dạ niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ. Ai có thể tiếp nhận thì người 
đó sẽ được lợi ích. Nếu chẳng chấp nhận, chẳng thể chắc thật niệm Phật cầu sanh 
Tịnh Ðộ, chính là như kinh Ðịa Tạng có nói: ‘Chúng sanh trong Diêm Phù Ðề 
khởi tâm động niệm không có gì là chẳng tạo tội’. Ðã tạo tội nghiệp thì đời sau 
nhất định sẽ còn luân hồi trong lục đạo, bất luận là tu hành tốt đến đâu, nếu chẳng 
thể thoát ra khỏi tam giới thì đều là chẳng thành tựu. 

Mục đích chúng tôi giảng kinh Kim Cang là vì muốn khuyên mọi người, 
dạy cho mọi người hiểu rõ chân tướng sự thật, phải chết lòng trọn ý thật thà niệm 
Phật cầu sanh Tịnh Ðộ. Những gì nói trong kinh Kim Cang cho đến những gì đức 
Phật nói trong hai mươi hai năm giảng kinh Bát Nhã đều cũng là vì dạy chúng ta 
phải nhìn thấu, buông xuống. Tại sao bốn chữ ‘nhìn thấu, buông xuống’ này đã 
giảng trong suốt hai mươi hai năm? Hãy nghĩ xem ai nghe xong liền nhìn thấu, 
liền buông xuống được? Nghe thì cũng nghe rồi, nói thì cũng nói xong nhưng vẫn 
chẳng nhìn thấu, chẳng buông xuống y như cũ. Trong tâm từ sáng đến tối vẫn suy 
nghĩ lung tung, lời nói hành động vẫn phê bình kẻ khác, chẳng biết kiểm điểm 
bản thân mình, đây đúng là nhìn chẳng thấu, buông xuống chẳng nổi. 

 
28.  Thừa nguyện tái lai (Buổi sáng10-05-95) 

Tự mình chẳng chịu hết lòng tu hành, nghiệp báo thân thể của bạn là được 
định sẵn trong số mạng. Nếu tự mình chịu hiến thân vì Phật pháp, hiến thân vì hết 
thảy chúng sanh thì thân thể này chẳng phải là của bạn nữa mà là thừa nguyện tái 
lai (nương vào nguyện trở lại). 

Vì vậy chẳng cần phải đợi đến lúc từ Tây phương Cực Lạc thế giới trở lại 
đây, chỉ cần bây giờ nguyện lực vừa chuyển thì có thể chuyển biến thân nghiệp 
báo của mình thành thân của nguyện lực, đây chính là thừa nguyện tái lai. Thừa 
nguyện tái lai là ngay trong một niệm có thể làm được, trong đây một chút xíu 
giả dối chẳng thể xen vào, phải là thuần chánh chẳng vọng, xen vào một tí giả dối 
thì vẫn phải thọ nghiệp báo. 

 
29.  Sửa lỗi (Buổi sáng12-05-95) 

Bất luận là xuất gia hay tại gia, hễ là đệ tử Phật tiếp nhận sự cúng dường 
tài vật nhất định phải đáp trả lại bằng pháp cúng dường. Lúc Phật còn tại thế dùng 
chế độ trì bát, lúc tiếp nhận cúng dường nhất định phải thuyết pháp cho người ta 
nghe, đây tức là báo đáp ân của thí chủ. Trong bất cứ trường hợp nào chúng ta 
tiếp nhận sự cúng dường đều phải biết quy củ, phải biết vì người thuyết pháp. 
Nếu chẳng có người khải thỉnh thì có thể không thuyết. Có người mời thì nhất 
định phải thuyết pháp. Nguyên tắc quan trọng nhất của sự thuyết pháp là chỉ rõ 
những lỗi lầm thông thường của đại chúng, giúp họ sửa sai, như vậy mới có ích 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

24 
 

lợi. Thế nên chẳng cần phải nói huyền thuyết diệu, chẳng cần phải nói những lời 
nói dư thừa chẳng có ích lợi. 

Nhà Phật thường nói đến ‘khai ngộ’ và ‘tu hành’, mọi người đều biết danh 
từ thuật ngữ này, nhưng người hiểu được hàm nghĩa bên trong thì chẳng nhiều. 
Trong khi đọc kinh sẽ có chỗ ngộ, niệm Phật cũng sẽ có chỗ ngộ, thực ra trong 
đời sống, lúc đãi người tiếp vật cũng sẽ có lúc ngộ được. Chỗ ngộ được này nghĩa 
là gì? Nghĩa là phát hiện lỗi lầm. Phát hiện được lỗi lầm tức là khai ngộ, sửa đổi 
sai lầm trở lại tức là tu hành. Tu hành chẳng phải nói mỗi ngày niệm bao nhiêu 
cuốn kinh, niệm bao nhiêu Phật hiệu, lạy bao nhiêu lạy. Thật sự mà nói đó đều là 
hình thức, hình dáng mà thôi. Công phu chân thật là ‘biết lỗi’, ‘sửa lỗi’, có thể 
làm được bốn chữ này, ngày hôm nay bạn sẽ cảm thấy rất sung mãn, chẳng luống 
uổng. 

Chẳng những người tu hành phải tuân thủ chặt chẽ, chúng ta xem trong 
Liễu Phàm Tứ Huấn người thế gian có ông Triệu Duyệt Ðạo mỗi ngày đều phản 
tỉnh, đều kiểm điểm, tìm lỗi lầm của mình để sửa đổi, chẳng để tái phạm. Nhưng 
người học Phật ngày nay trong miệng thì nói huyền thuyết diệu, thực tế công phu 
thì hoàn toàn chẳng có, cho nên chúng ta thấy người xuất gia thành tựu chẳng 
bằng người tại gia. Người tại gia học Phật đích thật có một số có thể buông xuống 
hết thảy; trái lại người xuất gia học Phật, trong miệng nói toàn là Phật pháp, đều 
là nói huyền thuyết diệu, nhưng những gì trong tâm suy nghĩ và hành động đều 
là nghiệp nhân luân hồi. Nói thì là phá mê khai ngộ, nhưng trên thực tế những gì 
tự mình làm đều là mê hoặc điên đảo. 

Công phu chân thật phải bắt đầu từ việc kiểm điểm lỗi lầm, tiêu chuẩn này 
là những lời dạy của đức Phật trong kinh điển. Thế nên tại sao chúng ta phải học 
thuộc lòng kinh điển? Chính là để nhớ rõ tiêu chuẩn này, nếu nhớ chẳng rõ tiêu 
chuẩn ấy thì chẳng thể phân biệt thị phi, thiện ác, cứ thường xem sai cho là đúng, 
đúng cho là sai, đây tức là: ‘điên đảo, sai loạn’. Thế nên nhất định phải nhớ thuộc 
lòng kinh điển, phải hết lòng tự cứu mình. Nếu có thể siêu việt luân hồi ngay 
trong đời này, vãng sanh Tịnh Ðộ thì tự mình thực sự đã được cứu. Nếu chẳng 
thể vãng sanh Tịnh Ðộ, đời này đã luống uổng, những gì tu được trong đời này 
cũng chẳng có ích gì, tại vì chẳng bù nổi những ác nghiệp đã tạo -- khởi tâm động 
niệm, ngôn ngữ tạo tác đều là tham, sân, si, mạn, đố kỵ, chướng ngại. Chư vị nghĩ 
coi nếu sức lực này mạnh thì sẽ đi vào tam đồ, muốn giữ được hai đường nhân, 
thiên chẳng phải dễ dàng đâu. 
 

30. Tâm thanh tịnh (Buổi sáng 13-05-95) 
Những thức ăn chúng ta thường dùng phải nên cẩn thận để ngừa trúng độc. 

Nên biết phương pháp giải độc có hiệu quả nhất là tâm thanh tịnh, tâm đại từ đại 
bi. Ðem bất cứ độc dược nào cho Phật, Bồ Tát cũng chẳng tạo nên tác dụng gì 
hết, nguyên nhân là ở chỗ nào? Vì tâm quý ngài thanh tịnh, từ bi. Thế nên tâm từ 
bi là thuốc giải độc công hiệu nhất. Còn chúng ta khi khởi tâm động niệm gì cũng 
tự tư tự lợi nên rất dễ bị những chất độc này cảm nhiễm. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

25 
 

Gần đây chúng tôi nhìn thấy một số người nhất tâm chuyên chú, bất kể là 
già hay trẻ (lão cư sĩ Lưu Thừa Phù chín mươi mấy tuổi là thí dụ rõ ràng nhất), 
bạn hãy xem sự biến hóa trên thân thể, trên tinh thần, tướng mạo của họ. Ðiểm 
này chứng minh những gì Phật nói đều chẳng giả, đó gọi là chứng chuyển, một 
trong tam chuyển pháp luân -- chứng chuyển là làm chứng minh 8. Thế nên chúng 
ta muốn thân thể khoẻ mạnh, muốn được ít bịnh, ít phiền não, nếu chẳng tu tâm 
thanh tịnh, chẳng tu tâm từ bi thì chẳng có cách gì làm được hết. 

 
31. Chuyển phước đức thành công đức  

(Buổi sáng 14-05-95) 
Khi gặp chuyện trong thế gian thì chúng ta làm, đó là tu phước. Lúc làm 

việc thì đừng sợ chịu thiệt thòi, làm nhiều là tu nhiều phước, như vậy thì có gì 
chẳng tốt? Lúc làm chẳng nên chấp trước, chẳng nên để trong tâm, trong tâm một 
dấu vết gì cũng chẳng lưu giữ lại, như trong kinh Kim Cang có nói: ‘Nên không 
trụ vào đâu để sanh cái tâm ấy’ 9 Ðó mới là phước báo chân chánh, phước đức 
biến thành công đức. Nếu trong tâm cứ thường nghĩ: ‘Tôi đã từng làm được bao 
nhiêu việc’, đó tức là pháp thế gian, là phước báo hữu lậu sẽ có quả báo rất nhỏ. 

Lúc còn trẻ nên tu một chút phước, đến lúc tuổi già thì bạn sẽ hưởng phước, 
sẽ có rất nhiều người đến lo lắng cho bạn. Lúc trẻ chẳng chịu tu phước đến lúc 
già chẳng có ai lo lắng cho thì bạn vẫn phải lao nhọc, những nhân duyên quả báo 
này thiệt là tơ hào chẳng sai. 
B. LUẬN SỰ SANH TỬ TRỌNG ĐẠI 

 
1. Liễu sanh tử (Buổi sáng 27-01-95) 

Phổ Hiền Bồ Tát dạy:  
‘Thị nhật dĩ quá, mạng diệc tùy giảm  
(Một ngày đã qua, mạng cũng giảm theo) 
Người sáng mắt nhìn thấy quang âm mòn mỏi, thời gian mỗi ngày trôi qua, 

mỗi ngày giảm bớt. Nói một cách khác thì tức là ngày càng gần kề cái chết. 
Ðạo nghiệp của chúng ta có tiến bộ theo thời gian hay không? Chỉ có chân 

thật tu trì mới có thể liễu sanh tử, xuất tam giới. Nếu chẳng thể liễu sanh tử, xuất 
tam giới thì đời này sẽ luống uổng. Cho dù niệm Phật tu phước thì cũng như Phật 
thường nói ‘tam thế oán’ (oán ba đời). Oán ba đời chẳng phải là chuyện tốt, đời 
này niệm Phật tu phước, đến đời sau hưởng phước thì sẽ trở nên hồ đồ; khi hồ đồ 
sẽ tạo tội nghiệp, sẽ chịu khổ báo. Những người quyền quý giàu to đều là do đời 
trước trong nhà Phật từng niệm Phật tu phước nhưng chẳng thể liễu sanh tử. Trong 
đời này có quyền thế, làm xằng làm bậy, khi tạo tội nghiệp so với những người 

 
8 Xin xem chú thích số 46, trang 216 
9 (Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

26 
 

thường đều nặng hơn rất nhiều. Thế nên chúng ta phải nhìn xa một chút, một 
người chân chánh giác ngộ phải lấy việc liễu sanh tử làm mục tiêu. 

Muốn được liễu sanh tử pháp duy nhất trong các pháp Ðại thừa mà chúng 
ta dám chắc [mình có khả năng thành công] là pháp niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ. 
Nếu muốn chân chánh làm được thì phải ghi nhớ lời của Phổ Hiền Bồ Tát -- học 
Bồ Tát đạo, tu Bồ Tát hạnh. Mỗi khi gặp một vị thiện tri thức trong năm mươi ba 
lần tham vấn, Thiện Tài đồng tử đều hỏi về hai vấn đề này. Cái gọi là Bồ Tát đạo 
chính là cách giữ tâm, trong những bài giảng chúng ta thường nói: ‘Tâm, Nguyện, 
Giải, Hạnh phải giống như Phật’. Tâm và Nguyện tức là Bồ Tát đạo, Giải và 
Hạnh tức là Bồ Tát hạnh. 

Học Phật thì phải học giống Phật, cho dù chẳng thể làm giống y hệt thì 
cũng phải làm chẳng khác nhiều lắm, như vậy mới gọi là học Phật. Trong thế gian 
có một số người chuyên làm việc ‘Phật học’ chứ chẳng phải là học Phật. Phật học 
là gì? Tức là có Giải chẳng có Hạnh, chỉ nghiên cứu Phật pháp như một thứ học 
vấn nhưng chẳng thể làm theo, họ chẳng có tâm này, và cũng chẳng có cái nguyện 
này, đó là Phật học; người có Tâm, có Nguyện khi hiểu được bao nhiêu thì họ sẽ 
làm bấy nhiêu, như vậy mới là một người học Phật. Vì vậy ‘học Phật’ có thể liễu 
sanh tử, ‘Phật học’ chẳng thể liễu sanh tử, chúng ta phải hiểu rõ hai việc này. 

Kinh giáo trong nhà Phật là dung thông – viên dung, thông đạt vô ngại, cho 
nên thông [đạt] một kinh thì hết thảy kinh đều thông. Không những kinh giáo là 
dung thông, pháp thế gian, xuất thế gian cũng thông, vì tất cả đều từ chân tâm bản 
tánh của mình biến hiện mà thành, nó đều có cùng một căn nguyên, không có đạo 
lý chẳng thông. Tại sao chẳng thông? Chẳng thông là vì có chướng ngại, chướng 
ngại chính là mê hoặc, điên đảo, phân biệt, chấp trước, chỉ cần phá trừ chướng 
ngại thì pháp thế gian và xuất thế gian đều viên dung và thông đạt vô ngại. 

Quán Thế Âm Bồ Tát hiểu rõ đạo lý này nên được đại tự tại. Tại sao Ngài 
có thể biết được? Do quán chiếu mà hiểu được. Quán chiếu nghĩa là gì? Lúc sáu 
căn tiếp xúc với sáu trần bên ngoài chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước, 
chẳng có vọng tưởng, tất cả đều rõ ràng minh bạch, như vậy gọi là quán chiếu. 
Nếu có một chút ý tứ ở trong đó thì chẳng gọi là quán chiếu. 

‘Quán chiếu’ thực ra là tự tánh tịnh, tức là ‘kiến văn giác tri’ (thấy - nghe 
- hay - biết) của tự tánh, cho nên có thể thấy được chân tánh. Phàm phu mê mất 
tự tánh, chỉ dùng tình thức – nghĩa là tám thức, năm mươi mốt tâm sở, đó là ‘tình 
kiến’ – tình kiến nghĩa là như người ta thường gọi: ‘có xen lẫn cảm tình’. Cảm 
tình là gì? Tức là phân biệt, chấp trước, vọng tưởng. Ðem theo ‘kiến văn giác tri’ 
của những thứ này là kiến giải của phàm phu. Do đó có thể biết khi lìa khỏi hết 
thảy phân biệt, chấp trước, vọng tưởng thì là kiến giải của Phật, Bồ Tát. Kiến giải 
của Phật, Bồ Tát gọi là quán chiếu, gọi là chiếu kiến. Vì vậy nếu dùng kiến giải 
của phàm phu để tu hành thì tuyệt đối chẳng thể siêu việt lục đạo. 

Phàm phu rất khó lìa khỏi tình kiến, nếu dùng tình kiến để tu học thì hết 
thảy pháp môn chẳng có pháp nào được thành tựu hết, chỉ có tu học Tịnh Ðộ mới 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

27 
 

có thể. Nhưng chúng ta nên biết tu Tịnh Ðộ là phải dùng công phu niệm Phật đè 
nén tình kiến, được vậy thì mới có thể vãng sanh. Nếu đè nén chẳng nổi thì không 
thể vãng sanh. Cũng có nghĩa là phiền não chưa đoạn, chỉ là tạm thời đè nén mà 
thôi. Nếu trong sát na lâm chung mà phiền não chẳng hiện lên thì sẽ thành công. 
Nếu phiền não khởi lên ngay lúc đó thì chẳng thể vãng sanh. Thật ra niệm Phật 
cũng là ‘quán chiếu’, người biết dụng công so với người tham thiền chẳng có gì 
khác nhau. Trong ‘Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương’ có dạy: 
‘nhiếp trọn sáu căn’, nếu làm được nhiếp trọn sáu căn thì giống hệt như tham 
thiền; thí dụ chúng ta chỉ làm được ‘tịnh niệm tiếp nối’ mà chẳng biết làm thế nào 
để ‘nhiếp trọn sáu căn’ thì chẳng giống với tham thiền. 
 
C. KHUYẾN KHÍCH THÀNH KÍNH NHÂN SANH 

 
1. Thành kính (Buổi sáng 04-02-95) 

Cầu học, cầu đạo đều dùng một chữ ‘cầu’, tự mình phải cầu cho được, nếu 
tự mình chẳng chịu [tìm cầu] thì chẳng có ai nói cho bạn đâu. Vì chúng sanh 
chẳng biết và cũng chẳng biết cầu nên chư Phật, Bồ Tát đại từ đại bi hiện thân 
thuyết pháp, thay thế chúng sanh thỉnh cầu. Trong kinh điển chúng ta thấy những 
người ‘đương cơ’ là người thay thế chúng sanh [thỉnh] cầu pháp. Trong kinh Vô 
Lượng Thọ, A Nan đứng ra khải thỉnh tức là thỉnh pháp thay cho chúng sanh. 

Ðạo và Học nhất định phải có cầu mới nói, dụng ý ở đây là ‘trọng đạo’ – 
tôn sư trọng đạo. Chỉ có ‘tôn’, có ‘trọng’ thì người học mới đạt được lợi ích. Cũng 
như Ấn Quang đại sư dạy: ‘Một phần thành kính được một phần lợi ích, hai phần 
thành kính thì được hai phần lợi ích’. Mười phần thành kính thì người ta sẽ khai 
ngộ, được lợi ích to lớn. Bởi vậy nên người xưa thường nói: ‘không thành thì 
không ngộ’. Chẳng có tâm thành kính thì lợi ích gì cũng chẳng đạt được, cho dù 
đến nghe thì chẳng qua chỉ là việc học thông thường mà thôi, chẳng thể nào đạt 
được lợi ích chân thật.  

Lợi ích chân thật là điều mà nhà Nho gọi là ‘biến hóa thân thể’ (biến hóa 
khí chất) và nhà Phật gọi là chuyển thức thành trí. Nếu có thể biến hóa thân thể 
thì tức là chuyển phàm thành thánh. Nếu nghe không hiểu thì chỉ là nghe trên lời 
nói, văn tự, chẳng có liên quan gì đến tâm tánh của mình. Nếu chẳng có một chút 
xíu thành kính thì chỉ được một tí lợi ích bên ngoài mà thôi. Nếu mọi người lưu 
ý một chút thì sẽ thấy những hiện tượng này rất rõ ràng. 

Có thể chúng ta tự mình sẽ nghĩ: ‘Tôi đích thật đối với thầy rất cung kính, 
đối với Phật pháp cũng rất cung kính, bản thân cũng rất thâm nhập, vậy thì tại sao 
chẳng đạt được lợi ích?’. Hãy thử nghĩ: chúng ta đối với người ác thì sao? Ðối 
với người mình ghét thì sao? Có thể cung kính hay chăng? Trong chân tâm chẳng 
có phân biệt, có phân biệt thì chẳng là chân tâm. Tôi đối với người này cung kính, 
đối với người kia chẳng cung kính, cái tâm này là giả, là hai tâm. Thế nên vấn đề 
phát sanh ở chỗ chẳng có tâm thành kính, chẳng có tâm cung kính. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

28 
 

Tâm cung kính chân chánh tức là nhất tâm, tức là tâm bình đẳng, tâm thanh 
tịnh. Bất luận biểu hiện được kiền thành như thế nào, nếu trong tâm còn phân 
biệt, chấp trước, thì chẳng phải là nhất tâm. Có phân biệt tức là chẳng bình đẳng; 
chấp trước tức là nhiễm ô, chẳng thanh tịnh, đây là mấu chốt tại sao nghe pháp, 
đọc kinh chẳng được lợi ích chân thật. 

 
D. KHUYÊN TIN SÂU NHÂN QUẢ 
 

1. Nhân quả (Buổi sáng 26-01-95) 
Bát Nhã và Tịnh Ðộ đều đặc biệt nhấn mạnh nhân duyên quả báo – ‘nhân 

như vậy thì quả như vậy, duyên như vậy thì báo như vậy’ 10. Thế nên khi chúng 
ta khởi tâm động niệm nếu có thể nghĩ đến quả báo tương lai thì tự nhiên tâm sẽ 
thâu liễm, tự nhiên sẽ bình tĩnh lại. Nếu chúng ta tạo nhân gây chướng ngại cho 
người khác, tương lai nhất định sẽ nhận quả báo người khác chướng ngại mình, 
thiệt đúng là ‘một miếng ăn một miếng uống đều đã định sẵn’11. Là do ai định 
sẵn? Là do nhân mình đã tạo định sẵn. Thế nên Phổ Hiền Bồ Tát Thập Nguyện 
vương dạy chúng ta phải tùy hỷ công đức. Tùy hỷ tức là tâm Bồ Tát, tùy hỷ tức 
là chẳng gây chướng ngại cho người khác. 

Tâm đố kỵ, chướng ngại của phàm phu chúng ta rất nặng, vừa thấy người 
ta có một chút lợi lộc gì, chúng ta liền cảm thấy khó chịu. Có tâm niệm này thì 
đã là không đúng rồi, nếu còn tìm cách để phá rối họ, phá hoại họ, thì tội nghiệp 
sẽ rất nặng. Nếu thiện pháp này có thể đem lại lợi ích cho chúng sanh thì tội lỗi 
này còn nặng hơn nữa, vì đây chẳng phải chỉ gây chướng ngại cho một người mà 
là chướng ngại rất nhiều người, vì vậy nên chúng ta nhất định phải hiểu rõ những 
mối quan hệ nhân quả này. 

 
2. Bố thí pháp  (Buổi sáng 15-02-95) 

Trong ‘Hoa Nghiêm Kinh Biệt Hành Sớ Sao’ có giảng về Quảng tu cúng 
dường – Cúng dường tài vật chẳng bằng cúng dường pháp. Trong kinh văn có 
một đoạn khai thị vô cùng hấp dẫn của cư sĩ Duy Ma, trong đó quan trọng nhất là 
chân chánh bố thí pháp không như chúng ta hiện nay tặng vài quyển kinh sách, 
tặng vài cuồn băng thâu âm [thuyết pháp] thì gọi là bố thí pháp, chuyện này quá 
nhỏ bé. Cư sĩ Duy Ma nói: ‘Pháp bố thí là dùng thân làm mẫu mực, như pháp tu 
hành, làm gương tốt cho tất cả chúng sanh, như vậy mới là pháp bố thí chân 
chánh’. Ðoạn khai thị này dạy cho chúng ta một điểm rất hay, như vậy chúng ta 
mới đạt được lợi ích chân thật của Phật pháp. 

Thí dụ chúng ta thực sự bố thí tài vật, bố thí pháp, và bố thí vô úy, tu ba 
thứ nhân này thì sẽ được ba thứ quả báo -- được giàu sang, thông minh trí huệ, 
khoẻ mạnh sống lâu. Làm cho hết thảy chúng sanh nhìn thấy, để cho họ thấy 

 
10 (như thị nhân, như thị quả, như thị duyên, như thị báo) 
11 (nhất ẩm nhất trác mạc phi tiền định) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

29 
 

những quả báo này và hỏi bạn: ‘Làm sao bạn được lợi ích thù thắng như vậy?’, 
bạn mới nói cho họ biết [muốn được quả báo như vậy thì] phải tu ba thứ nhân 
này. Cho nên nhất định phải làm cho người khác nhìn thấy. Khi trì giới thì tự 
mình hết lòng trì giới, đoạn hết thảy ác nghiệp, làm cho tận đáy lòng mình thực 
sự đạt được thanh tịnh, thiện lương. Cho đến nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, Bát 
Nhã đều phải thực sự làm cho được, như vậy chính là bố thí pháp. 

Nếu bạn làm chẳng được mà nói cho người khác nghe, khuyên người thì 
chẳng có hiệu quả gì hết, người ta chưa chắc sẽ tin tưởng. Trong kinh đức Phật 
nói: ‘Chúng sanh sợ quả, Bồ Tát sợ nhân’. Chúng sanh nhìn thấy quả báo thì họ 
mới phản tỉnh. Nhìn thấy quả báo tốt thì họ sẽ ngưỡng mộ, nhìn thấy quả báo 
không tốt thì họ sợ hãi. Cho nên chúng ta phải làm hết lòng, đem quả báo bày 
trước mặt mọi người, để tự họ quan sát, phản tỉnh, sau đó sẽ phát tâm học tập, 
như vậy mới thực sự là pháp bố thí. 

 
E. HIỂU RÕ GIÁO DỤC PHẬT ĐÀ 
 

1. Hiểu lý (Buổi sáng 29-01-95) 
Việc quý báu nhất của đời người là có một phương hướng, mục tiêu chính 

xác trong đời sống của mình, tức là có sanh hoạt giáo dục tốt đẹp. Cổ thánh tiền 
hiền ở Trung Quốc dạy chúng ta làm người tốt, giữ tâm tốt, đây là giáo dục trong 
một đời. Tu được tốt thì đời sau có thể sanh lên trời, sáu tầng trời Dục giới đều là 
nơi những người tốt sanh đến. 

Ðức Phật dạy cho chúng ta phương hướng, mục tiêu đích thực là cứu cánh 
viên mãn -- viễn ly tam giới, vĩnh viễn thoát ly luân hồi. Nhưng nhất định phải 
hiểu rõ lý luận, hiểu rõ lý luận là hiểu rõ chân tướng sự thật. Nguồn gốc của tam 
giới luân hồi là vọng tưởng, chấp trước, đặc biệt là ngã chấp, có cái Ta (ngã), có 
cái của Ta (ngã sở) là nguyên nhân tạo nên lục đạo luân hồi. Muốn thoát ra tam 
giới thì phải phá ngã chấp, ngã sở. Ngã sở là những gì mình có, người ta khởi tâm 
động niệm gì cũng liên quan đến ‘cái mình có’, khi có quan niệm ‘cái của mình’ 
này thì sẽ chẳng thể thoát ra tam giới lục đạo luân hồi. Phật pháp Ðại thừa và Tiểu 
thừa đều nhằm phá cái Ta này, người tu Tiểu thừa đoạn được ngã chấp thì có thể 
chứng quả A La Hán, thoát ra được tam giới. 

‘Ta’ còn không có thì làm sao có ‘cái của Ta’? ‘Danh văn lợi dưỡng của 
Ta’ đã làm hại chúng ta thê thảm. Từ vô lượng kiếp đến nay chúng ta chẳng phải 
là chưa gặp Phật pháp, và cũng chẳng phải chưa hết lòng tu học qua, vậy thì tại 
sao ngày nay phải ra nông nỗi này? Chính là bị cái ‘Ta’ này, ‘cái của Ta’ này hại 
đấy.  

Chỗ cao minh của kinh điển Ðại Thừa, đặc biệt là kinh Bát Nhã trong Ðại 
Thừa dạy bạn mỗi khi khởi tâm động niệm gì cũng vì Phật pháp, vì hết thảy chúng 
sanh. Nhưng người thế gian thường đều lo sợ cho miếng cơm manh áo, đời sống 
sẽ gặp khó khăn, đây đều là ngã chấp -- chấp trước ‘Ta’, những gì ‘của Ta’. Nếu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

30 
 

có tâm niệm này thì chẳng phải là người học Phật và sẽ chẳng đạt được lợi ích 
chân thật của Phật pháp. 

 Kinh Kim Cang nói rất hay: ‘Nếu Bồ Tát có tướng Ta, tướng Người, tướng 
chúng sanh, tướng thọ giả tức chẳng phải là Bồ Tát’, hãy suy nghĩ coi ý nghĩa 
của câu này là gì? Ý nghĩa chân chánh của câu này là: ‘Nếu mỗi tâm niệm của 
chúng ta đều còn có ‘Ta’, ‘của Ta’ thì chúng ta chẳng phải là học trò của Phật, 
đích thực chẳng phải là người học Phật’. Vẫn còn ‘Ta’, còn ‘cái của Ta’ tức là 
còn lưu luyến thế gian này nên chẳng thể vãng sanh được. 

Tại sao tín đồ Cơ Ðốc giáo có thể sanh lên trời? Là vì tâm niệm của họ có 
thể đem hết thảy vinh dự đều hướng dâng lên Chúa, nếu họ đem hết thảy vinh dự 
đều cho là của mình thì họ chẳng thể sanh lên trời, vì cái ‘Ta’ của họ chưa phá 
hết. Thế nên mọi người hãy suy nghĩ kỹ đạo lý này. 

 
2. Bản chất của Phật giáo (Buổi sáng 10-02-95) 

Trong thời đại ngày nay Phật giáo cũng đang cải cách, nhưng nếu chẳng 
thể giữ vững tinh thần chân chánh của Phật giáo thì Phật giáo sẽ biến chất. Một 
khi biến chất thì Phật giáo chân chánh sẽ bị tiêu diệt, thế nên phải giữ vững bản 
chất này. Bản chất là những điều ghi trong tựa đề của kinh Vô Lượng Thọ: ‘Thanh 
Tịnh, Bình Ðẳng, Giác’, đây là căn bản, không những là căn bản của Tịnh Tông, 
mà tất cả hết thảy Phật pháp Ðại Thừa đều xây dựng trên căn bản này. Tất cả hết 
thảy pháp môn đều phải đạt đến mục đích này, tách lìa khỏi mục tiêu này sẽ chẳng 
là Phật pháp nữa. 

Kinh điển trong Phật pháp có vô lượng kho báu, bản thân bạn phải biết đi 
tìm kiếm, phát hiện. Bất kỳ một bộ kinh luận nào cũng có kho tàng vô tận, hơn 
nữa hết thảy kinh luận đều hỗ tương thông đạt lẫn nhau. Thế nên thông đạt một 
bộ kinh thì sẽ thông đạt hết thảy kinh điển. Tại sao lại thông đạt hết? Vì mục tiêu 
của mỗi bộ kinh đều là ‘Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác’. Chỉ cần bạn đạt được 
thanh tịnh, bình đẳng, giác thì bạn sẽ thông suốt hết thảy kinh, chẳng có chướng 
ngại gì hết. 

Một bộ kinh cũng chẳng thông thì bất kỳ kinh nào cũng chẳng thông, đây 
là vì lý do gì? Vì chẳng đạt được tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, vẫn còn mê hoặc 
điên đảo cho nên chẳng thông. Nếu mọi người hiểu rõ chân tướng sự thật này thì 
mới hiểu Phật pháp chú trọng ở chỗ chân chánh tu hành, [có chân chánh tu hành] 
thì mới thông được. Chẳng tu hành chân chánh, nếu chỉ học trên chữ nghĩa, văn 
tự thì sẽ tuyệt đối chẳng thể thông được.  

 
3. Giới định huệ (Buổi sáng 09-05-95) 

Tu học Phật pháp chẳng thể tách rời ‘Giới Ðịnh Huệ’. Giới tức là giữ pháp 
luật, giữ quy củ, giữ những lời răn dạy của Thế Tôn ghi trong kinh điển, chúng ta 
tuân theo mà làm. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

31 
 

Mấu chốt quan trọng nhất trong việc tu hành là ‘Ðịnh’, Ðịnh chính là tâm 
thanh tịnh. Có thể tu tâm thanh tịnh trong mọi cảnh thuận, cảnh nghịch, chẳng bị 
hoàn cảnh nhân sự quấy nhiễu, ô nhiễm thì đạo nghiệp của bạn sẽ thành công. 

Có Ðịnh thì sẽ có Huệ, Huệ tức là có khả năng biết rõ thị phi, thiện ác, tuy 
có thể biết rõ sự khác nhau nhưng tuyệt đối chẳng khởi tâm động niệm. Một khi 
khởi tâm động niệm thì đã lạc vào ý thức rồi, sẽ chẳng còn giới - định - huệ nữa. 
Vì vậy nên chư Phật, Bồ Tát đối với bất cứ ai đều chẳng oán hận, cho dù có người 
ác, việc ác đến chướng đạo, chư Phật, Bồ Tát đều xem như tự nhiên, chẳng khởi 
lên tâm oán hận. Tại sao vậy? Hy vọng người ác có thể sớm ngày giác ngộ, có 
thể quay lại. Vì người ác cũng có Phật tánh cho nên Phật, Bồ Tát đối xử với họ 
rất tôn kính. 

 
F. ÐIỂN TỊCH PHẢI ĐỌC 
 

1. Ngũ kinh nhất luận (Buổi sáng14-05-95) 
Học Phật và đã phát tâm xuất gia thì nhất định phải gánh vác sứ mạng 

hoằng pháp lợi sanh, nếu không thì thành tựu sẽ chẳng bằng người tại gia. Hoằng 
pháp lợi sanh, một đời có thể học một hai bộ kinh thì cũng đủ dùng rồi, chẳng cần 
phải học quá nhiều. Bộ kinh mà bạn chọn để tu học này, kinh văn và chú giải đều 
phải học thuộc lòng, nếu chẳng tuân theo phương pháp của các đại đức đời xưa 
truyền lại, thì sự thành tựu của chúng ta sẽ thua xa người đời trước. 

Người đời trước học một bộ kinh không những phải học thuộc lòng kinh 
văn, mà còn phải học thuộc lòng chú giải. Như trong Tông Thiên Thai họ phải 
học thuộc lòng ba bộ -- kinh Pháp Hoa, ‘Pháp Hoa Kinh Huyền Nghĩa Thích 
Thiêm’, ‘Pháp Hoa Kinh Văn Cú’, những cuốn này tính là hai bộ; ngoài ra còn 
một bộ liên quan đến việc tu hành, đó là ‘Ma Ha Chỉ Quán’. Ðây là điều kiện căn 
bản để học theo phái Thiên Thai; nếu chẳng học thuộc lòng ba bộ này thì chẳng 
có tư cách để học Thiên Thai. Cho nên người ngày nay chẳng chịu học thuộc lòng 
kinh sách thì chẳng có cách nào để vượt hơn chư vị tổ sư. Học kinh Vô Lượng 
Thọ không những phải học thuộc lòng kinh văn của kinh Vô Lượng Thọ mà còn 
phải học thuộc lòng chú giải của kinh Vô Lượng Thọ. 

Trong cả đời tôi chỉ gặp được một người vẫn còn dùng phương pháp dạy 
học thời xưa này, -- đó là Hải Nhân lão pháp sư ở Hương Cảng. Năm 1977 tôi 
đến thăm ngài, qua năm sau thì ngài vãng sanh, vãng sanh lúc chín mươi mấy 
tuổi. Ở Hương Cảng ngài chỉ có sáu học trò mà thôi; ngài chuyên nghiên cứu kinh 
Lăng Nghiêm, chuyên hoằng Lăng Nghiêm, ở Hương Cảng ngài được xưng là 
Thủ Lăng Nghiêm Vương. Học trò của ngài phải học thuộc lòng kinh Lăng 
Nghiêm, phải học thuộc lòng chú giải nên học trò của ngài chỉ có sáu người mà 
thôi. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

32 
 

Nếu muốn thực sự có thành tựu thì không thể không hạ thủ công phu ở chỗ 
này. Muốn học kinh Vô Lượng Thọ thì Chú Giải Kinh Vô Lượng Thọ của lão cư 
sĩ Hoàng Niệm Tổ rất hay, tốt nhất là có thể học thuộc lòng cuốn này. 

Nếu học kinh Quán Vô Lượng Thọ thì chọn ‘Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ’, đây 
là Sớ của Thiện Ðạo đại sư, phải học thuộc lòng cả kinh lẫn chú giải. 

Nếu học kinh Di Ðà, kinh Di Ðà có hai thứ chú sớ: ‘Di Ðà Sớ Sao’ và ‘Di 
Ðà Yếu Giải’. ‘Sớ Sao’ tốt nhất nên thêm ‘Diễn Nghĩa’, Diễn Nghĩa là để chú 
giải cuốn Sớ Sao. Sớ Sao là do Liên Trì đại sư soạn, Diễn Nghĩa do học trò của 
Liên Trì đại sư là Cổ Ðức pháp sư soạn. Sách Yếu Giải thì tốt nhất nên học thêm 
cuốn Giảng Nghĩa của Viên Anh pháp sư soạn. 

Học Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm thì tốt nhất nên chọn ‘Biệt Hành Sớ 
Sao’, học thuộc lòng hết hai cuốn này. 

Học Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương thì chọn Sớ Sao 
của Quán Ðảnh pháp sư. 

Học Vãng Sanh Luận thì chọn chú giải của Ðàm Loan pháp sư. 
Phải có khả năng học một môn, theo một nhà thì mới được, nếu chẳng dồn 

hết sức như vậy thì chỉ là giỡn chơi với Phật pháp mà thôi, chẳng thể tự độ, độ 
tha. Thế nên đại đức thời xưa nói: ‘Năm năm học giới’, phục vụ những người 
thường trú tại đạo tràng trong vòng năm năm là tu phước, tu bố thí, tu nhẫn nhục; 
trong năm năm này bạn phải học thuộc lòng những kinh điển mà mình phải học. 
Trong tòng lâm tự viện ngày xưa, năm năm này bạn chẳng có tư cách để nghe 
kinh. Trong hoàn cảnh ngày nay, bạn có thể nghe kinh, nhưng bạn phải chú trọng 
vào việc học thuộc lòng kinh. 

Năm kinh một luận nếu có thể học thuộc lòng càng nhiều thì càng tốt, chú 
giải thì tối thiểu phải chọn một loại. Bạn phát tâm tương lai hoằng dương bộ kinh 
nào thì phải dồn sức vào kinh ấy, mỗi ngày đều đọc, đọc quen rồi thì tự nhiên sẽ 
nhớ nằm lòng, chẳng cần phải học cũng thuộc, giới định huệ của bạn có thể hoàn 
thành bằng cách tu học này. Thực sự có thể dồn sức, dồn công phu vào việc này, 
thì bạn đâu còn thời gian để khởi vọng tưởng, kiếm chuyện thị phi? Vẫn còn vọng 
tưởng, thị phi thì bạn chẳng thể tu học bằng phương pháp này. Thế nên cổ đức 
xưa nay đều ‘chuyên công’ -- dồn sức vào học một môn, đều là một môn thâm 
nhập mà có được thành tựu. 

 
G. TRẢ LỜI NGHI VẤN HỌC PHẬT 
 

1. Mục đích của việc xuất gia 
(Buổi sáng 04-01-95) 
Người phát tâm xuất gia nói chung cũng đã giác ngộ chút ít rồi. Giác ngộ 

việc gì? Giác ngộ việc sanh tử luân hồi rất đáng sợ, lập chí muốn liễu sanh tử, 
xuất tam giới ngay trong đời này, đây là như người xưa nói: ‘Thiệt vì sanh tử mà 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

33 
 

xuất gia’. Một người có giác ngộ như thế sẽ có thái độ chẳng giống như người 
thường, khi đối xử với người, với sự, với vật, họ sẽ chẳng tranh danh đoạt lợi, sẽ 
chẳng ganh ghét chống đối. Tại sao vậy? Họ biết đó là nghiệp nhân luân hồi. Hết 
lòng muốn liễu sanh tử, xuất tam giới chẳng phải là làm không được, nếu ‘chắc 
thật niệm Phật’ thì sẽ làm được, chúng ta phản tỉnh tự hỏi mình có ‘chắc thật’ hay 
không? 

Chân chánh xuất gia phải nói đến nguyện vọng hoằng pháp lợi sanh, việc 
này sẽ bị chướng ngại hay chăng? Chướng ngại rất nhiều. Huynh đệ đại chúng ở 
chung trong một đạo tràng, nếu bạn là người muốn xuất sắc hơn kẻ khác, người 
ta sẽ đố kỵ, gây chướng ngại để dìm bạn xuống. Mức độ nghiêm trọng của sự đố 
kỵ, chướng ngại này đã bắt đầu từ thời đức Phật Thích Ca, nhóm sáu tỳ kheo kết 
bè kết đảng 12 (Lục Quần Tỳ Kheo) là thí dụ cho sự đố kỵ chướng ngại này. Trong 
‘Lục Tổ Ðàn Kinh’ [có nói] Lục Tổ Huệ Năng đại sư phải trà trộn trong nhóm 
thợ săn hết mười lăm năm, tại sao vậy? Vì để tránh sự đố kỵ chướng ngại của 
những kẻ khác. Họ chẳng thể thành tựu nên cũng không muốn ngài được thành 
tựu. 

Tại sao người xuất gia còn những tâm niệm như vậy? Ðây là con cháu của 
Ma Ba Tuần. Lúc Phật còn tại thế không phải trong kinh đã ghi lại rõ ràng hay 
sao: ‘Trong thời Mạt Pháp, Ma Vương Ba Tuần kêu ma con, ma cháu đều xuất 
gia, đắp ca sa lên mình để phá hoại Phật pháp’, chắc họ là những người này. Nếu 
chúng ta có tâm niệm rằng: ‘Người khác giỏi hơn mình, họ làm sự nghiệp hoằng 
pháp lợi sanh, mình ganh ghét họ, mình phải kiếm cách phá đám, cản trở họ’. Vậy 
thì mình đã là con cháu của Ma Vương, chuyên làm việc phá hoại Phật pháp. Nếu 
có người chân chánh phát tâm làm việc hoằng pháp lợi sanh, chúng ta sanh tâm 
hoan hỷ, dốc toàn tâm toàn lực để giúp đỡ họ, lo lắng cho họ, như vậy mới thực 
sự là Phật tử. Thế nên ngày nay chúng ta đã xuất gia, rốt cuộc chúng ta là con 
cháu của Ma hay là con cháu của Phật? Tự mình phản tỉnh, kiểm điểm thì sẽ biết 

 
12 Lục Quần Tỳ Kheo tiếng Phạn là sad-vargīka-bhiksu, tiếng Pali là cha-bbaggiyā. Chỉ sáu ác 
tỳ-kheo kết thành bè đảng, còn gọi là Lục Chúng Bí Sô, Lục Quần. Khi Phật còn tại thế, có sáu 
ác tỳ kheo kết thành bè đảng, chẳng tuân thủ luật nghi. Phật chế giới luật phần nhiều là do sáu 
tỳ-kheo [làm chuyện trái quấy] mà lập. Các bộ luật chép tên sáu tỳ-kheo này không giống nhau. 
Theo Tứ Phần Luật, quyển 22 thì sáu tỳ-kheo là: 1. Nan Đà, còn phiên là Nan Đồ. 2. Bạt Nan 
Đà, còn phiên là Ô Ba Nan Đà. 3. Ca Lưu Đà Di 4. Xiển Na, còn phiên là Xa Nặc. 5. A Thuyết 
Ca (còn phiên là A Thấp Bà, dịch là Mã Túc, Mã Sư). 6. Phất Na Bạt, còn phiên là Phú Na Bà 
Sa, hoặc Phổ Nại Bà Tố Ca, dịch là Mãn Túc. Thiện Kiến Luật Tỳ Bà Sa quyển mười bốn, Ma 
Ha Tăng Kỳ Luật quyển mười bảy đều ghi Nan Đà và Bạt Nan Đà là anh em. Luật Tỳ Nại Da, 
quyển 2, chép Mã Sư, Phất Na Bạt là đệ tử của ngài Mục Kiền Liên. Mục Kiền Liên bị gã Phạm 
chí (fakir) cầm gậy đánh chết, hai người này bèn giết gã Phạm chí đó. Lại theo sách Tát Bà Đa 
Tỳ Ni Tỳ Bà Sa quyển bốn chép thì trong Lục Quần Tỳ Kheo, Ca Lưu Đà Di và Xiển Na hai 
người được nhập Vô Dư Niết Bàn. Nan Đồ, Bạt Nan Đà hai người sanh lên trời, Mã Túc, Mãn 
Túc hai người sanh trong loài rồng. Theo sách Ma Ha Tăng Kỳ Luật, quyển 7, quyển 15 v.v… 
thì ngoại trừ những người như Nan Đà, Bạt Nan Đà ra, còn kể thêm 2 người là Tam Văn Đà 
Đạt Đa và Ma Hê Sa Đạt Đa, lại còn chép rằng khi Đề Bà Đạt Đa phá Tăng, Lục Quần Tỳ Kheo 
đều theo phe của ông ta. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

34 
 

liền. Con cháu của Ma Vương xuất gia quả báo tương lai nhất định sẽ ở trong ba 
đường ác, vì họ gây chướng ngại cho đạo pháp chứ chẳng hoằng pháp gì hết. 

Thế nên chân chánh phát tâm hoằng pháp lợi sanh thì nhất định phải có 
thiện xảo phương tiện, đó tức là lúc tự mình dụng công, tư thế phải đặt ở những 
chỗ thấp nhất, tốt nhất là dụng công đừng để cho người khác biết. Ở những chỗ 
người ta không thấy thì mình dụng công; những chỗ người ta có thể thấy thì mình 
hòa đồng với đại chúng, hòa mình với mọi người, hằng thuận chúng sanh tùy hỷ 
công đức. Ở những chỗ người ta không thấy thì tự mình nỗ lực gắng sức. Buông 
bỏ hết thảy danh văn lợi dưỡng, tham - sân - si - mạn, đố kỵ chướng ngại. Buông 
bỏ những thứ này tức là buông bỏ lục đạo luân hồi, một lòng một dạ niệm Phật 
cầu sanh Tịnh độ, khuyên người niệm Phật, đây là con đường vãng sanh thành 
Phật. 

Hôm nay nhìn người này chẳng ưa, ngày mai thấy người nọ chướng mắt, 
chúng ta phải biết như vậy là tạo nghiệp luân hồi. Hết thảy những gì trên thế gian 
đều tùy hỷ, tự mình làm tròn bổn phận của mình, như vậy mới đúng, ngay cả 
Khổng lão phu tử cũng dạy tông chỉ này – ‘phải làm tròn bổn phận của mình’. 
Bổn phận tu học của chúng ta là y theo kinh Vô Lượng Thọ, tu tập Thanh Tịnh, 
Bình Ðẳng, Chánh Giác, Từ Bi; trong đời sống hằng ngày phải thực hiện được 
Nhìn Thấu, Buông Xuống, Tự Tại, Tùy Duyên. Thiện Ðạo đại sư dạy: ‘Hết thảy 
phải làm từ tâm chân thật’, như vậy mới đúng. 

Chương Gia đại sư dạy tôi, ở đây tôi cũng tặng lại cho quý vị: ‘Người học 
Phật cả đời này bất cứ việc gì đều giao cho Phật, Bồ Tát, thần hộ pháp an bài’. 
Bản thân mình không cần lo lắng gì cả, được như vậy thì tâm mới thanh tịnh, bình 
đẳng. Gặp cảnh thuận là do Phật, Bồ Tát an bài; gặp cảnh nghịch thì cũng do Phật, 
Bồ Tát an bài. Do vậy trong cảnh thuận chẳng sanh tâm ưa thích, trong cảnh 
nghịch cũng chẳng sanh phiền não. Hết thảy đều do Phật, Bồ Tát xếp đặt một 
cách ổn thỏa nhất, dùng công việc để luyện tâm, thành tựu đạo nghiệp, vậy thì 
đâu có chuyện oán trời trách người. 

 
2. Năm trăm năm sau (Buổi sáng 26-01-95) 

Người chân chánh cầu sanh Tây phương Cực Lạc thế giới phải có tâm thanh 
tịnh. Nhưng chúng ta ai cũng là phàm phu chứ chẳng phải thánh nhân, phàm phu 
vẫn còn phiền não, tập khí tích lũy từ vô lượng kiếp đến nay. Chúng ta sanh trong 
thời đại này, thời đại ngày nay là thời đại gì? Là thời đại ‘đấu tranh kiên cố’. 
Trong kinh Kim Cang, Phật có nói đến ‘năm trăm năm sau’, [danh từ này] có 
nhiều cách giải thích, một trong những cách giải thích là năm lần năm trăm năm 
sau -- thời Chánh pháp dài một ngàn năm, Tượng pháp dài một ngàn năm, Mạt 
Pháp mười ngàn năm; năm trăm đầu tiên của thời Mạt Pháp tức là năm trăm năm 
này. Ðức Phật nói đây là thời đại đấu tranh kiên cố. 

Năm trăm năm thứ nhất – năm trăm năm đầu tiên sau khi Phật diệt độ -- là 
thời kỳ ‘giải thoát kiên cố’, lúc đó người tu hành chứng quả rất nhiều, kinh điển 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

35 
 

Phật pháp được kết tập trong thời đại này, cho nên những vị tham dự kết tập kinh 
điển tối thiểu cũng chứng được Tam Quả trở lên, phần đông đều là Tứ Quả A La 
Hán. 

Năm trăm năm thứ nhì là thời kỳ ‘thiền định kiên cố’. 
Năm trăm năm thứ ba là thời kỳ ‘đa văn kiên cố’. Ða văn nghĩa là chỉ chú 

trọng vào việc nghiên cứu, thảo luận kinh giáo, giảng kinh thuyết pháp mà chẳng 
chú trọng vào việc tu hành. 

Năm trăm năm thứ tư là thời kỳ ‘tháp tự kiên cố’. Lúc đó chẳng còn tinh 
thần để thảo luận về Phật học, mọi người đều bận rộn công việc xây dựng chùa 
miếu. 

Năm trăm năm thứ năm là thời kỳ ‘đấu tranh kiên cố’. Dựa vào sự ghi chép 
trong lịch sử Trung Quốc, đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến nay (1995) là 
ba ngàn lẻ hai mươi mốt năm (3021 năm), cũng tức là mở đầu của năm trăm năm 
thứ bảy. Ðây là thời kỳ đấu tranh, đấu tranh không ngừng. Chúng ta suy nghĩ kỹ 
xem có chỗ nào chẳng đấu tranh? Thật ra lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại 
thế có hết thảy chín mươi sáu nhóm ngoại đạo đối lập với Phật pháp; còn trong 
Phật môn có Ðề Bà Ðạt Ða, nhóm sáu tỳ kheo kết bè kết đảng nhiễu loạn Tăng 
đoàn, phá hòa hợp tăng, thậm chí còn muốn ám hại đức Phật Thích Ca. Ngoài ra 
nhìn lại lịch sử Trung Quốc có đạo tràng nào chẳng có đấu tranh? Trong đạo tràng 
có rồng rắn lẫn lộn, có người tu hành tốt và cũng có người cốt ý muốn phá hoại, 
đây là chuyện bất cứ đoàn thể nào cũng chẳng tránh khỏi. Ðây là một sự bất hạnh 
của nhà Phật và cũng là hiện tượng chúng sanh phải gặp nạn và chịu khổ. 

 
3. Công việc của người xuất gia  

(Buổi sáng 29-01-95) 
Tại sao phải phát tâm xuất gia? Học Phật thì tại gia cũng có thể thành Phật. 

Xuất gia là vì chủ trì Phật pháp, tiếp nối huệ mạng của Phật, hoằng pháp lợi sanh, 
phát triển Phật pháp, đem lại lợi ích chân thật cho chúng sanh, đây mới là công 
việc của người xuất gia. Nếu mỗi người xuất gia đều có tâm niệm này thì Ðài 
Loan sẽ thành hòn đảo trân quý, phước địa thật sự. Trong thời đại này nếu chẳng 
thật sự làm được sự nghiệp lợi ích chúng sanh thì nhất định sẽ làm sự nghiệp đấu 
tranh – tranh danh đoạt lợi, chẳng thể nhường nhịn lẫn nhau, kình chống lẫn nhau 
và tạo nên những tội nghiệp này. 

Nếu chúng ta đã xuất gia rồi nhưng chẳng thể tín, giải, thực hành theo lời 
giáo huấn của đức Phật, thì chúng ta sẽ là con cháu của Ma Vương, trong thời kỳ 
Mạt Pháp trộn lẫn trong tăng đoàn để hủy hoại Phật pháp. Tuy trước mắt có được 
một chút lợi ích -- lợi ích là danh văn lợi dưỡng, hưởng thọ ngũ dục lục trần, 
nhưng đời sau nhất định sẽ đọa vào địa ngục A Tỳ. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

36 
 

Công việc hoằng pháp lợi sanh chỉ cần có tâm muốn làm thì ai cũng có khả 
năng làm, đều có thể làm được viên mãn, nếu chẳng làm thì cũng không có cách 
gì khác. 

  
4. Chánh tri chánh kiến (Buổi sáng 06-02-95) 

Tri kiến quan trọng nhất là chánh tri chánh kiến. Tổng cương lãnh tu hành 
của pháp môn niệm Phật là ‘Phát Bồ Ðề tâm, nhất hướng chuyên niệm’. Phát Bồ 
Ðề tâm là chánh tri chánh kiến, thế nên nếu chẳng phát Bồ Ðề tâm thì dù đã làm 
được nhất hướng chuyên niệm nhưng cũng rất khó vãng sanh, điểm này rất quan 
trọng. Thực tại mà nói nếu chẳng có chánh tri chánh kiến, tuy có nhất hướng 
chuyên niệm thì cũng rất khó thành tựu. Vì ‘nhất’ là nhất tâm, tâm có tạp niệm 
thì chẳng là nhất tâm, niệm A Di Ðà Phật mà có xen tạp, tuy buông xuống những 
pháp môn khác thì hình như là có nhất tâm chuyên niệm nhưng thật sự chẳng 
phải, bạn còn xen tạp vọng tưởng, còn xen tạp phiền não nên vẫn không thể thành 
tựu. Do đó tri kiến vô cùng quan trọng trong sự tu hành. 

Nếu dùng ngôn ngữ hiện nay mà nói thì ‘tri kiến’ có nghĩa là ‘nhận thức’ -
- nhận thức đối với Phật pháp, nhận thức về thế gian pháp. Có nhận thức chính 
xác tức là chánh tri chánh kiến. Phật pháp trong thế gian giáo hóa chúng sanh 
chẳng có gì khác ngoài việc giúp chúng sanh xây dựng chánh tri chánh kiến, một 
khi đã có chánh tri chánh kiến thì tu hành rất dễ. Tu hành là việc của mỗi người, 
nếu mỗi người tu hành không thể khắc phục phiền não và tập khí thì vấn đề vẫn 
ở tại tri kiến. Cho nên vừa mở đầu kinh Pháp Hoa đức Thế Tôn liền chỉ rõ tông 
chỉ của sự giáo học: ‘Khai thị ngộ nhập Phật chi tri kiến’. Ðức Phật khai thị cho 
chúng ta, chúng ta phải có khả năng ngộ nhập. ‘Ngộ’ tức là minh liễu, hiểu rõ, 
‘nhập’ tức là thực sự làm được. Và cũng có nghĩa là ‘dung hóa’ chánh tri chánh 
kiến, có thể hòa thành một thể với đời sống của mình thì gọi là ‘dung hóa’, tục 
ngữ gọi là chứng quả, ‘nhập’ nghĩa là chứng. 

Chúng ta tu học cũng phải có mục tiêu và tiêu chuẩn rõ ràng. Mỗi năm phải 
tiến bộ hơn năm trước thì thời gian mới chẳng uổng phí. Người học Phật có thể 
dùng hai điều sau đây để tự kiểm điểm và phản tỉnh coi mình có tiến bộ hay 
không: 

Thứ nhất là khai mở trí huệ và cũng là điều đã nói ở phía trước, chánh tri 
chánh kiến càng ngày càng rõ ràng, thông suốt. Những đạo lý nói trong kinh năm 
nay rõ ràng hơn năm ngoái, lãnh ngộ được nhiều hơn. 

Thứ nhì là đoạn phiền não. Vọng tưởng, phiền não, và tập khí ít hơn lúc 
trước. Nếu trí huệ chẳng tăng trưởng, phiền não tập khí vẫn còn rất nặng thì cả 
năm nay đã trôi qua một cách vô ích, uổng phí. 

 
5. Hoằng pháp (Buổi sáng 09-02-95) 

Tu học Phật pháp, hoằng dương Phật pháp muôn vàn chẳng thể lấy danh 
nghĩa Phật pháp để lừa gạt chúng sanh, để tìm cầu danh văn lợi dưỡng, tham đắm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

37 
 

hưởng thọ ngũ dục lục trần, nếu làm như vậy là sai lầm. Cho dù trước mắt có thể 
tham được một chút tiện nghi nhưng đời sau nhất định phải đọa địa ngục A Tỳ, 
đạo lý và sự thật này mọi người đều chẳng khó hiểu. Do đây có thể biết hết lòng 
tu học, dũng mãnh tinh tấn là một điều tất yếu. 

 Hoằng dương Phật pháp thì tự mình nhất định phải làm gương tốt, phải 
nhận thức rõ ràng thời đại này, phải có trí huệ, thiện xảo phương tiện, làm cho hết 
thảy chúng sanh tín thọ phụng hành dễ dàng, được vậy thì đời này mới chẳng 
luống uổng. 

Chúng ta giúp đỡ người khác, bất luận là cá nhân, đoàn thể, hay đạo tràng 
đều phải ghi nhớ lời dạy của đại sư Thiện Ðạo: ‘Hết thảy phải làm với tâm chân 
thật’, chẳng thể giả dối. Sự khác biệt giữa Phật pháp và Thế pháp là ở chỗ chân 
và giả, Phật pháp là chân thật, tâm là chân thật, cho nên hết thảy đều là chân thật. 
Tâm người thế gian là hư vọng giả dối nên hết thảy đều là hư vọng, đây cũng tức 
là: ‘vạn pháp duy tâm, vạn pháp duy thức’. 

 
6. Ðời sống của người xuất gia 
 (Buổi sáng11-02-95) 

Trong thời kỳ Mạt Pháp, hoàn cảnh sinh sống của người xuất gia khác hẳn 
với lúc trước, hoàn cảnh sinh sống của người xuất gia lúc trước có bảo đảm. Giống 
như ở Trung Quốc đại lục ngày xưa, tự viện am đường đều có hằng sản, có ruộng 
đất, có rừng núi, có thể cho nông phu mướn ruộng đất trồng trọt, do tự viện thâu 
tiền mướn đất nên nguồn lương thực của đạo tràng rất ổn định, có tài nguyên kinh 
tế nên tâm thanh tịnh, tâm định, chẳng phải chiều theo thị hiếu của tín đồ, tu hành 
cũng thành tựu dễ dàng hơn. 

Trong xã hội ngày nay chùa chiền không có thâu nhập, chẳng có hằng sản, 
hoàn toàn phải nhờ tín đồ cúng dường. Vì vậy nên xem tín đồ như là ‘y thực phụ 
mẫu’ (cha mẹ cung cấp thức ăn áo mặc), tìm đủ mọi cách để lung lạc tín đồ, cũng 
vì vậy nên tâm phan duyên rất nặng và đạo tâm lơ là, tâm chẳng thanh tịnh, tâm 
đã bị ô nhiễm, đây là hoàn cảnh tu học ngày nay của chúng ta chẳng sánh bằng 
người đời xưa. Ðây cũng là lý do tại sao ngày nay người tu hành nhiều nhưng 
thành tựu rất ít. Nếu chúng ta muốn thành tựu ngay trong một đời này thì phải 
hiểu rõ những vấn đề này, phải rất minh bạch, chẳng thể phạm sai lầm. Thế nên 
đạo tràng chẳng cần phải lớn, càng nhỏ càng tốt, chi phí ít thì sanh hoạt dễ dàng 
hơn; còn có khả năng dư thừa thì phải tận tâm làm công việc hoằng pháp lợi sanh. 

‘Ðạo’ tức là tâm thanh tịnh, nhất định phải ghi nhớ điều này. Ðề kinh của 
kinh Vô Lượng Thọ là ‘Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác’, đây tức là Ðạo, chúng ta 
tu hành là tu việc này. Hễ những gì nhiễu loạn tâm thanh tịnh, phá hoại tâm thanh 
tịnh đều là chướng ngại, đều là ma. Nếu chúng ta ngăn ngừa cẩn thận thì sẽ có 
thêm ‘tăng thượng duyên’ 13 để hướng về Ðạo, cho dù đang ở trong thời loạn 

 
13 Tăng thượng duyên (adhipati-pratyaya): là nguyên nhân liên quan trực tiếp đến nguyên nhân 
hay kết quả của hết thảy pháp hữu vi, tức là những duyên có khả năng tăng mạnh thêm hoặc 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

38 
 

cũng có thể thành tựu được. Nếu chẳng để ý thì tập khí, bịnh cũ của chúng ta sẽ 
tái phát, tương lai nhất định sẽ đọa lạc. 

Ðã phát tâm xuất gia rồi chúng ta nhất định phải biết [nếu đọa lạc thì] sự 
đọa lạc của chúng ta sẽ nặng hơn và thê thảm hơn người thế gian rất nhiều. Người 
thế gian mê hoặc điên đảo, đọa lạc thì vẫn còn có thể tha thứ được; chúng ta ngày 
ngày được nghe Phật pháp, đều có trình độ hiểu biết tương đối khá nhiều đối với 
sự thật và đạo lý của nhân duyên quả báo, đã biết rõ rồi mà còn cố phạm cho nên 
tội lỗi sẽ tăng gấp bội, còn nặng hơn những người thường phạm lỗi rất nhiều, đây 
là lý do tại sao chúng ta chẳng thể không cẩn thận, chẳng thể không hiểu rõ. 

 
7. Vãng sanh (Buổi sáng 11-02-95) 

Chúng ta phải niệm niệm nhớ về cố hương (quê hương), cố hương là y báo, 
chánh báo trang nghiêm ở Tây phương Cực Lạc thế giới. Phải ghi nhớ chuyện 
này trong lòng, những chuyện khác chẳng có liên hệ gì đến ta, phải luôn luôn 
mong muốn trở về quê hương, cái tâm niệm muốn vãng sanh này là chánh niệm. 

Phần đông người thế gian không hiểu, cứ cho rằng: ‘Tại sao người này cứ 
muốn chết hoài?’. Ðây là quan niệm sai lầm của người thế gian. Vãng sanh là 
sống mà đi chứ chẳng phải chết, vả lại còn là ‘sống mãi’ -- sẽ chẳng còn sanh tử, 
chẳng còn luân hồi nữa. Cho nên đó mới là sự mở đầu của sự ‘sanh’; nếu chẳng 
thể vãng sanh thì sẽ có sanh tử. Trong nhà Phật chúng ta thường nói: ‘Pháp thân 
huệ mạng’. Vãng sanh là bắt đầu chứng được Pháp thân huệ mạng, là sự bắt đầu 
của chân thường, chẳng phải vô thường, còn ở thế gian này đều là vô thường. 
Chúng ta phải luôn luôn có cái tâm này, có ý niệm này, như vậy mới tốt. 

‘Thế duyên’ tức là làm lợi ích cho chúng sanh. Tuy phước báo của chúng 
ta rất mỏng, mỏng cũng chẳng thành vấn đề, cho dù chỉ là một chút thí xả, nhưng 
đó đích xác là lợi ích chân thật, đó cũng là công đức viên mãn. 

 
8. Ma chướng  (Buổi sáng 09-05-95) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên nói rất hay: ‘Họa hay phước chẳng có lối 
vào, chỉ có người tự chiêu cảm lấy’14. Nếu chúng ta trong đời sống sanh hoạt hằng 
ngày, vô ý hay cố ý mắc lỗi [gây xích mích] với người ác sẽ đem đến những quả 
báo chẳng vừa ý, thì người tu hành chúng ta sẽ có nhiều ma chướng trên đường 
tu học Bồ Tát đạo. ‘Ma chướng’ là những chuyện cản trở do những người hay 

 
khiến cho một pháp khác được sanh khởi, hoặc thúc đẩy kết quả của một nhân được mau thành 
tựu, thì gọi là Tăng Thượng Duyên. Ví dụ như ruộng, phân, nước v.v… là Tăng Thượng Duyên 
của mùa màng (mùa màng là kết quả trực tiếp của hạt giống). Tăng Thượng Duyên theo công 
dụng còn chia thành hai loại:  a. Dữ Lực Tăng Thượng Duyên: Duyên thúc đẩy sự sanh khởi 
của pháp khác.  

b. Bất Chướng Tăng Thượng Duyên: Duyên khiến cho pháp khác được sanh khởi 
không bị ngăn trở. 
14 (Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

39 
 

việc mà mình có xích mích, đụng chạm làm nên. Nếu chẳng mắc lỗi [xích mích] 
với người thì ma chướng sẽ ít. Mắc lỗi với người nhiều thì ma chướng sẽ nhiều. 

Chúng ta phải khắc phục tâm sân khuể của mình, khắc phục lòng đố kỵ, 
chướng ngại của mình. Ðây đều là phiền não tích lũy từ nhiều kiếp trước, khi thấy 
người khác giỏi thì trong lòng chẳng vui; khi nhìn người khác có thành tựu thì 
mình rất khó chịu, liền tìm đủ mọi cách để phá hoại người ta, gây trở ngại phá rối 
người khác, đâu biết đó là giúp họ thành tựu tâm nhẫn nhục, thành tựu cho định 
- huệ của họ, chỉ đem lại cho mình nhiều điều chẳng như ý mà thôi. Vì chuyện 
bạn đã tạo là ‘tánh tội’, tội này sanh từ tâm ác, bản thân của nó đã là tội, cho dù 
người ta chẳng báo phục thì tự mình cũng sẽ chịu lấy báo ứng. 
 

9. Chánh tri chánh kiến (Buổi sáng 09-05-95) 
Tông Thiên Thai có câu: ‘Có thể nói mà không thể làm là quốc sư; có thể 

nói và cũng có thể làm là quốc bảo’ 15, ý nghĩa của hai câu này là điều mà đức 
Phật thường nói đến trong kinh; người phá giới còn có thể cứu được, phá kiến 
(người có tri kiến sai lầm) thì chẳng thể cứu được. 

‘Có thể nói mà không thể làm’ là phá giới -- người đó biết nói nhưng làm 
chẳng được, những gì họ nói đều đúng, nói chẳng sai, tri kiến là chính xác, cho 
nên người này vẫn còn có thể cứu được. Giả sử [người này] trì giới rất nghiêm 
mật, làm rất tốt, nhưng tri kiến sai lầm thì chẳng thể cứu nổi. Thí dụ chư Phật 
Như Lai, lịch đại tổ sư đại đức đều dạy chúng ta phải nên cầu sanh Tịnh độ, không 
những người niệm Phật phải cầu sanh Tịnh độ, tu học bất cứ pháp môn nào đến 
cuối cùng cũng nên hồi hướng cầu sanh Tịnh độ, kiến giải này tức là chánh tri 
chánh kiến. 

Tự mình có thể một lòng một dạ cầu sanh Tịnh độ và còn giới thiệu chánh 
pháp cho mọi người, người như vậy tức là quốc bảo. Cho nên làm thế nào hoằng 
pháp lợi sanh mới có hiệu quả tự độ, độ tha? Phải đem lời dạy trong kinh thực sự 
làm được trong đời sống hằng ngày. Nếu làm chẳng được, tuy những chuyện mình 
nói là chánh pháp thì cũng chẳng nói được thấu suốt, triệt để. Tại sao sẽ không 
thấu triệt? Vì đó chẳng phải sự thể nghiệm của chính mình mà chỉ là những gì 
mình nghe được; dù cho biết được từ trong kinh thì cũng thuộc về ‘chuyện mình 
nghe được’ – là nghe đức Phật Thích Ca nói, nghe chư Bồ Tát nói, chẳng phải là 
do mình đích thân nhìn thấy. Phải làm sao mới có thể đích thân nhìn thấy? Phải 
tự mình đích thân làm, phải đoạn ác tu thiện, tích công lũy đức, phải mỗi ngày 
phản tỉnh, kiểm điểm lỗi lầm của mình. Chúng ta đều đã đọc cuốn Liễu Phàm Tứ 
Huấn, ông Viên Liễu Phàm là một tấm gương rất tốt. 

 
15 (Năng thuyết bất năng hành, quốc chi sư dã, năng thuyết hựu năng hành, quốc chi bảo dã) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

40 
 

Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 
Tập 2 

Hòa thượng Tịnh Không thuyết giảng 
Ðây là những bài khai thị buổi sáng của hòa thượng Tịnh Không cho đồng 

tu khắp nơi, chưa được hòa thượng giám định. Chỉ là do nhóm ghi chép bài giảng 
đích thân nghe băng thâu âm, ghi lại những điểm chính yếu, chỉnh lý cho gọn rồi 
viết thành bài nháp này để cúng dường độc giả. 
 
A. KHAI THỊ VỀ PHƯƠNG PHÁP TU TRÌ 
 

1.  Ðến cũng không không, đi cũng không không (Buổi sáng 21-11-98) 
 Tôi cùng Lý hội trưởng đi thăm lão cư sĩ Hồng Cung Lan và tặng cho ổng 
một xâu chuỗi. Lão cư sĩ nói lúc bình thường ông có rất nhiều vọng niệm, sau khi 
có được xâu chuỗi này thì vọng niệm ít đi. Ông nằm mộng thấy một nam một nữ 
đến thăm ông, họ nói là do Ngọc Hoàng Ðại Ðế phái đến để bảo hộ cho ông, 
khuyên ông phải nhẫn nại, và nói: ‘Ðến cũng không không, đi cũng không không’. 
Cả đời lão cư sĩ Hồng chẳng có tâm nhẫn nại, tính tình nóng nảy; nghe xong, ông 
hiểu được và rất hoan hỷ. Sau khi ông tỉnh dậy thì hai người này biến mất. Ông 
nói ông đã tám mươi tuổi rồi, nhất định không lừa gạt người, đây là cảnh giới 
thật. 
 ‘Ðến cũng không không, đi cũng không không’, hai câu này nói toạc hết 
nghĩa thú của kinh Bát Nhã. Không những trước lúc chúng ta đến đã không không, 
đi rồi cũng không không, hiện tại [chẳng phải] cũng không không đó sao? Ðức 
Phật nói chân tướng sự thật là như ‘mộng, huyễn, bọt, bóng’. Mộng, huyễn, bọt, 
bóng đều chẳng chân thực, đều là giả tướng, thời gian giả tướng này tồn tại rất 
ngắn, trong kinh hình dung ‘như sương, như ánh chớp. Như sương là nói tướng 
tương tục -- tiếp nối, như ánh chớp là nói ‘sát na tế’ -- rất nhanh, nói rõ thật tướng 
chư pháp đích thật như vậy. Người hiểu rõ và giác ngộ thì được xưng là Phật, Bồ 
Tát; người mê hoặc và chẳng giác ngộ cho rằng chuyện này không thật, đây là 
phàm phu. Cho nên sự sai khác giữa Phật, Bồ Tát và phàm phu là ở tại một niệm 
giác hay mê. Người giác ngộ trong mộng, huyễn, bọt, bóng được tự tại, người mê 
hoặc thì rất đau khổ. 
 Do đó có thể biết đây là ‘duyên sanh’, duyên khởi tánh không. Nghiệp 
duyên rất phức tạp, gồm có ba thứ: thiện, ác, và vô ký (vô ký là chẳng thiện, chẳng 
ác). Chỉ có người giác ngộ chân chánh mới có thể vận dụng một cách thích hợp, 
giúp đỡ những chúng sanh chưa giác ngộ có thể khai ngộ, đây tức là chư Phật, Bồ 
Tát phổ độ chúng sanh. Hiểu rõ chư pháp là vô sở hữu, ‘không không’ cũng là vô 
sở hữu, liễu bất khả đắc (trọn chẳng thể có được); cái tâm niệm có thể đắc và những 
vật đắc được đều là ‘không không’, tâm chúng ta mới chân chánh trở lại bình tịnh, 
trở lại thanh tịnh, bình đẳng. Thanh tịnh bình đẳng là chân tâm bản tánh của chúng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

41 
 

ta, và cũng là ‘minh tâm kiến tánh’ nói trong Tông Môn, [hiểu được như vậy] 
chúng ta mới thể hội tại sao cả đời giảng kinh thuyết pháp, Thế tôn phải dùng hết 
hai mươi hai năm để giảng kinh Bát Nhã là vì hết thảy chúng sanh chẳng biết 
chân tướng sự thật, chẳng biết các pháp đều không, chẳng thể hành Bồ Tát đạo. 
Bồ Tát đạo là con đường giác ngộ, phàm phu đi con đường mê hoặc nên mới xuất 
hiện thập pháp giới, lục đạo, tam đồ. Mê nặng thì là hiện tượng tam đồ, nhẹ hơn 
thì là lục đạo, nhẹ hơn nữa là tứ thánh pháp giới. Hết thảy tam đồ, lục đạo, tứ 
thánh pháp giới đều là mê, đều chẳng khế nhập vào ‘lý không’, khế nhập vào ‘lý 
không’ thì sẽ chứng được Nhất Chân pháp giới. 
 Nhất Chân cũng là danh tướng nói một cách miễn cưỡng, nếu chúng ta 
chấp trước có một cái ‘Nhất’, chấp trước có một cái ‘Chân’ thì cũng sai luôn. Ðối 
ngược của một là nhiều, đối ngược của chân là giả, Huệ Năng đại sư nói: ‘Một và 
nhiều, chân và giả là Nhị pháp, Nhị pháp chẳng phải Phật pháp’. Cho nên chẳng 
có ý niệm của ‘nhất’, của ‘chân’ thì mới thực sự là Nhất Chân pháp giới. Do đó 
có thể biết vừa khởi tâm động niệm một chút thì đã sai mất rồi. 
 Học Phật thì phải học như thế nào? Tông Môn thường nói: ‘Tu từ căn bản’, 
căn bản tức là một niệm chẳng sanh, tâm địa thanh tịnh chẳng khởi một tâm niệm 
gì hết. Nếu nghĩ: ‘hiện giờ một niệm cũng chẳng sanh’ thì đã sanh lên cái tâm 
‘một niệm chẳng sanh’, vậy thì cũng sai rồi. Lúc mới bắt đầu học, Tông Môn 
dùng phương pháp ngồi xếp bằng quay mặt vào vách để tập ‘không khởi tâm, 
không động niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước’. Sau khi học thành công 
rồi thì phải thao luyện trong đời sống, khi lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần phải 
không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, vậy thì 
mới thành công, lúc bấy giờ mọi cảnh giới đều là Nhất Chân pháp giới. Nhất Chân 
pháp giới chẳng tách lìa thập pháp giới, lục đạo, tam đồ; làm sao có thể gọi là 
Nhất Chân pháp giới? Do chuyển biến nơi tâm, chuyển biến ở chỗ nhận biết, nhận 
thức chân tướng của cảnh giới, tức là nhận thức được chân tướng của vũ trụ nhân 
sanh. 
 Ý nghĩa của câu ‘Ðến cũng không không, đi cũng không không’ rất sâu, 
nếu nhận thức rõ thì sẽ rất vui vẻ mà nắm lấy duyên, thành tựu vô lượng công 
đức, đó là tích công lũy đức. Phàm phu nhận lầm cảnh giới, tạo thành tội nghiệp 
nhưng chẳng phải là cố ý tạo tội. Ðức Phật nói nguồn gốc của hết thảy tội nghiệp 
là ngu si, si tức là chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật nên làm sai, dùng duyên sai 
lầm. Người giác ngộ hiểu rõ chân tướng sự thật nên khi khởi tâm động niệm, hết 
thảy hành động đều là tích công lũy đức. Tích công lũy đức là khái niệm của 
người thế gian, người giác ngộ chẳng có tâm niệm này. Chúng sanh trong thập 
pháp giới có tâm niệm này, Phật, Bồ Tát trong Nhất Chân pháp giới chẳng có tâm 
niệm này, đó là ‘làm mà không làm, không làm mà làm’. 
 Chúng sanh có ‘cảm’ thì Phật, Bồ Tát liền ‘ứng’, tự nhiên cảm ứng đạo 
giao, nhất định chẳng có khởi tâm động niệm. Cổ đức dùng thí dụ đánh khánh, 
gõ khánh thí dụ cho cái ‘cảm’ của chúng sanh, âm thanh phát ra từ cái khánh thí 
dụ cho sự ‘ứng’ của Phật, Bồ Tát. Trên thực tế cái ‘ứng’ của Phật, Bồ Tát là cảm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

42 
 

ứng của tự tánh. Chúng ta xem Phật, Bồ Tát thành người, xem hết thảy các pháp 
thành thực thể, tinh nghĩa của Ðại thừa chúng ta chẳng có cách nào thể hội được 
nên chẳng biết hết thảy sự vật trong tận hư không trọn khắp pháp giới đều là tự 
tánh. Người giác ngộ trong Tông Môn thường nói: ‘Ðâu cũng là đạo, trái phải 
đều về nguồn’ 16, câu này nói toạc chân tướng sự thật, hư không pháp giới đều 
chỉ là một cái tự tánh mà thôi. Tự tánh là năng biến (chủ thể có thể biến), cảm 
ứng là sở biến (cái được biến), chỗ nào có cảm thì chỗ đó có ứng, cảm ứng đạo 
giao, tơ hào chẳng sai. Lý Sự của cảm ứng sâu rộng vô cùng, chúng ta phải thể 
hội kỹ càng, sau khi hiểu rõ thì sẽ biết học Phật như thế nào, làm người như thế 
nào, làm thế nào sinh sống qua ngày, đạt được hạnh phúc chân chánh mỹ mãn. 
 Thế pháp nói đến ‘chân - thiện - mỹ - huệ’, Phật pháp nói đến ‘thường - lạc 
- ngã - tịnh’, những thứ này đều là thật; nhưng chúng sanh trong thập pháp giới 
chẳng có, Phật, Bồ Tát trong Nhất Chân pháp giới mới có; cũng có thể nói người 
khởi tâm động niệm chẳng có, người không khởi tâm động niệm mới có. Phật thí 
dụ tâm như nước, lúc nước bình tịnh chẳng khởi sóng giống như một cái kiếng, 
soi những cảnh giới bên ngoài rõ ràng, nước này ví như chân - thiện - mỹ - huệ, 
thường - lạc - ngã - tịnh. Nhưng lúc nước khởi sóng tuy vẫn có thể chiếu soi cảnh 
giới nhưng rời rạc, tan nát, cho nên chân thiện mỹ huệ, thường lạc ngã tịnh cũng 
mất luôn. Từ đây có thể biết dù tâm của Phật, Bồ Tát ứng hóa trong lục đạo, tùy 
loại hiện thân, tùy cơ thuyết pháp nhưng vẫn bình tịnh. Lúc thuyết pháp thì ‘nói 
mà chẳng nói, chẳng nói mà nói’, lúc thị hiện thì ‘hiện mà chẳng hiện, chẳng hiện 
mà hiện’ vĩnh viễn trụ trong cảnh giới nhất chân, tâm vĩnh viễn giữ được bình 
tịnh như nước. Tự tánh công đức tức là ánh sáng của nước có thể chiếu kiến hết 
thảy vạn pháp. Trong thập pháp giới càng đi xuống thì cường độ rung động của 
làn sóng tâm càng lớn, càng lên trên thì làn sóng càng nhỏ. Ðến lúc nào trong 
cảnh giới tâm chẳng động nữa, dùng kinh Hoa Nghiêm mà nói thì mức thấp nhất 
là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, lúc đó Bát Nhã, giải thoát, pháp thân của tự tánh sẽ 
hiện tiền. 
 

2. Phương pháp khai ngộ  (Buổi sáng 24-11-98) 
Cách dạy học thời xưa trong Phật pháp và thế pháp đại khái tương đồng, 

đều theo quan niệm dùng phương cách khơi gợi, chú trọng ngộ tánh của học sinh. 
Cách dạy học của nhà Phật là nhằm giúp đỡ học sinh khai ngộ, cách dạy học của 
Nho gia, Ðạo gia cũng vậy, chẳng đề xướng cách học ký vấn 17, đích thật chẳng 
giống với cách dạy học ngày nay. Ngày nay chú trọng cách học thuộc lòng và học 
tràn lan nhiều môn để tích tụ thường thức phong phú, đây là thuộc cách học ký 
vấn. Người xưa chú trọng học thuộc lòng nhằm mục đích tu định, chứ không coi 
trọng ký ức; người xưa dùng cách học thuộc lòng để đoạn dứt vọng tưởng, phân 
biệt, khôi phục tâm thanh tịnh, đây là phương pháp khai mở cánh cửa khai ngộ 
tốt nhất. Vì cánh cửa khai ngộ bị bế tắc nên chúng sanh chẳng thể khai ngộ, nếu 

 
16 (Ðầu đầu thị đạo, tả hữu phùng nguyên) 
17 Cách học ký vấn là học thuộc lòng và học nhiều môn để tích tụ kiến thức  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

43 
 

dẹp bỏ phân biệt và chấp trước thì trí huệ sẽ hiện tiền, đó tức là ‘mở tung cái nút 
chặn’ (mao tắc đốn khai). 

Do đây có thể biết phân biệt chấp trước càng nghiêm trọng thì càng chẳng 
thể khai ngộ; phân biệt chấp trước nhẹ mỏng thì dễ khai ngộ hơn, đây là lý do tại 
sao thế pháp và Phật pháp đều coi trọng ‘một môn thâm nhập’. Trong một giai 
đoạn nào đó, chẳng kể là học trình dài ngắn, chỉ cho phép học một môn, bất kỳ 
khóa trình của một môn nào cũng mong cầu có chỗ ngộ, ngộ nhập trong một môn 
này thì sự dạy học thành công. Ngược lại nếu chẳng có lãnh ngộ, chẳng khai ngộ, 
sự dạy học này được kể là thất bại. Do đó giáo học đích thực chú trọng trên trí 
huệ và đức hạnh, người sơ học thì đức hạnh đứng hàng đầu, trí huệ đi sau. Một 
người có trí huệ nhưng chẳng có đức hạnh rất dễ tạo nên chuyện ác to lớn, gây 
hại xã hội, thế nên đức hạnh đứng hàng đầu. Vừa có đức hạnh lẫn trí huệ thì làm 
việc gì cũng là đại phước, có thể đem lợi ích cho xã hội, lợi ích cho chúng sanh. 

Giáo học của nhà Nho lấy Khổng Lão Phu Tử làm tiêu chuẩn, Khổng Lão 
Phu Tử dạy bốn khoa: thứ nhất là đức hạnh, thứ nhì là ngôn ngữ, thứ ba là chánh 
sự (năng lực kỹ thuật), thứ tư là văn học. Lúc đức hạnh và kỹ năng đã được thành 
tựu, nếu có dư sức lực thì mới học văn học nghệ thuật, đề cao đời sống tinh thần. 
Thứ tự này rất hợp lý, giáo học của nhà Phật cũng chẳng ngoại lệ, là đoạn phiền 
não trước sau đó mới học pháp môn; đoạn phiền não tức là đức hạnh, học pháp 
môn tức là chánh sự. Tuy trên phương thức vận dụng có thể biến hóa nhưng 
nguyên lý và nguyên tắc thì vĩnh viễn chẳng biến đổi, đó là triết lý giáo dục. 

Xã hội ngày nay có thể nói là hoàn toàn chẳng giống ngày xưa. Nếu quan 
niệm giáo học và nguyên tắc sanh hoạt ngày xưa có thể thích ứng và dung hợp 
với thời đại hiện nay thì chúng sanh sẽ thực sự đạt được hạnh phúc. Ðây cũng là 
điều những người có lòng tốt, trong Phật pháp gọi là những Bồ Tát có tâm đại từ 
bi muốn tìm cách giúp đỡ chúng sanh. Thế nên Bồ Tát nhất định phải thông suốt 
hết thảy pháp trong thế gian mới có thể làm thầy của trời và người, mới có năng 
lực chỉ đạo xã hội, giáo hóa chúng sanh. Năng lực này tức là trí huệ chân thật và 
thiện xảo phương tiện. Chân thật trí huệ là thể, thiện xảo phương tiện là vận dụng, 
nếu chẳng có chân thật trí huệ thì chẳng thể vận dụng được thiện xảo phương tiện. 

Lấy thí dụ: Xã hội thời xưa truy cầu hòa bình, xã hội ngày nay lại khuyến 
khích cạnh tranh, bề ngoài hai bên hoàn toàn xung đột thì phải làm thế nào để 
dung hợp? Nói từ mặt Lý thì dung hợp nhất định có thể làm được vì cả hai đều 
cùng chung một pháp tánh. Kinh Ðại thừa nói tận hư không trọn khắp pháp giới 
đều cùng chung một lý thể, ngay cả pháp giới địa ngục và pháp giới Phật cũng có 
thể dung hợp, huống gì là những pháp giới khác? Do đó trên mặt Lý như vậy thì 
trên mặt Sự đương nhiên cũng có thể làm được. Trên Sự tướng chúng ta gặp phải 
khó khăn, nguyên nhân ở tại phân biệt, chấp trước. Ðặc biệt là ngã chấp nặng nề, 
niệm niệm đều vì ‘lợi ích của tôi’, người nào cũng chấp trước ‘lợi ích của tôi’, 
đây là cội rễ của vấn đề, tạo thành chẳng thể dung hòa lẫn nhau, và cũng tạo nên 
vô lượng vô biên tội nghiệp. Nếu ‘tôi’ là thật thì còn có thể chấp nhận được; nào 
ai biết cái ‘tôi’ này chỉ là một khái niệm trừu tượng, hư giả mà thôi. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

44 
 

Khóa trình cơ bản của Pháp Tướng Tông là ‘Bách Pháp Minh Môn Luận’, 
trình độ của bộ luận này rất cao, là chỗ nhập môn của pháp Ðại thừa, nói rõ về 
chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Bộ luận này thuộc về ‘Tông Kinh Luận’, giải 
thích rõ tông chỉ của [những gì] đức Phật nói, trên thực tế là giải thích một câu 
nói của đức Phật. Ðức Phật nói: ‘Hết thảy pháp vô ngã’, Bách Pháp Minh Môn 
Luận lấy câu này làm tông chỉ, quy nạp hết thảy pháp thành một trăm pháp, bách 
pháp này tức là hết thảy pháp. ‘Vô ngã’ nói rõ ‘người vô ngã’, ‘pháp vô ngã’, nếu 
có thể khai ngộ hai việc này thì sẽ hoàn toàn buông xuống ngã chấp và pháp chấp, 
liền có thể siêu phàm nhập thánh. Phàm phu chấp trước có ngã, có pháp; Phật, Bồ 
Tát thì giác ngộ ‘vô ngã và vô pháp’ nên Phật, Bồ Tát trong y báo, chánh báo 
trang nghiêm của thập pháp giới có thể ‘lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, viên dung 
tự tại’. 

Chúng sanh chấp trước có ngã, có pháp thì vĩnh viễn sẽ không thể giải 
thoát, vĩnh viễn chịu sanh tử luân hồi, khổ chẳng thể tả nổi. Người mê hoặc chẳng 
hiểu chân tướng sự thật này, chỉ có người giác ngộ hiểu được. Cho dù học tập 
Phật pháp, nghiên cứu Phật pháp, nhưng họ vẫn còn chấp trước ngã và pháp, vẫn 
còn khen mình chê người (tự tán hủy tha). Ðây là vì còn ngã chấp, chẳng biết chư 
pháp bình đẳng, chư pháp không tịch, chư pháp duyên sanh nên mới có hành vi 
này. Phàm những pháp duyên sanh đều chẳng có tự thể, chẳng có tự tánh, ‘đương 
thể tức không, liễu bất khả đắc’. Tướng thì có mà Thể thì không, Sự thì có mà Lý 
thì không cho nên Tướng là huyễn tướng, Sự như mộng, huyễn, bọt, bóng, đây 
đều là chân tướng sự thật. 

Sau khi hiểu rõ chân tướng rồi thì tâm sẽ định, sẽ thanh tịnh; lúc đó sự cảm 
thọ, hưởng thọ trong Phật pháp được gọi là ‘chánh thọ’, chánh tức là chánh 
thường. Hưởng thọ của người thế gian chẳng chân thường, có ‘khổ, vui, sầu, hỷ, 
xả’; chánh thọ của Phật pháp chẳng có ‘khổ, vui, sầu, hỷ, xả’. Chư Phật, Bồ Tát 
ứng hóa trong thế gian tuy là có ‘khổ, vui, sầu, hỷ, xả’ nhưng đó là thị hiện, biểu 
diễn, du hý thần thông, chẳng phải là thiệt. Phàm phu thiệt có ‘khổ, vui, sầu, hỷ, 
xả’, chẳng phải diễn tuồng, cho nên tạo nghiệp. Người chân chánh giác ngộ thì sẽ 
giống hệt chư Phật, Bồ Tát, du hý thần thông, tự tại vô ngại. 

Học Phật phải gánh vác trách nhiệm tiếp nối huệ mạng của Phật, gánh vác 
sứ mạng hoằng pháp lợi sanh, muốn đảm đương sứ mạng này thì nhất định phải 
ngộ nhập. Phương pháp ngộ nhập chẳng có gì khác ngoài buông xuống vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước mà thôi. Lúc xử thế, đãi người, tiếp vật trong cuộc 
sống hằng ngày phải buông xuống ngã chấp. Kinh Kim Cang nói đến ‘ngã tướng, 
nhân tướng, chúng sanh tưởng, thọ giả tướng’, chỉ cần buông xuống một tướng 
này thì sẽ hoàn toàn buông xuống hết. Bốn tướng này có sự liên hệ mật thiết, có 
một tướng thì bốn tướng sẽ đều có, buông xuống một tướng thì sẽ buông xuống 
cả bốn. Sau đó đoạn hết thảy ác, tu hết thảy thiện tức là công đức chân thật, đây 
là điều mà chư Phật, Bồ Tát đều tán thán, khen ngợi. Chúng ta cần phải biết có 
đủ bốn tướng này là chướng ngại nghiêm trọng cho sự tu học Phật pháp. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

45 
 

Bạn phát tâm từ bi muốn cứu độ hết thảy chúng sanh, muốn cứu chúng 
sanh thì trước hết phải độ mình cái đã, nếu tự mình chẳng độ được thì sẽ chẳng 
có năng lực độ chúng sanh. Cho nên tự tu học và tương lai giúp đỡ chúng sanh 
đều phải nhờ vào chính mình, tuy chư Phật, Bồ Tát từ bi nhưng cũng chẳng giúp 
được. Chư Phật, Bồ Tát chỉ giúp chúng ta trên việc dạy dỗ, nói rõ sự thật chân 
tướng cho chúng ta nghe, cung cấp phương pháp cho chúng ta tham khảo, nhưng 
khế nhập vào cảnh giới nhất định phải là sự việc của chính mình, hy vọng mọi 
người phải hết lòng nỗ lực. 

 
3.  Khỏe mạnh là căn bản của việc tu đạo (Buổi sáng 25-11-98) 
 

a. Khỏe mạnh là căn bản của việc tu đạo 
Bất luận là pháp thế gian hay xuất thế gian, nếu chẳng có thân thể cường 

tráng thì làm việc gì cũng không thể thành tựu. Ðời xưa bất luận là trong thiền 
đường, niệm Phật đường, đả thất là việc rất bình thường, hơn nữa là bảy ngày bảy 
đêm chẳng ngủ chẳng nghỉ. Cho nên hơn phân nửa là những người trẻ tuổi tham 
gia, họ có khả năng và thể lực làm việc này, bốn mươi mấy tuổi trở lên thì thể lực 
đã suy rồi, việc nghiên giáo (nghiên cứu giáo lý) cũng chẳng ngoại lệ. Cho nên 
thời kỳ thanh thiếu niên là [thời gian] để củng cố cội rễ của học thuật, sự nghiệp. 

Tôi sanh vào thời chiến tranh loạn lạc, suốt cả đoạn đời niên thiếu tốt đẹp 
nhất tôi phải bôn ba, chạy nạn, cho nên cơ sở giáo dục chẳng được củng cố, dù 
cho ngày nay siêng năng nỗ lực tu học cũng chẳng có thành tựu bằng người đời 
xưa. Nếu thể chất kém một chút, thân thể suy yếu, nhiều bịnh thì càng khó khăn 
hơn. Cho dù có ý muốn học, vẫn cảm thấy tâm có dư nhưng sức chẳng đủ, đây là 
một chuyện vô cùng đáng tiếc. Thế nên trong đời sống thường ngày nhất định 
phải chú ý đến thân thể của mình. 

Phương pháp thay đổi thể chất nhanh chóng và có hiệu quả nhất là tu tâm 
thanh tịnh, đoạn trừ hết thảy vọng tưởng, tạp niệm, sống cuộc đời đơn giản và có 
quy luật. Ðời sống đơn giản là đời sống khỏe mạnh. Thực sự có thể làm được 
thiểu dục tri túc, hết lòng hướng về đạo, hết lòng nghĩ đến chúng sanh khổ nạn, 
dốc toàn tâm toàn lực để giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, đó là đại từ bi. Nhân quả 
đều có thể chuyển. Có thân tâm khỏe mạnh thì mới có thể phục vụ cho xã hội đại 
chúng, làm thêm một số việc tốt. 

 
b. Nhân quả 
Miền đông bắc Trung Quốc nước sông tràn ngập lênh láng, có rất nhiều 

người gần chết đói, hy vọng được cứu giúp. Chúng tôi gởi mười vạn bộ áo lạnh 
và lương thực cho họ, và giúp họ xây dựng lại trường học. Những thời gian chịu 
đựng khổ nạn này có thể cảnh giác mọi người đừng nên tạo ác nghiệp nữa. Họ tự 
mình phản tỉnh là do trước kia bắt cá, sát sanh quá nhiều, ngày nay nghĩ lại [mới 
thấy] cái được chẳng bù nổi cái mất. Có câu ‘Ở gần núi thì ăn [đồ ở] núi, ở gần 
sông thì ăn [đồ ở] sông’, ở ven biển hay sông thì làm nghề chài lưới sinh sống, 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

46 
 

đời sống được no ấm thì liền biết đủ, như vậy còn có thể tha thứ. Nếu tham hưởng 
thụ, hy vọng lợi dụng việc sát sanh để phát tài, vậy thì là tạo tội nghiệp, gia đạo 
làm sao có thể hưởng lâu dài được? Trong lịch sử và cuộc sống hiện thực, nếu 
chúng ta quan sát kỹ càng thì đích thực nhân quả báo ứng tơ hào chẳng sai. 

Từ nghiệp sát này chúng ta liên tưởng đến người hiện nay tạo bốn thứ 
nghiệp: giết hại, trộm cắp, dâm dục, nói dối; trong Phật pháp đây là bốn giới 
trọng, bất luận là xuất gia, tại gia đều phải tuân thủ. Nhìn vào xã hội ngày nay 
những gì trong tâm mọi người suy nghĩ, lời nói, hành động đều là giết hại, trộm 
cắp, dâm dục, nói dối, rượu chè (sát, đạo, dâm, vọng, tửu), mỗi ngày đều tạo nên 
năm thứ tội nghiệp này, trên thực tế tức là tạo ra mười ác nghiệp, tai nạn trên thế 
gian làm sao tránh nổi? 

Nếu muốn cứu mình thì phải hạ quyết tâm ngay tại chỗ này, giữ gìn cấm 
giới nghiêm túc, y giáo phụng hành. Có thể cứu mình thì mới có thể giúp đỡ người 
khác, phương pháp duy nhất giúp đỡ người khác cũng chỉ là khuyên nhủ. Những 
gì đời sống người xuất gia cần thì phải nhờ vào người tại gia cúng dường, cũng 
chẳng còn sức lực dư thừa để giúp người khác, duy chỉ có thể dùng thân mình 
làm gương, khuyên mọi người trong xã hội và những người có phước báo lớn nên 
phát tâm tu phước. Nếu tư tưởng và hành vi của chúng ta chẳng ngay thẳng thì 
làm sao khuyên người ta cho được, làm sao làm cho người khác tin tưởng? Thế 
nên phải bắt đầu từ mình mà làm, tâm và hạnh của mình chân chánh thì mới ảnh 
hưởng người khác được. 

Ðặc biệt là khuyên những người phú quý, hy vọng họ giác ngộ, đây là 
duyên đời trước họ tu phước đời này mới hưởng phước, lúc hưởng phước phải 
tiếp tục tu nhân thì phú quý mới đời đời kiếp kiếp tiếp nối chẳng dứt; nếu trong 
đời này hưởng hết phú quý thì đời sau nhất định sẽ đọa lạc. Người bần cùng hưởng 
nhiều khổ nạn vì đời trước chẳng tạo thiện nhân, đời này chưa gặp được thiện 
duyên, vì vậy nên ngu muội vô tri, tạo tác rất nhiều ác nghiệp. Chúng ta cũng nên 
khuyên các người nghèo khổ phải giác ngộ, quay trở lại, đoạn ác tu thiện thì đời 
sau mới được phước báo. Ðược vậy thì người phú quý hay nghèo khổ gì cũng đều 
được độ. Chư Phật, Bồ Tát xuất hiện ở thế gian đều là vì công việc này, toàn tâm 
toàn lực giúp đỡ chúng sanh giác ngộ, đây là sự nghiệp của Phật, Bồ Tát. Chúng 
ta làm học trò, đệ tử của Phật, phải học tập và bắt chước tâm nguyện từ bi của 
Phật, Bồ Tát, phát huy mạnh mẽ sự nghiệp của Phật, Bồ Tát.  

 
c. Mở rộng tâm lượng. 
Trong thời đại ngày nay chúng ta phải mở rộng tâm lượng. Vì thông tin 

phát đạt, giao thông tiện lợi nhanh chóng, những gì phát sanh khắp nơi trên thế 
giới lập tức liền có thể biết được, thế nên phạm vi hoạt động của chúng ta bằng 
cả trái đất. Chúng ta phải quan tâm thương mến bất cứ địa khu nào trên trái đất, 
chẳng thể gò bó trong một phạm vi nhỏ hẹp, như vậy thì tâm lượng quá nhỏ. 
Ngoài trái đất này ra tâm lượng của chúng ta còn phải mở rộng đến khắp hư không 
pháp giới thì chúng ta mới có khả năng xuất ly. Nếu chẳng có tâm niệm này thì 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

47 
 

làm càng nhiều việc tốt cũng chỉ là phước báo nhân thiên. Có hiểu được lý này 
thì mới biết tận hư không khắp pháp giới hết thảy chúng sanh hữu tình đều là 
đồng bào của chúng ta, những đồng bào này có cùng chung một pháp tánh, đều 
là chân tâm bản tánh của mình biến hiện ra. Kinh Hoa Nghiêm nói: ‘tình và vô 
tình đều viên thành chủng trí’ 18. Chỉ có thành Phật mới thực sự nhìn thấy ‘tình 
và vô tình đều là đồng bào’. Sau khi hiểu rõ thì mới biết trong đời này mình nên 
làm như thế nào, làm sao nỗ lực mới có thể tương ứng với chư Phật, Như Lai 
thanh tịnh từ bi. 

 
4. Làm thế nào mới được công phu đắc lực (Buổi sáng 29-11-98) 
 

a. Nhìn thấu. Buông xuống 
Trong kinh Di Ðà, đức Thế Tôn ba lần khuyên chúng ta phải nên phát tâm 

cầu sanh Tịnh Ðộ, sáu phương Phật khuyên chúng ta nên tin kinh này và cũng 
khuyên chúng ta phải tin tưỏng lời của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Sáu phương 
Phật đại biểu cho mười phương ba đời hết thảy chư Phật, do đó mới biết Thế Tôn 
khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh Ðộ cũng tức là mười phương hết thảy chư Phật 
đều khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh Ðộ, lời khuyên này là lời chân thật, chẳng thể 
nghĩ bàn, khẩn thiết đến cùng cực. 

Tại sao Phật lại khuyên như vậy? Ðức Phật giáo hóa chúng sanh là vì muốn 
chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, mà vãng sanh đến Cực Lạc thế 
giới mới là phá mê khai ngộ viên mãn, được niềm vui rốt ráo, vĩnh viễn chẳng 
thoái chuyển mãi cho đến khi thành Phật. Ðó là đại nguyện viên mãn của chư 
Phật thành Phật đạo, độ chúng sanh, thế nên hết thảy chư Phật mới đau lòng mỏi 
miệng khuyên [như vậy]. Chúng ta đọc kinh, nghiên giáo phải thể hội được ý chỉ 
này một cách sâu sắc, hết lòng nỗ lực, thật thà niệm Phật thì mới chẳng phụ lòng 
hết thảy chư Phật. 

Chúng ta đều có tâm niệm này nhưng tại sao công phu vẫn chẳng đắc lực? 
Ðây là do phiền não tập khí đang hoành hành, chướng ngại đạo nghiệp và sự tinh 
tấn của chúng ta. Kinh Kim Cang dạy cho chúng ta nguyên tắc vô cùng quan 
trọng, phương pháp phá trừ chướng ngại là ‘nhìn thấu, buông xuống’. Không 
những thế pháp phải nhìn thấu, buông xuống, Phật pháp cũng phải nhìn thấu, 
buông xuống. Nhìn thấu tức là hiểu rõ chân tướng sự thật. Nếu chúng ta dựa trên 
nguyên lý, nguyên tắc dạy trong kinh rồi quan sát kỹ càng tất cả hiện tượng trong 
thế gian và xuất thế gian thì sẽ hiểu rõ. Hiểu rõ chân tướng sự thật, đối với pháp 
thế gian và xuất thế gian chẳng khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nữa chính 
là buông xuống. Sau khi buông xuống không những trên sự tu hành chẳng có 
chướng ngại, lúc xử sự, đãi người, tiếp vật trong đời sống sanh hoạt hằng ngày 
cũng được đại tự tại, cùng chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian du hý thần 
thông, không hai không khác. Kinh Kim Cang nói “Ta, Người, Chúng sanh, Thọ 

 
18 (tình dữ vô tình đồng viên chủng trí) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

48 
 

giả” đều là giả, toàn là mộng, huyễn, bọt, bóng, thời gian tồn tại như sương và 
như chớp, đó là chân tướng sự thật. 

Ba Mươi Bảy Ðạo Phẩm là tổng nguyên tắc, tổng cương lãnh của sự tu 
hành. Ba Mươi Bảy Ðạo Phẩm chia thành bảy khoa, khoa đầu tiên là ‘Tứ Niệm 
xứ’ dạy cho chúng ta nhìn thấu. Nội dung của Tứ Niệm Xứ và ‘Ta, Người, Chúng 
sanh, Thọ giả đều là giả’ nói trong Kinh Kim Cang hoàn toàn là cùng một đạo lý. 
Kinh Kim Cang dạy cho người Ðại Thừa còn Tứ Niệm Xứ dạy cho người Tiểu 
Thừa. Cho nên Ba Mươi Bảy Ðạo Phẩm giống như sáu chữ hồng danh, tam căn 
phổ bị (bao trùm hết ba hạng căn tánh: thượng, trung, hạ), lợi độn gồm thâu, 
chín pháp giới chúng sanh tu học cũng chẳng rời nguyên tắc này. 

Trong Tứ Niệm Xứ: thứ nhất là ‘Quán thân bất tịnh’: quán sát thân này 
chẳng tịnh. Thứ nhì: ‘Quán thọ thị khổ’. Thứ ba: ‘Quán tâm vô thường’. Suy nghĩ 
kỹ càng một người đến thế gian này mấy chục năm ngắn ngủi cho dù trường thọ 
đến một trăm tuổi thì cũng ngắn ngủi như thời gian búng một ngón tay, trong mấy 
sát na mà thôi. Thứ tư: ‘Quán pháp vô ngã’ bao gồm ‘Tướng người, tướng chúng 
sanh, tướng thọ giả’; quán thân, quán thọ, quán tâm đều thuộc về ‘tướng ta’ (ngã 
tướng), hoàn toàn tương đồng với chỉ thú của kinh Kim Cang. Sau khi nhìn thấu 
thì phải buông xuống. ‘Tứ Như Ý Túc’ trong ‘Ba mươi bảy Ðạo Phẩm’ tức là 
buông xuống, chẳng còn nắm giữ pháp thế gian và pháp xuất thế gian trong tâm 
nữa. 

 
b. Tu Tam Học, Lục Ðộ, Thập Nguyện 
Phật dạy chúng ta đã được thân người, phải trú ở thế gian này mấy chục 

năm, đúng là ‘đã đến rồi thì hãy ở yên’ 19. Thế nên người thông minh, có trí huệ 
biết tích công lũy đức, vì họ hiểu được ‘vạn pháp đều không, nhân quả chẳng 
không’. Tích công lũy đức như thế nào? Ðây là lời dạy trong ‘Tứ Chánh Cần’, 
đoạn hết thảy ác, tu hết thảy thiện. Ðoạn ác nhất định phải đoạn phiền não tập khí 
của mình, tu thiện nhất định phải tu Giới - Ðịnh - Huệ Tam Học, tu Bồ Tát Lục 
Ðộ, tu Thập Nguyện Vương. Biến Tam Học, Lục Ðộ, Thập Nguyện thành kiến 
giải và hành trì trong đời sống của mình tức là tích công lũy đức. 

Hoàn toàn trái ngược với Tam Học: Giới - Ðịnh - Huệ là tam độc: tham - 
sân - si. Phật dạy chúng ta lấy Giới để đoạn tham, lấy Ðịnh để đoạn sân, lấy Huệ 
để đoạn si, biến tham - sân - si thành Giới - Định - Huệ, đây là đoạn ác tu thiện. 
Bồ Tát Lục Ðộ nói càng rõ hơn, dùng Bố Thí đoạn trừ tham lam, lấy Trì Giới 
đoạn trừ ác nghiệp, lấy Nhẫn Nhục đoạn trừ sân khuể, lấy Tinh Tấn đoạn trừ giải 
đãi, lấy Thiền Ðịnh đoạn trừ tán loạn, lấy Trí Huệ đoạn trừ ngu si. Nếu có thể 
tuân theo sáu nguyên tắc này khi xử sự, đãi người, tiếp vật trong đời sống hằng 
ngày thì người đó là Bồ Tát. Bồ Tát khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, nhất 
định phải tương ứng với những nguyên tắc này. 

 
19 (ký lai chi, tắc an chi) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

49 
 

Phổ Hiền Thập Nguyện là đại hạnh viên mãn của Bồ Tát, trong kinh nói 
Bồ Tát không tu Phổ Hiền hạnh thì chẳng thể viên thành Phật đạo. Cốt tủy của 
Phổ Hiền hạnh là tâm lượng viên mãn, ‘tâm bao trùm thái hư, lượng gồm thâu 
các cõi nhiều như cát’ 20, đây là tâm lượng của Phổ Hiền Bồ Tát; dùng tâm lượng 
to lớn này tu hết thảy thiện pháp là Phổ Hiền hạnh. Kinh Hoa Nghiêm quy nạp 
vô lượng hạnh môn của Phổ Hiền thành mười cương lãnh, tức là Phổ Hiền thập 
đại nguyện vương, mười điều này là tổng cương lãnh của Phổ Hiền hạnh. Mười 
điều này phải thuận theo thứ tự, chẳng thể thay đổi lộn xộn, thứ nhất là Lễ Kính 
Chư Phật, đây là căn bản của hạnh môn. Ðối với hết thảy người, sự, vật, tận hư 
không trọn khắp pháp giới hết thảy chúng sanh đều phải cung kính. Trong kinh 
nói: ‘Hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị lai’. Dùng tâm hiếu 
thuận cha mẹ để hiếu thuận hết thảy chúng sanh, dùng tâm tôn kính sư trưởng để 
tôn kính hết thảy chúng sanh, người này sẽ là Phổ Hiền Bồ Tát. Việc tu học này 
được gọi là Phổ Hiền hạnh. Ðây là cốt lõi của Phổ Hiền hạnh, là cội rễ của Phổ 
Hiền hạnh. 

Dùng Lễ Kính làm cơ sở, điều thứ hai là Xưng Tán Như Lai. Cổ thánh tiền 
hiền dạy người ta dấu ác, bày thiện, đây là tu dưỡng đức hạnh của mình, và cũng 
vì xã hội an định, hy vọng mọi người đều nhìn thấy mặt tốt mà thôi. Phiền não 
tập khí của hết thảy chúng sanh đều chưa đoạn trừ, đều có mặt xấu ác, xấu ác thì 
chẳng cần phải nói đến, mặt tốt đẹp thì phải tận lực đi tuyên dương, làm cho hết 
thảy chúng sanh đều giác ngộ đến phải đoạn ác tu thiện. Nếu bạn tạo ác, người ta 
tha thứ cho bạn, một câu nói cũng chẳng nói đến, bạn sẽ sanh tâm xấu hổ; khi bạn 
làm một chút chuyện thiện, người khác biểu dương, khen ngợi bạn, đây là để cổ 
võ việc tu thiện. Cách dụng tâm này rất hay, rất tốt. 

Thứ ba là Quảng Tu Cúng Dường, hết thảy chúng sanh bất luận là trên 
phương diện vật chất hay tinh thần có thiếu thốn, nếu chúng ta có khả năng thì 
hãy tận tâm tận lực chủ động giúp đỡ, chẳng cần người ta lại cầu, đây là bố thí 
cúng dường. Từ Bồ Tát mà nói thì đây là bố thí, sự bố thí của Phổ Hiền Bồ Tát 
thì gọi là cúng dường. Phổ Hiền Bồ Tát coi hết thảy chúng sanh là cha mẹ quá 
khứ, chư Phật vị lai, vì vậy nên gọi là cúng dường, đây là sự tôn kính hết thảy 
chúng sanh đến cùng cực. Thứ tư là Sám Hối Nghiệp Chướng, đây là nói về sự tu 
hành của mình.  

Trong Phổ Hiền Thập Nguyện vương mỗi một nguyện đều bao hàm hạnh 
môn viên mãn, nguyện nào cũng như vậy, hàm nhiếp lẫn nhau. Niệm Phật như 
vậy thì làm sao có việc niệm Phật chẳng đắc lực được? Niệm Phật như vậy thì 
làm sao chẳng vãng sanh được? Cho nên Phật dạy những nguyên lý, nguyên tắc 
này, chúng ta nhất định phải nắm chắc [và áp dụng vào] trong đời sống hằng ngày 
thì mới thật sự thành tựu cho mình, chẳng phụ kỳ vọng của chư Phật Như Lai đối 
với chúng ta. 

 

 
20 (tâm bao thái hư, lượng châu sa giới) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

50 
 

 
 

5. Làm thế nào hàng [phục] ma  
(Buổi sáng 30-11-98)  
Ngạn ngữ có câu: ‘Chuyện tốt có nhiều trắc trở’(Hảo sự đa ma), và: ‘Ðạo 

cao một thước, ma cao một trượng’. Ma là chướng ngại trong đời sống và sự tu 
hành của chúng ta. Muốn giải quyết vấn đề này chỉ có học theo phương pháp của 
đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Trong bát tướng thành đạo Thế Tôn thị hiện ‘hàng 
phục ma ngoại’ đáng để chúng ta học tập. Phương pháp Thế Tôn hàng phục ma 
chẳng phải là đối ngoại mà là đối nội. Ma quân tới nhiễu loạn, uy hiếp, Thế Tôn 
chẳng chống lại, ma nữ đến dụ hoặc Thế Tôn cũng chẳng trốn tránh mà dùng Giới 
Ðịnh Huệ Tam Học để giải quyết. 

Từ đây chúng ta rút ra được một bài học, khi gặp phải bất kỳ uy hiếp dụ 
hoặc, hay chướng nạn có bao lớn đi nữa thì chỉ cần tiêu trừ ma oán trong nội tâm, 
cảnh giới bên ngoài sẽ là ‘chẳng có Phật mà cũng chẳng có ma’. Cũng như Ngẫu 
Ích đại sư nói: ‘Cảnh duyên chẳng có tốt xấu, tốt xấu là ở nơi tâm’. Ma cảnh bên 
ngoài thật ra là do tâm ma biến hiện ra, có thể biến thành ma cảnh là do tà tri tà 
kiến của chính mình, phiền não tham - sân của mình, cảnh giới bên ngoài là cảnh 
bị biến ra (sở biến). Thế Tôn dạy chúng ta phương pháp là phải hàng phục cái 
tâm năng biến của mình, ma cảnh được biến ở bên ngoài sẽ chẳng gây chướng 
ngại gì cả. 

Kinh Bát Ðại Nhân Giác chia Ma thành bốn loại, đó là Ngũ Ấm Ma, Phiền 
Não Ma, Tử Ma, Thiên Ma. Ngũ Ấm Ma, Phiền Não Ma, Tử Ma đều thuộc về 
tâm ma của mình; chỉ có Thiên Ma là ở phía ngoài. Thiên Ma từ đâu tới? Cũng là 
do tâm ma của mình biến hiện ra thôi. Người đời chẳng biết đạo lý này nên khi 
gặp yêu ma quỷ quái thì liền tìm mọi cách để kháng cự, khắc phục, như vậy vĩnh 
viễn chẳng thể giải quyết vấn đề. Phương pháp giải quyết vấn đề là phải hóa giải. 
Bản thân mình có phiền não, tà tri tà kiến, đây là gốc rễ của hết thảy ma chướng. 
Thế nên chỉ cần làm được ‘tri kiến chánh, trừ phiền não’, ma ngoại cũng sẽ thành 
Phật luôn. Trong bốn hoằng thệ nguyện có nguyện ‘chúng sanh vô biên thệ 
nguyện độ’, ma cũng là chúng sanh, độ ma thành Phật thì mới đúng là phổ độ 
chúng sanh. 

Chánh tri chánh kiến là từ Tam Muội mà được. Một người tu hành có công 
phu định lực tương đương thì cũng chẳng biết mình có chánh định hay tà định, 
thế nên chúng sanh trong chín pháp giới tu hành chẳng thể tách lìa kinh điển. Nếu 
lý luận, phương pháp tu học và cảnh giới hiện ra trong công phu tương ứng với 
kinh điển thì là chánh tri, chánh kiến, tức là chánh hạnh, chánh thọ; chánh thọ tức 
là Tam Muội. Phạm vi của Tam Muội rất rộng lớn, chỉ cần là ‘chánh’ thì là Tam 
Muội, cho nên chánh tri, chánh giải, chánh hạnh, chánh thọ đều thuộc về Tam 
Muội. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

51 
 

Chúng ta xem trong kinh, khi Phật thuyết pháp cho chúng sanh trước hết 
phải thị hiện nhập định, kinh Hoa Nghiêm cũng chẳng ngoại lệ. Kinh Lăng già 
nói: ‘Na Già thường tại định, vô hữu bất định thời’21, Pháp Thân đại sĩ cũng 
thường ở trong định, Phật còn phải nhập định hay sao? Phật thị hiện nhập định là 
muốn thuyết minh: thuyết pháp độ sanh dùng Tam Muội làm căn bản, hết thảy 
pháp đều từ Tam Muội lưu lộ ra; Tam Muội rộng lớn vô cùng, tức là tánh đức lưu 
xuất. 

Cảnh giới trong định là Nhất Chân pháp giới, chẳng có vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước, chẳng có trước sau, lớn nhỏ, hết thảy khái niệm và sự tướng 
tương đối đều chẳng tồn tại. Nhất Chân tức là sự thật chân tướng mà Như Lai 
chứng được, điều Như Lai sở chứng tức là tướng cảnh giới được hiện ra trong khi 
nhập Tam Muội. Cảnh giới này đối với phàm phu chẳng thể nghĩ bàn. Thí dụ 
trong kinh có nói: ‘Hạt cải chứa Tu di’22, hạt cải nhỏ cũng như hạt mè vậy, hạt 
cải chẳng có phóng đại, núi Tu Di cũng chẳng thâu nhỏ, làm sao bỏ núi Tu Di vào 
trong hạt cải? Là vì chẳng có lớn nhỏ cho nên có thể tương tức, tương dung (có 
thể chính là nhau, dung chứa lẫn nhau). Chúng ta biết phân biệt lớn nhỏ, chấp trước 
lớn nhỏ, nhỏ chẳng thể chứa lớn, đây tức là ma cảnh. Ma cảnh là từ vọng tưởng, 
phân biệt, chấp trước sanh ra; nếu xa lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì 
chẳng có lớn - nhỏ, trong - ngoài, hạt cải sẽ có thể chứa núi Tu Di. 

Phàm phu sanh hoạt trong thời gian, không gian tương đối, khoa học gia 
gọi là ‘tương đối luận’, tương đối tức là phân biệt chấp trước, chẳng phải thật. 
Phật, Bồ Tát chẳng có phân biệt chấp trước, chẳng có tương đối, ngay cả Lý Sự 
cũng chẳng có, cho nên các Ngài không có chướng ngại. Trong cái nhìn của Phật, 
Bồ Tát, dù là yêu ma quỷ quái thì cũng là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị lai, đều 
dùng tâm hiếu thuận, cung kính để đối đãi, chẳng có giảm bớt chút nào. 

Ðây là Thế Tôn thị hiện bản lãnh hàng phục ma, dụng ý là cho chúng ta 
học tập. Chỉ cần có tà kiến, phiền não thì nhất định sẽ có ma chướng, yêu ma quỷ 
quái sẽ thường thường bao quanh bên mình. Nếu có thể diệt trừ tà kiến, phiền não 
thì yêu ma quỷ quái cũng sẽ thành Phật. Từ đây có thể biết Phật và Ma chỉ ở tại 
một niệm mà thôi. Một niệm mê thì Phật sẽ biến thành Ma; một niệm giác thì Ma 
sẽ thành Phật. Vì vậy gút mắt ma chướng chẳng ở bên ngoài mà ở trong nội tâm. 
Người thế gian mê muội gặp yêu ma quỷ quái thì mời đạo sĩ vẽ bùa, niệm chú để 
trừ tà ma, vậy là dùng võ lực để kháng cự. Cho dù bạn có thể thắng họ thì vấn đề 
vẫn chưa được giải quyết; tâm oán hận của họ, tâm báo thù vẫn còn, họ vẫn sẽ 
quay lại trả thù, vả lại sẽ còn mạnh mẽ hơn, như vậy thì sẽ dây dưa chẳng dứt, 
vấn đề sẽ ngày càng trầm trọng. Cho nên Thế Tôn chẳng chống đối mà dùng tâm 

 
21 Na Già là dịch âm tiếng Phạn chữ nāga, có nghĩa là rồng, voi, vô tội, bất lai. Đây là thuật 
ngữ để xưng tụng Phật hoặc bậc A La Hán. Sách Huyền Ứng Âm Nghĩa chép: “Kinh Khổng 
Tước gọi Phật là Na Già, do Phật chẳng còn sanh tử”. Đại Trí Độ Luận quyển ba chép: “Ma 
Ha là lớn, Na là Vô, Già là Tội. A La Hán đã đoạn các phiền não, nên gọi là Đại Vô Tội”. 
Thiền Định của đức Phật cũng gọi là Na Già.  
22 (Giới tử nạp Tu Di) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

52 
 

chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi để bao dung, cảm hóa. Biến đổi Ma thành 
Phật là một việc tốt, hai bên đều có lợi. Sau khi Ma thành Phật thì sẽ vĩnh viễn 
cảm kích bạn, khi bạn thị hiện thành Phật độ sanh, Ma sẽ thị hiện đủ mọi thân 
phận để hộ pháp, đây mới là cách thực sự giải quyết vấn đề. Phàm ai làm hỏng 
vấn đề đều là do ngu si tạo nên. Do đó mới biết trí huệ là đáng quý. 

Phật pháp từ đầu đến cuối đều truy cầu trí huệ, chỉ có trí huệ mới có thể 
giải quyết hết thảy vấn đề một cách viên mãn. Tất cả những vấn đề thế gian và 
xuất thế gian đều có thể giải quyết viên mãn, vì trên Lý là cùng chung một pháp 
tánh, pháp tánh là cứu cánh viên mãn. Hết thảy sự vật đều y pháp tánh làm tự thể, 
tự thể viên mãn, tự thể hiện ra tướng cũng nhất định viên mãn. Phàm chẳng thể 
giải quyết đều là vì trí huệ chẳng đủ, phương pháp chẳng hoàn hảo, phải quay lại 
tu trí huệ. Phương pháp tức là quyền trí, nhà Phật gọi là thiện xảo phương tiện; 
quyền trí y vào thực trí, thực trí chính là Tam Muội. Cho nên mới nói tự mình 
thành Phật rồi nhìn thấy núi sông, sơn hà, đại địa, chúng sanh ‘tình và vô tình đều 
viên thành chủng trí’. Từ đó có thể biết giải quyết bất kỳ nghi nan tạp chứng trong 
thế gian, xuất thế gian đều ở tại nội tâm. Phật pháp xưng là Nội Học, chẳng hướng 
ngoại, hướng ngoại là ngoài tâm cầu pháp, là ngoại đạo. Ngoại đạo chẳng thể giải 
quyết vấn đề, chỉ có Nội học mới có thể giải quyết vấn đề. 

Do đó trong giai đoạn sơ học nhất định phải đọc thuộc Ðại Thừa, đặc biệt 
là những người phát tâm hoằng pháp lợi sanh, không những phải đọc tụng mà còn 
phải khế nhập vào cảnh giới. Khế nhập tức là ‘tùy văn nhập quán’. Mở quyển 
kinh ra tùy lời dạy trong kinh mà chuyển biến quan niệm của mình thì gọi là ‘tùy 
văn nhập quán’. Nhập tức là khế nhập, ý nghĩa của ‘nhập’ bao gồm ‘tín - giải - 
hành - chứng’. Nhập tức là chứng, có hành mới có chứng, hành là thay đổi quan 
niệm; thay đổi quan niệm là vì hiểu rõ đạo lý, hiểu lý tức là tin tưởng lời dạy của 
Phật. Phật nói về ‘Giáo - Lý - Hạnh - Quả’, chúng ta có thể làm được tín - giải - 
hành - chứng, cảnh giới liền chuyển, đây tức là ‘tùy văn nhập quán’, đây là chân 
thật tu hành, có thể đạt được thọ dụng chân thật. Phương pháp tu hành vô lượng 
vô biên, tùy văn nhập quán là phương pháp tu hành của Giáo Hạ, tức là mở ra 
cuốn kinh có thể nhập vào cảnh giới Phật. Nhập cảnh giới quan trọng nhất là ở 
trong sanh hoạt hằng ngày, trong lúc xử sự, đãi người, tiếp vật, lúc nào cũng giữ 
được, chẳng đánh mất tức là chẳng thoái chuyển. Có bản lãnh này thì khi gặp yêu 
ma quỷ quái chúng ta sẽ chẳng kinh sợ, chúng ta có khả năng giúp đỡ họ cùng 
thành Phật đạo, đây là cách giải quyết viên mãn nhất. Ðây là lời Phật dạy, đây 
mới là chân thật, cứu cánh, mỹ mãn. 

 
6.  Làm thế nào để đối xử hòa mục với tất cả chúng sanh  (Buổi sáng 01-

12-98) 
Từ xưa đến nay giáo dục của nhà Phật, nhà Nho đều chẳng ra ngoài hai 

việc: thứ nhất là dạy chúng ta nhận thức quan hệ giữa chúng ta và đại vũ trụ, đây 
tức là ‘chư pháp thật tướng’. Hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh một cách 
chính xác là tông chỉ chủ yếu của giáo dục, đây là Thể. Thứ nhì là dạy chúng ta 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

53 
 

làm thế nào đối người, đối sự, đối vật và cũng nghĩa là trong sanh hoạt làm sao 
xử sự, đãi người, tiếp vật, đây là Dụng. Hai cái Thể và Dụng này bao gồm toàn 
bộ giáo học, đây chẳng phải chỉ là lời dạy của Phật Thích Ca Mâu Ni mà thôi, 
mười phương ba đời hết thảy chư Phật giáo hóa tất cả chúng sanh đều chẳng ngoại 
lệ. 

Trên mặt tác dụng tại sao chúng ta không thể đối xử hòa mục với hết thảy 
chúng sanh? Là vì chẳng hiểu chân tướng sự thật. Chư Phật, Bồ Tát đại thánh đại 
hiền hiểu rõ chân tướng cho nên có thể đối xử hòa mục với hết thảy chúng sanh. 
Ðức Phật dạy chúng ta phải coi tất cả chúng sanh như cha mẹ quá khứ, chư Phật 
vị lai; Bồ Tát Giới Bổn trong kinh Phạm Võng cũng nói: ‘Hết thảy người nam là 
cha ta, hết thảy người nữ là mẹ ta’, những chuyện này đều là sự thật, chẳng phải 
là thí dụ. Kiến giải, tâm tư, thường thức của phàm phu hơn phân nửa giới hạn 
trong một đời, chẳng biết đời quá khứ và đời vị lai, cho nên sanh ra rất nhiều hiểu 
biết sai lầm. Phật, Bồ Tát dùng định công thâm sâu đột phá giới hạn của thời gian 
và không gian, đối với quá khứ vô thỉ, vị lai vô chung hết thảy đều hiểu rõ, cho 
nên biết hết thảy chúng sanh đời đời kiếp kiếp đều là quyến thuộc lẫn nhau. 

Chư Phật, Bồ Tát dùng tâm gì để đối đãi hết thảy người, sự, vật? Là dùng 
tâm Hiếu Kính. Câu đầu tiên của Tam Phước trong Quán Kinh: ‘Hiếu dưỡng cha 
mẹ, phụng sự sư trưởng’. Dùng hiếu thuận, tôn kính đối đãi hết thảy người, sự, 
vật, đó tức là Phật, Bồ Tát, đại thánh nhân. Tâm tư, quan niệm, hành động của 
phàm phu hoàn toàn ngược lại. Tương ứng thì là tùy thuận tự tánh, tánh đức, tùy 
thuận thật tướng của chư pháp. Có thể tùy thuận một cách viên mãn thì là Nhất 
Chân pháp giới. Nếu chẳng thể tùy thuận, trái ngược với những điều trên thì là 
lục đạo phàm phu; hoàn toàn trái ngược thì là tam ác đạo. Cho nên làm thánh làm 
phàm, thiên đường địa ngục đều ở ngay tại một niệm của mình mà thôi. Nếu một 
niệm này tương ứng với pháp tánh thì là Phật, Bồ Tát; niệm này trái ngược với 
tánh đức thì là chúng sanh, ác đạo. 

Do đây có thể biết cảnh giới bên ngoài thực sự như chư Phật đã nói: ‘mộng, 
huyễn, bọt, bóng’, cảnh giới biến hóa tùy theo tâm niệm của chúng ta, cũng như 
kinh Hoa Nghiêm nói: ‘Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến’. Phật còn nói cho 
chúng ta biết: ‘hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh’, tâm là năng biến (cái có thể 
biến), pháp là sở sanh (cái được sanh ra). Những pháp được sanh này chẳng như 
ý là vì cái tâm năng sanh chẳng tương ứng với pháp tánh. Thế nên hết thảy cảnh 
giới chẳng phải người khác biến hiện ra cho bạn hưởng thụ mà do tự mình biến 
ra cho mình hưởng dùng, đây là chân tướng sự thật. Sau khi hiểu rõ chân tướng, 
nếu chúng ta muốn sinh hoạt trong một hoàn cảnh thích hợp với mình thì phải 
tuân theo lời dạy của Phật. Nói thật ra, tuân theo lời Phật dạy tức là tuân theo tánh 
đức của tự tánh, pháp tắc của tự tánh. Những gì chư Phật, Bồ Tát nói đều là pháp 
tắc của tự tánh chúng ta, chẳng phải của riêng Ngài. Thế nên Phật nói Ngài chưa 
từng nói qua một lời, những gì Ngài nói đều là tánh đức của tự tánh chúng ta khai 
phát. Chỉ có chân chánh hiểu rõ đạo lý này mới thực sự hoàn toàn tiếp nhận và 
khâm phục Phật pháp đến năm vóc sát đất. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

54 
 

Cho nên học Phật tức là tùy thuận tự tánh, Phật đại biểu cho tự tánh của 
chúng ta, Bồ Tát và đại thánh đại hiền là thị hiện của tánh đức, là tánh đức lưu lộ, 
là tự mình chẳng phải người khác, đây tức là ‘ta người không hai’ 23. Chúng ta 
phải lãnh hội cái ý tưởng này, từ đó xây dựng lòng tin. Nếu có thể khế nhập thì 
mới hoảng nhiên đại ngộ, chư Phật, Bồ Tát vốn là tánh đức của mình lưu xuất, 
thập pháp giới y báo, chánh báo trang nghiêm cũng là tự tánh lưu lộ. Sau đó mới 
chân chánh thể hội đến tận hư không trọn khắp pháp giới chỉ là chính mình mà 
thôi, ngoài chính mình ra, đích thực chẳng có pháp nào cả. Lòng đại từ Vô Duyên, 
lòng đại bi Ðồng Thể tự nhiên sẽ hiện ra, từ bi là tánh đức, tánh đức sẽ hiện ra, 
lưu lộ viên mãn. Chúng ta hiếu kính đối với Phật, Bồ Tát, đại thánh đại hiền, hiếu 
kính cha mẹ, sư trưởng, sau đó từ từ sẽ hiếu kính đối với hết thảy chúng sanh, 
thậm chí đối với oan gia đối đầu của mình, rắn độc thú dữ, địa ngục ngạ quỷ đều 
hiếu kính như nhau, nhất định sẽ dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng đối đãi với 
họ. 

Nếu nhập vô cảnh giới này thì bạn đã thành Phật rồi. Cho dù chẳng thành 
Phật thì cũng là Pháp Thân đại sĩ, trí huệ đã khai mở. Ðối với hết thảy vạn pháp 
trong hư không pháp giới, bạn đã giác ngộ, hiểu rõ rồi, biết được phải làm như 
thế nào. Ðối với những chúng sanh chưa giác ngộ thì cũng biết làm thế nào để 
giúp đỡ, đây tức là giữ tâm Bồ Tát, hành Bồ Tát đạo. Cho nên bất cứ thân phận 
gì, ngành nghề gì, nam nữ, già trẻ đều có thể tu Bồ Tát đạo viên mãn. Bồ Tát tuyệt 
đối chẳng giới hạn trong một pháp giới nào, hết thảy pháp giới đều là pháp giới 
Bồ Tát. Kinh Hoa Nghiêm nói: ‘Một tức là nhiều, nhiều tức là một, một và nhiều 
không hai’ tức là ý nghĩa này. 

Chúng ta đời đời kiếp kiếp tiếp xúc với hết thảy chúng sanh đã kết thiện 
duyên và cũng có ác duyên. Có nhiều người rất hợp với mình, có duyên và rất 
thích mình, đây là thiện duyên từ đời quá khứ. Có nhiều người là oán gia đối đầu 
của mình, đem lại cho mình rất nhiều điều chẳng như ý, đây là oan nghiệp từ kiếp 
trước. Quá khứ mê hoặc điên đảo nên gây ra oan nghiệp này, hiện nay giác ngộ 
hiểu rõ rồi, phải hóa giải oan kết này thì cũng dùng ‘hiếu kính’ như lời Phật dạy. 
Hiếu thuận và tôn trọng bằng tâm chân thành, oan kết tự nhiên sẽ được hóa giải. 

 Cho nên đối với hết thảy oán ghét, chúng ta phải tùy thuận, thực sự làm 
được hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức; trong sự tùy hỷ thành tựu trí huệ 
chân thật cho mình, giới - định - huệ chân thật, đây là công đức. Tùy thuận làm 
sao có thể thành tựu công đức? Tâm thanh tịnh quan trọng, tâm trí huệ quan trọng, 
bạn dùng tâm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi tức là tùy thuận, 
đây là có công. Có thể thành tựu, tăng thêm lòng chân thành, thanh tịnh, bình 
đẳng, chánh giác, từ bi của bạn là đức. 

Cho nên nếu có một niệm oán trời trách người thì là sai lầm quá đỗi. Khi 
gặp hết thảy cảnh giới, nghịch duyên không như ý, đều phải quay lại tự mình phản 
tỉnh, nhất định là do nghiệp chẳng thiện của mình tích lũy lại tạo thành, lỗi lầm 

 
23 (tự tha bất nhị) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

55 
 

chẳng ở tại người khác. Quay đầu lại tự mình chân thật sám hối, sửa sai đổi mới, 
đây là chân tu hành. Là do mình chẳng xem họ như cha mẹ, sư trưởng, chẳng có 
hiếu thuận, tôn trọng họ, là lỗi của mình, chẳng phải của họ. Chư Phật Như Lai 
dùng phương pháp này được thành tựu, chúng ta muốn làm Phật, làm Bồ Tát thì 
cũng chẳng ngoại lệ, vẫn phải dùng phương pháp này. Chúng ta phải thực hiện 
‘kính người, kính sự, kính vật’ trong đời sống, niệm niệm chẳng được tách lìa; 
một niệm tách lìa là một niệm mê, một niệm tương ứng là một niệm giác, cho nên 
phải dụng công trong từng tâm niệm. Chẳng thể không đọc kinh điển Ðại thừa, 
chẳng thể không thâm giải ý thú 24, được vậy chúng ta mới có thể giữ gìn giác 
chứ không mê, mới có thể đạt được đời sống hạnh phúc mỹ mãn chân chánh.  

 
7.  Nói chuyện với đồng tu tại Niệm Phật Ðường (Buổi sáng 06-12-98)  

Từ lúc khai giảng đến nay Niệm Phật Ðường đã từ từ đi vào nề nếp, mọi 
người đều cảm nhận công đức thù thắng của sự niệm Phật một cách sâu sắc, sanh 
tâm hoan hỷ. Nhưng cũng có một số đồng tu nói với tôi rằng trong đại chúng còn 
một số ý kiến. Vấn đề này chúng ta không thể không để ý. Cổ đức thường nói lúc 
cùng nhau tu tập (cộng tu) nếu có nghi hoặc, xen tạp thì sẽ phá hoại công phu niệm 
Phật. Mục đích của sự niệm Phật là để đạt được ‘nhất tâm bất loạn’, nhất tâm tuy 
không dễ đạt được, chỉ cần đạt đến cảnh giới này thì nhất định nắm chắc vãng 
sanh bất thoái thành Phật. 

Công phu thành phiến tức là chẳng có nghi hoặc, xen tạp, bất luận là ở chỗ 
nào lúc nào, dù lúc nửa đêm nằm mộng cũng chẳng quên A Di Ðà Phật, đó tức là 
hình dáng của công phu thành phiến. Ngoại trừ A Di Ðà Phật ra, lúc tiếp xúc với 
hết thảy người, sự, vật phải luôn luôn cảnh giác cao độ, nhất định chẳng để ngoại 
cảnh dụ hoặc, lay động, đó tức là công phu. Chúng ta muốn đạt được công phu 
này nhưng tại sao niệm Phật mãi trong Niệm Phật Ðường cũng làm không được?  

Có hai nguyên nhân:  
Một là phiền não tập khí từ vô lượng kiếp đến nay quá nặng; tập khí tức là 

tri kiến, phần nhiều gọi là thành kiến, thành kiến rất nặng, ý kiến quá nhiều, đây 
là một chuyện rắc rối.  

Hai là không thật thà, thật thà cũng chẳng dễ, người có thể làm được thật 
thà bất luận tu học pháp môn nào đều nhất định có thể thành tựu. 

Phương pháp bổ khuyết, bù đắp là đọc kinh, nghe giảng. Ðọc kinh nghe 
giảng giúp cho chúng ta có thể nhìn thấu, buông xuống, giúp cho chúng ta hiểu 
rõ chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sanh. Nói một cách khác hiểu rõ chân tướng 
mình đến thế gian trong đời này. Nếu thực sự hiểu rõ triệt để sinh hoạt và hoàn 
cảnh xung quanh trong đời này thì tự nhiên sẽ buông xuống. Thế Tôn đã đau lòng 

 
24 nghĩa là hiểu sâu ý nghĩa và tông thú. Tông là điều được đề cao bởi kinh điển, tức là pháp 
môn chủ yếu được dạy trong kinh, thú là đường lối để thực hiện tông. Chẳng hạn, kinh A Di 
Đà có tông là “nhất tâm bất loạn”, còn thú là “nhất hướng chuyên niệm, trì danh niệm Phật, 
tích lũy công đức" 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

56 
 

mỏi miệng nói hết bốn mươi chín năm, luôn luôn nhắc nhở nhưng chúng ta thực 
sự đã mê quá sâu đậm. Không ngừng nhắc nhở là hy vọng có một ngày nào đó 
chúng ta có thể hoảng nhiên đại ngộ, biết được mình đến thế gian chỉ là để thọ 
báo mà thôi. 

Nghiệp đã tạo trong những đời kiếp trước thì đời này đến để thọ nhận quả 
báo, đây là nhân quả tuần hoàn. Tạo thiện nghiệp nhiều thì đời này hưởng được 
một chút phước; tạo ác nghiệp nhiều thì đời này phải chịu rất nhiều đau khổ. 
Nhưng chẳng có người nào trong lúc thọ báo bèn cam chịu thọ báo, vẫn cứ tạo 
nghiệp y như cũ. Thọ báo rồi tạo nghiệp, tạo nghiệp xong lại thọ báo, vĩnh viễn 
cứ tuần hoàn. Hiện tượng tuần hoàn này chẳng nâng lên trên mà là từ từ đi xuống, 
đời này chẳng bằng đời trước, như vậy đau khổ biết bao! Tại sao lại có hiện tượng 
này? Tại chúng ta tạo ra những nghiệp chẳng thiện. Thế Tôn nói rõ cho chúng ta 
biết tạo thiện nghiệp thì đi cõi thiện siêu sanh, tạo ác nghiệp thì đi vào cõi ác đọa 
lạc, đây là chân tướng sự thật của nhân sanh. Thử suy nghĩ kỹ thì đích thực là như 
vậy. Phật từ bi thương xót những chúng sanh thọ khổ thọ nạn này vì ngu muội vô 
tri mê mất tự tánh, cho nên mới nói rõ chân tướng sự thật, hy vọng chúng sanh có 
thể vượt thoát tam giới, lục đạo luân hồi, cùng các Ngài làm Phật, làm Bồ Tát. 

Vào Niệm Phật Ðường và muốn công phu được đắc lực thì phải buông 
xuống hết thảy thân tâm thế giới. Không buông xuống nổi là vì không hiểu giáo 
lý nên phải dùng phương pháp giảng kinh để bổ cứu. Thời xưa Niệm Phật Ðường 
chẳng có giảng kinh, nhưng mỗi cây hương lúc chỉ tịnh25 đều có giảng khai thị, 
dụng ý cũng giống với giảng kinh, là giúp mọi người đoạn nghi sanh tín, công 
phu đắc lực. Ðặc biệt là ngày nay thời gian chúng ta nghe kinh ngắn, chẳng đủ 
căn cơ, tuy là có duyên trụ tại Niệm Phật Ðường thù thắng như vầy mà vẫn sanh 
phiền não, vẫn còn nhiều ý kiến, vẫn gây chướng ngại cho công phu tu học của 
mình. Do đó có thể biết chẳng thể không đọc kinh, chẳng thể không nghe giảng, 
mọi người phải hết lòng nỗ lực dụng công. 

Sau khi Làng Di Ðà xây xong, Niệm Phật Ðường có thể chứa từ một đến 
hai ngàn người. Ðồng tu trụ tại Làng Di Ðà đều là Phật, Bồ Tát vì những người 
đến chỗ này chỉ có một mục đích là làm Phật. ‘Niệm Phật là nhân, làm Phật là 
quả’. Niệm Phật Ðường nhất định niệm Phật chẳng gián đoạn suốt hai mươi bốn 
giờ, ngày ngày đều như vậy, năm nào cũng đều như vậy. Chúng ta là phàm phu 
nghiệp chướng nặng nề muốn ngày đêm niệm Phật chẳng gián đoạn, nhưng thể 
lực có trở ngại, có trở ngại cũng phải khắc phục. Khi xưa Ðế Nhàn lão hòa thượng 
dạy phương pháp niệm Phật cho đồ đệ của Ngài -- người làm thợ vá nồi: ‘Niệm 
mệt rồi thì nghỉ, nghỉ mệt xong liền niệm tiếp tục’. Nhất định chẳng thể làm biếng, 
giải đãi, đây chính là vì mình mà cũng vì chúng sanh; bạn thành Phật rồi thì có 
thể phổ độ chúng sanh, đây là tự lợi, lợi tha. Hy vọng mọi người tự động, tự phát 
đừng để người ta phải đốc thúc. Trong Niệm Phật Ðường mặc áo hải thanh (áo 

 
25 Chỉ tịnh là thời gian đại chúng ngồi xuống, yên lặng, niệm Phật thầm sau khi nhiễu Phật, 
hoặc sau khi niệm lớn tiếng. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

57 
 

tràng), lúc nghỉ mệt cũng đừng cởi áo hải thanh, khi cởi áo hải thanh thì sợ ngủ 
mê, làm ngưng trệ công phu niệm Phật; mặc luôn áo mà ngủ thì có thể đề cao 
cảnh giác, tận lực ngăn ngừa cho mình đừng làm biếng. Tu học trong đạo tràng 
như vậy thì làm sao chẳng thành Phật cho được! 

Trụ ở Làng Di Ðà đều miễn phí, một đồng [chúng tôi] cũng chẳng nhận, vì 
các bạn là Phật, Bồ Tát, chúng tôi đương nhiên phải cúng dường. Một trong mười 
đức hiệu của Phật là ‘Ứng Cúng’, các bạn trú ở đây thì đương nhiên phải nhận sự 
cúng dường của hết thảy chúng sanh. Bạn sẽ làm Phật nên chúng tôi dùng tâm 
cúng dường chư Phật để cúng dường các bạn, giúp các bạn ngay trong một đời 
này viên thành Phật đạo, cái duyên này vô cùng thù thắng! Nơi đây xin chúc các 
bạn ngay trong một đời ngắn ngủi này nhất định sẽ thành tựu. 

 
8. Học Phật tức là học làm người  

(Buổi sáng 07-12-98) 
Học Phật tức là học làm người, học làm một người tốt, học làm một người 

minh bạch. Nhà Nho nói: “Đạt đến mức tốt lành tột bậc” 26, Phật pháp đích thật 
đã làm câu này được viên mãn. Chí thiện là thiện đến mức cùng cực, đạt đến cứu 
cánh viên mãn. Nhà Nho và nhà Phật đều có phương pháp đạt đến chí thiện, cơ 
sở của phương pháp này có thể nói là hoàn toàn tương đồng. Nhà Nho dạy học 
trước hết đề ra ‘Tam Cương, Bát Mục’27. Nhà Phật dạy học trước hết đề ra ‘Tứ 
Hoằng, Lục Ðộ’, tinh thần và nội dung của hai thứ này rất giống nhau. Thế nên 
tư tưởng, kiến giải, giáo học, hành trì của Khổng Lão phu tử và Thích Ca Mâu Ni 
Phật chẳng hẹn mà hợp với nhau, đúng là ‘Cái nhìn của anh hùng đại lược giống 
nhau’. 

Việc đầu tiên trong sự tu học là phải phát nguyện, nhà Nho nói phải lập 
chí, lập chí làm thánh hiền, làm đại sự, chẳng phải lập chí làm quan phát tài, 
hưởng vinh hoa phú quý. Ðại sự là gì? Nhà Phật nói: ‘Tử sanh đại sự’, câu này 
nói rõ ý nghĩa của đại sự. Trong Phật pháp, đại sự nhân duyên nói đến chỗ cứu 
cánh viên mãn tức là phổ độ chúng sanh và cũng là nguyện thứ nhất trong Tứ 
hoằng thệ nguyện: ‘Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ’. Ðộ là ví dụ, độ qua biển 
khổ sanh tử, độ qua lục đạo luân hồi, đây mới là đại sự. 

 
26 (Chỉ ư chí thiện) 
27 Ðây là cương lĩnh tu thân của nhà Nho. Tam Cương gồm: Minh minh đức, Thân Dân, Chỉ ư 
chí thiện. (Chữ Thân này thời cổ đọc là Tân (mới), nên hiện thời tuy viết là Thân nhưng vẫn 
phải đọc là Tân) 
( Nghĩa là: Làm sáng tỏ cái đức sáng, làm cho dân chúng hiểu biết được cái hay đẹp rồi sửa 
đổi thành con người mới tốt đẹp, nhắm đến sự tốt đẹp tột bực, làm cho được rồi giữ cho nó 
tồn tại mãi). 
Bát Mục gồm: Cách Vật, Trí Tri, Thành Ý, Chánh Tâm, Tu Thân, Tề Gia, Trị Quốc, Bình 
Thiên Hạ. Xin xem Phụ lục ở cuối Tập 2. 
 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

58 
 

Vô lượng kiếp đến nay chúng sanh kẹt mãi trong sanh tử luân hồi đời này 
sang kiếp khác, vĩnh viễn chẳng thể thoát ly; trong kinh gọi chúng sanh trong lục 
đạo là ‘người đáng thương xót’. Tình trạng trong lục đạo chỉ có Phật, Bồ Tát mới 
rõ ràng, phàm phu mê trong đó và chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật. Chân tướng 
sự thật này tức là chân tướng của sanh tử và chân tướng của đời sống chúng ta. 

Ðức Phật nói khi chúng ta ở trong luân hồi thì nhất định thời gian trong ba 
ác đạo dài, thời gian trong ba thiện đạo ngắn. Thọ mạng dài nhất trong tam thiện 
đạo là cõi Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ ở trời Vô Sắc Giới, thọ mạng là tám vạn 
đại kiếp; một đại kiếp bằng thời gian thế giới chúng ta trải qua ‘thành - trụ - hoại 
- không’ một lần, tám vạn đại kiếp là thời gian thế giới chúng ta thành, trụ, hoại, 
không tám vạn lần, họ có thọ mạng dài như vậy. Thời gian dài trong ác đạo càng 
dễ sợ hơn. Kinh Ðịa Tạng dạy: ‘Thọ mạng trong địa ngục là vô số kiếp’. Cho dù 
là trong cõi súc sanh tuy thọ mạng chẳng dài nhưng súc sanh ngu si, kiên cố chấp 
trước thân hình này là của mình cho nên rất khó thoát ra. Lúc Thế Tôn còn tại thế, 
tại Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc Viên có một ổ kiến, Thế Tôn nói với đệ tử: ‘Ðã trải qua 
bảy vị Phật rồi, cả ổ kiến này cũng chưa thoát thân làm kiến, đời đời kiếp kiếp cứ 
làm kiến hoài’. Thời gian này dài hơn thọ mạng của Phi Phi Tướng Xứ Thiên quá 
nhiều, quá nhiều! 

Cho nên Phật, Bồ Tát thường nhắc nhở chúng ta, cảnh cáo chúng ta, tam 
ác đạo tuyệt đối chẳng thể đi vào, đọa tam ác đạo rất dễ dàng, thoát ly tam ác đạo 
thì quá khó. Tuy Phật, Bồ Tát từ bi ứng hóa trong ác đạo độ chúng sanh, nhưng 
ác đạo chúng sanh ngu si đến cùng cực, còn thêm vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước nặng nề, so với độ người còn khó gấp nhiều lần. Tuy vậy nhưng Phật, Bồ 
Tát cũng chẳng buông bỏ, các Ngài thực sự là từ bi đến cùng cực. 

Trong lục đạo chúng sanh dễ độ nhất là loài người, thế nên Bồ Tát thị hiện 
thành Phật cũng ở tại cõi người. Nguyên nhân là gì? Phật, Bồ Tát thị hiện ở chỗ 
nào là do cảm ứng đạo giao với chúng sanh nơi đó, chúng sanh có cảm, Phật, Bồ 
Tát liền có ứng. Do đó mới biết cõi người có sức cảm ứng rất lớn với chư Phật, 
Bồ Tát, thế nên quý Ngài ứng hóa trong cõi người, thị hiện làm Phật, làm Bồ Tát, 
đây là chân lý. 

Ðời này chúng ta có thể sanh vào cõi người, cơ hội này vô cùng hiếm hoi 
và quý báu, quý ở chỗ cõi người dễ giác ngộ, dễ được độ, cho nên chúng ta nhất 
định phải nắm vững cơ duyên. Vả lại cơ duyên này chẳng lâu dài vì thọ mạng của 
cõi người rất ngắn, cho dù sống đến một trăm tuổi thì cũng như búng ngón tay, 
một sát na ngắn ngủi mà thôi. Thọ mạng ngắn nói lên cơ duyên này đặc biệt quý 
báu, vì vậy được thân người nếu chẳng nghe được Phật pháp thì rất đáng tiếc. Số 
người được thân người nhưng chẳng có cơ duyên nghe Phật pháp đích thật là 
chiếm đại đa số. Trong thời đại hiện nay Phật pháp nương vào khoa học kỹ thuật 
phổ biến truyền đến khắp thế giới, bất luận là tin hay không, chỉ vì ‘một phen lọt 
vào tai, vĩnh viễn là hạt giống đạo’, đây là người thế gian có phước. Nếu ở trong 
đời này thiệt có thể thoát ly lục đạo luân hồi thì là thực sự thành tựu. Ngược lại 
đời này chẳng thể thoát ly lục đạo, đời sau không cách chi tránh khỏi luân hồi 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

59 
 

như cũ; một khi đã luân hồi thì chẳng biết phải trôi lăn đến kiếp nào mới có thể 
gặp được Phật pháp. Nhất định chẳng thể đời nào cũng gặp được Phật pháp, nếu 
đời nào cũng được gặp thì chúng ta đã thành Phật sớm rồi, bởi vậy mới biết việc 
này chẳng dễ. 

Gặp được Phật pháp mọi người đều hy vọng ngay trong đời này được thành 
tựu, chuyện này cũng chẳng phải khó, đích thực mỗi người đều có thể làm được, 
mấu chốt là ở chỗ giác ngộ. Biết được khuyết điểm của mình chính là giác ngộ; 
sửa khuyết điểm cho đúng trở lại là tu hành. Nếu chẳng biết khuyết điểm của 
mình thì không biết bắt đầu sửa đổi từ đâu. Nhưng một người biết được khuyết 
điểm của mình rất khó, ai cũng tưởng là mình đúng hoàn toàn. Lý do phàm phu 
vẫn cứ là phàm phu vì họ chẳng biết lỗi lầm của mình, cứ cho rằng mình đúng. 
Bồ Tát khác với phàm phu là vì Bồ Tát chẳng có quan niệm mình đúng, chỉ biết 
rằng lỗi lầm của mình quá nhiều, mỗi ngày đều phản tỉnh, ngày ngày đều sửa lỗi, 
đây là người giác ngộ. Người mê thì cứ tưởng là mình đúng, cho dù phản tỉnh thì 
cũng nghĩ mình chẳng có lỗi, lỗi đều ở nơi người khác. Nhưng họ chẳng biết khi 
thấy lỗi người khác thì chính là lỗi của mình; khi nào chẳng thấy lỗi của người 
khác thì lỗi của mình cũng chẳng còn. 

Huệ Năng đại sư dạy: ‘Nếu là người tu đạo chân thật chẳng thấy lỗi thế 
gian’. Nhìn thấy người khác có lỗi tức là phiền não tập khí của mình hiện ra. Bên 
ngoài là duyên, duyên giúp cho phiền não tập khí của mình khởi lên, đây là lỗi 
lầm lớn. Cho nên người biết tu hành, hết thảy ngoại duyên đều là thiện tri thức, 
gặp người thiện, chuyện thiện thì có thể học tập, gặp người ác, chuyện ác giúp 
mình phản tỉnh sửa lỗi lầm, thuận hay nghịch đều là thiện tri thức. Trong lúc phản 
tỉnh ‘có lỗi thì sửa, không thì nhắc nhở để đừng phạm’, lý do Bồ Tát tu hành có 
thể thành Phật là ở tại điểm này. 

Nếu chẳng hiểu đạo lý và chân tướng sự thật, học Phật mà chẳng thực sự 
thay đổi trên tâm địa, tức là học Phật nhưng vẫn tạo tội nghiệp y như cũ thì đúng 
như lời người xưa nói ‘Trước cửa địa ngục có nhiều Tăng sĩ’28. Chữ Tăng này 
không nhất định chỉ người xuất gia, người tại gia cũng bao gồm trong đó; Tăng 
là đoàn thể, bất luận là xuất gia hay tại gia, đoàn thể học Phật đều xưng là Tăng 
đoàn. 

Hiện nay tu học pháp môn Niệm Phật có thể giúp chúng ta đoạn phiền não, 
tăng trưởng trí huệ, thoát ly sanh tử luân hồi, viên thành Phật đạo. Trong vô lượng 
pháp môn đây là pháp môn hy hữu thù thắng hạng nhất, chẳng dễ gì gặp được. 
Ðặc biệt là đạo tràng có tổ chức tu tập chung như vầy chẳng phải do sức người 
tạo nên, mà là do chư Phật, Bồ Tát gia trì nên đạo tràng có chư Phật hộ niệm, 
Long thiên ủng hộ. Mọi người ở trong đạo tràng này tu học phải đặc biệt trân 
trọng cái nhân duyên hiếm có, khó gặp này, phải hết lòng nỗ lực, nhất định nội 
trong một đời này viên mãn thành tựu. 

 
 

28 (Ðịa ngục môn tiền Tăng đạo đa) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

60 
 

9. Cầu cảm ứng (Buổi sáng 08-12-98) 
 
a. Học Phật tức là học giác ngộ. 
Phật pháp quý ở chỗ giác ngộ, cổ thánh tiền hiền cũng nói: ‘chế ngự được 

niệm thì thành thánh’29 , thế nên thánh hay phàm chỉ ở tại một niệm giác hay mê 
mà thôi. Một niệm giác, ngay lúc đó tức là Nhất Chân pháp giới; một niệm mê 
thì đâu phải chỉ có mười pháp giới không thôi? Người giác ngộ thực sự có thể 
buông xuống, chỉ có người mê mới có chấp trước. Chư Phật, Bồ Tát là tấm gương 
tốt cho chúng ta, cho nên học Phật, Bồ Tát tức là học giác ngộ, học nhìn thấu, 
buông xuống, thực sự làm được ‘chẳng tranh với người, chẳng cầu với đời’ thì 
tự nhiên thân tâm tự tại, trí huệ tăng trưởng. 

Người học Phật chẳng thể khế nhập vào cảnh giới là vì một niệm tình chấp 
chưa tiêu trừ. Nếu muốn thành tựu thì chẳng thể không biết đạo lý này, chẳng thể 
không hết lòng học tập ‘chẳng tranh, chẳng cầu’, học tập từ bi, nhiệt thành giúp 
người. Trong quá trình giúp người, nhất định chẳng thể chấp trước danh - văn - 
lợi -dưỡng, ngũ dục lục trần, phải vĩnh viễn bảo trì tâm thanh tịnh, bình đẳng; đây 
là Bồ Tát hạnh, Bồ Tát hạnh là hạnh giác ngộ. 

Chúng ta phải quan sát kỹ và thể hội cả đời hành trì của đức Thế Tôn. Thế 
Tôn hoằng pháp lợi sanh giảng kinh thuyết pháp, chẳng có danh phận, cũng chẳng 
có chức vị, đối với chúng ta chỉ là quan hệ thầy trò. Quan hệ này vẫn còn là kiến 
giải phàm phu, Thế Tôn tuyệt chẳng có khái niệm này; nếu Ngài có khái niệm 
này thì chẳng thể thành thánh, thành Phật. Vì thầy trò là nhị pháp, nhị pháp chẳng 
phải là Phật pháp, đây là lời Lục Tổ Huệ Năng đại sư nói. 

 
b. Nhị đế  
Thế Tôn cả đời giảng kinh thuyết pháp y cứ theo nguyên lý, nguyên tắc 

Nhị Ðế; mười phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai thuyết pháp cũng dựa 
trên Nhị Ðế. Nhị Ðế tức là Chân Ðế và Tục Ðế. Chân Ðế hoàn toàn nói về chư 
pháp thật tướng, chẳng có tơ hào phân biệt chấp trước, người thế gian khó hiểu 
việc này. Tục Ðế tức là thế gian pháp, y theo tri kiến và thường thức của chúng 
sanh, mọi người đều dễ hiểu. Nhưng trí huệ của Phật cao, thiện xảo phương tiện 
đạt đến cực điểm, nói Tục Ðế cũng bao gồm Chân Ðế, nói về Chân Ðế nhưng 
cũng chẳng lìa Tục Ðế, Chân và Tục viên dung, được đại tự tại. Người thế gian 
không những mê Chân Ðế mà cũng mê Tục Ðế. Phật có thể viên dung cả Chân 
lẫn Tục, tức là Chân Ðế nhìn thấu rồi, thì Tục Ðế cũng buông xuống. Nhìn thấu 
và buông xuống là một chứ chẳng phải hai, đây mới là trí huệ chân thật. ‘Trụ chân 
thật huệ’ trong kinh Vô Lượng Thọ tức là cảnh giới này. Những việc làm cả đời 
của chư Phật, Bồ Tát chỉ có một mục đích là hoằng pháp lợi sanh, ban cho chúng 
sanh lợi ích chân thật. Dù ban lợi ích chân thật nhưng Ngài cũng chẳng cầu một 

 
29 (khắc niệm tác thánh) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

61 
 

cái gì, và cũng chẳng phân biệt chấp trước. Những chỗ này chúng ta phải rõ ràng, 
thấu hiểu triệt để, hết lòng học tập. 

 
c. Cầu cảm ứng 
Sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh chẳng thể không cầu cảm ứng. Ðối với việc 

này, nếu có thể thể hội được Chân Tục viên dung thì sẽ có chánh tri, chánh kiến, 
chánh giải, và sẽ chẳng nghiêng lệch về một bên. Người thế gian chấp trước trên 
Tục Ðế, thực sự niệm niệm đều mong cầu, niệm niệm mong cầu thì liền lọt vào 
trong ý thức. Cầu mong chư Phật, Bồ Tát là làm một cách đúng lý, đúng pháp, có 
nguyện cầu nhưng chẳng có tâm mong cầu, như vậy mới viên dung, mới có cảm 
ứng. 

Nhà Nho nói: ‘lập chí’, nhà Phật nói ‘phát nguyện’, hai thứ này có khác 
nhau không? Trong ‘chí’ có mong cầu, có cầu thì sẽ lọt vào tình thức; trong 
‘nguyện’ chẳng có mong cầu. Nói một cách khác ‘lập chí’ có mang theo cảm tình, 
‘phát nguyện’ thuần túy là trí huệ, chẳng có tình thức. Thực ra chúng ta chỉ cần 
làm đúng như lý, như pháp, chư Phật Như Lai sẽ tự nhiên hộ niệm, đây tức là 
‘cầu’, ‘cầu’ như vậy thì có cảm ứng. Chúng ta cầu mà chẳng cầu, chư Phật, Bồ 
Tát ứng mà chẳng ứng, thế thì sẽ cảm ứng đạo giao chẳng thể nghĩ bàn, không 
những Phật, Bồ Tát hộ niệm, long thiên thiện thần cũng sẽ ủng hộ. Nếu có tâm 
mong cầu thì tuyệt đối sẽ chẳng có cảm ứng, tại vì tâm này là tình thức, gây trở 
ngại cho sự cảm ứng giữa chúng ta và chư Phật, Bồ Tát. Thế nên có nguyện nhưng 
chẳng có tâm mong cầu, chỉ cần hết lòng nỗ lực như lý như pháp mà làm thì tự 
nhiên sẽ có cảm ứng. 

Tự mình tu tập phải đoạn phiền não tập khí, phải khai trí huệ, giúp đỡ người 
khác cũng có mục đích này, nhưng thủ đoạn phương pháp phải tùy cơ ứng biến, 
vì cơ duyên chẳng giống nhau, phương thức sẽ chẳng đồng, có câu ‘phương tiện 
có nhiều cửa, đường trở về chẳng hai’. Tự mình thành tâm thành ý mà làm, 
chướng ngại của mình chẳng còn nữa nhưng chúng sanh còn chướng ngại, tức là 
duyên chưa chín muồi. Duyên chưa chín muồi thì tự mình phải dưỡng đạo, cũng 
tức là tiến tu, không ngừng nâng cao cảnh giới của mình, chờ đợi cơ duyên của 
chúng sanh chín muồi, việc này chẳng thể miễn cưỡng chút nào. 

Nếu muốn dời cơ duyên độ chúng sanh đến sớm hơn thì tự mình phải hết 
lòng nỗ lực tu pháp sám hối, sửa lỗi đổi mới, hết thảy đều cầu về hướng tự tánh. 
Thế nên Phật pháp được gọi là Nội Học, hoàn toàn khác với thế gian pháp. Người 
thế gian hướng về bên ngoài mong cầu, Phật pháp thì hướng về tự tánh mà cầu, 
chẳng hướng ngoại. Cầu chư Phật, Bồ Tát gia trì thì cũng là từ tự tánh mà cầu. 
Nếu chúng ta thực sự cùng tâm, cùng nguyện, cùng đức, cùng hạnh với Phật, đây 
tức là ‘cầu’, cầu như vậy chẳng hướng ngoại, hết thảy Như Lai làm sao chẳng gia 
trì? Như vậy cũng giống như tiếp nối đường điện, chẳng có chướng ngại, nhất 
định sẽ có cảm ứng đạo giao. Nếu có một tâm niệm riêng tư, đường điện sẽ đứt 
mất và sẽ chẳng có cảm ứng. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

62 
 

Nếu có tâm riêng tư, có tình [chấp] dục [vọng] mà cầu thì cũng có cảm 
ứng, đây là ma cảm ứng, trong xã hội ngày nay, những chuyện này rất nhiều. Yêu 
ma quỷ quái cũng có thể làm cho bạn có thần thông, làm cho bạn phát cuồng, cho 
bạn một số khả năng đặc biệt, bạn cũng có thể mê hoặc chúng sanh, nhưng đây 
đều là tạo nghiệp. Năm mươi loại Ấm Ma giảng trong kinh Lăng Nghiêm rất rõ 
ràng. Những thứ thần thông, đạo lực này là do ma nhập vào người, ma gia trì họ; 
sau khi ma rời khỏi thì hoàn toàn mất hết, sau cùng bản thân người đó cũng sẽ 
gặp nạn. Cho nên nhà Phật nói về đạo lý ‘cầu’ chúng ta nhất định phải hiểu; pháp 
thế và xuất thế gian đều hướng về tâm tánh, như vậy mới đúng. 

d. Hoằng pháp và Hộ pháp. 
Chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ, hiển thị tại đâu? Xung 

quanh chúng ta sẽ có rất nhiều bạn tốt giúp đỡ, hộ trì, đây là hộ pháp. Hộ pháp 
gồm có nội hộ và ngoại hộ, nội hộ là do người xuất gia hộ trì, ngoại hộ do hai 
chúng tại gia hộ trì, được vậy chánh pháp mới được xây dựng, thường trụ tại thế 
gian. Tuy được hộ trì cả trong lẫn ngoài, tâm địa chúng ta vẫn phải thanh tịnh, 
vẫn phải mảy trần chẳng nhiễm như cũ. 

Giống như Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba và Tịnh Tông Học Hội đích thực có 
thiện hữu giúp đỡ mạnh mẽ, nhưng chúng ta đối với họ chẳng có tiếp đãi đặc biệt. 
Lúc ăn cơm ở Cư Sĩ Lâm, họ tự động lấy dĩa đi gắp thức ăn, tự kiếm chỗ ngồi, 
chẳng nhận một sự tiếp đãi đặc biệt nào cả, đây mới thật sự là thiện hữu chân thật. 
Có câu ‘Một vị Phật ra đời, ngàn Phật ủng hộ’, những người này đều là Phật, Bồ 
Tát, cho nên đạo tràng này có thể thành lập, là mọi người có phước. Chúng ta rất 
may mắn gặp được nhân duyên này và cũng rất hoan hỷ dốc toàn tâm toàn lực để 
hợp tác, ủng hộ, cống hiến một chút sức hèn mọn. Vì giúp họ là giúp hết thảy 
chúng sanh, giúp họ tức là giúp chư Phật Như Lai. 

Cho nên người xuất gia tốt nhất đừng quản lý sự vụ, đây là do Thế Tôn thị 
hiện cho chúng ta thấy. Người xuất gia quản lý sự vụ là bất đắc dĩ, là đã biến dạng 
rồi. Nếu người xuất gia quản lý sự vụ thì là hộ pháp, chẳng phải là hoằng pháp, 
vậy thì phải toàn tâm toàn lực bồi dưỡng những người đi sau (lớp đàn em), chiếu 
cố những pháp sư hoằng pháp. Quản lý sự vụ cũng giống như hiệu trưởng trong 
trường học, phải quản lý giáo vụ, tổng vụ, đây là [chức vụ] Chấp Sự, có tánh cách 
phục vụ. Hoằng pháp là giáo viên, chẳng đảm nhiệm Chấp Sự. Phía trong Chấp 
Sự là nội hộ, bên ngoài Chấp Sự là ngoại hộ. 

 Nếu chúng ta có thể hiểu rõ quan niệm này, mỗi người đều tận tâm làm 
tròn trách nhiệm của mình, Phật pháp nhất định sẽ hưng vượng, chúng sanh mới 
thực sự có phước. Nhất định chẳng tranh giành chức vị Chấp Sự, sau đó tác oai, 
tác phước để hưởng thọ, chướng ngại cho pháp sư hoằng pháp, chẳng bồi dưỡng 
huấn luyện hậu học, đây là tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp, tạo tội nghiệp này 
phải đọa A Tỳ địa ngục. Chúng ta phải rõ ràng minh bạch, phải tu phước trong 
nhà Phật, đừng nên tạo nghiệp. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

63 
 

Chúng ta làm tròn nội hộ và ngoại hộ, tự nhiên sẽ có chư Phật Bồ Tát đến 
hoằng pháp lợi sanh. Nội hộ và ngoại hộ làm chẳng đúng như pháp, nhất định sẽ 
chẳng có Phật, Bồ Tát đến thuyết pháp vì duyên chưa chín muồi. Công tác hộ 
pháp làm được viên mãn thì là duyên chín muồi, tự nhiên sẽ cảm được chư Phật, 
Bồ Tát đến thị hiện giáo hóa chúng sanh. 
 

10. Làm đệ tử Di Ðà (Buổi sáng 09-12-98) 
 
a. Gặp duyên rất quan trọng. 
Những năm đầu Dân quốc, Thái Hư pháp sư đề xướng ‘Bồ Tát Học Xứ’, ý 

tưởng này rất tốt. Hiện nay chúng ta đề xướng làm ‘Ðệ Tử Di Ðà’. Ðệ tử Di Ðà 
đương nhiên cũng là Bồ Tát. Như thế nào mới làm được? Ðây là vấn đề của giáo 
dục. Thánh nhân thế gian và xuất thế gian dạy: ‘Người ta ai cũng có thể làm thánh 
hiền, ai cũng có thể làm Nghiêu, Thuấn’, mấu chốt là ở tại giáo học. Dùng Phật 
pháp mà nói, giáo học là trợ duyên, tăng thượng duyên, nếu gặp được tăng thượng 
duyên tốt, người có tài năng hạng trung cũng có thể làm thánh làm hiền, trong 
nhà Phật có chuyện này, trong các triều đại Trung Quốc cũng có. Ðặc biệt là trong 
Phật pháp, hạ hạ căn cũng có thể làm A La Hán, làm Bồ Tát, đây là chỗ cao minh 
của nền giáo học Phật pháp. Trong nhóm đệ tử của Thế Tôn, Châu Lợi Bàn Ðà 
Già 30 là một thí dụ rất hay. Ngay cả người hạ hạ căn cũng có thể chứng quả vị A 
La Hán, có thể thành đại Bồ Tát, huống chi là người trung, thượng căn? 

Phần đông người ta cả một đời chẳng thể thành tựu, pháp thế gian và xuất 
thế gian chẳng thành, hoặc có được chút ít thành tựu nhưng sau cùng lại thất bại 
đều là vì gặp duyên chẳng tốt. Phật thuyết pháp: ‘Hết thảy pháp do nhân duyên 
sanh’ rất có đạo lý. Một duyên phần tốt thì chỉ có thể gặp mà chẳng thể cầu. Vậy 
thì đời này chúng ta có thể gặp duyên tốt chăng? Câu trả lời là khẳng định được, 
tại vì ‘trong nhà Phật chẳng xả một người nào hết’, vấn đề ở tại phát tâm. Nếu 
chúng ta phát tâm thuần chánh, chư Phật Bồ Tát nhất định sẽ đến làm tăng thượng 
duyên cho chúng ta, sẽ đến giúp đỡ chúng ta. 

 
 

30 Tánh Ngài cực kỳ ngu độn, xuất gia đã nửa năm, cả năm trăm vị La Hán xúm vào dạy dỗ, 
Ngài vẫn không thể trì tụng nổi nửa bài kệ. Học suốt cả ba năm vẫn chưa thuộc nổi, nhớ câu 
trước quên câu sau, nhớ được câu sau liền quên ngay câu trước. Người anh bực quá, quở 
trách, buộc em hoàn tục. Do thiện căn thâm hậu, lúc đương khóc lóc ngoài cửa, bịn rịn chẳng 
đi, gặp đức Thế Tôn lân mẫn dạy niệm hai chữ “tảo chửu” (quét dọn). Thế mà vẫn cứ nhớ 
chữ này quên chữ kia. Nhưng nhờ Ngài vẫn cứ siêng gắng, chẳng lười, nên lâu ngày hốt 
nhiên chứng ngộ: “Tảo Chửu nghĩa là trừ dơ khiến cho sạch. Như vậy là đức Thế Tôn muốn 
ta đoạn trừ những dơ bẩn phiền não trong thân”. Nhờ thế, ngài đắc quả A La Hán. Theo kinh 
Ngũ Bách Ðệ Tử Bản Khởi, tôn giả trong đời trước do xua lợn qua sông, dùng dây buộc chặt 
miệng nó khiến hơi thở không thông, con lợn bị chết ngộp giữa giòng. Vì thế, Ngài bị quả 
báo ám muội. Thêm nữa, trong thời Phật Ca Diếp, Ngài là một vị Tam Tạng Pháp Sư, do tiếc 
pháp chẳng hóa độ chúng nên cảm ác báo ấy. Ác nghiệp đời trước mãi đến đời này mới hết, 
mới có thể đoạn ngu, phát huệ. (Trích Kinh Di Đà Hợp Giải) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

64 
 

b. Phát tâm. 
Nhà Phật nói chữ ‘thuyết pháp’, cơ duyên chín muồi mà bạn chẳng thuyết 

pháp cho họ nghe thì đánh mất cơ hội, là mất đi thời tiết nhân duyên; nếu cơ 
duyên chẳng chín muồi mà thuyết pháp cho họ thì là không đúng lúc. Phật hiểu 
rõ thời tiết nhân duyên nên Phật thuyết pháp được ví như ‘hải triều âm’. Hải triều 
chỉ thủy triều dâng (nước lên) và xuống có thời gian nhất định, nhất định chẳng 
bao giờ sai. Ðức Phật giáo hóa chúng sanh cũng vậy. 

Ðây là nói rõ một sự thật: chúng sanh có Cảm thì Phật sẽ Ứng, cảm ứng 
đạo giao. Do đó có thể biết thành tựu hay không là thao túng trong tay của chính 
mình. Nếu mình hy vọng làm thánh làm hiền, làm Phật, làm Bồ Tát thì cái tâm 
này là Cảm, nhất định Phật, Bồ Tát sẽ có Ứng. Nếu niệm này chẳng sanh khởi thì 
là chẳng có Cảm; chẳng có Cảm thì đương nhiên Phật, Bồ Tát chẳng có Ứng, cho 
nên bạn sẽ chẳng gặp được cơ duyên. Nếu nguyện vọng của bạn là chân thật thì 
cảm ứng sẽ rất nhanh chóng; nếu nguyện vọng rất yếu ớt, khi có khi không, thì 
cảm ứng cũng sẽ yếu ớt. Cho nên một đời này của bạn có thành tựu hay không là 
do sự ‘phát tâm’. 

Nguyên nhân ‘Bồ Tát Học Xứ’ của Thái Hư pháp sư chưa thực hiện thành 
công là vì người chân chánh phát tâm làm Phật, làm Bồ Tát quá ít. Chân chánh 
phát tâm làm Bồ Tát thì nhất định chẳng bị danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần 
trong thế gian dụ hoặc; nếu còn bị dụ hoặc thì sẽ chẳng làm Bồ Tát nổi. Chuyện 
này phải nhờ tự mình khắc phục phiền não tập khí thì mới có được cảm ứng, có 
được trợ duyên. 

Hiện nay ngoại duyên ở Tân Gia Ba đã chín muồi, đây là cảm ứng của Phật, 
Bồ Tát. Chúng ta từ sự ‘ứng’ của Phật, Bồ Tát thì có thể biết được trong nhóm 
đồng tu có Cảm; nếu chẳng có Cảm thì làm sao có Ứng được? Cho nên trong các 
vị đồng tu nhất định có người chân chánh phát tâm muốn làm Bồ Tát, muốn làm 
đệ tử Di Ðà nên duyên này mới chín muồi, chẳng có chút gì miễn cưỡng, đây là 
chân thật chẳng hư dối. Chúng ta gặp được thời tiết nhân duyên vô cùng thù thắng 
như vậy thì càng tăng thêm tín nguyện của chúng ta, và từ đó chúng ta cũng thành 
tựu theo. Ðúng như lời của cư sĩ Bành Tế Thanh ‘vô lượng kiếp đến nay hiếm có, 
khó gặp’, chúng ta nhất định phải trân quý cái duyên phần này. Nếu trong nhân 
duyên thù thắng như vậy mà vẫn chẳng chống nổi phiền não tập khí, chẳng chống 
nổi danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần dụ hoặc, bỏ lỡ cơ duyên quý báu thì thiệt 
rất đáng tiếc! 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên phát tâm chân thật, chẳng có một chút tâm riêng tư, 
cho nên làm việc hoằng pháp được thành công, làm tăng thượng duyên cho mọi 
người. Nếu ổng có một chút tâm riêng tư thì công chuyện sẽ nhất định thất bại, vì 
nếu có tâm riêng tư thì sẽ chẳng được Tam Bảo cảm ứng. Nếu vẫn có cảm ứng 
thì nhất định là ma đến ứng, chẳng phải Phật đến ứng. Ma và Phật khác nhau 
chẳng ở cảnh bên ngoài mà là ở nội tâm. Một niệm chân thành, Phật đến cảm ứng; 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

65 
 

một niệm tự tư tự lợi thì ma đến cảm ứng. Thế nên trong tâm chẳng có một chút 
tâm niệm ham muốn riêng tư mới cảm được chư Phật đến ứng. 

 
c.Tâm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi 
Trong đời sống hằng ngày lúc đối người, đối sự, đối vật chẳng thể có ‘tôi 

đúng anh sai’, ‘tôi chánh anh tà’. Nếu vẫn còn tâm niệm tự tư tự lợi, cứ cho là 
mình đúng thì đó là phiền não tập khí, tâm như vậy sẽ chẳng thanh tịnh, chẳng 
bình đẳng, đó là chướng ngại cho sự cảm ứng đạo giao với chư Phật, Bồ Tát. 
Chuyện tốt cuối cùng biến thành ma cảnh là ở tại một niệm sai trái này. Tâm Phật, 
Bồ Tát là tâm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, nhìn hết thảy chúng sanh 
đều bình đẳng, đối với hết thảy chúng sanh đều chân thành, cung kính. Chúng ta 
phải học tập những tâm này thì mới có được cảm ứng, có được trợ duyên. Có 
được trợ duyên rồi thì tự hành hóa tha sẽ rất thuận tiện. 

Cứ thường thấy lỗi người khác, cứ cho là mình đúng, đây là lỗi lầm lớn 
nhất. Cho dù người khác tạo nên tội ngũ nghịch, thập ác, chúng ta vẫn phải học 
Phật, Bồ Tát dùng con mắt từ bi mà quán, họ chỉ vì một lúc mê hoặc nên tạo thành 
lỗi lầm, họ chẳng dùng chân tâm, trong chân tâm chẳng có lỗi lầm, họ dùng vọng 
tâm nên bị phiền não tập khí chi phối. Chư Phật Bồ Tát nhìn thấy những người 
này sẽ dùng tâm thương xót, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng để đối đãi; vì chân 
tâm Phật tánh của họ chẳng bị giảm mất chút nào, Phật, Bồ Tát đối với họ vẫn 
hoàn toàn cung kính. Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta ‘Lễ kính chư Phật’, cho nên 
đối với những người làm ác đa đoan, lễ kính vẫn chẳng giảm bớt mảy may. 

Chuyện này chúng ta có thể làm được hay không? Nếu có phân biệt, chấp 
trước thì sẽ làm không được. Làm không được thì là chúng sanh, chẳng phải Bồ 
Tát. Muốn học làm Bồ Tát thì phải bắt đầu học từ chỗ này, phải chân chánh làm 
được đối với người cực ác thì cũng hoan hỷ khen bề tốt, mặt thiện của họ, tuyệt 
đối chẳng đề cập đến bề ác, mặt xấu của họ. Không những không đề cập, trong 
tâm cũng chẳng lưu lại dấu vết, tâm như vậy mới thực sự thanh tịnh, tâm thanh 
tịnh sẽ được đại tự tại. Chúng ta xem họ cũng giống như một vị Phật, vì ‘hết thảy 
chúng sanh vốn thành Phật’, Phật đối đãi với người như vậy đó. Chúng ta học 
Phật thì cũng phải đối đãi với người như vậy. Bây giờ họ làm ác chỉ bất quá là vì 
một lúc hồ đồ, hồ đồ rồi một ngày nào đó cũng sẽ minh bạch; chúng ta có nghĩa 
vụ giúp đỡ họ, làm cho họ sớm hiểu rõ; khi hiểu rõ rồi thì họ cũng sẽ phổ độ hết 
thảy chúng sanh, chúng sanh sẽ có phước. 

Trong tâm đừng nên nghĩ về thị - phi, nhân - ngã, ân - ân, oán - oán, phải 
thường nghĩ đến lời dạy của Phật, thường nghĩ đến ý nghĩa của kinh. Dùng kinh 
Vô Lượng Thọ làm chánh thì phải thường nghĩ đến nghĩa lý của kinh Vô Lượng 
Thọ, đem nghĩa lý đó biến thành sự suy nghĩ chân chánh của mình, ứng dụng 
trong đời sống, dùng mắt Phật quán thế gian, chúng ta mới chân chánh thành đệ 
tử Di Ðà, chân chánh làm Bồ Tát, chuyển phàm thành thánh. Chuyển từ trong 
tâm, chuyển trên hành vi, đây là công đức chân thật, hy vọng mọi người cùng 
nhau khích lệ. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

66 
 

 
11. Mở rộng tâm lượng, bao dung kẻ khác 

(Buổi sáng 14-12-98) 
Quyển hai của kinh Hoa Nghiêm vừa mở đầu liền hiện lên cảnh giới: ‘tâm 

bao trùm thái hư, lượng gồm thâu các cõi nhiều như cát’. Câu nói của Lão Tử: 
‘Có bao dung thì mới rộng lớn, chẳng ham muốn thì sẽ mạnh mẽ’ 31 cũng thể hiện 
trong đoạn kinh văn này. Trong kinh nói đến ‘đại nhẫn’ tức là chân nhẫn, là dùng 
chân tâm mà nhẫn, tâm lượng của chân tâm lớn, không có gì chẳng bao dung. Chỉ 
có hiểu rõ triệt để chân tướng sự thật thì mới có tâm lượng lớn như vậy. Cảnh 
giới đó là vốn có, chẳng phải là do học mà được, cũng chẳng phải có được dần 
dần, cho nên Phật mới nói ‘hết thảy chúng sanh vốn thành Phật’. Chúng ta vốn 
có đại nhẫn, vốn là Phật, giống y như Tỳ Lô Giá Na Phật, A Di Ðà Phật, hiện nay 
lại biến thành như vầy là vì đã mê mất tự tánh, chân tâm. Giáo học Phật giáo 
chẳng có gì khác ngoài sự giúp đỡ chúng sanh khôi phục bộ mặt vốn có mà thôi; 
ngoài chuyện này ra, Phật chẳng có một pháp gì để dạy chúng sanh. Cho nên 
thánh và phàm, Phật và chúng sanh khác nhau ở tại một niệm mê - ngộ mà thôi. 
Phật thường than tiếc chúng sanh mê hoặc là ‘người đáng thương xót’, chỉ vì mê 
mất tự tánh nên tâm địa hẹp hòi, chẳng thể bao dung người khác, thậm chí hai 
người sống chung cũng có ý kiến bất đồng, chẳng thể hòa hợp, đúng là đáng 
thương xót đến mức cùng cực. Kinh Hoa Nghiêm vừa mở đầu liền triển hiện lên 
tận hư không trọn khắp pháp giới mọi chúng tạp thần, có thiện thần, có ác thần, 
có bát bộ quỷ thần trong thập pháp giới, còn có chư thiên, thiên vương, tổng cộng 
có hai trăm hai mươi tám đoàn thể chủng tộc khác nhau. Thiệt là chẳng gì chẳng 
bao gồm, dung chứa, tâm lượng như vậy quá lớn! Chúng ta cũng phải khôi phục 
lại tâm lượng lớn như vậy. Nếu chẳng thể dung nhẫn, kết oán cùng người, tạo 
thành oan oan tương báo, bạn gây chướng ngại cho người khác thì người khác sẽ 
chướng ngại bạn; bạn phá hoại kẻ khác thì kẻ khác sẽ phá hoại bạn, tạo ra nhân 
gì thì sẽ chịu quả báo đó, quả báo thông ba đời, rất đáng sợ. Cho nên khi bạn bao 
dung kẻ khác, thì kẻ khác bao dung bạn; bạn giúp đỡ người khác thì người khác 
giúp đỡ bạn, đây là chân lý vĩnh viễn chẳng biến. Ðây là trong kinh Hoa Nghiêm, 
Phật hiện thân thuyết pháp, biểu diễn cho chúng ta coi, để cho chúng ta thể hội. 

Chỗ vĩ đại của Phật, Bồ Tát là ở chỗ chẳng đối địch với người, ngay cả đối 
với ác quỷ cực ác cũng cung kính, thương yêu che chở, vì biết [hết thảy đều] cùng 
một căn bản, cùng một tự tánh. Tào Thực nói: ‘Vốn cùng sanh một rễ, nấu nhau 
sao quá gấp?’ 32, tận hư không trọn khắp pháp giới hết thảy chúng sanh đều cùng 
một cội rễ, cái cội rễ này chính là chân như tự tánh. 

 
31 (Hữu dung nãi đại, vô dục tắc cương) 
32 Nguyên văn: Bổn thị đồng căn sanh, tương tiễn hà thái cấp. Tào Thực là em Tào Phi, hai 
người là con của Tào Tháo. Tào Thực thông minh đĩnh ngộ lạ lùng, đi bảy bước là làm xong 
một bài thơ. Tào Phi sợ Tào Thực sau này sẽ cướp ngôi mình, nên tìm cớ bắt tội, định xử 
chết, Tào Thực bèn làm bài thơ trên, ngụ ý: Dùng vỏ đậu, dây đậu để nấu hạt đậu, khác nào 
anh em tàn sát lẫn nhau.  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

67 
 

Một đoàn thể chủng tộc chẳng thể bao dung những chủng tộc khác thì sẽ 
có đấu tranh giữa các đoàn thể chủng tộc, một quốc gia chẳng thể bao dung quốc 
gia khác thì sẽ sanh khởi chiến tranh. Muốn giải quyết những vấn đề này thì tâm 
lượng nhất định phải lớn, khi khởi tâm động niệm đều nghĩ đến hết thảy chúng 
sanh, phải tôn trọng, kính ái, hợp tác lẫn nhau, thì mới tiêu trừ những sự hiểu lầm, 
mâu thuẫn, ngăn cách, kỳ thị, thế giới mới chân chánh đạt được hòa bình an định. 
Nếu niệm niệm đều vì lợi ích của mình, xem thường lợi ích của đối phương, xem 
thường lợi ích của toàn thể nhân loại, cho dù mỗi ngày đều hô hào thế giới hòa 
bình, thì đó cũng chỉ là một khẩu hiệu, chẳng thể thực hiện. Do đó người tâm 
lượng hẹp hòi chẳng có cách gì để giải quyết vấn đề. Các đoàn thể chủng tộc trên 
thế giới, người lãnh đạo quốc gia nhất định phải mở rộng tâm lượng, niệm niệm 
đều vì hết thảy chúng sanh khổ nạn trên thế giới, hòa bình an định mới có thể 
thực hiện. 

Giả sử mọi người đều nghĩ đến lợi ích của hết thảy chúng sanh trên trái đất, 
vấn đề vẫn chẳng thể giải quyết y như cũ vì tâm lượng này vẫn còn quá nhỏ. 
Chúng ta chỉ thương yêu quả đất này, chẳng thương yêu những tinh cầu khác thì 
tương lai chiến tranh giữa các tinh cầu vẫn có thể xảy ra. Thế nên tâm lượng phải 
mở rộng, phải học Phật, Bồ Tát khi khởi tâm động niệm phải quan tâm đến tận 
hư không, trọn khắp pháp giới, chẳng buông bỏ một chúng sanh nào hết. Nếu 
chưa có tâm lượng lớn như vậy thì làm sao mới làm được câu ‘chúng sanh vô 
biên thệ nguyện độ’? Nếu tâm lượng nhỏ bé chẳng thể dung nạp một người nào, 
mỗi ngày phát nguyện [như vậy] thì chẳng phải là tự sỉ nhục hay sao, lừa gạt Phật, 
Bồ Tát hay sao? Ðó là nói dối. Nói nghe rất hay, nhưng làm toàn những chuyện 
phản đạo, đều là tạo nghiệp, nên cổ đức thường nói: ‘Trước cửa địa ngục, tăng 
đạo nhiều’, nguyên nhân người học Phật vẫn còn đọa địa ngục là ở tại chỗ này. 

Người chẳng nghiên cứu giáo lý làm sai thì còn tha thứ được; chúng ta mỗi 
ngày đều nghiên cứu Phật lý, chẳng tìm hiểu rõ ràng những đạo lý này, vẫn còn 
mê trong danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, việc này ngay cả mình cũng chẳng 
tha thứ mình được. Nếu từ chỗ này chúng ta có thể tỉnh ngộ thì đó là sự giác ngộ 
chân chánh. Lúc đó đọc kinh Hoa Nghiêm mới có thọ dụng chân thật, quan niệm 
tư tưởng mới chuyển biến được, sẽ ‘nhập tri kiến Phật’. Hiểu rõ y báo, chánh báo 
trang nghiêm của thập pháp giới vốn có cùng một gốc rễ, đó tức là tri kiến Phật. 

Trong cuốn ‘Ðịa Tạng Kinh Luân Quán’ Thanh Liên pháp sư giảng: 
‘Không tướng không tên, dứt bặt suy nghĩ”33, đây tức là nghĩa lý và tinh hoa của 
kinh Kim Cang, đây là chân tướng sự thật. Nếu chúng ta thể hội đến ý nghĩa chân 
thật của câu này thì quan niệm tư tưởng, ngôn ngữ hành vi sẽ chuyển biến, chuyển 
phàm thành thánh. Hiểu được một phần thì chuyển biến một phần; hiểu được hai 
phần thì chuyển biến hai phần; mức độ chuyển biến bao lớn đi đôi với mức độ lý 
giải sâu hay cạn. Ðây cũng có thể dùng làm phương pháp đo lường công phu tu 
học của mình, nếu có chỗ tiến bộ thì tâm địa sẽ ngày càng thanh tịnh, trí huệ ngày 

 
33 (Vô tướng vô danh, tuyệt tư tuyệt nghị) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

68 
 

càng tăng trưởng, phiền não cũng sẽ ngày càng giảm bớt. Ðến lúc phiền não nhẹ, 
trí huệ tăng thì những kinh luận thế gian và xuất thế gian bày ra trước mặt, vô 
lượng vô biên nghĩa thú tự nhiên sẽ tuôn trào ra. Thế nên chân tu tức là làm một 
sự chuyển biến to lớn trên quan niệm và tâm lý. 

Chúng ta là chúng sanh mê hoặc, chỗ nương dựa duy nhất để chuyển biến 
là thánh giáo, dựa vào phương hướng và mục tiêu của thánh giáo chỉ đạo, hết lòng 
làm việc chuyển biến, chuyển thức thành trí, chuyển phiền não thành Bồ Ðề, 
chuyển sanh tử thành Niết Bàn, chuyển mê thành ngộ, siêu phàm nhập thánh, 
chúng ta phải làm công tác này. Ðối với chúng sanh có duyên cũng phải hết lòng, 
hết sức giúp đỡ họ chuyển biến; tuy giúp đỡ chúng sanh nhưng tâm địa vẫn giữ 
thanh tịnh như cũ, tuyệt chẳng chấp tướng; chấp tướng sẽ sanh phiền não, tâm sẽ 
bị ô nhiễm. Phật, Bồ Tát dạy dỗ hết thảy chúng sanh có thể giữ gìn tâm thanh 
tịnh, chẳng bị ô nhiễm, nếu chúng sanh có thể chuyển biến tư tưởng quan niệm, 
thì tán thán hoan hỷ; nếu chẳng thể chuyển biến thì tâm địa của Phật, Bồ Tát cũng 
vẫn thanh tịnh, chẳng lưu lại dấu vết, đây chính là ‘tam luân thể không’ nói trong 
kinh Bát Nhã, thế nên Phật, Bồ Tát vĩnh viễn tự tại, vĩnh viễn chẳng thoái chuyển, 
đạo lý là ở tại chỗ này. 

Chúng ta tu học tiến bộ ít, thoái lui nhiều là vì niệm niệm đều bị ô nhiễm. 
Khi chỉ dạy người ta, nếu họ chịu tiếp nhận thì sanh tâm hoan hỷ, vậy là bị hoan 
hỷ ô nhiễm rồi; ngược lại khi người ta không chịu tiếp nhận hoặc chẳng thể làm 
được, thậm chí những gì họ làm đều trái ngược với lời dạy thì sanh phiền não, 
vậy là bị phiền não ô nhiễm rồi, bị ô nhiễm thì sẽ thoái chuyển. Nếu có thể làm 
được như lời dạy trong kinh Kim Cang: ‘chẳng chấp vào tướng, như như chẳng 
động’, tâm chẳng bị ô nhiễm thì sẽ chẳng thoái chuyển.  

Những gì Phật dạy chúng ta câu nào cũng là lời chân thật, phải dựa vào lời 
dạy của Phật, tự tìm cầu nhiều phước đức. Phước đức chân thật là giúp đỡ hết 
thảy chúng sanh, tức là hết lòng nỗ lực tu bố thí tài vật, bố thí pháp, bố thí vô úy, 
đây là những người biết tìm cầu nhiều phước đức, hy vọng mọi người lưu ý thêm 
những lời dạy trong Ðại Kinh, được vậy thì sự thọ dụng trong đời này sẽ vô cùng 
tận. 

 
12. Người làm công tác giáo dục xã hội thiện nguyện (Buổi sáng 15-12-98) 

Nếu có thể thấu hiểu kinh Vô Lượng Thọ và Kinh Hoa Nghiêm, y giáo 
phụng hành thì có thể khế nhập vào Bồ Tát đạo, làm một sự chuyển biến trọng 
đại. Chẳng những có thể đem lại phước báo chân thật cho mình trong đời này, 
khai triển quang minh cho tương lai, trên Bồ Ðề đạo sau này ắt cũng sẽ thuận 
buồm xuôi gió. 

Gần đây nhiều đồng học trích lục một bài ‘Nhân sanh cam lộ’, nếu có thể 
đích thật làm được [như trong bài văn ấy nói], nói theo thế pháp thì là thánh hiền 
quân tử, nói theo Phật pháp thì là Bồ Tát chân thật. Trong việc tự hành hóa tha, 
hoằng pháp lợi sanh nhất định sẽ được hết thảy chúng sanh hoan nghinh và kính 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

69 
 

yêu. Cho dù chỉ làm được vài điều trong đó, đời này cũng sẽ thọ dụng chẳng hết. 
Chẳng những tự mình làm mà còn phải khuyến khích hết thảy chúng sanh tận hết 
trách nhiệm của mình làm một phần tử hoàn hảo trong công việc giáo dục xã hội 
thiện nguyện. 

Trong sanh hoạt bình thường ráng hết sức để tránh tạp niệm, tránh tán gẫu, 
lúc nói chuyện với người thì luận đạo, lúc chẳng nói chuyện thì đọc kinh, như vậy 
mới là tích công lũy đức. Hạnh phúc nhất trong đời người là ngày ngày cùng 
những bạn bè có chung chí hướng và tâm đạo cùng nhau thuyết kinh, luận đạo, 
đây là đời sống vô cùng thù thắng. Hoàn cảnh sanh hoạt như vậy là [hoàn cảnh] 
ở Tây phương Cực Lạc thế giới. Chúng ta thấy được trong kinh, người ở cõi Cực 
Lạc đến từ mười phương, ba đời, họ buông bỏ tập khí đến để thân cận đức Phật 
A Di Ðà cùng chư Phật Như Lai. Mỗi ngày cùng đồng tham đạo hữu hoặc trên 
mặt đất, hoặc trên không trung, hoặc đi kinh hành đều là thuyết kinh luận đạo. 
Hoàn cảnh tu học ở Tây phương Cực Lạc thế giới là hoàn mỹ hạng nhất, đây là 
đời sống chúng ta mong mỏi, ngưỡng mộ. Cho nên chúng ta phải xây dựng một 
mô phạm, điển hình, biểu diễn cho người đời xem, nếu họ có thể hiểu được thì 
cũng sẽ phát tâm hết lòng đến học tập. 

Ở Tân Gia Ba chúng tôi đi thăm viếng những người Hồi Giáo, đây là lần 
đầu tiên chúng tôi tiếp xúc với họ, hy vọng có thể tìm hiểu, tôn trọng lẫn nhau, 
tiêu trừ các sự hiểu lầm, ngăn cách. Làm công tác đa nguyên văn hóa được viên 
mãn là công đức to lớn, là chuyện tốt thực sự đối với xã hội. Hồi trước tôi đã từng 
quen biết với các lãnh tụ Phật giáo và Hồi giáo ở vùng biên cương Trung Quốc, 
sự quan hệ của họ vô cùng hòa hài, hợp tác lẫn nhau, tôn trọng và lễ kính lẫn 
nhau. Hy vọng quan niệm và tinh thần này có thể đẩy mạnh đến toàn thế giới, làm 
cho mọi người đều đối xử hòa mục, hỗ trợ hợp tác, cùng nhau xây dựng đời sống 
hạnh phúc mỹ mãn. Ðây là công việc của những người làm công tác giáo dục xã 
hội thiện nguyện, là việc mà trách nhiệm chẳng thể thoái thác cho người khác 
được. Nói một cách khác, cả đời chúng ta đều vì một việc này, Phật pháp gọi là 
‘Phật sự’, đây tức là công việc giác ngộ chúng sanh.    

Chúng ta phải hết lòng đẩy mạnh công việc này, phát triển rộng rãi. Ðặc 
biệt giao thiệp với những đoàn thể và nhân vật có sức ảnh hưởng đến xã hội, nói 
theo Phật pháp thì những người này có đầy đủ thiện căn phước đức. Thế nên 
những người có sức ảnh hưởng hoặc có địa vị lãnh đạo đều là do quả báo đời 
trước tu phước tích thiện. Nếu chúng ta có thể dùng Phật pháp để giao thiệp với 
họ thì nhất định sẽ ảnh hưởng họ, tăng trưởng thiện căn phước đức của họ, như 
vậy sẽ có thể đem lại hòa bình an định, phồn vinh hưng vượng cho thế giới, tiêu 
trừ hết thảy các tai hại tự nhiên hoặc do người đem đến. 

Không những như vậy thôi đâu, chúng ta vẫn phải tiếp tục mở rộng tâm 
lượng, đức Phật dạy chúng ta ‘tâm bao trùm hư không, lượng gồm thâu các cõi 
nhiều như cát’, phải hết lòng nỗ lực thực hiện. Tâm lượng mở rộng đến viên mãn 
thì cho dù làm một việc thiện nhỏ bé nhưng nương theo tâm lượng cũng có thể 
biến trọn khắp hư không pháp giới, đây là đạo lý vun trồng phước báo to lớn, làm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

70 
 

chuyện đại thiện thì cảnh chuyển tùy theo tâm. Trong tự viện khi cúng thí thực 
đều niệm ‘bảy hạt biến thập phương’, nếu tâm lượng của bạn biến trọn khắp mười 
phương pháp giới, bố thí một hạt gạo sẽ có thể biến trọn khắp mười phương pháp 
giới, hết thảy chúng sanh đều có thể được thọ dụng; nếu tâm lượng nhỏ bé, niệm 
Chú cũng chẳng ích lợi gì, cảnh chẳng chuyển theo Chú. Chú là tăng thượng 
duyên (duyên phụ), tâm là thân nhân duyên (duyên chánh), nếu chẳng có duyên 
chánh thì duyên phụ chẳng giúp gì được. Nếu thực sự ‘tâm bao trùm hư không, 
lượng gồm thâu các cõi nhiều như cát’ thì tăng thượng duyên của Chú sẽ khởi tác 
dụng rất lớn. Thế nên căn bản là ở nơi tâm địa, tâm địa phải lương thiện và chân 
thành. ‘Tâm thành’ thì hành vi tự nhiên sẽ đoan chánh, công phu chân thực là ở 
chỗ này. 

Chúng ta nói được nhất định phải làm được, vả lại khi gặp ai cũng nói. 
Nhưng nói pháp phải khế cơ. Trong kinh Hoa Nghiêm có nói mười thứ cơ 
[duyên], quan sát kỹ lưỡng hết thảy chúng sanh chẳng ai là không ở trong mười 
thứ cơ [duyên] này. Nếu chúng sanh chẳng đạt được lợi ích trước mắt, chúng ta 
có thể trồng nhân cho tương lai, đó chính là ‘một khi lọt vào tai thì vĩnh viễn thành 
hạt giống đạo’. Từ điểm này quan sát thì ai cũng là người đương cơ trong Phật 
pháp. 

Trong kinh nói vận may nhất của người ta trong một đời là có thể thấy được 
tượng Phật, có thể nghe đến danh hiệu của Phật, Bồ Tát. Không kể là họ biết hay 
không biết, đối với Phật, Bồ Tát cung kính hoặc hủy báng đều được phước lớn. 
Cho dù là hủy báng thì khi chịu hết quả báo ác này, khi gặp duyên hạt giống kim 
cang sẽ khởi tác dụng, cũng do vậy nên được độ, được độ tức là được liễu sanh 
tử, thoát khỏi tam giới. Thế nên chúng ta tuyệt đối không thể vì họ hủy báng mà 
không giúp đỡ, đây là sự thiếu sót của chúng ta. Họ hủy báng, chúng ta bèn niệm 
một câu danh hiệu Phật, Bồ Tát cho họ nghe, làm nhân duyên cho họ đời sau được 
độ. 

Thế nên phải biết cách kết pháp duyên rộng rãi, vui vẻ thân thiết với người, 
thường thường nên mang theo lễ vật nho nhỏ để có thể kết duyên với người ta, 
sau đó mới giảng giải khái niệm của nền giáo dục Phật Ðà, việc này quan trọng 
phi thường. Chúng ta chẳng nói kết thiện duyên vì thiện duyên và ác duyên đều 
là tương đối, pháp duyên thì vượt ra ngoài thiện và ác, duyên này mới thực sự thù 
thắng. Ác duyên chiêu cảm ác báo, thiện duyên tuy có thiện báo nhưng cũng 
chẳng tốt. Vì vậy nên chư Phật Như Lai trong sanh hoạt thị hiện ba chiếc y, một 
cái bình bát chính là thiện ác hai bên đều chẳng tiêm nhiễm. Nếu chư vị lắng lòng 
thể hội thì mới biết đó là cách sống rốt ráo viên mãn bậc nhất, đáng được học tập, 
hy vọng chúng ta cùng nhau nỗ lực. 

 
13. Căn nguyên của bịnh tật (Buổi sáng 19-12-98) 
 

a. Ðạo dưỡng sanh. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

71 
 

Khi bác sĩ Hoàng khám sức khỏe cho mọi người biết được thân thể của 
những người trẻ tuổi quý vị chẳng bằng người già như tôi. Nghe xong tôi rất buồn. 
Thân thể của tôi có thể bảo trì khỏe mạnh là được Tam Bảo gia trì, tôi tuyệt đối 
chẳng dùng những phương pháp bảo trì sức khỏe hiện đại. Tôi tin câu của Phật 
dạy ‘Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh’, tâm địa thanh tịnh, từ bi, lương thiện thì 
cho dù chẳng bảo dưỡng thân thể và chẳng vận động cũng vẫn khỏe như thường. 

Từ xưa đến nay đa số người tu hành trong nhà Phật mỗi ngày nếu không 
tọa thiền thì đi kinh hành, niệm Phật, thân tâm đều giữ trong trạng thái tịnh; hãy 
khoan nói đến võ thuật của Thiếu Lâm tự. Người thế gian đều ưa chuộng vận 
động, đạo dưỡng sanh ở trong trạng thái ‘tịnh’ thì chẳng có nhiều người biết đến. 
Chúng ta hiểu được đạo lý ấy, biết được tâm thanh tịnh, chân thành, từ bi mới là 
đạo dưỡng sanh chân chánh. 

b. Ngã chấp 
Nếu nâng cao cảnh giới thêm một tầng như trong kinh Kim Cang có nói: 

‘Chẳng có ngã tướng, chẳng có chúng sanh tướng, chẳng có thọ giả tướng’, [lúc 
đó] không có ‘tôi’ thì ai sanh bịnh? Có ‘tôi’ thì tôi mới sanh bịnh, do đó mới biết 
‘vô ngã’ (chẳng chấp có tôi) không những đã nhổ tận gốc rễ của bịnh khổ, mà cũng 
nhổ tận gốc rễ sanh tử luôn. 

Phá ngã chấp tương đối khó nhưng vô cùng cần thiết. Có ‘tôi’ thì sẽ có các 
hiện tượng sanh tử, bịnh khổ, luân hồi; không có ‘tôi’ thì những hiện tượng này 
mất hết. Trong pháp Ðại thừa đức Phật dạy chúng ta phương pháp phá ngã chấp 
vô cùng khéo léo. Trong cuốn Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa, cư sĩ Giang Vị Nông 
nói: ‘Biến đổi thành rộng lớn’ (đại nhi hóa chi), câu này nói rất hay, đây là từ chỗ 
phát Bồ đề tâm mà có, cho nên tâm lượng phải lớn. ‘Tâm bao trùm hư không, 
lượng gồm thâu các cõi nhiều như cát’ là tâm lượng vốn sẵn có của chúng ta, của 
mỗi chúng sanh, chẳng sai khác gì với quả địa của chư Phật Như Lai. Nhưng ngày 
nay chúng ta ra nông nỗi này là vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước tạo nên, đây 
là gốc bịnh thực sự. Trong vô lượng kiếp qua chúng ta mãi trôi lăn trong sáu nẻo 
và không thể thoát khỏi là vì chẳng tìm ra được gốc bịnh, chẳng biết chữa trị từ 
căn bản này. 

Hết thảy hiện tượng trong thế pháp đều là hư ảo chẳng thật, không gì chẳng 
phải ‘mộng, huyễn, bọt, bóng’, thế nên giàu sang chẳng đáng ngưỡng mộ, bần 
tiện cũng chẳng cần phải đau xót. Hiểu rõ nhân tố của những hiện tượng này là 
do nghiệp nhân quả báo biến hiện ra, nếu tự mình nắm chắc nghiệp nhân và nghiệp 
duyên, sự biến hóa của quả báo sẽ có thể tùy theo ý mình, đó là được đại tự tại. 
Người được đại tự tại biết cách nắm lấy ‘duyên’, biết được cái nút để tạo nên 
thiên biến vạn hóa ở tại ‘duyên’. Quả báo thiện là do nhân thiện và duyên thiện. 
Quả báo ác là do nhân ác và duyên ác. ‘Nhân’ đã tạo rồi chẳng thể thay đổi, 
‘duyên’ còn có thể khống chế [thay đổi] được. 

Ðây vẫn còn là pháp thế gian chứ chưa phải là ‘đệ nhất nghĩa’, đệ nhất 
nghĩa thì phải ‘quán không’. Nói một cách khác phải thoát ra khỏi luân hồi, siêu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

72 
 

việt thập pháp giới, như vậy mới là anh hùng hảo hán. Chỗ chúng ta cúng Phật 
gọi là ‘Ðại Hùng Bảo Ðiện’, ‘đại hùng’ là đại anh hùng. Chuyện người thế gian 
làm chẳng nổi mà Ngài làm được nên xưng Ngài là anh hùng. Người thế gian 
chẳng có cách chi thoát khỏi luân hồi, siêu việt thập pháp giới, Phật có thể làm 
được; không những làm mà còn dạy cho chúng ta làm thế nào để đạt được. 

 
c. Tự tư tự lợi 

 Pháp môn niệm Phật của chúng ta đang tu tập là ‘dị hành đạo’, đạo dễ thực 
hành mà chẳng thể thành tựu, nguyên nhân là vì không thể buông xuống vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước, niệm niệm vẫn còn tự tư tự lợi. Dùng tâm niệm này 
tu học thì đúng như người xưa đã nói: ‘Hét bể cổ họng cũng uổng công’! Thế nên 
chỉ cần buông xuống ý niệm tự tư tự lợi thì niệm Phật nhất định sẽ đắc lực, thân 
tâm sẽ khinh an. Cho dù có một chút bịnh thì cũng chỉ vì ăn uống chẳng cẩn thận 
nên phát ra cảm mạo phong hàn mà thôi, sẽ chẳng sanh bịnh nặng. 

Nếu thật sự nhìn thấu, buông bỏ tự tư tự lợi, niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ, 
trong kinh Di Ðà nói: ‘Nếu [niệm] từ một ngày đến bảy ngày’ sẽ được thành công. 
Những người y giáo tu hành xưa nay niệm Phật vãng sanh rất nhiều, phổ biến 
nhất là từ hai đến ba năm thì vãng sanh. Tại sao có người chẳng nhiều hơn bảy 
ngày, có người lại phải niệm hai ba năm? Người tin sâu nguyệt thiết, thực sự niệm 
đến khi mất hết những tâm niệm tự tư tự lợi thì tự nhiên cảm ứng hiện tiền, công 
phu thành tựu. 

Chúng ta xem trong Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện, vào đời 
nhà Tống pháp sư Oánh Kha tin sâu nguyện thiết niệm ba ngày liền thành công. 
Nếu lòng tin và nguyện lực chưa đạt đến mức khẩn thiết thì phải niệm hai, ba 
năm. Thế nên những người này ‘sanh tử tự tại’, chẳng phải là thọ mạng chấm dứt 
mà là thọ mạng hãy còn nhưng họ bỏ ra đi sớm, đạo lý là như vậy. 

Chúng ta nhìn thấy có nhiều người ra đi rất tiêu sái (tiêu sái nghĩa là nhàn 
hạ, chẳng vướng bận) tự tại, chẳng có bịnh khổ, [làm cho người khác] vô cùng hâm 
mộ. Tôi thường nhắc nhở mọi người, chúng ta nhất định phải làm được. Nếu làm 
chẳng được thì trong lúc bịnh nặng, thân thể chịu sự sắp đặt của người khác, tự 
mình chẳng thể làm chủ, sẽ chẳng nắm chắc việc vãng sanh, thế nên bây giờ phải 
dự bị cho tương lai. Phương pháp tốt nhất là chẳng cần người khác chăm sóc, có 
thể dự biết trước ngày giờ ra đi, muốn đi lúc nào thì ra đi lúc đó. Nhất định phải 
hạ quyết tâm làm việc này cho bằng được thì đời này mới chẳng luống uổng. 
Những việc còn lại toàn là giả, chỉ có việc này là thật mà thôi. Chúng ta nói về 
‘tự lợi’, đây mới thực sự là tự lợi. 

Nhưng ‘tự lợi’ phải được xây dựng trên cơ sở của ‘lợi tha’. Trong đời sống 
sinh hoạt thường ngày, khởi tâm động niệm đều vì chúng sanh chứ chẳng vì mình. 
Suy nghĩ cho mình là sai lầm, phải nghĩ cho chúng sanh, quên mất cái ‘tôi’ đi. 
Nhất định phải vì chúng sanh thì tâm niệm tự tư tự lợi mới có thể đoạn trừ; chỉ 
cần đoạn trừ thì công phu tu học mới có thể nắm chắc. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

73 
 

Chúng ta niệm niệm nghĩ đến chúng sanh, chúng sanh là chúng duyên hòa 
hợp mà sanh, bao gồm cả động vật, thực vật, và khoáng vật. Thí dụ cái bàn không 
sạch thì mình chùi cho sạch; cái ghế không ngay ngắn thì mình sắp cho nó ngay 
ngắn, như vậy đều là vì chúng nó. Cách làm này tức là Lễ Kính Chư Phật trong 
mười nguyện Phổ Hiền, kính người, kính sự, kính vật. 

Ðừng nên có tâm riêng tư, dục vọng, tâm niệm muốn chiếm hữu (chiếm 
đoạt), tâm niệm chiếm hữu này là căn bản của sanh tử luân hồi, là nguồn gốc của 
hết thảy tội nghiệp; chúng ta phải nhổ trừ tội căn này. Tại sao không được chiếm 
hữu? Phật dạy ‘Hết thảy pháp đều không’, ngạn ngữ cũng nói: ‘Sanh chẳng mang 
đến, chết chẳng mang theo’, vậy thì tại sao có thể chiếm hữu được? Ðây là từ trên 
hiện tượng thô thiển mà nói. Ði sâu thêm thì Phật dạy: ‘Hết thảy các pháp do 
nhân duyên sanh, chẳng có tự tánh, đương thể tức không, trọn chẳng thể được’34, 
chẳng những các vật ngoài thân chẳng thể được, ngay cả thân thể này cũng chẳng 
thể được. Chẳng có tâm chiếm lấy, chiếm hữu những vật ngoài thân, đối với thân 
thể cũng chẳng có ý niệm là thân ‘của mình’, như vậy thì vấn đề sẽ được giải 
quyết. Lúc đó ‘Một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm 
niệm Phật’, quyết định sẽ sanh Tịnh Ðộ. Ðó là giải thoát ra khỏi lục đạo luân hồi, 
ra khỏi thập pháp giới. Ðược vậy thì may mắn lắm! 

Từ vô thỉ kiếp đến nay chúng ta chẳng gặp được duyên thù thắng, đời này 
rất may đã gặp được. Trong Quán Kinh chú giải Thiện Ðạo đại sư nói: ‘Cửu phẩm 
vãng sanh đều là do gặp được duyên khác nhau’35. Nói một cách khác khi gặp 
duyên thù thắng thì phàm phu cũng có thể vãng sanh thượng thượng phẩm; Bồ 
Tát nếu chẳng gặp duyên thù thắng thì lại vãng sanh vào phẩm trung, hạ. ‘Duyên’ 
rất khó gặp, ấy là ‘có thể gặp mà chẳng thể cầu’. Trong kinh giảng ‘thiện tri thức 
là duyên’. Nếu được thiện tri thức hướng dẫn, thiện hữu nâng đỡ, đồng tham đạo 
hữu tốt, đạo tràng tu hành tốt, thì tu hành sẽ chẳng có chướng ngại. Hiện nay 
chúng ta đã có đầy đủ duyên này, đã được nhưng vẫn chẳng thể thành tựu, vậy 
thì chỉ có thể trách mình, không thể trách kẻ khác. Nhất định phải biết cơ duyên 
thù thắng như vậy ‘trăm năm, vạn kiếp khó gặp được’, ‘trong vô lượng kiếp hiếm 
hoi khó gặp’, có thể thành tựu được hay không, mấu chốt nằm ở chỗ đột phá, phá 
trừ ‘tự tư tự lợi’. 

Phương pháp đột phá là niệm niệm vì chúng sanh, nhất định chẳng vì chính 
mình; nếu vì mình thì nên vãng sanh Tịnh Ðộ sớm hơn. Thân thể còn lưu lại nơi 
thế gian này, mỗi ngày đều phải phục vụ cho chúng sanh, như vậy là hoàn toàn 
giống với hạnh nguyện của chư Phật Như Lai, [làm vậy] bạn sẽ được đại tự tại. 
Ðạo lý và sự thật này chúng ta phải hiểu tường tận, y giáo tu hành. 

 
14. Phương pháp tu hành (Buổi sáng 21-12-98) 

 
34 (Nhất thiết chư pháp, nhân duyên sở sanh, vô hữu tự tánh, đương thể tức không, liễu bất 
khả đắc) 
35 (Cửu phẩm vãng sanh, tổng tại ngộ duyên bất đồng).  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

74 
 

Hôm nay mở đầu Phật thất ở Dallas, thầy Ngộ Khải gởi fax cho tôi hy vọng 
trong thời gian Phật thất này, [tôi có thể] dùng mạng Internet mỗi ngày nói chuyện 
vài câu với mọi người. 

Trong những năm gần đây không kể cư trú ở đâu chúng ta đều cảm thấy 
thế giới càng ngày càng không an toàn, tai nạn xảy ra khắp nơi, vả lại ngày càng 
nghiêm trọng. Nhân tình lãnh đạm, không biết ân nghĩa, không những tự hủy diệt 
mà không hay biết, lại còn tạo ra những tội hủy diệt Phật pháp, hủy diệt thế gian. 
Chúng ta không nói đến người khác, chỉ nói những người học Phật trong bốn 
chúng đệ tử, có ai không tạo ra những tội này? Ngày xưa người ta tạo tội nhẹ, 
ngày nay tạo tội nặng; khi tạo tội thiệt nặng nhưng tự mình lại không biết, như 
vậy là ngu si. Những người ngu si hằng ngày nghe giảng kinh, hằng ngày đọc 
kinh, vẫn không giác ngộ như cũ, đây là vì ‘chướng sâu nghiệp nặng’; nếu không 
tiêu trừ nghiệp chướng sâu nặng này thì tuyệt đối không thể tránh khỏi đọa lạc 
vào tam ác đạo.  

Nếu chúng ta muốn cải thiện đời sống, công phu tu học được đắc lực, biện 
pháp duy nhất là phải nghe [giảng] kinh cho nhiều thiệt nhiều. Lúc còn tại thế đức 
Phật Thích Ca giảng kinh trên ba trăm hội, thuyết pháp ròng rã bốn mươi chín 
năm, đức Phật Thích Ca chưa từng hướng dẫn đại chúng niệm Phật lần nào, hoặc 
tham thiền một lần nào cả. Phải nên biết đức Phật không hướng dẫn chúng ta tu 
hành là vì tu hành dễ dàng, giác ngộ khó khăn. Cũng vì giác ngộ quá khó cho nên 
đức Phật khổ tâm mỏi miệng phải thuyết pháp mỗi ngày, khuyến đạo mỗi ngày. 
Chúng sanh ngu si, tuy mỗi ngày nghe Phật thuyết pháp nhưng vẫn mê mờ như 
cũ. 

Tuy vậy đức Phật đại từ đại bi vẫn giảng kinh mỗi ngày; chúng sanh đọa 
lạc trong lục đạo thì Phật thị hiện trong lục đạo, vẫn đi theo không nỡ bỏ rơi, đây 
gọi là ‘Trong nhà Phật không buông bỏ bất cứ người nào’. Chúng sanh tạo tội 
nghiệp, phỉ báng và sỉ nhục Phật, Bồ Tát, thậm chí hãm hại các ngài, nhưng các 
ngài không màng đến, vẫn thương xót chúng sanh, giảng kinh thuyết pháp vì 
chúng sanh, đây là lòng đại từ đại bi của chư Phật, Bồ Tát. Ðời đời kiếp kiếp trong 
vô lượng kiếp qua vẫn không bỏ rơi chúng sanh, đây là việc không phải một số 
người thường có thể làm được, từ điểm này chúng ta có thể hiểu được ân đức của 
Phật là bao lớn. 

Hàn Quán Trưởng hộ trì chúng ta trong suốt ba mươi năm, xây dựng nền 
móng vững chắc cho chánh pháp. Có người nói Hàn Quán trưởng có công và cũng 
có lỗi lầm, nhưng theo tôi nghĩ thì bà chỉ có công chứ không có lỗi lầm chi hết. 
Nếu quý vị bình tĩnh quan sát kỹ càng thì sẽ biết công đức của bà vô lượng vô 
biên. Ðây là một vị Bồ Tát tái lai, thị hiện cho chúng ta xem, người trong thế gian 
làm sao biết được? 

Trong kinh nói người ở Tây Phương Cực Lạc thế giới cho dù hạ hạ phẩm 
vãng sanh đều có ‘thiên nhãn nhìn suốt, thiên nhĩ nghe thấu, tha tâm đều biết’ 36, 

 
36 (thiên nhãn đổng thị, thiên nhĩ triệt thính, tha tâm biến tri) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

75 
 

năng lực của sáu căn hầu như bằng với đức Phật A Di Ðà, cho nên khi chúng ta 
khởi tâm động niệm, ngôn ngữ hành động, chư Phật, Bồ Tát nhìn thấy rõ rõ ràng 
ràng. Chúng ta mong cầu vãng sanh thì khi khởi tâm động niệm, ngôn ngữ 
hành động nhất định phải tương ứng, phù hợp với lý luận và phương pháp 
của sự vãng sanh, điểm này vô cùng quan trọng. Tây phương Cực Lạc thế 
giới là ‘Nơi tụ tập của các người thiện nhất’37, cho nên chúng ta niệm Phật 
thì cũng phải tu ‘thượng thiện’. Nếu tâm không thiện, ngôn ngữ không thiện, 
cho dù một ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu thì cũng không vãng sanh 
được. Giống như lời của hai vị tôn giả Hàn Sơn và Thập Ðắc đã nói: ‘Hét bể cổ 
họng cũng luống công’ (hai vị này là hóa thân của Văn Thù và Phổ Hiền Bồ Tát). 

Chúng ta đã phát tâm cứu mình thì cũng phải [phát tâm] cứu người xung 
quanh; sự sanh hoạt và tu học nhất định phải đúng như lý, như pháp, vì vậy phải 
hiểu rõ nội dung của kinh Phật. Nội dung này có bốn điểm: ‘Giáo, Lý, Hành, 
Quả’.  

Lời dạy của đức Phật được người đời sau ghi chép lại thành kinh điển, 
những ngôn ngữ, văn tự, lời chép trong kinh này gọi là ‘Giáo’.  

Hàm ý chứa đựng trong ‘Giáo’ gọi là ‘Lý’, ‘Lý’ này là lý luận giải thích rõ 
chân tướng sự thật của vũ trụ, nhân sinh. Chỉ có đức Phật mới có thể nói rõ những 
chân tướng sự thật này vì đây là cảnh giới mà đức Phật [đích] thân chứng [được], 
là cảnh giới hiện lượng (đích thật từng trải qua) chứ không phải do suy đoán, vọng 
tưởng.  

Không những đức Phật nói rõ ràng đạo lý và sự thật này, Ngài còn dạy 
chúng ta phương pháp để khế nhập vào cảnh giới của chư Phật Như Lai, đây tức 
là ‘Hành’ (phương pháp thực hành).  

Noi theo lý luận phương pháp trong kinh điển mà làm, đạt được sự lợi ích 
thù thắng, việc này tức là ‘Quả’.  

Chúng ta hiểu rõ tính chất của kinh điển thì mới khâm phục Phật pháp, bái 
phục đến năm vóc sát đất. 

Ðức Phật dạy chúng ta khi tu học phải kiến lập một khái niệm căn bản, đó 
là ‘Tín, Giải, Hành, Chứng’.  

‘Tín’ là tin sâu, không nghi ngờ những lời giáo huấn của đức Phật.  
‘Giải’ là hiểu rõ, thấu triệt lý luận trong kinh điển.  
‘Hành’ tức là làm theo lý luận phương pháp này.  
‘Chứng’ tức là đích thân chứng được cảnh giới giống như chư Phật Như 

Lai.  
Ngày nay chúng ta còn tạo nghiệp, còn vọng tưởng, còn nói vọng ngôn tức 

là không hiểu thấu lý luận, không biết được sự lợi hại nên mới tạo ra những nghiệp 

 
37 (Chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

76 
 

tội nặng nề thậm chí hủy diệt Phật pháp, chướng ngại Phật pháp, làm cho người 
ta thoái tâm (sụt lùi). 

Phải biết khi gặp nghịch cảnh Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ 
Tát còn có thể thoái tâm; chỉ có Pháp Thân Ðại Sĩ mới không thoái tâm. Chướng 
nạn của chúng ta rất nhiều, bao gồm cả trong lẫn ngoài. Những việc làm của Hàn 
Quán Trưởng và cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở Tân Gia Ba đều là hành vi của đại Bồ 
Tát, Pháp Thân Ðại Sĩ. Hàn Quán Trưởng hộ trì chánh pháp suốt ba mươi năm 
vẫn không sụt lùi; luôn luôn không bị ảnh hưởng bởi những lời phỉ báng, rao đồn, 
kiếm chuyện phá rối, đều như như bất động và xem như không có việc gì xảy ra, 
điều này vô cùng hiếm có, quý báu! Khi Lý cư sĩ gặp phải bất cứ chướng nạn gì, 
bất cứ lời hủy báng gì đều không thoái tâm, xây dựng đạo tràng ở Tân Gia Ba 
thành một đạo tràng điển hình, gương mẫu. Nếu không phải là hóa thân của chư 
Phật, Bồ Tát, Pháp Thân Ðại Sĩ ứng hiện thì không thể làm được. Chúng ta có 
được nhân duyên thù thắng này tức là gặp được hộ pháp chân chánh. Cho nên 
mặc cho người ta hủy báng, phá hoại, làm gì thì làm, chúng ta đều được sự hộ trì 
của chư Phật, Bồ Tát. 

Ngày nay Tịnh Tông có thể hoằng truyền khắp thế giới, những người niệm 
kinh Vô Lượng Thọ, kinh A Di Ðà và tu học theo lý luận của kinh này theo thống 
kê một cách bảo thủ thì ít lắm cũng được hơn hai chục triệu người. Tịnh Tông có 
thể đạt được thành tích như vậy là công đức của Hàn Quán Trưởng, chúng ta uống 
nước phải nhớ nguồn, tri ân báo ân (biết ơn đền ơn). Nếu thiệt thấy rõ, hiểu thấu 
thì mới biết đây là Bồ Tát thị hiện, cảnh thuận hay nghịch đều là tăng thượng 
duyên (trợ duyên), đều để thành tựu Phật pháp, thành tựu cho chúng sanh. 

Lúc trước thầy Lý nói với tôi muốn thực sự thành tựu trong việc hoằng 
pháp lợi sanh, nhất định phải cư trú lâu dài tại một nơi nhất định. Hiện nay chúng 
ta an tâm lưu tại Tân Gia Ba, toàn bộ nhân lực, tài lực, vật lực đều tập trung tại 
đây nên có thể thành lập được một đạo tràng gương mẫu, tuyệt đối không thể 
phân tán lực lượng, tinh thần. Cho nên chúng ta gặp được rất nhiều Bồ Tát ở nơi 
đó, thiệt đúng là ‘những người thiện nhất tụ hợp ở một chỗ’. Vì mục đích khuyếch 
trương nền giáo dục của Phật Ðà, chúng ta dùng thân phận của người quét dọn, 
người làm công để làm việc cho đức Phật A Di Ðà, chư Phật Như Lai. Ðừng 
tưởng là mình đã làm được việc gì cả, tất cả những thứ này đều là Phật, Bồ Tát 
an bài, là do chư Phật, Bồ Tát làm nên đấy, chúng ta chỉ bất quá chấp hành theo 
mà thôi. Cho nên thầy Lý dạy tôi phải ‘tin Phật’, tin Phật thiệt quá khó. Nhưng 
phải tin thiệt nghe! 

Trong thời đại nhiều tai nạn này, con đường duy nhất của chúng ta là niệm 
Phật cầu sanh Tịnh Ðộ; dự Phật thất cũng lấy việc này làm mục tiêu. Chúc quý vị 
Phật thất lần này được thành tựu viên mãn. 

 
15. Làm thế nào để tiêu tai miễn nạn  

(Buổi sáng23-12-98) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

77 
 

Giáo hội Thiên Chúa Giáo có lời tiên tri rằng năm 1999 thế giới sẽ có tai 
nạn lớn, khuyên các bạn đồng đạo nên đọc kinh, phải thật lòng sám hối, hy vọng 
có thể thoát khỏi tai nạn này. Và nói: tai nạn có thể xảy ra hay không còn dựa trên 
‘nhân tâm’, nếu nhân tâm có thể hướng thiện thì tai nạn có thể hóa giải, có thể trì 
hoãn về sau. Cách nói này rất có lý. 

Một ngày trước khi vãng sanh lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam dặn dò các vị đồng 
học: ‘Thế giới đã loạn rồi, cho dù chư Phật, Bồ Tát, thần tiên trở lại cũng 
không cứu nổi. Chỉ có con đường sống sót duy nhất là niệm Phật cầu sanh 
Tịnh Ðộ’, cho nên tai nạn càng ngày càng gần, chúng ta không còn nhiều 
thời gian nữa, phải nên buông xuống vạn duyên, nhất tâm niệm Phật. 

Ðạo Thiên Chúa khuyên người ta cầu lên thiên đường, họ nói không có 
Cực Lạc thế giới, chỉ có thiên đường và địa ngục. Ngay cả người trên cõi trời 
cũng không có cách gì nhìn thấy toàn bộ tình huống phức tạp trong đại vũ trụ. 
Chúng ta hiểu rõ đích thật là có Cực Lạc thế giới, Hoa Tạng thế giới, cùng quốc 
độ của chư Phật. Làm thế nào để biết vậy? Ðó là ‘duy tâm sở hiện, duy thức sở 
biến’, nếu hiểu được đạo lý này thì sẽ tin ngay. 

Thật ra y báo, chánh báo trang nghiêm trong thập pháp giới cũng không 
có, Phật pháp nói: ‘Tam tâm bất khả đắc’, ‘Chư pháp vô sở hữu’; nói có thì chỉ 
là tạm có, huyễn có, giả có, trong kinh dùng chữ ‘diệu hữu’. Thế nên thiên đường, 
địa ngục cũng là diệu hữu; cõi này, cõi nọ cũng là diệu hữu, Cực Lạc thế giới 
cũng không ngoại lệ. Nếu dùng ngôn ngữ hiện nay của khoa học gia thì đây chỉ 
là không gian duy thứ (duy có nghĩa là chiều, là phương vị) khác nhau mà thôi, thí 
dụ như không gian ba chiều [của loài người chúng ta], không gian bốn chiều, năm 
chiều. Khoa học gia đã chứng minh có mười một chiều không gian tồn tại, nhưng 
trên lý luận thì không gian có vô số chiều. 

Những người vừa mới hiểu Phật pháp đều khẳng định có không gian vô số 
chiều tồn tại. Nếu bạn không thể đột phá những thời gian, không gian này thì 
không thể hiểu rõ sự thật. Vô số không gian có duy thứ không giống nhau tức là 
vô lượng vô biên thế giới, đức Phật nói [những thế giới này] đều từ tâm tưởng 
sanh. Kinh Hoa Nghiêm nói: ‘Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến’ tức là từ tâm 
tưởng sanh. Vô lượng vô biên chúng sanh có vô lượng vô biên vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước nên biến đổi ‘Nhất Chân pháp giới’ trở thành vô lượng vô biên 
không gian khác nhau, vô lượng vô biên cảnh giới, đạo lý là như vậy. 

Ðức Phật dạy chúng ta có thể đột phá những không gian này bằng cách xa 
lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Lục đạo [luân hồi] là do vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước biến hiện ra; nếu buông bỏ chấp trước, chỉ còn vọng tưởng và 
phân biệt thì lục đạo luân hồi sẽ không còn nữa, tức là Tứ Thánh pháp giới. Nếu 
cả phân biệt cũng buông bỏ thì Tứ Thánh pháp giới (Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 
Tát, Phật) cũng không còn, tức là không còn thập pháp giới nữa. Không còn thập 
pháp giới tức là Nhất Chân pháp giới. Do đây có thể biết thập pháp giới là từ phân 
biệt, chấp trước biến hiện ra. Xa lìa phân biệt chấp trước thì thập pháp giới sẽ 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

78 
 

không còn tồn tại. Việc này cũng giống như nằm mộng, khi tỉnh dậy những cảnh 
giới trong mộng đều không còn. Người ta thường nói đến danh từ ‘tu hành chứng 
quả’, chứng quả nghĩa là chứng được Nhất Chân pháp giới, khế nhập vào Nhất 
Chân pháp giới. Tây phương Cực Lạc thế giới thuộc về Nhất Chân pháp giới. Do 
đó có thể biết nếu chúng ta còn phân biệt, chấp trước thì nhất định sẽ không nhìn 
thấy Nhất Chân pháp giới. 

Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy Nhất Chân pháp giới vẫn có bốn 
mươi mốt cấp bậc, đó là Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Ðịa, đến 
Ðẳng Giác Bồ Tát, hết thảy đều là Pháp Thân Ðại Sĩ. Những cấp bậc này còn tồn 
tại là vì vọng tưởng chưa dứt trừ. Vọng tưởng tức là vô minh vi tế (vi tế nghĩa là 
nhỏ bé). Có câu nói: ‘phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân’, bốn 
mươi mốt phẩm vô minh tức là bốn mươi mốt phẩm vọng tưởng. Khi đoạn dứt 
hết bốn mươi mốt phẩm vô minh này, không còn vọng tưởng nữa thì chứng được 
rốt ráo, đây là Phật quả Viên Giáo, đây mới là quả vị cứu cánh. 

Người Thiên Chúa Giáo chưa từng nghe những đạo lý này, thật đáng tiếc. 
Phật pháp trong thế gian và xuất thế gian đều vô cùng thù thắng, đáng tiếc là 
người truyền bá quá ít. Hoằng dương Phật pháp không dễ tại vì tự người đó phải 
khế nhập trước, nếu mình chưa khế nhập thì làm sao có thể nói được [một cách 
hoàn hảo và đúng đắn]? Làm sao có thể hiểu được? Nếu muốn lý giải, hiểu rõ thì 
phải tu học, có tu học thì mới khế nhập, sau đó mới có thể giải thích [tường tận], 
mới có thể giúp đỡ người khác. 

Chúa Jesus nói: ‘Ngày nay người trong thế gian quên ân, phụ nghĩa, không 
biết ân đức’. Chúa Jesu, Thánh Mẫu Maria thiệt thương yêu người đời, người đời 
không những phản bội mà còn sỉ nhục, huỷ báng các Ngài và tạo ra vô lượng vô 
biên tội nghiệp. Trong thế giới hiện nay những chuyện này rất phổ biến. Con cái 
chịu ân đức dưỡng dục của cha mẹ, không biết báo ân mà còn bỏ rơi cha mẹ. 
Chúng tôi đi thăm viện dưỡng lão của những người đạo Hồi giáo (Islam), những 
người già ở đó đều bị con cái bỏ rơi, không nhà không cửa. Ngày nay con cái bỏ 
rơi cha mẹ, học sinh phản bội thầy giáo, không biết ân nghĩa, tạo ra vô lượng vô 
biên nghiệp tội, vì vậy nên chiêu cảm quả báo thế giới hủy diệt. 

Cho nên lời tiên tri nói tai họa này là do chúng ta tự chiêu cảm lấy, không 
phải Thượng Ðế nổi giận trừng phạt chúng ta, Thượng Ðế rất không muốn nhìn 
thấy sự việc này xảy ra, nhưng không thể tránh khỏi, tạo ra nghiệp tội nhất định 
phải nhận lấy tai họa. Cách nói như vậy mới hợp tình hợp lý. 

Những năm gần đây tôi khổ tâm mỏi miệng khuyên răn mọi người, nếu ba 
ngày không khuyên thì mọi người quên ráo trọi. Ðây đúng như kinh Ðịa Tạng 
nói: ‘Chúng sanh ở Diêm Phù Ðề ương ngạnh khó giáo hóa’, chúng ta thể hội 
câu này một cách sâu sắc. Nhưng chư Phật, Bồ Tát làm gương, làm mô phạm cho 
chúng ta noi theo, cho dù chúng sanh có cang cường khó giáo hóa đến đâu thì 
cũng không thể bỏ rơi. Ðây đúng như câu nói: ‘Trong nhà Phật không buông bỏ 
một ai cả’, đây mới là đại từ đại bi chân thật. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

79 
 

Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta tự mình chân tu thì có thể ảnh hưởng 
đến người khác, làm cho người khác cảm động khi nhìn thấy tấm gương tu hành 
của chúng ta, họ sanh tâm xấu hổ nên tự nhiên sẽ học theo, được vậy thì có thể 
đem lại sự an định cho xã hội, hòa bình cho thế giới. Ðức Phật nói ‘tự hành hóa 
tha’ nghĩa là nhờ vào sự tu hành chân thật của mình [mới có thể cảm hóa người 
khác], tự mình không tu hành chân thật thì không có ích lợi gì cả. Cho dù biết 
nói, nói được hay đến đâu, khi tai họa xảy ra thì cũng không tránh khỏi, vốn phải 
sanh tử như thế nào thì vẫn phải sanh tử như thế ấy, vẫn không ra khỏi luân hồi 
như cũ, và cũng không thể vãng sanh. 

Chúng ta nhất định phải dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình 
đẳng, tâm giác ngộ, tâm từ bi, chắc thật niệm câu Phật hiệu này. Câu Phật hiệu 
này nhất định phải tương ứng với ‘Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác’, và cũng là ‘một 
niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật’; nếu không 
tương ứng, không phù hợp, câu Phật hiệu sẽ chẳng có công đức. Làm thế nào mới 
được tương ứng? Trong đời sống hằng ngày nhất định phải làm được ‘nhìn thấu, 
buông xả, tự tại, tùy duyên’. Nhìn thấu nghĩa là hiểu rõ chân tướng sự thật của vũ 
trụ nhân sanh; buông xả tức là buông xuống tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước. 

Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng dạy: ‘Nếu là người tu đạo chân chánh, 
không nhìn thấy lỗi lầm của thế gian’, chỉ biết tu [sửa bản thân] mình, tự mình nỗ 
lực đoạn ác tu thiện. Kinh Vô Lượng Thọ dạy ba nguyên tắc của sự tu thiện:  

Khéo giữ gìn khẩu nghiệp, đừng chê bai lỗi của người khác. 
Khéo giữ gìn thân nghiệp, chẳng hành động trái ngược với giới luật. 
Khéo giữ gìn ý nghiệp, phải luôn thanh tịnh không nhiễm ô 38 
Chúng ta phải luôn luôn ghi nhớ từng giờ từng phút, phải làm cho bằng 

được. Cả bộ Ðại tạng kinh trong nhà Phật và những gì đức Phật đã nói trong bốn 
mươi chín năm [tóm lại] tức là ba câu này. Chúng ta nhất định phải thực sự làm 
được thì mới có thể cứu mình và cứu chúng sanh. 

Khi chúng ta tu [hành chân] thật thì tâm sẽ bình (phẳng lặng, yên ổn). Ngày 
nay khoa học gia nói về những làn sóng tư tưởng, tư tưởng của người thế gian rất 
phức tạp, đặc biệt những tư tưởng tà ác đều là những làn sóng lớn, [cường độ 
rung động] lên xuống rất lớn. Những người niệm Phật chúng ta tu ‘thanh tịnh, 
bình đẳng, giác’ nên làn sóng tư tưởng này đều bình phẳng, yên ổn. Niệm Phật 
Ðường ở Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba được chư Phật Như Lai gia trì, có Phật, Bồ Tát 
cùng chúng ta niệm Phật cho nên từ trường (hoàn cảnh, môi trường tu học) ở Niệm 
Phật Ðường vô cùng thù thắng. Từ trường của Niệm Phật Ðường tốt vô cùng, từ 
trường này an định, bình tịnh; những làn sóng tư tưởng phát ra từ nơi đây có thể 

 
38 Thiện hộ khẩu nghiệp, bất cơ tha quá 
  Thiện hộ thân nghiệp, bất thất luật nghi  
  Thiện hộ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

80 
 

điều hòa tư tưởng tà ác trong thế gian. Dùng làn sóng tư tưởng bình yên phẳng 
lặng của chúng ta để hóa giải những làn sóng tư tưởng tà ác to lớn của thế gian 
thì những làn sóng này có thể giảm bớt, yếu đi; đây là nguyên lý hóa giải tà ác, 
hóa giải tai họa. 

Chúng ta ở nhà niệm Phật thì cũng có cống hiến cho xã hội, thế giới. Vì 
khi chúng ta niệm Phật phát ra những làn sóng tư tưởng thanh tịnh, bình đẳng, 
giác nên có thể điều hòa những làn sóng tư tưởng tà ác trong thế gian. Nếu hiểu 
rõ đạo lý này thì sẽ tin tưởng khi chúng ta tâm bình, khí hòa niệm Phật cũng có 
thể giúp đỡ cho thế giới hòa bình, xã hội an định. 

Chân chánh phát tâm niệm Phật tức là tự độ, độ tha (độ mình, độ người); 
chân chánh phát tâm niệm Phật tức là cứu vãn kiếp nạn của thế gian, đừng tưởng 
là chúng ta không có năng lực này. Nếu chư vị đồng tu có thể chân chánh giác 
ngộ, chân chánh buông xuống hết thảy những điều thị phi, nhân ngã, tham, sân, 
si, mạn, làm theo lời dạy trong Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, Lục Ðộ của đức 
Thế Tôn thì sẽ có năng lực an định xã hội, duy trì hòa bình thế giới. 

Chỉ cần chúng ta tâm ý chân thành, chư Phật, Bồ Tát ứng hiện khắp nơi, sẽ 
cảm ứng đạo giao. Ðặc biệt là trong lúc thế gian có tai nạn to lớn, chúng ta phải 
giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Niệm Phật không chỉ là vì chính mình, càng 
phải vì tất cả chúng sanh. Chúng ta nhất định phải làm, không làm thì không có 
tâm từ bi. Hy vọng chúng ta cùng nhau nỗ lực, tự độ và độ tha. 

 
16. Lý của việc niệm Phật thành Phật  

(Buổi sáng 24-12-98) 
 

a. Hư không pháp giới và mình cùng một thể 
Từ kinh Hoa Nghiêm chúng ta nhận được rất nhiều khải thị (gợi ý) cho sự 

tu học Phật pháp. Hội kinh Hoa Nghiêm là do đức Thế Tôn thuyết giảng ở Bồ Ðề 
Ðạo Tràng trong [lúc nhập] định, đại chúng tham dự hội kinh này đều là Pháp 
Thân Ðại Sĩ. Họ thuộc rất nhiều chủng tộc, rất nhiều đoàn thể khác nhau trong 
khắp hư không pháp giới, số nhiều vô lượng vô biên. Từ điểm này có thể biết 
pháp hội Hoa Nghiêm trên thực tế là một hội bao gồm tận hư không trọn khắp 
pháp giới. Hội Hoa Nghiêm như vậy, những hội giảng kinh khác không phải như 
vậy sao? Nếu suy nghĩ sâu thêm, việc này cho chúng ta biết tận hư không trọn 
khắp pháp giới đều là một thể. Ðến lúc thành Phật thì mới ý thức đến ‘tất cả chúng 
sanh vốn đã thành Phật’, hiểu rõ triệt để ‘hữu tình và vô tình đều tròn đầy chủng 
trí’. Nói tóm lại hư không pháp giới và mình đều là một thể, hiểu như vậy mới 
thực sự sanh tâm từ bi. 

Nhà Phật thường nói: ‘Vô duyên đại từ, đồng thể đại bi’. Chư Phật Như Lai 
đã giác ngộ rồi, các Ngài đã ngộ việc này; phàm phu vẫn còn mê, mê cũng là mê 
việc này. Nhưng trong chân tướng sự thật không có mê và ngộ, mê và ngộ là ở tại 
người. Người giác ngộ thì gọi là Phật, Bồ Tát, người mê hoặc thì gọi là phàm phu. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

81 
 

Nhưng sự thọ dụng của mê và ngộ khác nhau, người mê không biết hư không 
pháp giới đều là mình, không biết hết thảy chúng sanh đều là mình cả, cho nên 
trong đó [trong mê] sanh khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, tạo nên vô lượng 
vô biên nghiệp tội. 

 
b. Hết thảy các pháp từ tâm tưởng sanh  
Nghiệp tội tức là những hành vi, việc làm trái ngược với chân tướng sự 

thật. Những nghiệp đã tạo sẽ hiện ra tướng. Tướng làm sao hiện ra? Ðức Phật nói: 
‘Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh’, muôn vàn xin mọi người đừng coi thường câu 
này. Sự việc trong vũ trụ thiên biến vạn hóa, y báo, chánh báo trang nghiêm trong 
thập pháp giới, đây là đức Phật quy nạp xong nói cho chúng ta biết, trên thực tế 
thì pháp giới vô lượng vô biên. Vô lượng vô biên pháp giới đều từ tâm tưởng sanh 
– trong tâm nghĩ tưởng gì thì sẽ hiện ra cái đó. Vì vậy cho nên tưởng Phật thì sẽ 
hiện ra Phật; Ðại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta:  

‘Nhớ Phật niệm Phật, hiện giờ tương lai, nhất định thấy Phật’, đây nghĩa 
là tưởng Phật thành Phật. 

Tưởng Phật thì Phật hiện, tưởng Bồ Tát thì Bồ Tát hiện, tưởng gì thì hiện 
cái đó, việc này là sự thật. Thí dụ chúng ta nghĩ tưởng đến một việc xứng tâm vừa 
ý thì sẽ sanh tâm hoan hỷ, niềm vui này liền hiện lên gương mặt mình; nghĩ tưởng 
đến một việc không vừa ý thì sẽ nhăn nhó mặt mày, nét âu sầu sẽ hiện rõ trên 
gương mặt, lập tức liền thay đổi. Quan sát việc nhỏ này mới biết lời dạy của đức 
Phật vô cùng chính xác. 

Thế nên chư Phật Như Lai khuyên chúng ta tưởng Phật, nhớ Phật, niệm 
Phật, buông xuống hết tất cả những tư tưởng khác. [Pháp môn] niệm Phật vãng 
sanh bất thoái thành Phật trong Tịnh Tông được xây dựng trên cơ sở và lý luận 
này. Từ xưa đến nay những người noi theo phương pháp này tu hành chứng quả 
rất nhiều, những người này đều làm gương tốt cho chúng ta noi theo. Nếu dùng 
cách nói thông thường của các tôn giáo, những người này là những chứng cớ rõ 
rệt và những tấm gương cụ thể cho chúng ta. Trong ba thứ chuyển pháp luân của 
Phật pháp, việc này gọi là ‘tác chứng chuyển’ (chuyển pháp luân bằng cách làm 
chứng), họ hiện thân thuyết pháp làm chứng minh cho chúng ta, nói rõ đây là sự 
thật. 

 
c. Chuyện vãng sanh. 
Mấy năm trước chuyện mẹ của ông Tước Sĩ (Huân tước) Hà Ðông vãng 

sanh ở Hương Cảng đã làm nhiều người cảm động, và đã củng cố cơ sở cho hội 
Phật giáo Hương Cảng. Cả nhà của cụ đều là tín đồ Thiên Chúa Giáo thuần thành, 
chỉ có cụ là người tin Phật, niệm Phật. Tuy vậy nhưng nhà này vô cùng phóng 
khoáng (không câu nệ), đích thật là tự do tín ngưỡng, đối xử hòa thuận với nhau, 
tôn trọng lẫn nhau, đây là một việc rất đáng quý. Thế nên không gây trở ngại cho 
tự do của người khác mới là tự do thật sự. Gây trở ngại cho người khác, xâm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

82 
 

phạm người khác là không hiểu được [như thế nào mới là] tự do; đây là cảm tình, 
là trí huệ. 

Cùng một lý lẽ, ngày nay chúng ta sinh sống trên quả địa cầu này, có rất 
nhiều dân tộc khác nhau, văn hóa khác nhau, tư tưởng khác nhau, tín ngưỡng tôn 
giáo khác nhau, mọi người đều không thể hòa thuận, công kích hủy báng lẫn nhau, 
thậm chí dẫn đến chiến tranh tôn giáo, đây cũng là vì không hiểu rõ ý nghĩa chân 
chánh của tự do. Nguyên nhân họ không hiểu rốt cuộc cũng là vấn đề của giáo 
dục, đặc biệt là giáo dục luân lý đạo đức. 

Gia đình ông tước sĩ Hà Ðông là tấm gương tốt cho chúng ta, mở rộng ra 
thì cũng là tấm gương cho cả thế giới. Bất luận chúng ta tín ngưỡng tôn giáo nào 
thì nhất định phải tôn trọng những tôn giáo khác. Trong nhà Phật bất luận tu học 
theo môn phái nào, nhất định cũng phải tôn trọng môn phái khác; như vậy mới 
hiểu tự do một cách đúng đắn, mới thiệt có trí huệ. 

Lúc vãng sanh cụ Hà Ðông nói với con trai và dâu: ‘Cả đời má không đòi 
hỏi các con việc gì hết, bây giờ trước lúc vãng sanh, má yêu cầu các con niệm vài 
câu Phật hiệu tiễn đưa má vãng sanh’. Lúc vãng sanh, cụ thật sự mở một buổi họp 
vãng sanh, mời tất cả thân bằng quyến thuộc đến dự, sau khi cụ dặn dò xong xuôi, 
cụ vãng sanh một cách êm đềm, an lành giữa tiếng niệm Phật của mọi người. Cả 
nhà chứng kiến tận mắt bà cụ niệm Phật vãng sanh nên sau này cả nhà đều niệm 
Phật hết. Cách bà cụ này độ chúng sanh quá đặc biệt, vô cùng cao minh, dùng lời 
nói thì không ai nghe nên cụ biểu diễn cho họ coi, cuối cùng có thể độ hết cả nhà. 

Việc cụ vãng sanh là một sự biểu diễn vô cùng ngoạn mục, phải có trí huệ 
sâu rộng mới làm được. Trên thế gian này chuyện gì cũng có thể gạt người, có 
thể giả mạo, chỉ có chuyện này không thể nào giả mạo được. Lúc tôi còn học ở 
Ðài Trung, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường dùng chuyện này khích lệ chúng tôi, 
dạy chúng tôi, Tây phương Cực Lạc thế giới có thật, người niệm Phật đích thật là 
có thể vãng sanh. 

 
d. Làm thế nào tự tại vãng sanh 
Nửa thế kỷ trở lại đây tuy chúng ta không thể đích thân nhìn thấy người ta 

vãng sanh nhưng những chuyện nghe đến thật không ít. Tại sao người ta có thể 
tự tại vãng sanh? Ðây là việc mọi người đều muốn biết. Ðặc biệt là những người 
đang sinh sống trong thời đại nhiều tai họa, tự tại vãng sanh đối với chúng ta vô 
cùng quan trọng, thiệt là một việc quan trọng nhất trong đời người. Thiệt ra chỉ 
cần noi theo kinh luận, tu học đúng như lý như pháp, thì có thể làm được. Ðặc 
biệt là kinh Vô Lượng Thọ, cổ đức nói kinh Vô Lượng Thọ là kinh số một của 
Tịnh Tông, vì kinh Vô Lượng Thọ giới thiệu hoàn cảnh ở Tây phương Cực Lạc 
thế giới đầy đủ nhất, giải thích phương pháp tu học tường tận nhất, nói quả báo 
sau khi vãng sanh viên mãn nhất. Nếu chúng ta chân chánh muốn tự tại vãng sanh, 
tu học từ ba tháng đến sáu tháng sẽ có thể thành công. Cho nên pháp môn này rất 
thù thắng, được hết thảy chư Phật tán thán, tuyên dương.  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

83 
 

Thiện Ðạo đại sư nói những gì đức Phật dạy thì chúng ta phải làm được 
hoàn toàn, những gì đức Phật dạy chúng ta không nên làm thì tuyệt đối đừng làm. 
Nếu thiệt có thể hết lòng làm theo những lời dạy trong kinh Vô Lượng Thọ, làm 
hằng ngày, một ngày cũng không vi phạm, những công đức này tích lũy trong ba 
tháng thì bạn sẽ là thượng thiện nhân, sẽ nắm chắc sự vãng sanh tự tại. Nếu có 
thể làm hết sáu tháng thì càng chắc chắn hơn. Cứ tiếp tục làm như vậy, bạn muốn 
chừng nào vãng sanh thì lúc đó vãng sanh, đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, tự 
tại tùy theo ý muốn. Ðây là một việc [quan trọng] hạng nhất trong đời người! 

Có một số người vãng sanh không được tự tại, lúc lâm chung còn bị bịnh 
khổ, nguyên nhân là vì những gì đức Phật dạy, họ đều không thể làm hết hoàn 
toàn; những gì đức Phật dạy không được làm thì họ vi phạm không ít, đây là 
nghiệp chướng. Nhưng nhờ đời trước hay đời này cũng còn chút thiện căn, lúc 
lâm chung gặp được bạn tốt nhắc nhở, trợ niệm, thì cũng có thể vãng sanh. 

Người ta sống trên đời này mấy chục năm ngắn ngủi, lúc đến mang hai bàn 
tay không thì ra đi cũng mang theo hai bàn tay trắng. Cổ đức nói: ‘Muôn thứ 
không đem được, chỉ có nghiệp theo thân’39. Tất cả mọi vật trên thế gian này 
không có một vật gì có thể đem theo, những gì có thể đem theo được chỉ là những 
nghiệp mà mình đã tạo ra, việc này rất đáng sợ! Tôi đọc đến việc này rởn da gà, 
có nhiều người đọc đến nhưng không hề gì, như vậy đúng là nội tâm đã chai đá 
hết trơn rồi. Nếu thiệt có tri giác, đọc đến thiệt rất sợ thì làm sao dám tạo nghiệp? 

Chư Phật, Bồ Tát từ bi, có lòng thương yêu chân thành, chúng ta không 
biết thân cận [học hỏi] mà còn xa lìa họ, đi kết bạn với những bạn xấu trong thế 
gian, đó là sai lầm quá đỗi! Bạn xấu tức là những người tạo ngũ nghịch thập ác, 
không chịu nghe lời dạy của thánh hiền, không y giáo phụng hành. Ðây là một sự 
mất mát to lớn đối với đời sống tu học của chúng ta, chúng ta phải nhận thức rõ 
ràng. 

Nhất định phải hết lòng nỗ lực tu học, nắm chắc sanh mạng ngắn ngủi 
nhưng quý báu trong đời này, hoàn thành nhân duyên hiếm hoi từ vô lượng kiếp 
đến nay. Niệm Phật thành Phật, đây là một chuyện lớn, người như vậy mới đáng 
gọi là người có chí khí, nếu nói theo nhà Phật thì thiệt đúng là đại anh hùng, đại 
trượng phu. Hy vọng chúng ta cùng nhau gắng sức, khuyến khích lẫn nhau, ngay 
trong đời này làm cho xong công việc to lớn này, không uổng phí cuộc đời. 
 

17. Nhìn thấu, Buông xuống (Buổi sáng25-12-98) 
 
a. Nhìn thấu, buông xuống.  
Thông thường hai ngày đầu của Phật thất, tâm [của người tham dự] còn 

chưa an định, công phu không thể nào đắc lực. Ðến ngày thứ bảy vì Phật thất gần 
kết thúc, trong tâm lại phóng dật, buông lung trở lại nên cũng không thể đắc lực. 

 
39 (Vạn ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

84 
 

Do đó niệm Phật trong bảy ngày, thiệt có thể đắc lực là trong ngày thứ năm và 
thứ sáu, đây là một hiện tượng rất bình thường. 

Nguyên nhân người đời nay niệm Phật không bằng người đời xưa cũng là 
vì không thể ‘nhìn thấu, buông xả’. Chữ nhìn thấu (thấy thấu suốt) là trình độ 
hiểu rõ đối với trạng thái sanh hoạt hiện thực; nếu chúng ta không hiểu rõ, ham 
mê luyến tiếc thế gian thì đương nhiên sẽ không buông xuống nổi. Cho nên hơn 
phân nửa những người niệm Phật vãng sanh là những người già bảy tám chục 
tuổi, vì họ nhìn thấy nhiều, từng trải nhiều, biết hết thảy những việc trong thế gian 
đều là hư ảo không thật, bất luận sinh sống trong cảnh thuận hoặc nghịch, trải qua 
một thời gian dài thì sẽ chán chường, sinh sống cảm thấy chán ghét, không muốn 
ở lại thêm nữa, đến lúc này thì buông xuống hết, đây là một yếu tố rất quan trọng. 
Nếu cảm thấy thế gian này còn rất đẹp đẽ, vẫn còn muốn sống thêm vài năm nữa, 
thậm chí muốn sống thêm vài chục năm, vài trăm năm nữa, họ buông xả, buông 
xuống hết không nổi thì công phu làm sao có thể đắc lực cho được! Phật pháp nói 
đến chuyện giác ngộ tức là giác ngộ việc này. 

 
b. Nhân duyên quả báo. 
Mọi người đều biết chuyện đời vô thường, biết chuyện trong đời không có 

gì chẳng là nhân duyên quả báo cả, nhưng hiểu không được chắc thật, không cụ 
thể. Lúc trước lão cư sĩ Ô Dư Khánh đã kể lại một câu chuyện có thật. Vào thời 
kháng chiến [chống Nhật] bắt đầu, cụ ở Thượng Hải quen một thương gia, ông 
này làm ăn buôn bán rất thuận lợi, có một người con trai duy nhất, người con này 
rất nghịch ngợm. Một hôm người con đi học mang theo 10 đồng trong túi, làm 
rớt tờ giấy 10 đồng này trên đường lộ, lúc đó có một người quen đi ngang nhìn 
thấy nên lượm lên rồi nói chơi với đứa bé: ‘Em kêu tôi bằng Bác thì tôi trả tiền 
này cho em’. Ðứa bé này trả lời: ‘Nếu ông kêu tôi bằng Bác thì tôi cho ông thêm 
10 đồng nữa’. Nghịch ngợm đến như vậy! 

Một hôm ông thương gia này ăn mừng sinh nhật và mời rất nhiều bạn bè 
đến nhà dự tiệc. Hôm ấy ông đột nhiên nhìn thấy gương mặt của đứa bé này và 
vô cùng kinh ngạc, ngay lúc ấy liền tuyên bố với mọi người hiện diện ông sẽ giao 
toàn bộ tài sản cho đứa bé. Sau này ông giải thích với bạn bè rằng toàn bộ tài sản 
của ông vốn là của một người Ðức; lúc trước chiến tranh ông làm việc cho người 
Ðức này, khi ông chủ trở về Ðức nhờ ông quản lý dùm công ty. Kể từ đó ông chủ 
không trở lại [Thượng Hải] nữa và qua đời ở Ðức. Hôm ăn sinh nhật ông đột 
nhiên nhìn thấy gương mặt của đứa bé hiện ra giống hệt như gương mặt của ông 
chủ người Ðức, từ đó ông mới biết đứa bé này chính là ông chủ người Ðức trở lại 
đầu thai nên ông lập tức trả lại toàn bộ tài sản. Nhờ vậy mà quan hệ cha con mới 
có thể duy trì. 

Ðức Phật nói những người trong nhà như cha con, chồng vợ, anh em đều 
có quan hệ báo ân, báo oán, đòi nợ, hoặc trả nợ nên mới ở chung một nhà. Ðứa 
bé này đến là để đòi nợ, nhân duyên quả báo tơ hào chẳng sai. Chúng ta hiểu rõ 
đạo lý này thì thử nghĩ nếu chúng ta có lỗi đối với người, hiếp đáp người, hãm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

85 
 

hại người, nếu người này đầu thai đến nhà chúng ta thì trong tương lai nhất định 
sẽ làm cho nhà tan cửa nát. Thế nên bất cứ ai trong thế gian đều nhất định không 
có việc bị thiệt thòi, và cũng không có việc chiếm tiện nghi hoặc lợi dụng người 
khác được. 

Thi ân cho người, giúp đỡ kẻ khác sẽ nhận được báo đền; hiếp đáp người, 
dày xéo người, sỉ nhục người, hãm hại người cũng sẽ có báo đền. Nếu sự báo đền 
này chỉ vừa đúng [không hơn, không kém] thì cũng còn được; nhưng sự báo đền 
luôn luôn quá đáng, biến thành hận thù oan oan tương báo, đời đời kiếp kiếp 
không nhường nhịn lẫn nhau, oán hận không bao giờ chấm dứt. Chiến tranh giữa 
quốc gia này với quốc gia khác cũng như vậy. Tuy dân chúng của hai nước không 
có oán thù gì với nhau, những người có oán thù chỉ là thiểu số, nhưng nếu họ có 
quyền lực thì sẽ liên lụy đến rất nhiều người cùng chịu tai họa, tổn hại đến tài sản 
và sanh mạng của nhiều người, tai hại vô cùng, làm sao có đạo lý không đọa địa 
ngục cho được? Chúng ta hiểu được đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật, thì mới 
biết không nên làm việc này. 

Bởi vậy nên lục đạo luân hồi chỉ là ân ân oán oán báo đền lẫn nhau mà thôi, 
chúng ta hiểu được thì sẽ buông xả, biết được thế gian này không vui chút nào. 
Chư Phật, Bồ Tát nhìn thấy rõ ràng, chỉ cho chúng ta một con đường quang minh, 
rộng lớn, đây tức là Ðại thừa Phật pháp, cõi nước chư Phật ở thập phương. Trong 
pháp Ðại thừa, [các Ngài] lại nói cho chúng ta biết một pháp môn đặc biệt, trong 
số các cõi nước chư Phật thì cõi Cực Lạc của đức Phật A Di Ðà là cõi nước thù 
thắng tốt đẹp nhất. Không những đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng 
ta, trong bản dịch kinh A Di Ðà của đại sư Cưu Ma La Thập nói đến sáu phương 
Phật tán thán; bản dịch kinh Di Ðà của Huyền Trang đại sư nói đến mười phương 
Phật tán thán. Kinh Vô Lượng Thọ cũng nói đến mười phương Phật tán thán. Hết 
thảy chư Phật Như Lai đều khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh Ðộ Di Ðà. Chư Phật, 
Bồ Tát không gạt người, chúng ta đừng nên hoài nghi lời nói của chư Phật, Bồ 
Tát. Từ xưa đến nay kinh điển được trao truyền từ đời này sang đời khác, đích 
thực là được phiên dịch từ tiếng Phạn ở Ấn Ðộ, có người phiên dịch, có nơi chốn 
phiên dịch, chứng thật những kinh điển này có thể tin được. 

Cả đời xưa và đời nay những người chiếu theo phương pháp này tu hành 
được vãng sanh rất nhiều. Chúng ta hãy quan sát điều kiện của họ, nói chung so 
với chúng ta thì không khác gì mấy, không tốt hơn chúng ta nhiều lắm. Nhưng 
quan trọng nhất là họ có lòng tin vững chắc, nguyện vọng khẩn thiết, buông xả 
hết thảy, chắc thật niệm Phật. Họ đã làm được điểm này, trên phương diện này 
chúng ta còn rất kém, chúng ta phải nỗ lực học tập theo họ. 

 
c. Ðoạn ác tu thiện  
 Ðặc biệt là ở thời đại ngày nay, Thiên Chúa Giáo có lời dự đoán, năm 1999 

là năm thế giới tận thế, những lời này làm cho người ta rất lo lắng, kinh sợ. Lời 
dự đoán nói nếu người ta tiếp tục tạo ác không ngừng, tai nạn này có thể trở thành 
sự thật; nếu có thể đoạn ác tu thiện, hồi tâm chuyển ý, tai nạn có thể hóa giải. Câu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

86 
 

nói này vô cùng linh động, chẳng cứng chắc (chẳng phải thay đổi không được), 
và nói rõ quan hệ vẫn nằm trong tay của con người. Tình hình có thể hóa giải 
nghĩa là tai nạn có thể giảm bớt, trì hoãn đến sau này. Cách nói này hợp tình, hợp 
lý, hợp pháp, có thể biết họ cũng có trí huệ rất cao. Ðoạn ác tu thiện là việc rất 
nên làm, [chúng ta] làm không phải là vì muốn tránh tai nạn; không có tai nạn thì 
cũng phải đoạn ác tu thiện. 

Ðoạn ác tu thiện phải bắt đầu từ trong tâm. Tâm của chư Phật, Bồ Tát là 
tâm thuần thiện, tâm làm lợi ích cho tất cả chúng sanh mà không vì lợi ích cho cá 
nhân mình. Theo sự quan sát của tôi, Tân Gia Ba ít nhất có mười vị Bồ Tát, thiệt 
đúng với câu: ‘chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ’. Họ có tâm chân thành, 
tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi, niệm niệm vì chánh pháp tồn tại lâu dài, 
vì lợi ích cho tất cả chúng sanh, làm nên sự cống hiến to lớn. Ðời sống của họ 
tương ứng với Lục Ðộ Ba La Mật, đây là Bồ Tát trụ thế, hóa thân của Bồ Tát. 
Tuy vai trò của họ không giống nhau, đúng như kinh điển nói ‘cần dùng vai trò 
gì để độ thì hiện thân đó, cần dùng phương pháp gì để làm lợi ích cho chúng sanh 
thì họ dùng phương pháp đó’. Tất cả hành động của họ đều giữ tâm của Bồ Tát, 
hành theo Bồ Tát Ðạo. 

Hy vọng [đồng tu ở] Dallas cũng tổ chức phái đoàn đến đó tham học, học 
hỏi tinh thần và phương pháp của họ, và cũng hy vọng đạo tràng Dallas này có 
thể biến thành trung tâm Tịnh Tông ở Mỹ. Chúng ta truyền bá Tịnh Tông đến tất 
cả địa phương có duyên trên thế giới, đây là lời nói trong nhà Phật: ‘Trong nhà 
Phật không buông bỏ một người nào cả’. Chúng ta cũng phải có hoằng nguyện 
to lớn của chư Phật, Bồ Tát, dốc toàn tâm toàn lực giúp đỡ các vị đồng tu ở mọi 
nơi. Xin chúc phúc cho chư vị trong Phật thất được đạo nghiệp tăng trưởng, tín 
nguyện thành tựu, Phật thất kỳ này sẽ thâu thập được hiệu quả tốt đẹp. 

 
18. Làm thế nào để giữ gìn công phu  

(Buổi sáng26-12-98) 
Trong quá trình tu học đa số người học Phật đều gặp phải một vấn đề, đó 

là trong tâm có thể giữ được thanh tịnh lúc niệm Phật trong Niệm Phật Ðường, 
nhưng vừa trở về nhà, về chỗ làm việc thì không thể nào giữ gìn công phu được. 
Nếu chúng ta hy vọng trong đời này có thể tu học thành tựu thì đây cũng là một 
vấn đề to lớn, cấp bách, cần phải giải quyết nhanh chóng. Không thể giữ gìn công 
phu có hai yếu tố: thứ nhất, phiền não tập khí từ vô lượng kiếp đến nay quá nặng, 
không có năng lực khắc phục; thứ nhì, tâm sanh tử không thiết tha. Tại sao tâm 
sanh tử không thiết tha? Ðối với thế gian này nhận thức chưa rõ ràng, không biết 
thế gian này là hư ảo. Kinh Kim Cang dạy ‘Phàm những gì có tướng đều là hư 
vọng’, ‘Tất cả các pháp hữu vi như mộng huyễn, bọt, ảnh’. Trong kinh nói chân 
tướng sự thật, chúng ta gặp mặt trên mạng lưới internet càng dễ thể hội điều này. 
Chúng ta nói chuyện với nhau mặt đối mặt trên màn ảnh [máy vi tính], chuyện 
này cũng là mộng huyễn bọt ảnh, và cũng là một thứ hư vọng, nếu có thể từ 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

87 
 

phương diện này mà thể hội thì đã giác ngộ rồi, sau đó mới biết cho dù chúng ta 
đối diện với nhau thì cũng hư vọng, không chắc thật. 
 Những gì chắc thật có hay không? Có, nhưng chúng ta không nhìn thấy. 
Lúc nào mới nhìn thấy? Buông xuống tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 
buông bỏ hết đến mức ‘nhất tâm bất loạn’ thì có thể nhìn thấy sự thật. Chỉ cần 
chúng ta đạt được nhất tâm bất loạn, cảnh giới chân thật tự nhiên sẽ hiện ra, đây 
gọi là ‘Nhất Chân pháp giới’ trong Phật pháp.  
 Nhưng cho dù công phu tu học của mình có tốt hơn, định công sâu hơn 
nữa, chỉ cần trong tâm còn giữ một cái ‘Nhất Chân pháp giới’ thì sẽ không thấy 
Nhất Chân pháp giới. Công phu đến mức Tứ Thiền Bát Ðịnh vẫn chưa thấy được 
Nhất Chân pháp giới vì tuy đè nén được phiền não, nhưng vọng tưởng phân biệt 
chưa đè nén. Ðến mức Ðịnh Thứ Chín, ra khỏi lục đạo luân hồi, ra khỏi tam giới, 
sanh đến Tứ Thánh pháp giới: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật (Phật trong 
thập pháp giới là Tạng Giáo Phật, Thông Giáo Phật trong Tông Thiên Thai) thì 
cũng chưa thấy được tướng chân thật, nguyên nhân là vì chưa đoạn dứt vọng 
tưởng, chấp trước. Cần phải nỗ lực thêm nữa, dùng định huệ đoạn dứt phân biệt 
(Trần Sa phiền não), phá thêm một phần vô minh (tức là vọng tưởng) đến mức 
này mới ra khỏi thập pháp giới, thấy được tướng chân thật, mới thực sự tương 
ứng với cảnh giới của quả địa chư Phật Như Lai. Phải mất bao nhiêu công phu 
mới đến mức này? Ngày nay một chút định lực chúng ta cũng không có! 
 Thí dụ [hằng ngày] phòng ăn ở Cư Sĩ Lâm có gần hai mươi món ăn, quá 
nhiều món ăn để trước mặt như vậy là một sự cám dỗ, chỉ thử mỗi món một chút 
thôi thì cũng no quá chừng. Người niệm Phật ăn đến mức ngày càng mập thêm 
thì không phải là một chuyện tốt, chúng ta phải tự khắc phục mình, trong nhiều 
món đồ ăn này chỉ gắp ba bốn món thì thôi. Trong việc ăn uống phải biết chế ngự, 
ăn cho điều độ thì mới có thể giữ thân tâm khỏe mạnh; không chế ngự nổi thì thân 
tâm sẽ không khỏe mạnh. Nếu ăn đến mập béo ra thì thân thể sẽ không khỏe 
mạnh; nhìn thấy những món ăn này rất dễ tăng trưởng tâm tham, lại tạo nên tâm 
lý không khang kiện. Tu hành là phải tu trong những sự việc này. 
 Cho nên trong tất cả hoàn cảnh phải biết khắc phục được vọng tưởng của 
mình, chế ngự phân biệt, chấp trước của mình, hết thảy [những việc này] đều là 
Phật pháp. Nếu có thể khắc phục, chế ngự được mình thì mới có thể bảo trì [giữ 
gìn] được công phu; nếu không thể khắc phục được mình thì không thể bảo trì 
công phu. Những đại đức thời xưa biết được tập tánh của phàm phu rất nặng, khắc 
phục mình rất khó, nên mới chủ trương, đề xướng ‘Nương dựa vào, noi theo đám 
đông’, mới tụ hợp lại tu tập chung với nhau, đốc thúc, cảnh tỉnh, khích lệ lẫn 
nhau, dụng ý là ở chỗ này. 

Ðạo tràng tu tập chung với nhau cần phải có đầy đủ nhân duyên, trong đó 
quan trọng nhất là duyên phận, là phải nhờ vào người xuất gia dẫn đầu; người 
xuất gia càng nhiều, lòng tin của những người đồng tu sẽ càng tăng trưởng. Vì 
vậy nên người xuất gia phải phát lòng từ bi, không nệ khó nhọc, lãnh chúng trong 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

88 
 

Niệm Phật Ðường. Ðạo tràng có càng nhiều người xuất gia càng tốt, đây là sự thù 
thắng trang nghiêm chân chánh của đạo tràng. 

Cho nên huân tập ở Niệm Phật Ðường trong một thời gian dài, hy vọng là 
có thể bảo trì được công phu, bất kỳ ở nơi chốn nào, trong gia đình, sở làm đều 
có thể giữ gìn tâm thanh tịnh, niệm Phật như thế mới gọi là đạt được mục đích. 

Ngày nay số người ở Niệm Phật Ðường tại Cư Sĩ Lâm ngày càng nhiều, 
xây dựng và đẩy mạnh phong trào niệm Phật. Những người đến đó niệm Phật rất 
đông, đến mãi không ngớt, càng ngày càng nhiều. Chúng tôi hy vọng xây dựng 
một đạo tràng ‘giải hành tương ứng’, mỗi ngày giảng kinh không gián đoạn, niệm 
Phật không gián đoạn, làm gương cho đạo tràng ở những nơi khác. Thích hợp 
nhất cho những vị đồng tu đã về hưu, họ buông xuống công việc làm ăn, ở đó 
trường kỳ tham gia niệm Phật. Những người có gia đình, vẫn còn đang đi làm thì 
lợi dụng thời gian rảnh rỗi đến Niệm Phật Ðường để niệm Phật. Thế nên hiện nay 
khí phần (không khí hoàn cảnh tu học) ở Niệm Phật Ðường vô cùng tốt đẹp, vô 
cùng thù thắng. Và cũng vì khí phần tốt đẹp như vậy nên rất nhiều vị đồng tu vui 
vẻ đi đến, đến rồi đều không muốn đi về. Nếu có thể trụ ở đạo tràng như vậy trong 
vòng nửa năm, một năm, ba năm thì không thể nào không thành tựu được. 

Trong ‘Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục’, ‘Vãng Sanh Truyện’ chúng ta thấy rất 
nhiều Bồ Tát vãng sanh bất thoái, thời gian niệm Phật phần nhiều là ba năm. Do 
đó có thể biết trong vòng ba năm thì có thể thành tựu. Nhưng không thể nói họ 
niệm Phật hết ba năm thì thọ mạng đều hết, mà vì công phu thành thục nên mới 
tự tại vãng sanh. Nếu những người có công phu thành thục không vãng sanh mà 
còn lưu lại trên thế gian này thì chỉ có một nguyên nhân duy nhất là để độ chúng 
sanh. Vẫn còn một số chúng sanh có duyên với họ, họ có thể giúp đỡ cho nên lưu 
lại thêm một thời gian nữa. Nếu không có duyên phần với những người ở đó thì 
tại sao không đi sớm hơn? Mỗi ngày chúng ta đều mong mỏi, trông về Tây 
phương Cực Lạc thế giới, mỗi ngày tưởng niệm đức Phật A Di Ðà, có thể gặp 
Ngài sớm hơn thì tốt biết mấy, tại sao cơ duyên đến lại phải kéo thêm vài ngày? 
Chúng ta muốn đi nhưng đi không được, nếu có năng lực thì đã đi sớm mất rồi. 

 Chúng ta bình tĩnh suy nghĩ, quan sát người trên thế gian này ai cũng khổ. 
Chúng ta cảm thấy sanh hoạt, việc làm của mình quá khổ, thật ra những người 
làm sự nghiệp to lớn còn khổ hơn chúng ta. Gần đây tôi xem cuồn phim ‘Chiến 
tranh lạnh bắt đầu và chấm dứt’, nói về những người lãnh đạo quốc gia trong nửa 
thế kỷ vừa qua, mỗi ngày đều phải đề phòng không cho tai họa bộc phát, đặc biệt 
là những tai nạn do con người gây ra, làm thế nào tìm mọi cách để tiêu trừ [tai 
nạn]. Họ bận tâm, lo lắng quá nhiều, cuộc sống khổ quá đi thôi. Sau khi tôi coi 
xong mới biết muốn làm một người lãnh đạo quốc gia, đoàn thể thiệt là không 
đơn giản chút nào. 

Thiệt ra đời sống của những người lãnh đạo có địa vị cao, những người làm 
ăn buôn bán giàu có không sung sướng chi cả. Nếu bạn đã nhìn thấy rõ ràng, minh 
bạch thì mới biết đời sống của họ còn sánh không bằng đời sống của một người 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

89 
 

ăn xin. Người đi xin ăn khi nào bụng đói thì đi xin ăn, ăn no rồi thì hết chuyện, 
tùy tiện tìm một chỗ để ngủ, không có bồn chồn lo lắng, [họ] thảnh thơi tự tại biết 
bao! Chuyện đau khổ nhất của con người là chuyện bận tâm quá nhiều, lo lắng 
quá nhiều, vướng bận quá nhiều, ngày tháng đích thật không thoải mái tí nào. Nếu 
họ có thể học Phật thì thiệt là phước báo to lớn!  

Lúc trước tôi có khuyên đại chúng, gắng sức làm việc kiếm tiền trong một 
năm để có đủ tiền chi tiêu cho đời sống thì nghỉ không làm việc hai năm, chuyên 
tâm hết lòng niệm Phật; đây là người có trí huệ, có đại phước báo. Sau hai năm 
tiền xài hết thì đi kiếm công việc trở lại. Nếu bạn hỏi tìm công việc làm không 
dễ, đến lúc đó có thể tìm được hay không? Nhất định sẽ tìm được. Tại sao vậy? 
Chư Phật, Bồ Tát gia trì cho bạn, bạn nên tin tưởng chư Phật, Bồ Tát. Ở thế gian 
này nhờ vả người ta không được, nhờ vả Phật, Bồ Tát nhất định có thể được. 
Nhưng bạn phải có lòng tin tuyệt đối với chư Phật, Bồ Tát, tu học đúng như lý và 
làm đúng như lời dạy, làm sao không thành tựu được cơ chứ! Ðây cũng là một 
phương pháp bảo trì tâm thanh tịnh. 

Nói tóm lại nguyên tắc quan trọng nhất để giữ tâm thanh tịnh là:  
Thứ nhất phải có lòng tin vững chắc muốn rời khỏi Sa Bà, cầu sanh 

Tịnh Ðộ, đây là chân tâm. 
Thứ nhì tuyệt đối đừng bị thế gian cám dỗ, có thể buông xuống, buông 

xả hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian.  
Trong tất cả pháp thế gian và xuất thế gian chỉ lựa chọn một pháp mà mình 

cần, tuyệt đối không chọn quá nhiều, có câu rằng ‘biết đủ thì thường vui’. Tâm 
của bạn sẽ định, sẽ thanh tịnh; mới có thể bảo trì tâm thanh tịnh trong thời gian 
dài mà không mất. Ðiểm này vô cùng quan trọng. Những người tu hành thời xưa 
có thành tựu đều là nhờ yếu tố này. Có thể khắc phục dục vọng của mình, khắc 
phục vọng tưởng của mình, thiệt có thể làm đến mức nói trong kinh Kim Cang: 
‘Không chấp vào tướng, như như chẳng động’. Trong đời sống chỉ lấy những gì 
mình cần dùng là đủ, như vậy mới không bị cám dỗ, mới giữ được tâm thanh tịnh. 

 
19. Khống chế và chiếm lấy (Buổi sáng 30-12-98) 

 
a. Ðạo dưỡng sinh  
Người xưa dạy chúng ta: ‘Buổi sáng phải ăn cho tốt, buổi trưa phải ăn cho 

no, buổi tối phải ăn ít’. Ðây là đạo dưỡng sinh và cũng là một nguyên tắc của sự 
hấp thụ dinh dưỡng. Chân chánh biết đạo dưỡng sinh nói theo nhà Phật thì phải 
biết ‘dưỡng tâm’, vì tâm có thể sanh ra rất nhiều pháp, tâm là pháp năng sanh 
(pháp có thể sanh), thân là pháp sở sanh (pháp được sanh), cho nên tâm thanh 
tịnh thì thân sẽ thanh tịnh; thân tâm thanh tịnh thì hoàn cảnh bên ngoài sẽ thanh 
tịnh, đây là một đạo lý nhất định. Nhưng rất ít người trong thế gian hiểu được đạo 
lý này, vẫn ráng sức tìm cầu để bù đắp dinh dưỡng từ bên ngoài. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

90 
 

Người tu hành chân chánh đối với dinh dưỡng cho thân thể không tìm cầu 
ở bên ngoài mà hoàn toàn hướng về bên trong. Trong kinh nói người trên cõi Sắc 
Giới trở lên dùng ‘thiền duyệt’ làm thức ăn, thiền duyệt là từ tự tánh lưu xuất, 
không phải cầu được từ bên ngoài. Cho nên đức Phật nói năm thứ ‘tiền tài, sắc 
đẹp, danh tiếng, ăn uống, ngủ nghỉ’ đều có thể bỏ được. Năm thứ này được gọi là 
‘ngũ cái’ (năm thứ che đậy), nó che phủ tâm tánh, trí huệ, đức năng của chúng ta, 
làm cho trí huệ, đức năng của chúng ta không thể hiện tiền. Năm thứ này là dục 
vọng, nếu sanh tâm tham đắm năm thứ này thì phiền não chỉ gia tăng mà không 
giảm bớt, làm sao đoạn dứt phiền não được? 

Ðức Phật dạy đệ tử nhất định đừng phân biệt, chấp trước đối với thức ăn. 
Ngày xưa lúc đức Phật còn tại thế đi khất thực, người ta cho gì ăn nấy, vả lại chỉ 
cho phép đi khất thực bảy nhà, nếu bảy nhà này cho không đủ hay không cho thì 
phải đi về tu thiền định. Cách làm này là để giúp chúng ta khắc phục dục vọng, 
tâm tham, và phiền não; chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Vì chúng ta có thân thể cho nên phải [ăn uống để] hấp thụ dinh dưỡng, 
không thể không duy trì sự khỏe mạnh của thân thể. Nếu thân thể không khỏe 
mạnh, phải nhờ người khác săn sóc, cư ngụ trong đạo tràng cũng phải làm nhọc 
[chúng] thường trụ, như vậy không tốt. Nhưng phải hiểu đạo lý khỏe mạnh là do 
tâm thanh tịnh. Ðối với mình tuyệt đối phải giữ tâm cho được thanh tịnh, thanh 
tịnh vô vi; đối với người, với sự, với vật cần phải có tâm đại từ đại bi, vô sở bất 
vi (không từ khước làm bất cứ thứ gì), được vậy chúng ta mới có thể dùng hành 
động để phục vụ đại chúng, giúp đỡ đại chúng. Ðây đều là lời thánh nhân thế gian 
và xuất thế gian chỉ dạy cho chúng ta. 

 
b. Khống chế và chiếm lấy 
Nhưng ái tâm (tâm thương mến) là nghĩa vụ, nhất định không được chiếm 

lấy. Cho dù rất thương mến con cái và người thân của mình, tâm này của phàm 
phu cũng không thể gọi là từ bi, vì nó có chứa đựng tâm niệm khống chế, chiếm 
lấy ở trong. Mỗi [khi khởi lên một] tâm niệm [gì] đều muốn điều khiển, khống 
chế, chiếm lấy tất cả người, sự, và vật, như vậy là sai lầm. Sai ở chỗ nào? Ðức 
Phật dạy chúng ta: ‘năng sở giai không, liễu bất khả đắc’ (năng và sở đều là 
không, trọn chẳng thể lấy được, có được). Trong sáu trăm quyển kinh Bát Nhã, 
ba chữ ‘bất khả đắc’ (không thể lấy được, có được) đã lập đi lập lại trên ngàn lần, 
đó là muốn cho chúng ta ghi nhớ kỹ ‘bất khả đắc’ là chân tướng sự thật, nếu cứ 
tưởng tất cả có năng đắc, có sở đắc (có cái năng được, có cái để mình lấy được), 
đó đều là ngu si, vô minh. 

Nếu hiểu thấu tất cả pháp đều không thể có được, năng và sở đều không 
thể đạt được thì bạn sẽ giải thoát. Dùng danh từ hiện nay để nói thì ‘giải thoát’ 
tức là tâm lý không có ràng buộc, lo lắng, bận bịu, tâm của bạn được tự tại, buông 
xuống hết thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Lý do việc gì chúng ta cũng 
buông xuống không được chính là vì ngu si chưa bị phá trừ, vẫn còn cho là ‘có 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

91 
 

năng đắc, có sở đắc’, trong tâm còn bị ràng buộc, còn lo âu cho nên sinh sống rất 
khổ sở, công phu tu học cũng không đắc lực. 

Chư Phật Như lai ứng hóa trong thế gian, tất cả những việc làm, hành động 
đều là ‘Phật sự trong mộng, đạo tràng như bóng trăng dưới nước’. Ðạo tràng 
được xây dựng càng lớn, càng huy hoàng, người giác ngộ đều xem là hoa trong 
gương, ánh trăng dưới nước, không có chút gì chấp trước, keo tham, như vậy mới 
được đại tự tại, đó mới là sự hưởng thọ cao độ. Trong sanh hoạt đối với tất cả 
người và vật nếu có những sự thọ dụng, tuyệt đối không được khống chế, đừng 
có tâm niệm chiếm lấy, như vậy mới sống một đời sống của Phật, Bồ Tát; sự khác 
biệt của phàm phu và Phật, Bồ Tát là ở chỗ này. Phàm phu thì mỗi tâm niệm đều 
muốn khống chế, điều khiển người khác, mỗi tâm niệm đều muốn chiếm lấy tất 
cả, cho nên trong tâm cứ lo được, lo mất, âu lo phiền não vĩnh viễn không dứt, 
sống trong những ngày tháng như vậy rất khổ sở. 

Còn chư Phật, Bồ Tát đại từ đại bi nhất định viên mãn hàm nhiếp ‘chân 
thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác’. Bất cứ một điều trong năm chữ này đều 
chứa đựng bốn điều kia, như vậy mới là ‘một là tất cả, tất cả là một’. Nếu tâm từ 
bi không thanh tịnh, không bình đẳng thì đây là một trong bốn loại ‘ái duyên từ 
bi’ nói trong Phật pháp. Ðây là từ bi của phàm phu, vẫn còn khống chế, chiếm 
lấy, không có bỏ hết tất cả yêu cầu, đòi hỏi, đây không phải là đại từ đại bi. ‘Ái 
duyên từ bi’ hướng lên trên là ‘chúng sanh duyên từ bi’, ‘pháp duyên từ bi’, lên 
nữa là ‘vô duyên từ bi’, đại từ đại bi tức là ‘vô duyên từ bi’. Vô duyên tức là 
không điều kiện, không yêu cầu đòi hỏi, không có chiếm lấy, không có khống 
chế, đó là đại từ đại bi của chư Phật và Pháp Thân Ðại Sĩ. ‘Vô duyên từ bi’ có 
đầy đủ chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác. Nếu chúng ta dùng tâm này 
để xử sự, đối đãi với người, tiếp xúc với sự vật, thế thì trong lúc xử sự, đối người, 
tiếp vật đã chứng quả rồi. Giống như ‘nhập đại giải thoát môn’ (vào cửa giải thoát 
to lớn) nói trong kinh Hoa Nghiêm, thế thì thành Phật rồi. Chữ đại ở đây cũng có 
nghĩa là Ðại thừa, cửa giải thoát nhỏ là A La Hán, bậc thánh của Tiểu Thừa. 

 
c. Ðọc kinh nghe pháp quan trọng 
Chúng ta là phàm phu, nghiệp chướng, tập khí, phiền não vô cùng sâu nặng, 

rất khó đoạn dứt, chỉ có dùng phương pháp giác ngộ mới có thể đoạn dứt. Vì vậy 
cho nên đọc kinh, nghe pháp vô cùng quan trọng, một ngày cũng không thể gián 
đoạn. Chúng ta không phải là người có thượng căn, lợi trí (đầu óc lanh lợi bén 
nhạy), không thể chỉ lắng nghe, học tập trong một thời gian ngắn mà có thể khai 
ngộ. Người trung và hạ căn muốn đạt được ích lợi ngay trong một đời, chỉ có 
phương pháp duy nhất là đọc kinh, nghe pháp, huân tu trong thời gian dài mới có 
thể khế nhập vào cảnh giới ‘nhập Phật pháp’ nói trong kinh Hoa Nghiêm. Nhập 
Phật pháp tức là giác ngộ, đây là đạt được lợi ích chân thật. 

 
d. Quản sự bận tâm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

92 
 

Tôi là một người phàm, là người căn tánh trung hạ, hôm nay có được chút 
đỉnh thành tựu này, có được chút đỉnh trí huệ này đều là do đọc kinh, giảng kinh 
hằng ngày trong suốt bốn mươi mấy năm qua. Có một số đại đức cũng giảng kinh 
nhưng ngoài việc giảng kinh ra họ còn phải quản sự (quản lý sự việc); quản sự 
phải lo lắng, bận tâm, ít nhiều cũng gây ra chướng ngại cho mình. Duyên phần 
của tôi trong đời này rất thù thắng, cả đời ‘không quản lý người, không quản lý 
sự việc, không quản lý tiền bạc’, cho nên sự việc trong thế tục đối với tôi không 
gây chướng ngại, mới có được chút đỉnh thành tựu này, đây cũng là việc tôi hiện 
thân thuyết pháp làm gương cho mọi người. 

Người như thế nào có thể quản lý sự việc? Phải có tâm thanh tịnh. Cho nên 
ngày xưa những vị quản sự trong chùa chiền, tòng lâm đều là chư Phật, Bồ Tát 
ứng hóa tái lai. Chúng ta không phải thánh nhân ứng hóa, chúng ta đích thực là 
phàm phu. Nếu phàm phu đi làm việc tức là xả kỷ vị nhân (hy sinh mình để phục 
vụ cho người khác) thế thì cũng đáng được ngưỡng mộ, kính phục. Tuy hy sinh 
định huệ của mình để phục vụ đại chúng, nhưng nhất định phải giữ giới cho được 
thanh tịnh, đây mới là tu phước báo chân chánh. [Giữ] giới thanh tịnh tức là chăm 
sóc phục vụ cho đại chúng đúng như lý, như pháp, không có tâm riêng tư, dùng 
tâm chân thành, lo lắng, chăm sóc, giúp đỡ hết thảy đại chúng tu học đàng hoàng. 

Hàn Quán Trưởng là hạng người này, bà không phải là Phật, Bồ Tát hóa 
thân đến, bà sáng lập xây dựng đạo tràng, thành tựu cho đại chúng, có ân đức rất 
lớn đối với chúng ta. Chúng ta báo đáp cho bà được thể hiện [một cách trọn vẹn] 
lúc bà lâm chung, chúng ta tiễn đưa bà vãng sanh, đây là báo ân một cách trọn 
vẹn, lớn lao. Nhưng duyên như vầy rất khó được, không phải người nào cũng có 
duyên phần tốt như vậy, cơ hội tốt như vậy. Nếu bà không vãng sanh được thì đời 
sau sẽ hưởng phước báo to lớn, làm quốc vương đại thần, trưởng giả cự phú. 
Nhưng phước báo ở thế gian cho dù làm đến Ðại Phạm Thiên Vương, Ma Hê Thủ 
La Thiên Vương thì vẫn còn ở trong vòng lục đạo luân hồi, thoát không khỏi tam 
giới, cho nên phước báo như vậy chẳng rốt ráo viên mãn. Ngày nay chúng ta hiểu 
rõ ràng minh bạch thì chỉ có vãng sanh bất thoái thành Phật mới là chân thực [rốt 
ráo, viên mãn]. 

 
d. Học sống qua ngày 
Tu học tức là học làm thế nào sống qua ngày, biết làm thế nào đối với mình, 

đối với người. Ðối với mình tuyệt đối phải thanh tịnh, từ bi, chuyên tu chuyên 
hoằng; đối với người nhất định phải chân thành, thanh tịnh, từ bi, phải làm được 
vô duyên [từ bi], không có điều kiện. Nhất định đừng có tâm niệm khống chế [bắt 
buộc người ta luôn luôn phải làm theo ý của mình], đừng giữ tâm niệm chiếm lấy, 
đối với tất cả mọi người, mọi sự, mọi vật, phải buông bỏ hết tất cả yêu cầu, đòi 
hỏi, đây là trí huệ, đây là công đức, sánh với phước đức còn thù thắng hơn nhiều. 
Hy vọng mọi người đều khích lệ khuyến tấn lẫn nhau, y giáo phụng hành. 
 
B. LUẬN SỰ TỬ SANH TRỌNG ĐẠI 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

93 
 

 
1. Tử sanh đại sự (Buổi sáng 20-12-98) 

Lần trước chúng ta thăm viếng giáo hội đạo Islam (Hồi Giáo) có được tiếng 
vang rất tốt. Từ đó có thể thấy xã hội đại chúng chẳng phân chủng tộc, biên giới 
quốc gia, chẳng phân tôn giáo tín ngưỡng, mọi người đều hy vọng xã hội an định 
phồn vinh, thế giới hòa bình. Việc này ấn chứng cho sự suy nghĩ và cách làm của 
chúng ta là chính xác. Cho nên phải nỗ lực tinh tấn thêm, làm cho văn hóa đa 
nguyên kính trọng lẫn nhau, kính ái lẫn nhau, giúp đỡ hợp tác, nỗ lực đẩy mạnh 
sự nghiệp cùng tồn cùng vinh này. 

Chuyện này là Phật sự, Phật sự là sự nghiệp giác ngộ chúng sanh, giúp đỡ 
chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Việc chúng ta làm chính là giúp 
đỡ chúng sanh mở rộng tâm lượng, thương mình thì càng thương người; thương 
gia đình mình thì càng yêu thương xã hội, tiêu trừ hết thảy những sự hiểu lầm, 
mâu thuẫn, xung đột để cùng nhau đạt đến mục tiêu hòa bình. Chúng ta đẩy mạnh 
chuyện này nhất định phải dựa căn bản trên ‘tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm 
bình đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi’, đây mới là Phật sự, mới là sự nghiệp của 
Bồ Tát. 

Ðối với bản thân của chúng ta nhất định phải có sự cảnh giác cao độ. Hàn 
Quán Trưởng từ lúc sanh bịnh đến lúc vãng sanh đều tỉnh táo, việc này rất khó 
được. Bà hiện thân thuyết pháp và nói cho chúng ta biết một người lúc lâm chung 
ngay cả trở mình [nằm lật qua tư thế khác] cũng chẳng làm nổi, cũng cần phải có 
người giúp đỡ. Chuyện này làm tôi nghĩ đến [cho dù] người trong thế gian có 
phước báo lớn hơn, quyền lực lớn hơn thì lúc lâm chung vẫn phải chịu sự sắp đặt 
của người khác, chẳng có cách nào lìa khỏi hoàn cảnh nguy hiểm này. Phật dạy 
chúng ta lúc bấy giờ là thời khắc quan trọng nhất của một đời người, quan hệ đến 
đời sau sẽ sanh vào chốn nào. 

Duyên của Hàn Quán Trưởng thù thắng, được ba mươi mấy vị xuất gia 
dùng tâm chân thành, thanh tịnh niệm Phật giúp cho bà, bảo vệ bà, cho nên từ lúc 
bà sanh bịnh đến lúc vãng sanh chúng tôi nhìn thấy được rất nhiều tướng lành. 
Thứ nhất, kinh Ðịa Tạng nói lúc người ta lâm chung sẽ nhìn thấy những thân bằng 
quyến thuộc đã qua đời, những người này chẳng phải là bà con thiệt mà là những 
oan gia chủ nợ của mình biến ra quyến thuộc để dụ dỗ, trả thù mình. Chuyện này 
xảy ra rất nhiều. Từ lúc Hàn Quán Trưởng sanh bịnh đến vãng sanh chẳng có hiện 
tượng này, đây là nhờ chúng tôi bảo vệ được hiệu quả. Thứ hai, bà nhìn thấy đức 
Phật A Di Ðà hai lần, nhìn thấy Liên Trì hải hội một lần nên bà khẳng định đã 
vãng sanh Tịnh Ðộ. Sự thị hiện của bà cảnh giác chúng ta, bà có phước báo nên 
lúc lâm chung được nhiều người có niềm tin chân chánh, chăm sóc đúng lý đúng 
pháp, đây là quả báo bà có được sau ba mươi năm hộ trì chánh pháp. Sau này mỗi 
lần giảng kinh tôi đều hồi hướng cho bà, tôi luôn luôn ghi nhớ chẳng quên sự giúp 
đỡ của bà lúc trước, ân đức của bà giúp cho tôi thành tựu. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

94 
 

Chúng ta quay lại thử nghĩ về mình, ngày này chắc chắn sẽ đến, lúc đó 
nếu mình không có phước báo, duyên phận như bà thì phải làm sao đây? 
Ðây là việc quan trọng nhất trong đời của mình, chẳng thể không chuẩn bị 
trước. Từ xưa đến nay có không ít người niệm Phật thị hiện cho chúng ta, thị 
hiện lúc lâm chung chẳng có bịnh khổ cho chúng ta xem, chẳng cần phải nhờ 
người khác chăm sóc, dự biết thời giờ ra đi, tự tại vãng sanh. Chúng ta nhất định 
phải đi theo con đường này thì mới đáng tin cậy, mới chắc ăn. 

Cuốn ‘Ảnh Trần Hồi Ký Lục’ ghi pháp sư Ðế Nhàn có người đệ tử niệm 
Phật vãng sanh, vị này trước khi xuất gia làm thợ vá nồi. Người này cả đời sinh 
sống vô cùng khốn khổ, trung niên xuất gia, chẳng biết chữ, và cũng chưa được 
nghe giảng kinh, việc gì cũng chẳng biết. Pháp sư Ðế Nhàn chỉ dạy cho ông niệm 
một câu ‘Nam Mô A Di Ðà Phật’ và nói với ông: ‘Ông cứ niệm riết câu này, niệm 
mệt thì nghỉ, hết mệt thì niệm tiếp tục, tương lai chắc chắn sẽ có lợi ích ’. Ông 
này là người nhà quê, thật thà chất phác, chẳng có vọng tưởng tạp niệm, chịu nghe 
lời dạy và niệm tới cùng. Ông niệm được ba bốn năm thì thành công. Chẳng có 
bịnh khổ, dự biết trước giờ ra đi, sau khi vãng sanh còn đứng ba ngày chờ pháp 
sư Ðế Nhàn đến để lo hậu sự cho ông. Cụ Ðế khen ông và nói: ‘Kể ra thì ông 
chẳng uổng phí đã một phen xuất gia, ông làm được như vậy ngay cả những đại 
hòa thượng, phương trượng trụ trì, đại pháp sư giảng kinh thuyết pháp đều chẳng 
sánh bằng ông’, đây là sự thật.  

Tại Ðài Bắc Liên Hữu Niệm Phật Ðoàn, Ðài Loan, cư sĩ Lý Tế Hoa vãng 
sanh cũng là tấm gương tốt cho chúng ta. Lý cư sĩ dự biết trước giờ vãng sanh, 
trước lúc vãng sanh đã khẩn thiết khai thị cho mọi người trong pháp hội, nói xong 
thì chào biệt mọi người và nói: ‘Tôi sẽ về nhà’. Thính chúng cứ tưởng là ông mệt 
rồi nên muốn về nhà nghỉ ngơi, đâu ngờ ông ngồi trên ghế dài trong phòng khách 
Liên Hữu Niệm Phật Ðoàn, ngồi được một chút thì vãng sanh. 

Ðây là hai chuyện thật, một vị là người xuất gia, vị kia là người tại gia, họ 
đã làm được thì chúng ta cũng có thể làm được, chúng ta phải học theo. Chỉ có 
dùng phương thức này mới thiệt là an toàn, chẳng phải nhờ người khác sắp đặt, 
lúc người ta sắp đặt nếu duyên chẳng tốt đẹp thì nhất định sẽ bị nạn. 

Sau khi hiểu rõ chân tướng sự thật thì phải nghĩ xem những gì gây chướng 
ngại cho chúng ta, san bằng những chướng ngại này thì chúng ta cũng có thể sanh 
tử tự tại. Có thể làm được việc này tức là việc mà trong Phật pháp gọi là: ‘chuyện 
cần làm đã làm xong’ (sở tác dĩ biện), những chuyện gì mình cần làm đều đã làm 
xong xuôi, sau đó mới yên tâm đi làm những chuyện lợi ích cho chúng sanh. Nếu 
chuyện của mình làm chưa xong, có thể hy sinh mình giúp cho người thì cũng là 
một chuyện tốt, nhưng những gì mình làm lúc bấy giờ đều là phước báo, vẫn 
chẳng thể thoát ra khỏi lục đạo. Nếu ‘chuyện cần làm đã làm xong’ tức là nhất 
định đã nắm chắc việc vãng sanh, thì làm các sự việc giúp đỡ hết thảy chúng sanh 
mới là công đức chân thật, chẳng phải thọ báo trong tam giới. Cho nên nhất định 
phải nhắc nhở chính mình, bất luận là giờ nào chốn nào, trong bất cứ trạng huống 
nào tự mình phải nắm chắc vãng sanh được, tránh hết tất cả đau khổ, tất cả những 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

95 
 

dày vò do người tạo nên. Nếu muốn làm được điểm này thì nhất định phải ‘nhìn 
thấu, buông xuống’. 

Ðịa Tạng Kinh Khoa Chú Luân Quán nói: ‘Một niệm tự tánh, thể vốn trạm 
tịch’ 40. Nếu thật sự niệm niệm đều tương ứng với tánh thể trạm tịch, hết thảy tác 
dụng có thể tương ứng với tâm tánh, thì mới nắm chắc việc vãng sanh. Lục Tổ 
Huệ Năng đại sư nói còn rõ hơn nữa: ‘Vốn là chẳng có một vật, chỗ nào nhuốm 
bụi trần’41, hai câu này nói về tâm thanh tịnh và tâm bình đẳng. Tâm thanh tịnh 
chẳng nhiễm, tâm địa thanh tịnh chẳng vướng bận, trong tâm ‘vốn chẳng có một 
vật’. Dùng tâm thanh tịnh nhất tâm niệm Phật thì việc này có thể làm được. 

Nhất định phải hiểu rõ hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian đều là giả 
hết, thân thể của chúng ta cũng giả. ‘Mượn giả để tu chân’, vãng sanh Tây phương 
Cực Lạc thế giới là chân, trừ việc này ra thì hết thảy đều là giả, chúng ta phải 
nhận thức rõ ràng. 

Hiện nay tai nạn dồn dập, chúng ta phải tu nhanh lên, đoạn hết thảy ác, tu 
hết thảy thiện, dùng tâm thanh tịnh niệm Phật. Buông xuống vạn duyên là đoạn 
hết thảy ác, dùng tâm thanh tịnh để niệm Phật là tu hết thảy thiện. Tự mình nắm 
chắc có thể vãng sanh rồi mới dốc toàn tâm toàn lực khuyên người khác, thị hiện 
cho người khác làm tấm gương tốt, đó là việc thiện nhất trong những việc thiện, 
chẳng có việc thiện nào lớn hơn việc này. Không chỉ có người học Phật nhìn thấy 
làm cho họ phát tâm muốn xuất ly; trong văn hóa đa nguyên những người chưa 
có dịp tiếp xúc với Phật pháp nhìn thấy cũng sẽ động tâm, cũng sẽ quay lại hết 
lòng học tập, đây là chuyện nhà Phật thường gọi là ‘phổ độ chúng sanh’. Hy vọng 
chúng ta khuyến khích lẫn nhau, hết lòng nỗ lực làm cho bằng được. 
 

2. Kể chuyện vãng sanh (Buổi sáng 22-12-98) 
Mọi người ở đây kết thất niệm Phật cần phải hiểu rõ ý nghĩa của việc kết 

thất niệm Phật. Trong bảy ngày này chúng ta hy vọng đạt được kết quả gì thì bảy 
ngày này mới chẳng luống uổng. 

 Chúng ta sinh sống trong thời đại hiện nay, nếu có trí huệ thì nhất định sẽ 
có cảnh giác cao độ. Con người sống trong thế gian bất quá chỉ được mấy chục 
năm ngắn ngủi, búng ngón tay thì đã trôi qua mất rồi, bình tĩnh quan sát mới biết 
đó chỉ là một con số không [to tướng], đây là sự thật. Sự hạnh phúc quý báu nhất 
của người ta trong đời là không tạo ác nghiệp. Nếu có thể không tạo ác nghiệp, 
tương lai nhất định sẽ sanh vào cõi lành, cõi tốt đẹp. 

 Người xưa nhắc nhở người tu hành như chúng ta cần phải có ‘tiền hậu 
nhãn’. Tiền hậu nhãn nghĩa là biết quá khứ, nhìn thấy tương lai, không chỉ tập 
trung ở hiện tại. Ðiểm này vô cùng quan trọng. 

 
40 (Nhất niệm tự tánh, thể nguyên trạm tịch) 
41 (Bổn lai vô nhất vật, hà xứ nhạ trần ai) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

96 
 

 Lúc Hàn Quán trưởng vãng sanh đã cho chúng ta rất nhiều bài học, nhắc 
nhở chúng ta ‘tử sanh sự đại’ (việc sanh tử vô cùng quan trọng). Chúng ta 
cần phải có cảnh giác cao độ, đến lúc lâm chung tự mình phải làm chủ được 
mình, được như vậy thì tiền đồ mới xán lạn. Nếu lúc lâm chung tự mình 
không làm chủ được, phải chịu sự sắp xếp của người khác, cho dù có rất 
nhiều người lo lắng chăm sóc, nhưng những gì mình cảm xúc chưa chắc sẽ 
được toại ý. Ðời sau đi về đâu đều quyết định ở một niệm cuối cùng. Một 
niệm cuối cùng là tham, sân, si thì sẽ đi vào ác đạo. Chuyện này dễ sợ vô 
cùng! 

 Hàn Quán trưởng có phước báo, từ lúc sanh bịnh đến lúc vãng sanh được 
ba mươi mấy vị xuất gia có tâm địa thanh tịnh, suốt ngày đêm ở bên giường bịnh 
niệm Phật và chăm sóc; sau khi vãng sanh [họ trợ] niệm suốt bốn mươi chín ngày 
đêm không ngừng, ngay cả những vị xuất gia, đại pháp sư cũng không làm được 
việc này. Ngay cả lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Ðài Trung cũng sánh không bằng, lúc 
thầy Lý sanh bịnh chỉ là do vài người học trò chăm sóc, không có nhiều người 
xuất gia đắp y đầy đủ oai nghi giúp đỡ. Phước báo này là một nhân duyên hiếm 
hoi! Ðây là quả báo của bà đã hộ trì chánh pháp suốt ba mươi năm, cho nên bà có 
thể vãng sanh Tịnh Ðộ một cách vô cùng thuận lợi -- trợ duyên quá thù thắng, tốt 
đẹp! 

 Suy nghĩ trở lại, tương lai lúc chúng ta vãng sanh có được duyên phận thù 
thắng như vậy hay không? Ðiều này chúng ta cần phải cảnh giác đến, đây thiệt là 
một việc lớn lao nhất trong đời này. Trong trường hợp và hoàn cảnh hiện tại, 
phương pháp [an toàn nhất] là tự mình phải nhất quyết tu học cho được 
thành tựu, không cần nhờ người khác, lúc vãng sanh không bị bịnh khổ, dự 
biết trước thời giờ ra đi, đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, nằm vãng sanh, 
tùy ý muốn của mình, đây là sanh tử tự tại, được vậy chúng ta mới không bỏ 
uổng đời này. Mọi người tham dự Phật thất niệm Phật phải hiểu rõ, nắm chắc 
tông chỉ này, chúng ta đến đây là để huấn luyện thêm, học tập để tương lai tự tại 
vãng sanh. 

Trong quyển Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục và Vãng Sanh Truyện có ghi rất 
nhiều người tự tại vãng sanh, số người không được ghi chép lại còn nhiều hơn. 
Gần đây trong quyển Niệm Phật Luận của lão pháp sư Ðàm Hư, Ngài nói đã 
chứng kiến tận mắt hơn hai mươi mấy người vãng sanh, [số người vãng sanh] 
nghe nói đến còn nhiều hơn. Trong quyển Niệm Phật Luận, Ngài thuật lại bốn 
chuyện vãng sanh, trong đó người xuất gia có pháp sư Tu Vô ở chùa Cực Lạc, 
Harbin (miền Ðông Bắc Trung Quốc), người tại gia có cư sĩ Trịnh Tích Tân và 
người em của ông, người thứ tư là cư sĩ họ Trương ở chùa Trạm Sơn. 

Pháp sư Tu Vô là một người cực khổ cả đời và mù chữ; trong pháp hội 
truyền giới ở chùa Cực Lạc thầy phát tâm giúp đỡ săn sóc cho người bịnh. Pháp 
hội truyền giới còn chưa kết thúc, thầy Tu Vô dự biết trước thời giờ đã đến, niệm 
Phật vãng sanh. Trước lúc vãng sanh ngài nhắc nhở đại chúng ‘có thể nói mà 
không thể làm thì chẳng phải trí huệ chơn thật’. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

97 
 

Cư sĩ Trịnh Tích Tân là một người làm ăn buôn bán, được dịp nghe lão 
pháp sư Ðàm Hư thuyết pháp nên rất vui vẻ, tán thán. Sau này nghỉ buôn bán, học 
giảng kinh Di Ðà, ông đi đến nhiều nơi giảng kinh và khuyên người niệm Phật. 
Ông không sanh bịnh, ngồi mà vãng sanh. Một hôm sau khi giảng kinh xong ông 
nói với đại chúng: ‘Tôi phải đi đây’, thật là siêu thoát! Thật là tự tại! Người em 
của ông lúc trước cứ cho rằng ông học Phật quá mê lầm, sau khi nhìn thấy ông tự 
tại vãng sanh nên tỉnh ngộ và cũng siêng năng, thật thà niệm Phật. Ba năm sau 
người em của ông cũng vãng sanh, lúc vãng sanh mang bịnh nhẹ. 

Gia đình cư sĩ Trương ở chùa Trạm sơn vô cùng nghèo túng, chồng bà làm 
nghề kéo xe chở khách. Bà làm công quả trong những pháp hội niệm Phật ở chùa 
Trạm Sơn, cả ngày từ sáng đến tối Phật hiệu không gián đoạn. Bà dự biết trước 
ngày giờ vãng sanh, hôm đó bà dặn dò chồng phải chăm sóc cho con xong rồi an 
nhiên ngồi trên giường mà vãng sanh. Ðây là tấm gương tốt cho những người học 
Phật chúng ta, không cần phải nhờ cậy người khác giúp đỡ, tự mình thiệt nắm 
chắc [có thể tự tại vãng sanh]. 

Ngoài ra cụ Ðàm [Hư] còn kể chuyện một học trò của lão pháp sư Ðế Nhàn, 
ông này là thợ vá nồi và không biết chữ. [Người này là bạn chơi thân với lão pháp 
sư lúc nhỏ, đến xin xuất gia vì đời sống quá cực khổ, muốn tìm lối thoát. Sau khi 
cho ông xuất gia], cụ Ðế [Nhàn] dạy ông đến một ngôi miếu đổ nát ở miền quê 
gần Ôn Châu, tìm vài người hộ pháp săn sóc [việc ăn uống] cho ông. Cụ Ðế chỉ 
dạy cho ông niệm một câu ‘A Di Ðà Phật’, dạy ông thật thà niệm câu Phật hiệu 
này, niệm đến mệt thì nghỉ, nghỉ ngơi xong thì niệm tiếp tục. Ông niệm trong 
vòng ba đến bốn năm thì thành công; ông đứng mà vãng sanh, còn đứng ba ngày 
sau khi vãng sanh [để đợi lão pháp sư Ðế Nhàn đến lo hậu sự]. Thật là vô cùng 
tự tại! Cụ Ðế khen ông: ‘So với những đại pháp sư giảng kinh thuyết pháp, những 
vị phương trượng trụ trì, [sự thành tựu của] ông vượt trỗi hơn họ quá nhiều, quá 
nhiều!’ 

Phẩm vị vãng sanh của những người này không phải ở Trung phẩm, Hạ 
phẩm mà là ‘Thượng phẩm vãng sanh’ nói trong kinh Vô Lượng Thọ. Họ có thể 
làm được là vì họ đã buông xả danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần. Ngày nay 
chúng ta làm không nổi là vì buông xả chẳng nổi những sự quyến rũ, khó là khó 
ở chỗ này. Nên biết danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần đều là giả hết, đã hại 
chúng ta đời đời kiếp kiếp kẹt mãi trong lục đạo luân hồi, đọa lạc trong ác đạo 
chịu hết bao nhiêu khổ nạn. 

Cho nên mới nói người đời nay ‘ngu si’, không những không hiểu rõ chân 
tướng của vũ trụ nhân sinh, mà còn không có khả năng phân biệt những thứ tà 
chánh, thiện ác, lợi hại. Không biết tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục 
trần tai hại vô cùng; chỉ có buông xuống vạn duyên, nhất tâm niệm Phật là việc 
thiện lớn nhất. Ðây là lời kinh dạy: ‘Ðoạn dứt tất cả điều ác, tu tất cả điều thiện’, 
chúng ta phải hiểu rõ ý nghĩa chân chánh của nó.  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

98 
 

Trong đời này mỗi vị đồng tu có thể đạt được sự thành tựu thù thắng nhất 
hay không? Có thể. Thiện Ðạo đại sư nói: ‘Chín phẩm vãng sanh đều là do gặp 
duyên chẳng đồng’. Chúng ta đã gặp được nhân duyên thù thắng, gặp được Phật 
pháp Ðại thừa, gặp được Tịnh Tông, gặp được bản hội tập của kinh Vô Lượng 
Thọ, gặp được đồng tham đạo hữu tốt, nếu trong đời này không thể thành tựu thì 
đó là vì tập khí phiền não của mình quá nặng, cứ mỗi ngày tạo nghiệp như cũ. 

Khi khởi tâm động niệm đều vì mình là tạo nghiệp. Ngôn ngữ gây tổn hại 
cho người khác, thị phi nhân ngã đều là khẩu nghiệp. Trong kinh Vô Lượng Thọ 
nói đến tam nghiệp, đặt khẩu nghiệp ở hàng đầu: ‘khéo giữ gìn khẩu nghiệp, đừng 
chê bai lỗi của người khác’ tức là cảnh giác chúng ta khẩu nghiệp quan trọng 
nhất, dễ phạm nhất. Nhìn thấy chúng sanh có lỗi lầm đều không thể nói đến; nếu 
[người ta] không có lỗi mà mình đặt chuyện, và còn hoài nghi người ta có lỗi thì 
tội nghiệp này còn nặng hơn. 

Người tu học còn chịu ảnh hưởng của phiền não tập khí [tích lũy] từ vô 
lượng kiếp đến nay nên thoái chuyển rất dễ dàng, tinh tấn rất khó khăn. Thế nên 
những vị đại đức, tổ sư ngày xưa đề xướng tu tập chung, kết Phật thất để cùng 
nhau niệm Phật, nương vào đại chúng để tu tập, đó là đạo lý của việc tu tập chung. 
 Niệm Phật Ðường ở Tân Gia Ba càng ngày càng thù thắng, từ mồng một 
tháng Giêng đến 30 tháng Chạp (tháng 12), mỗi ngày niệm Phật 24 giờ đồng hồ 
không gián đoạn, đây là Phật thất [kéo dài] quanh năm. Giảng đường mỗi ngày 
giảng kinh hai giờ, 365 ngày trong năm không gián đoạn, thiệt đúng là giải và 
hành đều quan trọng như nhau, đều cùng nhau tu Ðịnh và Huệ. Lão hòa thượng 
Tịch Ðộ ở Ngũ Ðài Sơn, lão hòa thượng Nhân Ðức ở Cửu Hoa Sơn, lão hòa 
thượng Mính Sơn ở chùa Ðịnh Huệ, Tiêu Sơn, Trung Quốc, đều tán thán đạo 
tràng này là ‘đạo tràng hạng nhất trên thế giới’. 

Mọi người ở Cư Sĩ Lâm từ trên xuống dưới đều hòa thuận, ai cũng thường 
nở nụ cười tươi, chúng ta ở đây có thể nhìn thấy việc ‘thường sanh tâm hoan hỷ’ 
nói trong kinh. Hy vọng mọi người có cơ hội đến Tân Gia Ba tham học, đem 
phương pháp tu học ở đây phổ biến đến khắp nơi trên thế giới, để mọi nơi đều có 
thể xây dựng đạo tràng như vậy. Chúng ta nỗ lực hết lòng tu học, không những 
tự mình trong đời này nhất quyết vãng sanh, chúng ta còn có thể đem lại sự an 
định cho xã hội, hòa bình cho thế giới, đây là công đức chân thật, tự hành hóa tha 
nói trong nhà Phật. Hy vọng mọi người hãy siêng năng tinh tấn niệm Phật. 
 
C. KHUYÊN TIN SÂU NHÂN QUẢ 
 

1. Chư Phật, Bồ Tát giúp đỡ chúng sanh đang bị khổ nạn như thế nào. 
(Buổi sáng 14-11-98) 
Những năm gần đây, tai nạn ngày càng nhiều, đời sống chúng sanh ngày 

càng khổ, từ đây trở về sau sẽ càng nghiêm trọng hơn. Có người hỏi tôi: ‘Phật, 
Bồ Tát đại từ đại bi làm sao đến cứu độ hết thảy chúng sanh khổ nạn?’. Những 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

99 
 

lời nói này chẳng sai nhưng ý nghĩa chân chánh trong đó hoàn toàn bị hiểu sai. 
Chư Phật, Bồ Tát từ bi cứu độ, chẳng phải nói chúng sanh thiếu thốn đồ ăn, quần 
áo, Phật liền tặng lương thực, cho quần áo. Phật giúp đỡ chúng sanh phá mê khai 
ngộ, làm cho chúng sanh hiểu rõ nguyên nhân của tai nạn, sau đó tiêu trừ nguyên 
nhân ấy, vậy thì quả báo tai nạn sẽ tiêu trừ, đó mới là chân chánh cứu độ chúng 
sanh. Muốn được hạnh phúc mỹ mãn, tự tại khoái lạc, những thứ này đều là quả 
báo, quả nhất định phải có nhân; Phật, Bồ Tát dạy chúng ta tu nhân, tu nhân thiện 
nhất định được quả thiện, ấy mới là đạo lý đúng đắn, cứu độ thực sự. 

Lòng từ bi của Thế Tôn được biểu hiện trong cả đời của Ngài. Phật là 
Phước Huệ Nhị Túc Tôn, nghĩa là cả phước báo lẫn trí huệ đều viên mãn. Phước 
báo đã viên mãn thì tại sao chẳng thị hiện hưởng phước? Kinh Vô Lượng Thọ 
giảng người có phước báo lớn nhất trên thế gian này là Ðại Phạm Thiên Vương, 
nhưng phước báo của Ðại Phạm Thiên Vương còn chẳng sánh bằng phước báo 
của người vãng sanh về Cực Lạc hạ hạ phẩm. Từ đó chúng ta mới hiểu phước báo 
của Phật đích thật là chẳng ai trong thế gian và xuất thế gian có thể sánh bằng. 
Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện ba chiếc y, một bình bát, ngày ăn một bữa, 
đêm ngủ dưới gốc cây, đây là sự thị hiện đại từ đại bi. Người giàu sang trong thế 
gian ít ỏi, người nghèo khổ nhiều, nếu Phật thị hiện thân phận người phú quý thì 
người nghèo khổ nhìn thấy Phật chỉ có ngưỡng mộ nhưng chẳng dám đến gần. 
Phật thị hiện bần tiện đến cùng cực, người bần tiện nhìn thấy Phật giống y như 
mình thì sẽ cảm thấy rất thân thiết nên tâm sẽ bình. Ðây là sự đại từ đại bi của 
Phật, chúng ta phải thể hội điểm này. 

Nếu những người học Phật đều giàu sang, cao quý, chỗ ở đều giống hoàng 
cung, khi ra đường đều ngồi xe sang trọng, mắc tiền thì những người nghèo khổ 
nhìn thấy sẽ nghĩ ra sao? Ðặc biệt là tiền tài, sự hưởng thụ của người xuất gia là 
do mười phương cúng dường, đức Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật cũng chẳng 
hưởng thụ như vậy. Cả đời đức Phật chẳng cầu người ta, mỗi ngày trì bát khất 
thực thì cũng chỉ đi trong vòng bảy nhà mà thôi, nếu đi cả bảy nhà không được 
hoặc chẳng đủ thì ngày hôm đó sẽ nhịn đói một ngày; khi khất thực nhà thứ nhất 
mà đủ rồi thì sẽ chẳng đi xin ở nhà thứ hai. Sự thị hiện này là nhằm dạy chúng ta 
phải biết đủ, thường vui, bịnh căn của người thế gian là chẳng biết đủ nên mới 
chiêu cảm đến vô lượng vô biên họa hại. 

Học Phật tức là học tập theo Phật, bất luận là thân phận gì, bất luận làm 
ngành nghề gì, đều phải học tập tinh thần, quan niệm, từ bi của Phật, vả lại phải 
thực hiện trong đời sống. Sanh hoạt của chính mình phải giản dị, chất phác, phải 
biết đủ, có dư phải chia xẻ với hết thảy chúng sanh cùng hưởng, đây là chỗ khác 
nhau giữa quan niệm của chư Phật, Bồ Tát và người thế gian; Phật, Bồ Tát có 
phước thì mọi người cùng hưởng, phàm phu có phước thì một mình hưởng, chẳng 
chịu phân chia cho người. Phật chẳng những chỉ dùng ngôn ngữ dạy dỗ chúng 
sanh, Ngài nói được làm được. Ngài thực sự nhìn thấu, nhìn thấu nghĩa là thông 
suốt hết tất cả lý sự, nhân quả trong thế gian và xuất thế gian. Ngài thực sự nhìn 
thấu, chẳng quyến luyến bất cứ một pháp nào trong thế gian và xuất thế gian, 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

100 
 

danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần chẳng tiêm nhiễm một tí nào hết. Hiện nay 
có rất nhiều đồng tu cảm thấy nghiệp chướng của mình nặng nề, tai nạn quá nhiều, 
họ làm thế nào để tiêu trừ nghiệp chướng, hóa giải tai nạn, thực ra đó chính là sự 
thị hiện trong suốt cả đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Nếu chúng ta học được rồi, 
lợi ích vô lượng vô biên, chẳng những tai nạn trước mắt có thể tiêu trừ, nghiệp 
chướng tập khí từ vô thỉ cũng có thể đoạn dứt. 

Do đó có thể biết chúng ta học Phật đích thật là quá sơ ý. Phật pháp chẳng 
có bí mật, bày trước mắt chúng ta vô cùng rõ ràng, nhưng chúng ta nhìn không 
thấy, và cũng chẳng cảm được, đây là vì chúng ta nghiệp chướng sâu nặng. Mặc 
dù chúng ta đọc kinh, nghe kinh nhưng vẫn chẳng hiểu ý nghĩa trong kinh, chẳng 
thể thực hiện những lời dạy này và áp dụng vào trong đời sống hiện thực hằng 
ngày, cho nên chẳng đạt được lợi ích chân thật. Chúng ta chẳng thể trách Phật, 
Bồ Tát chẳng từ bi, chẳng thể trách Phật, Bồ Tát không giúp đỡ chúng ta; Phật, 
Bồ Tát thực sự có giúp đỡ nhưng chúng ta chẳng thể hội được, lại còn đánh mất 
cơ hội nhân duyên, lỗi này là ở tại chúng ta. Thế nên tự mình phải phản tỉnh, phải 
sám hối, phải học tập từ trong sự phản tỉnh và sám hối. 

Khắc phục phiền não và tập khí của mình chính là tiêu nghiệp chướng. 
Phương pháp khắc phục rất nhiều, nhà Phật thường nói tám vạn bốn ngàn pháp 
môn, pháp là phương pháp, môn là cửa vào; cánh cửa khắc phục phiền não và 
tiêu trừ nghiệp chướng thì vô lượng vô biên. Trong vô lượng pháp môn này đức 
Thế Tôn nói với chúng ta Pháp Môn Niệm Phật là phương tiện nhất, đơn giản 
nhất, dễ dàng nhất, có hiệu quả nhất. Nhất định phải hiểu lý luận của sự niệm Phật 
thì sẽ chẳng hoài nghi, Phật hiệu có thể niệm đến có hiệu quả, có sức mạnh; sức 
mạnh tức là có thể tiêu trừ nghiệp chướng, đoạn phiền não. Niệm Phật có thể tiêu 
trừ nghiệp chướng, đoạn phiền não hay không then chốt ở chỗ niệm đúng như 
pháp hay không, biết cách niệm hay không. Người biết niệm đúng như lý như 
pháp thì hiệu quả sẽ vô cùng thù thắng. 

Bởi vậy chẳng những phải hiểu ý kinh mà còn phải ‘thâm giải nghĩa thú’, 
vì hiểu kinh giáo càng sâu, càng triệt để, thì lòng tin càng kiên định, lòng tin có 
thể chuyển cảnh giới. Kinh Kim Cang nói: ‘Tín tâm thanh tịnh ắt sanh thật 
tướng’. Khi tín tâm thật sự thanh tịnh thì có thể chuyển thập pháp giới thành Nhất 
Chân pháp giới, Nhất Chân pháp giới chính là thật tướng. Có thể chuyển biến 
thập pháp giới thành Nhất Chân pháp giới chính là ‘cảnh chuyển tùy theo tâm’. 
Thế nên Phật cứu độ hết thảy chúng sanh bằng cách dạy cho họ tự chuyển cảnh 
giới, vì cảnh giới là do chính mình tạo thành nên chỉ có mình có thể giải quyết, 
bất cứ người nào khác cũng chẳng giúp được gì cả, chư Phật, Bồ Tát cũng chẳng 
giúp được. Trong kinh Lăng Nghiêm [có ghi] khi tôn giả A Nan bị nạn, Phật cũng 
chẳng thể giúp ngài, Phật chỉ nói rõ tiền nhân hậu quả của sự gặp nạn này, sau đó 
dạy ngài làm sao hóa giải tai nạn, việc này vẫn phải do chính ngài hóa giải. Tự 
mình thông đạt hiểu rõ, chuyển tâm hạnh trở lại, tai nạn liền được tiêu trừ, cảnh 
giới liền chuyển biến. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

101 
 

Khởi một tâm niệm ác, cảnh giới thiện liền biến thành cảnh giới ác; khởi 
một tâm niệm thiện, cảnh giới ác liền biến thành cảnh giới thiện, rõ ràng nhất là 
thập pháp giới. Khởi một tâm niệm bình đẳng thì pháp giới Phật hiện tiền; khởi 
một tâm niệm Lục Ðộ thì pháp giới Bồ Tát hiện tiền; khởi một tâm niệm tham 
sân, một niệm thập ác, hoàn cảnh sinh hoạt sẽ là ngũ trược ác thế; khởi một tâm 
niệm thanh tịnh thì sẽ là thanh thái an ổn, chính là Cực Lạc thế giới. Phật thường 
nói: ‘Phàm những gì có tướng đều là hư vọng, vì tướng là hư vọng nên tâm niệm 
mới có thể chuyển cảnh giới, vả lại sự hư vọng này giống như ‘mộng, huyễn, bọt, 
bóng’. Cho nên Phật nói: ‘Các thứ tâm sanh [nên] các thứ pháp sanh; các thứ 
pháp sanh, các thứ tâm sanh’42, câu này nói rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 
Lại nói: ‘Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh’, chân chánh có thể lý giải triệt để đạo 
lý này thì sẽ biết tâm chúng ta tưởng như thế nào thì hoàn cảnh thế giới sẽ biến 
đổi như thế ấy; hoàn cảnh lớn sẽ thay đổi, hoàn cảnh nhỏ cũng sẽ thay đổi; dung 
mạo của chúng ta cũng sẽ thay đổi, thể chất sẽ thay đổi, tất cả hoàn cảnh sanh 
hoạt sẽ đều thay đổi, đây tức là ‘cảnh chuyển theo tâm’. Cho nên chẳng có cảnh 
giới nào không thể thay đổi, không thể thay đổi là vì chẳng thấu triệt lý luận, 
chẳng rõ phương pháp, thêm vào chẳng có nhẫn nại nên không được hiệu quả; 
nếu làm đúng như lý như pháp thì làm sao có chuyện không thay đổi được? 

Chỗ thù thắng vi diệu của Phật pháp là hết thảy pháp thế gian, xuất thế gian 
không thể nào so sánh nổi. Ðời này chúng ta may mắn được thân người, được 
nghe Phật pháp, nếu có thể hiểu một chút nghĩa lý, nghĩa thú thậm thâm [vi diệu] 
này thì thiệt là rất hy hữu, rất khó được. Cho nên chúng ta phải nỗ lực hết lòng 
hết sức để tu học. Tu học tức là thực hành, làm ra hình dáng cho hết thảy chúng 
sanh nhìn thấy, đây là thực sự giúp đỡ hết thảy chúng sanh giác ngộ. Hình dáng 
là chiêu bài (bảng hiệu), chiêu bài tốt làm cho người ta thấy liền sanh hoan hỷ. 
Tướng hảo của Phật chẳng ai có thể sánh bằng nên khi Phật thuyết pháp chúng 
sanh tin tưởng. Chỉ cần tu học y theo lời dạy của Phật thì sẽ đạt được tự tại, viên 
mãn giống như đức Phật, đây chính là hiện thân thuyết pháp. 

 
2. Nói về nhân quả và chuyển cảnh giới 

(Buổi sáng 16-11-98) 
 
a. Nói về nhân quả: 
Sự nghiệp làm ăn của cư sĩ họ Thôi ở vùng Ðông Bắc rất thành công, lúc 

kinh tế suy thoái mà tiền tài vẫn tiếp tục tăng trưởng không ngừng, rất nhiều người 
chẳng hiểu được nhân tố này. Nếu khế nhập kinh tạng đôi chút thì sẽ hiểu rõ, hết 
thảy pháp thế gian và xuất thế gian đều chẳng vượt ra ngoài định luật nhân quả. 
Nhà Phật nói: ‘pháp duyên sanh’, chẳng những thập pháp giới đều là pháp do 
nhân duyên sanh, Phật pháp cũng là pháp do nhân duyên sanh. Thế nên kinh Kim 
Cang nói: ‘Pháp còn phải xả, hà huống là phi pháp’, ngay cả Phật pháp cũng 

 
42 (Chủng chủng tâm sanh, chủng chủng pháp sanh; chủng chủng pháp sanh, chủng chủng 
tâm sanh) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

102 
 

chẳng được chấp trước. Phàm những pháp do nhân duyên sanh đều chẳng có tự 
tánh, đúng là ‘Thể ngay lúc đó là không, trọn chẳng thể được43, đây là chân tướng 
sự thật. 

‘Vạn pháp đều không, nhân quả chẳng không’, tại sao nhân quả chẳng 
không? Hãy lấy thí dụ trái đào, hột đào là nhân, hột đào trồng dưới đất sẽ lớn 
thành cây đào, lúc đó hột đào mất đi rồi; cây đào lớn lên lại kết quả thành trái 
đào, đây là nhân quả tuần hoàn. Thế nên ‘nhân quả chẳng không’ là nói nhân quả 
tương tục - tiếp nối chẳng không, chuyển biến chẳng không. Phật, Bồ Tát dạy hết 
thảy chúng sanh là vì muốn chúng ta hiểu đạo lý này, nắm chắc chân tướng sự 
thật thì sẽ được đại tự tại. Trong kinh thường nói: ‘cảnh chuyển theo tâm’. Kinh 
Lăng Nghiêm nói: ‘Nếu chuyển được cảnh thì cũng đồng như Như Lai’. Phật, Bồ 
Tát hiểu nhân quả chuyển biến chẳng không, tiếp nối chẳng không, vả lại vận 
dụng hết sức khéo léo nên các ngài có thể chuyển biến cảnh giới, chẳng bị cảnh 
giới chuyển, đây chính là việc chúng ta phải học. 

Người hiện nay cứ mê mẩn chạy theo tiền tài, bạn tranh tôi đoạt, làm cho 
thiên hạ đại loạn. Tranh đoạt thiệt có thể kiếm được tiền tài hay chăng? Không 
thể nào! Chỉ có đau khổ thêm mà thôi, Phật pháp nói đó là tạo nghiệp. Giết người 
thì phạm giới sát sanh, đoạt lấy tài vật của người khác là phạm tội ăn cắp, cứ tạo 
ra những ác nghiệp giết hại, trộm cắp, tà dâm, nói dối, thì làm sao đem lại quả 
báo tốt lành cho được? Người thế gian ngu si nên tạo ra tội nghiệp cực nặng. Phật 
dạy chúng ta giàu sang là do bố thí tài vật mà ra, tiền tài của cư sĩ họ Thôi cũng 
là do bố thí tài vật mà có được. Ðời quá khứ tu bố thí tài vật thì đời này sẽ được 
giàu sang, được giàu sang mà còn tu bố thí tài vật tiếp tục thì tiền tài sẽ đến ào ạt. 
Cho dù trong thời gian kinh tế suy thoái, tiền tài vẫn không ngừng tăng thêm, 
chuyện này chứng minh cho lời Phật dạy chẳng sai. 

Bố thí pháp được thông minh trí huệ, tôi có thể chứng minh cho mọi người. 
Lúc còn trẻ tôi chẳng phải là người thông minh, ngày nay đối với Phật pháp và 
thế pháp chỉ cần tiếp xúc thì tôi liền hiểu rõ, đây là quả báo có được do ngày nào 
cũng tu bố thí pháp trong suốt bốn mươi mấy năm học Phật. 

Bố thí vô úy thì được khỏe mạnh sống lâu. Bố thí vô úy là gì? Ăn chay tức 
là bố thí vô úy, đây là vun trồng tâm từ bi và tâm thương yêu. Năm hai mươi sáu 
tuổi tôi bắt đầu học Phật, nửa năm sau bắt đầu ăn chay trường cho đến bây giờ. 
Hồi đó người coi bói nói tôi đoản mạng, tôi rất tin và nghĩ là tôi chẳng có lý do 
gì để sống lâu. Tư tưởng và hành vi của tôi hồi còn trẻ rất giống với ông Viên 
Liễu Phàm, khuyết điểm của ông ta tôi đều có đủ, ưu điểm của ổng tôi chẳng có, 
tôi chẳng bằng ổng, chẳng có phước lớn như ổng. Thế nên nhất định phải biết bố 
thí là nhân, giàu sang, trí huệ, khỏe mạnh sống lâu là quả báo. 

Nói thực ra khỏe mạnh sống lâu chẳng cần thuốc men, tẩm bổ. Người thế 
gian cho rằng bảo dưỡng sức khỏe bằng thuốc men có thể làm cho một người 
được khỏe mạnh sống lâu, đây là mê hoặc điên đảo, nếu thiệt có hiệu quả thì định 

 
43 (đương thể tức không, liễu bất khả đắc) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

103 
 

luật nhân quả chẳng phải đã bị lật đổ rồi sao? Ðáng sống lâu thì dù chẳng chú 
trọng dinh dưỡng vẫn sống lâu; đáng đoản mạng cho dù mỗi ngày đều tẩm bổ thì 
vẫn đoản mạng, đây mới là chân lý. 

Nói đến đoàn thể thì Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba và Tịnh Tông Học Hội phát 
khởi việc xây dựng Làng Di Ðà, xây Phật Học Viện cần phải có thật nhiều tiền 
bạc, trong tình trạng kinh tế hiện nay quyên góp tiền bạc vô cùng khó khăn. Tại 
sao đoàn thể này trong thời gian rất ngắn có thể tích tụ lại một số tiền tương đối 
khả quan? Ðó là bố thí chẳng phải vì mình, vì hết thảy chúng sanh, vì xã hội an 
định hòa bình, vì Phật pháp an trụ lâu dài trong thế gian, tâm chánh hạnh chánh, 
phát tâm chân thành xây dựng đạo tràng thì có sẽ cảm ứng. Cũng giống như kinh 
Lăng Nghiêm có nói: ‘phát ý viên thành’, khi vừa phát chân tâm liền viên mãn 
công đức, cảm ứng liền hiện tiền. 

 
b. Chuyển cảnh giới: 
Người học Phật tuy nghe thuyết pháp như vậy nhưng vẫn chẳng tin tưởng, 

vẫn chạy theo vọng tưởng chấp trước của mình nên cảnh giới trước sau gì cũng 
chẳng chuyển nổi; nếu có thể tin tưởng lời dạy của đức Phật, y giáo phụng hành 
thì tự nhiên sẽ có thể chuyển cảnh giới. Chuyển được thù thắng nhất là chuyển 
phàm thành thánh, đây là ‘đại đạo’; chuyển bần cùng thành phú quý trong Phật 
pháp thuộc về ‘tiểu đạo’, việc này quá dễ. Chuyển ngũ trược ác thế thành quốc 
độ thanh thái thì chẳng dễ dàng; chuyển Sa Bà thành Cực Lạc càng khó hơn! Dù 
cho khó khăn nhưng vẫn có thể làm được thì chuyện dễ làm chẳng cần bàn tới. 
Cho nên mục đích của việc học Phật là nhằm lìa khổ được vui, nếu chúng ta chẳng 
thể chuyển cảnh giới thì vĩnh viễn phải chịu khổ, chịu nạn. 

Có chẳng ít bạn đồng tu tu học rất gian khổ, càng khổ hơn lúc chưa học 
Phật trước kia, nguyên nhân là vì họ chẳng hiểu lý luận của việc tu học, tu chẳng 
đúng như lý, chẳng đúng như pháp. Tu học Phật pháp tức là chuyển biến cảnh 
giới, làm thế nào biến bần cùng thành phú quý, chuyển hỗn loạn thành an định, 
nếu chẳng hiểu đạo lý và phương pháp thì chẳng thể chuyển được. Nếu biết được 
đạo lý, biết phương pháp, tu học đúng như lý như pháp thì tự nhiên sẽ chuyển 
biến cảnh giới được. Phật pháp thường nói: ‘chuyển phiền não thành Bồ Ðề, 
chuyển sanh tử thành Niết Bàn’, chúng ta ứng dụng trong đời sống, không có một 
cảnh giới nào chẳng thể chuyển được. Nguyên tắc chung, đạo lý lớn lao này chính 
là y báo, chánh báo trang nghiêm ‘duy tâm sở hiện, duy thức sở biến’. 

Phật cũng nói: ‘Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh’, cho nên tâm phải tưởng 
đến chuyện thiện, đừng tưởng chuyện ác. Thiện là như thế nào? Ác ra làm sao? 
Lợi ích chúng sanh, lợi ích xã hội là thiện; lợi ích cho chính mình, gia đình mình, 
đoàn thể nhỏ của mình là ác. Tại sao vậy? Niệm niệm đều vì mình và cái vòng 
tròn vây quanh mình, đó là phân biệt chấp trước, đã biến Nhất Chân pháp giới 
vốn có thành thập pháp giới, biến thành lục đạo luân hồi, biến thành tình hình 
hiện nay. Chúng ta muốn thoát ra ngoài cảnh khốn khổ này thì chỉ có thể giải 
quyết nơi tâm lượng. Nếu chẳng nghĩ tưởng cho mình, gia đình mình, và chẳng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

104 
 

tưởng cho cái đoàn thể nho nhỏ của mình thì chấp trước sẽ bị phá tan. Niệm niệm 
đều vì hư không pháp giới hết thảy chúng sanh thì phân biệt sẽ bị phá trừ. Khi hết 
chấp trước thì lục đạo sẽ chẳng còn nữa; hết phân biệt thì thập pháp giới sẽ chẳng 
còn nữa, sẽ khôi phục lại Nhất Chân pháp giới. Nhất Chân pháp giới là vũ trụ 
sanh thái tự nhiên; sanh thái tự nhiên tốt đẹp nhất. Vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước phá hoại sanh thái tự nhiên. Ðến lúc phân biệt và chấp trước vô cùng nghiêm 
trọng thì hoàn cảnh sanh thái của địa cầu chúng ta sẽ bị phá hoại, cho nên khí hậu 
toàn thế giới sẽ chẳng bình thường, chúng sanh đều chẳng có cảm giác an toàn. 
Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là căn nguyên của việc phá hoại sanh thái tự 
nhiên. Chỉ có Phật pháp Ðại thừa giải thích việc này rõ ràng, thấu triệt. 

Các tầng lớp lãnh đạo trong chánh phủ Úc Châu đang tìm kiếm phương 
pháp làm cho xã hội an định, hòa mục nhân quần. Làm thế nào dung hòa các 
chủng tộc khác nhau, văn hóa khác nhau, tôn giáo tín ngưỡng khác nhau thành 
một thể, làm cho những người cư trú ở Úc Châu tôn trọng, quan hoài, và hợp tác 
lẫn nhau, tạo nên xã hội phồn vinh, nhân sanh hạnh phúc. Cách suy nghĩ và mục 
tiêu này tức là truy tìm sự hòa hợp của đa nguyên văn hóa, hy vọng đạt đến xã 
hội an định, thế giới hòa bình, người người tôn trọng lẫn nhau. 

Người ta ai cũng có ưu điểm và khuyết điểm, nếu chúng ta có thể nhìn ưu 
điểm của người ta thì trong thế gian này ai cũng là người tốt; nếu chỉ nhìn khuyết 
điểm thì ngay cả Phật, Bồ Tát cũng chẳng phải là người tốt, thế nên tốt xấu đều 
tại nơi một niệm. Ngẫu Ích đại sư nói: ‘Cảnh duyên chẳng có tốt xấu, tốt xấu ở 
tại tâm’. Hiểu được nguyên lý nguyên tắc này thì có thể chuyển cảnh giới. Chư 
Phật, Bồ Tát, chư thiên, thiện thần hiểu được đạo lý này cho nên cảnh giới của họ 
càng chuyển càng tốt thêm. Phàm phu chẳng hiểu đạo lý này, chuyên nhìn khuyết 
điểm của người khác, chuyên nói xấu người khác cho nên cảnh giới càng chuyển 
càng xấu, đời sống càng ngày càng khổ. Chúng ta đọc kinh Phật nên biết được 
những chân tướng sự thật này, quan sát kỹ càng hoàn cảnh của chúng ta mới biết 
câu nào của Phật nói đều là chân lý, câu nào cũng là lời chân thật. Chỉ cần chúng 
ta hết lòng nỗ lực tu học thì nhất định có thể sáng tạo tương lai tốt đẹp. 

 
D. HIỂU RÕ GIÁO DỤC PHẬT ĐÀ 
 

1. Mục đích của giáo dục Phật Ðà  
(Buổi sáng 17-11-98) 
Mục đích của giáo dục Phật Ðà là dạy cho mọi người thành Phật. Trong 

thập pháp giới thì pháp giới Phật là chân thật, rốt ráo, viên mãn; chư Phật Như 
Lai khởi dụng44 thì xưng là Bồ Tát. Trong kinh Vô Lượng Thọ, Bồ Tát làm ‘người 
bạn chẳng mời mọc’ của hết thảy chúng sanh, chỉ cần các ngài nhìn thấy, nghe 

 
44 Khởi dụng là từ báo thân thị hiện trong các cõi, các loài thực hiện mọi sự hóa độ, tiếp dẫn, 
cứu tế. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

105 
 

đến, thì nhất định sẽ dang tay ra giúp đỡ, chủ động giúp đỡ hết thảy chúng sanh 
khổ nạn. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở Tân Gia Ba phát tâm rộng lớn muốn lập Phật Ðà 
Giáo Dục Học Viện. Trước hết phải hiểu giáo dục Phật Ðà bồi dưỡng những 
người như thế nào, mục tiêu đó là gì. Ðây là một giáo dục đặc biệt, hoàn toàn 
khác với giáo dục thế gian, giáo dục thế gian là giáo dục nhân đạo, thuộc về giáo 
dục của pháp giới Người trong thập pháp giới. Giáo dục Phật Ðà là giáo dục của 
pháp giới Phật, Bồ Tát trong thập pháp giới, đây là việc chúng ta nhất định phải 
nhận thức rõ ràng. Từ đó có thể biết pháp giới Phật bao gồm thập pháp giới mà 
pháp giới Người chẳng bao gồm thập pháp giới. 

Ðời người vô cùng ngắn ngủi, nhất định phải nắm chắc [cơ hội này], phải 
từ pháp giới Người nâng cao lên đến pháp giới Phật, Bồ Tát thì công đức tu học 
mới kể là viên mãn. Giáo học của chúng ta cũng đặt căn bản trên quan niệm này, 
giúp cho con người nâng cao cảnh giới, đó là giáo dục Phật Ðà. Giáo dục Phật Ðà 
chẳng giống với giáo dục thế gian, mục tiêu chung cực của giáo dục thế gian là 
nhằm đạt được danh văn lợi dưỡng, hưởng thọ ngũ dục lục trần. Mục đích của 
giáo dục Phật Ðà là hoàn thành đức hạnh của mình, thành tựu trí huệ viên mãn 
của mình, sau đó tình nguyện phục vụ cho xã hội, phục vụ cho chúng sanh. Những 
gì người thế gian đeo đuổi thì Phật, Bồ Tát hoàn toàn buông bỏ, buông xuống, vì 
người giác ngộ hiểu được truy cầu danh văn lợi dưỡng, hưởng thọ ngũ dục lục 
trần tất nhiên sẽ dẫn đến cạnh tranh, cạnh tranh đến sau cùng là đấu tranh. Chư 
Phật, Bồ Tát hy vọng hết thảy chúng sanh đều có thể tôn trọng, kính ái, quan hoài, 
và hợp tác lẫn nhau; muốn đạt đến lý tưởng ấy thì nhất định phải buông bỏ đấu 
tranh, muốn buông bỏ đấu tranh thì trước hết phải buông bỏ cạnh tranh. Hiện nay 
trong tâm người nào chẳng có cạnh tranh, chẳng có đấu tranh? Tâm như vậy thuộc 
về pháp giới của tam ác đạo. 

Nếu người tu hành còn chịu sự dụ dỗ của cảnh giới, vẫn còn bị quỷ thần 
phá rối thì tâm đạo ở đâu? Kinh nói với chúng ta chân chánh quy y Tam Bảo phải 
từ ‘mê, tà, chánh’ quay đầu lại, nương vào ‘giác, chánh, tịnh’, bất luận có trải qua 
hình thức quy y hay chăng thì thần hộ pháp đều bảo hộ. Các sách [khuyến] thiện 
trong thế gian đều nói: ‘Một người có tâm địa đôn hậu, tâm thiện hạnh thiện, thì 
sẽ có rất nhiều thiên thần, quỷ thần hộ vệ’; cho dù chẳng học Phật, chẳng có thọ 
nhận Tam Quy thì cũng có thần hộ pháp bảo hộ. Lý do thần hộ pháp bảo hộ là vì 
tôn kính đức hạnh của những người ấy, là tự nhiên cảm động đến hộ trì. Giới kinh 
nói thọ ngũ giới thì sẽ có hai mươi lăm vị thần hộ giới ngày đêm giữ gìn, hộ trì. 
Thế thì làm sao có thể bị quỷ thần, yêu ma quỷ quái đến phá rối cho được? Từ đó 
có thể biết chỉ thọ Tam Quy và Thọ Giới trên hình thức thì đều là giả, vậy mà cứ 
cho là mình rất hiển hách, nhưng quỷ thần lại khinh chê. 

Ấn Quang đại sư là tấm gương tốt của chúng ta, ngài thị hiện cho chúng ta 
coi, ngài cũng phải trải qua tu học trong thời gian dài. Truyện ký có ghi lúc ngài 
trên bảy mươi tuổi, thì muỗi mòng, kiến, bọ chét ở chỗ ngài cư trú đều tự động 
dọn đi chỗ khác, chẳng dám khuấy nhiễu ngài. Tại sao chẳng dám khuấy nhiễu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

106 
 

ngài? Vì tôn kính ngài. Chúng ta nghĩ coi tại sao ngài có thể cảm động lục đạo 
chúng sanh mà chúng ta làm chẳng được? Vì chúng ta chẳng buông xuống vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước, tâm luân hồi cứ tạo ra nghiệp luân hồi y như cũ, ai 
chịu tôn trọng? Niệm niệm đều hy vọng vãng sanh Tịnh Ðộ, chỉ có một nguyện 
vọng này mà thôi, có thể đạt được hay chăng thì chưa biết. Có nguyện thì nhất 
định phải có hạnh, dùng hạnh để thực hành nguyện, [được vậy] thì nguyện vọng 
mới viên mãn. 

Có chẳng ít bạn đồng tu bị cảnh giới chuyển nên tôi đặc biệt nhắc nhở mọi 
người chúng ta nhất định phải có khả năng chuyển cảnh giới. Khí phận trong môi 
trường hoàn cảnh chẳng tốt, chúng ta phải có khả năng chuyển biến khí phận xấu 
thành khí phận tốt, từ trường chẳng tốt thành từ trường tốt, đây là công phu tu học 
có chút đắc lực rồi. Nếu mình trong cảnh giới ấy không thể chuyển thì sẽ chẳng 
có khả năng giúp đỡ người khác, nói giúp đỡ người ta chỉ là nói suông mà thôi. 
Thế nên trước hết phải học tập nhìn thấu, buông xuống, phải thấy thấu suốt ‘vạn 
pháp giai không’. Kinh Kim Cang dạy: ‘Phàm hết thảy các tướng đều là hư 
vọng’45, tại sao phải trong tướng hư vọng này đi phân biệt, tính toán? Tất cả hết 
thảy hiện tượng, lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần, thuận tâm và chẳng thuận 
tâm đều là vọng tưởng. Nếu bạn có thể nhìn thấy rõ ràng, minh bạch rồi thì bất 
luận là cảnh nghịch hay thuận, tâm đều bình tịnh, đích thực dùng thanh tịnh, bình 
đẳng, giác để đối xử với mọi người, chẳng tiêm nhiễm mảy may nào hết, yêu ma 
quỷ quái sẽ chẳng đến kế bên thân bạn được. Có ngã chấp thì sẽ có thân thể, chẳng 
có ngã chấp thì chẳng có thân thể, đây là đạo lý tại sao quỷ thần chẳng thể đến sát 
thân bạn được. Nếu niệm niệm đều còn rơi vào ‘ta, người, chúng sanh, thọ giả’, 
bạn chẳng thiện thì quỷ thần sẽ dọa bạn, phá khuấy bạn. 

Từ xưa đến nay, những người học Phật đều tu học y theo kinh Kim Cang, 
Tông Môn xưng kinh này là đốn giáo chẳng phải là không có đạo lý. Chúng ta 
niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ nếu y chiếu nguyên lý nguyên tắc trong kinh Kim 
Cang để tu học thì nhất định sẽ vãng sanh thượng thượng phẩm, sanh Thật Báo 
Trang Nghiêm Ðộ. Chúng ta phát tâm xuất gia, xuất gia tức là ‘học làm thầy của 
người, hạnh làm gương cho đời’ 46, chúng ta phải hết lòng học tập những đạo lý 
phương pháp nói trong kinh Kim Cang. Vì chúng ta chẳng thật thà, kinh Kim 
Cang có thể giúp chúng ta đạt đến thật thà niệm Phật, thật thà làm người, thật thà 
làm việc. Tham thấu kinh Kim Cang rồi, người trở nên thật thà rồi, thật thà tức là 
Phật, Bồ Tát. Thật thà thì sẽ chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nữa, nếu 
vẫn còn vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì chẳng thật thà. 

Tổ sư đại đức trong Tịnh Tông dạy chúng ta ‘thật thà niệm Phật’, hai chữ 
‘thật thà’ (lão thật, chắc thật) này chẳng dễ làm được, những người làm được thì 
đời này quyết định sẽ vãng sanh thượng phẩm. Người có thiện căn, phước đức 
sâu dày, chẳng cần tu cũng thật thà, họ vừa nghe lời Phật dạy thì thực sự buông 

 
45 (Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng) 
46 (học vi nhân sư, hành vi thế phạm) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

107 
 

xuống vạn duyên, đối với ngũ dục lục trần, danh văn lợi dưỡng trong thế gian 
chẳng còn để ý đến nữa, hoàn toàn buông bỏ hết tất cả những điều thị - phi, nhân 
- ngã. Có người phải tu thì mới thật thà, còn chúng ta đã học xong những vẫn 
chưa thật thà, đây là vì nghiệp chướng tập khí sâu nặng. Nhất định phải chuyển 
cảnh giới trong hoàn cảnh sanh hoạt, niệm niệm tự nhắc nhở mình, hết lòng nỗ 
lực tu học, thực sự buông xuống vạn duyên thì mới tiêu trừ nghiệp chướng được. 

Tiến trình hoằng pháp ở nơi đây rất thuận lợi, đây là oai thần Tam Bảo gia 
trì. Chư Phật, Bồ Tát chiếu cố chúng ta đến như vậy, nếu chúng ta chẳng hết lòng, 
chẳng nỗ lực thì làm sao chẳng có lỗi với quý ngài? Mỗi ngày đều niệm ‘Thượng 
báo tứ trọng ân, hạ tế tam đồ khổ’, nếu hai câu này chẳng thể thực hiện thì sẽ có 
lỗi với Phật, Bồ Tát, có lỗi với thiên long thiện thần hộ pháp. Chúng ta tự mình 
tu học và sau này thành tựu Phật Học Viện, nhất định phải y theo lời giáo huấn 
trong kinh điển, bắt đầu làm từ chính bản thân mình. Học trình là bảy năm, ‘bảy’ 
là một con số viên mãn, hy vọng trong bảy năm này, chúng ta tối thiểu cũng phải 
giống ‘Vô Lượng Thọ Phật’. Chúng ta chẳng thể đạt đến Phần Chứng Vị, ít nhất 
cũng phải làm đến Tương Tự Vị, có thể chứng đến Tương Tự Tức Phật trong 
Thiên Thai Lục Tức Phật thì mới chẳng có lỗi đối với Phật, Bồ Tát. Có thể đạt 
đến Phần Chứng Vị là tốt nhất, Phần Chứng Vị tức là Pháp Thân Ðại Sĩ, trong 
Viên Giáo là Sơ Trụ Bồ Tát, Biệt Giáo là Sơ Ðịa Bồ Tát; Tương Tự Vị là Biệt 
Giáo Tam Hiền Bồ Tát, Viên Giáo Thập Tín Vị Bồ Tát. Cho nên mọi người phải 
nỗ lực, hướng đến mục tiêu này thì sẽ có thể siêu phàm nhập thánh. 

 
2. Tam Quy Y (Buổi sáng 23-11-98) 

‘Quy Y Phật, Nhị Túc Tôn’, chữ nhị là chỉ trí huệ và phước đức. Phật 
thuyết pháp cho chúng sanh đặc biệt chú trọng phước đức, đây cũng là ứng cơ 
thuyết pháp, vì hết thảy chúng sanh chẳng có ai không mong cầu phước báo. 
Phước báo khi chưa kiến tánh thì nhất định phải dựa vào tu đức; sau khi kiến tánh 
thì là ‘tánh tu bất nhị’ (tánh đức và tu đức chẳng hai). Cho nên đối với phần lớn 
người ta mà nói thì tu phước vô cùng quan trọng. Ðịa phương nào có nhiều người 
tu phước thì nhất định sẽ quốc thái dân an, đời sống sung túc. Lời dạy tu phước 
trong kinh rất nhiều, phải thể hội kỹ càng, hiểu rõ triệt để thì sẽ biết làm thế nào 
tu học mới có thể đạt được quả báo vừa ý. Trong nhà Phật thường nói ‘Có cầu ắt 
ứng’, lời này chân thật chẳng giả dối. Nhưng cầu thì có lý luận và phương pháp 
để cầu, đúng như lý như pháp mà cầu thì nhất định sẽ được thâu hoạch; nếu chẳng 
tương ứng với lý luận và phương pháp của sự cầu thì chẳng thể mãn nguyện. 

Phước báo cùng người hưởng là phước báo chân thật, phước báo hưởng 
riêng một mình rất dễ biến thành họa hại. Cổ đức hiểu rõ đạo lý và sự thật này 
cho nên lúc tạo ra chữ Họa (禍)và Phước (福)làm hình tướng của hai chữ này rất 
giống nhau, là hy vọng chúng ta có thể cảnh giác, đừng biến phước thành họa. Cổ 
thánh tiền hiền tuy đã cảnh cáo nhưng trong lịch sử Trung Quốc rất nhiều chuyện 
phước biến thành họa xảy ra; hiện nay trên thế giới những chuyện thật như vậy 
chẳng thể nào đếm hết, người thật sự có tâm cảnh giác vẫn chẳng nhiều, đúng như 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

108 
 

lời trong kinh nói chúng sanh ngu muội, vô tri, chẳng những coi kinh chẳng hiểu, 
nghe giảng giải chẳng hiểu, chân tướng sự thật bày trước mặt cũng chẳng hiểu. 
Phật giảng về ‘tam chuyển pháp luân’ gồm có: thị chuyển, khuyến chuyển, chứng 
chuyển 47; chứng chuyển tức là đem chân tướng sự thật bày trước mặt chúng sanh, 
nếu vẫn chẳng hiểu thì Phật cũng chẳng có cách chi hết. Người như vậy trong 
kinh gọi là ‘nhất xiển đề’, tức là người chẳng có thiện căn. 

Hiện nay những người chẳng có thiện căn rất nhiều, vả lại họ đều là người 
có phước báo, có phước báo mà chẳng có thiện căn, phước sẽ biến thành họa hại. 
Họa hại thì không chỉ có người này chịu nạn mà thôi, rất nhiều người khác phải 
chịu chung, nghiệp chướng của họ tạo càng nghiêm trọng thì quả báo càng dễ sợ. 
Người học Phật tin sâu nhân quả tuy nhìn thấy rất rõ ràng nhưng cũng chẳng làm 
gì được, vì ngay cả Phật cũng chẳng làm gì được, chúng ta đương nhiên chẳng có 
cách chi. Ngay lúc này việc chúng ta duy nhất làm được là tự độ, tự mình giúp 
mình thoát ly cảnh khổ nạn, đây là người thông minh. Ðây cũng là những gì Phật, 
Bồ Tát dạy chúng ta. 

Gần đây có vài vị đồng tu đã vãng sanh, đa số đều có tướng lành, nhìn thấy 
A Di Ðà Phật đến tiếp dẫn, những người này làm chứng minh cho chúng ta, làm 
cho lòng tin của chúng ta tăng trưởng. Họ có thể tự tại an tường vãng sanh là 
phước báo to lớn, nguyên nhân [họ có thể tự tại vãng sanh] là vì họ có thể buông 
xuống. Thế nên ‘vạn duyên buông xuống’ là chuyện quan trọng nhất của chúng 
ta hiện nay, chuyện gì cũng buông xuống được, tâm khai ý giải, thì có thể tiêu tai 
miễn nạn. Chỉ có buông xuống thì mới có thể chân chánh làm được nhất tâm 
hướng Phật. ‘Nhớ Phật niệm Phật, hiện giờ tương lai, nhất định thấy Phật’48, đây 
là công khóa trước mắt quan trọng nhất của chúng ta. Chúng ta phải chuẩn bị 
đàng hoàng, tiêu trừ những nhân tố của việc niệm Phật không được đắc lực thì 
niệm Phật sẽ được đắc lực, thì sẽ đạt được công phu thành phiến, thậm chí đến 
công phu nhất tâm bất loạn, đây mới là phước báo chân chánh, trí huệ chân thật. 

‘Quy y Pháp, Ly Dục Tôn’. Dục tức là ngũ dục lục trần. Chẳng thể tiêu 
trừ trần duyên trong tâm tức là chướng ngại to lớn. Những việc chẳng vừa ý do 
trần duyên đem đến là căn nguyên của hết thảy tai họa, cho nên Phật dạy chúng 
ta phải xa lìa trần duyên. Xa lìa không phải là chẳng muốn, kinh Ðại thừa nói khi 
chư Phật, Bồ Tát giảng kinh thuyết pháp có thiên nhân cúng dường, ca múa, giống 
y như người thế gian. Thế nên chúng ta phải hiểu Phật dạy chúng ta xa lìa nghĩa 

 
47 Thị Chuyển: Phật dạy người lợi căn: đó là Khổ, tánh bức bách; đó là Tập, tánh chiêu cảm; 
đó là Diệt, tánh có thể chứng; đó là Đạo, tánh là có thể tu, làm cho họ vừa nghe liền ngộ.  
Khuyến Chuyển: Phật dạy người trung căn: đó là khổ, ngươi nên biết; đó là Tập, ngươi nên 
đoạn; đó là Diệt, ngươi nên chứng; đó là Đạo, ngươi nên tu, làm cho người nghe tín thọ 
phụng hành. 
Chứng Chuyển: Phật sợ người độn căn vẫn chẳng thể tín giải nên mới bảo họ rằng Phật đã 
chứng, đó chẳng phải giả. Đó là Khổ, ta đã biết; đó là Tập, ta đã đoạn; đó là Diệt, ta đã 
chứng; đó là Đạo, ta đã tu, làm cho người nghe dứt trừ nghi hoặc. 
48 (Ức Phật niệm Phật, hiện tiền đương lai, nhất định kiến Phật) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

109 
 

là xa lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Ðã đoạn trừ vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước thì sự hưởng thọ ngũ dục lục trần là tùy duyên; vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước còn chưa đoạn trừ mà hưởng thọ là phan duyên. Chư Phật, Bồ Tát tùy 
duyên, nếu có thiên nhân đến cúng dường thì rất tốt, Bồ Tát biến hóa đến cúng 
dường cũng rất tốt, tuyệt chẳng có tơ hào lưu luyến, đây là sự hưởng thọ chân 
chánh, sự hưởng thọ như vậy tuyệt đối chẳng có tai nạn. 

Cái gọi là ‘sáu căn thanh tịnh, mảy trần chẳng nhiễm’ là lúc cảnh giới hiện 
tiền, sáu căn [cũng] thanh tịnh, chẳng phải là lúc xa lìa trần duyên, sáu căn mới 
thanh tịnh, đây là phương pháp tu học của Tiểu thừa. Lúc tiếp xúc cảnh giới thì 
tâm lại loạn lên, lại khởi vọng niệm, như vậy là chẳng có công phu. Khi đối diện 
với cảnh giới mà có thể tập thành ‘thanh tịnh chẳng nhiễm’ đòi hỏi có trí huệ cao 
độ. Kinh Kim Cang nói: ‘Phàm những gì có tướng đều là hư vọng’, câu này phải 
thường nhớ đến, đây là công phu quán chiếu. Khi gặp cảnh giới vừa khởi tâm 
động niệm liền nhớ câu ‘Phàm những gì có tướng đều là hư vọng’ thì tâm sẽ bình 
trở lại. Gặp cảnh thuận chẳng khởi tâm tham luyến, gặp cảnh nghịch chẳng khởi 
tâm sân khuể, biết tất cả đều là giả. Cho nên phải bắt chước Phật, Bồ Tát du hý 
thần thông trong thế gian, mục đích là giúp cho hết thảy chúng sanh giác ngộ, 
giúp người khác tức là giúp chính mình, mình và người không hai (tự tha bất nhị). 
Tu phước phải bắt đầu từ những chỗ này. 

‘Quy y Tăng, Chúng Trung Tôn’. Chúng là đoàn thể. Tăng đoàn là đoàn 
thể đáng được tôn kính nhất trong thế gian và xuất thế gian. Vì đây là đoàn thể tu 
học ‘Phật pháp’; Phật là đại giác, Pháp là ly dục, ly dục là xa lìa hết thảy vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước, cho nên chẳng có đoàn thể nào có thể hơn được. 
Chúng ta phải hiểu, phải học tập, phải làm cho bằng được! Giới điều của Lục Hòa 
Kính là Kiến Hòa Ðồng Giải, Giới Hòa Ðồng Tu, Thân Hòa Ðồng Trụ, Khẩu Hòa 
Vô Tránh, Ý Hòa Ðồng Duyệt, Lợi Hòa Ðồng Quân, đây là [giới điều] Phật chế 
định ra cho những người chẳng triệt để hiểu rõ, chẳng chịu làm thực sự. Người 
có thể triệt để hiểu rõ, thực sự dụng công tu học thì tự nhiên phù hợp với Lục Hòa 
Kính và sẽ chẳng cần những giới điều này. Nếu chúng ta chẳng đạt đến trình độ 
hiểu rõ triệt để thì Lục Hòa Kính đối với chúng ta vô cùng quan trọng, có thể làm 
tăng thượng duyên cho chúng ta, giúp chúng ta đi trên con đường ngay thẳng, đây 
là từ bi và thiện xảo phương tiện của đức Phật, chúng ta nhất định phải y giáo 
phụng hành. 

 
3. Giáo - Lý - Hạnh - Quả  (Buổi sáng 28-11-98) 

Trong kinh Hoa Nghiêm, Thế Tôn nói đến thế chủ hộ trì chánh pháp một 
cách tường tận. Chánh pháp là gì? Như Lai nói đến ‘Giáo - Lý - Hạnh - Quả’, 
[Giáo - Lý - Hạnh - Quả] được xưng là chánh pháp. Sau khi Phật diệt độ, chúng 
đệ tử đem những lời Phật nói chép thành văn tự gọi là kinh điển. Những lời nói 
và văn tự này tức là ‘Giáo Pháp’, giáo pháp nói rõ về chân lý của vũ trụ nhân 
sanh, lý này là y cứ cho những gì Như Lai thuyết giáo pháp, cũng như kinh Bát 
Nhã gọi là ‘Chư Pháp Thật Tướng’, cho nên giáo lý có lý luận chính xác, viên 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

110 
 

mãn, đây tức là ‘Lý pháp’. Nếu đời sống của hết thảy chúng sanh tương ứng với 
lý luận và chân tướng sự thật thì được gọi là chánh hạnh, và cũng tức là sanh hoạt 
của Phật, Bồ Tát. Ngược lại, nếu phản nghịch với chân tướng sự thật thì là tư 
tưởng, hành vi sai lầm. Sửa đổi cho đúng những tư tưởng và hành vi sai lầm để 
tương ứng với chư pháp thật tướng thì xưng là tu hành, đây là ‘Hạnh pháp’. Khi 
tư tưởng và ngôn hạnh của chúng ta tương ứng với chư pháp thật tướng thì có thể 
đạt được sự khoái lạc chân thật cứu cánh viên mãn trong cuộc sống, đây tức là 
‘Chứng quả’. 

Ðây là sự cống hiến cho chúng sanh khi Như Lai xuất hiện trong thế gian. 
Ðây là việc hết thảy chúng sanh vô cùng cần thiết, bất luận là chánh hạnh chúng 
sanh (tức là Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn) hay là tà hạnh chúng sanh (tức là 
lục đạo chúng sanh) đều vô cùng cần thiết. Chư Phật Như Lai đem kinh nghiệm, 
phương pháp, và những lợi ích sau khi tu chứng của mình, chẳng dấu diếm mảy 
may gì để dạy dỗ hết thảy chúng sanh, đây chính là giáo dục Phật đà, tức là sự 
giáo học của đức Phật, thường được xưng là ‘Nền giáo dục chí thiện viên mãn 
của đức Phật đối với chín pháp giới chúng sanh’. Sự thị hiện và giáo học của đức 
Phật đối với hết thảy chúng sanh chẳng yêu cầu, đòi hỏi gì hết. Nhưng hiện nay 
có một số người giảng kinh thuyết pháp còn bán vé vào cửa, đây là ‘buôn bán 
Như Lai’, phá hoại hình tướng của Phật Giáo. Kinh Hoa Nghiêm nói đây là hiện 
tượng kỳ quái trong thời Mạt Pháp. Ðức Phật là một người làm công tác nghĩa vụ 
giáo dục xã hội, ‘nghĩa vụ’ là chỉ có ‘hiến dâng’ chứ tuyệt chẳng có đòi hỏi, đây 
là chỗ Phật, Bồ Tát đáng cho người kính mến. Lúc đức Phật trụ thế Ngài sống 
một đời sống có tiêu chuẩn sanh hoạt thấp nhất, mỗi ngày ăn một bữa, đêm ngủ 
dưới gốc cây, đó là để làm gương cho chúng sanh, làm mô phạm, chúng ta nên 
noi theo, học tập. 

Phát tâm xuất gia làm đệ tử Phật phải gánh vác nguyện vọng giáo hóa 
chúng sanh của đức Phật. Trước hết phải hiểu rõ cái hình tướng, thân thể này là 
giả, chẳng phải định tướng, nếu chấp trước cái tướng này là nhất định, chấp cái 
tướng này là Ta thì vĩnh viễn sẽ không thể thoát ly luân hồi. Vả lại cái chấp trước 
này cũng nhất định sẽ chẳng như nguyện vọng của bạn; sau khi chết đi nếu đọa 
vào cõi súc sanh thì sẽ hiện thân súc sanh, đọa cõi ngạ quỷ thì sẽ hiện thân ngạ 
quỷ, chẳng giống cái thân bây giờ; cho dù sanh đến cõi người hiện thân người thì 
cũng sẽ thay đổi mặt mày, đó là sự thật. Thế nên nhất định chẳng nên chấp trước, 
nhất định buông bỏ phân biệt và chấp trước. Chư Phật Như Lai chẳng có thân 
tướng cho nên mới có thể tùy loại hóa thân, chúng sanh có cảm thì Phật sẽ thị 
hiện ứng hóa. ‘Phàm những gì có tướng đều là hư vọng’, Tướng thiên biến vạn 
hóa, Tướng có Dụng chẳng có Thể cho nên nhất định đừng chấp trước. 

Tướng là giả, Phật thuyết pháp cũng là giả, Phật chẳng có định pháp gì để 
nói, Phật chẳng có pháp gì để nói. Phật thuyết pháp hoàn toàn căn cứ vào căn bịnh 
của chúng sanh, tùy theo chứng bịnh mà cho thuốc; căn bịnh của chúng sanh sai 
khác muôn vàn cho nên Phật đều ứng cơ thuyết pháp. Chúng ta học thuyết pháp 
cứ cho pháp là định pháp, nhất định phải dùng một cách nào để nói thì là sai rồi. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

111 
 

Pháp có nguyên lý nguyên tắc nhất định, nhưng chẳng có phương pháp nhất định, 
nên Phật giảng kinh là dựa trên nguyên lý nguyên tắc nhất định. Những người kết 
tập kinh tạng tuy nói là học trò của Phật nhưng thật ra đều là chư Phật Như Lai 
ứng hóa đến, đúng như câu ‘Một vị Phật ra đời, ngàn Phật ủng hộ’, vì vậy các 
ngài kết tập kinh tạng có thể theo đúng nguyên lý nguyên tắc nói trên. Cho nên 
khi người chân chánh lãnh ngộ mở cuốn kinh ra, mỗi chữ mỗi câu đều linh hoạt 
sống động, nói ngang nói dọc gì cũng chẳng trái ngược với nguyên lý và nguyên 
tắc, đây là chánh pháp. 

Chánh pháp tức là ‘Giáo - Lý - Hạnh - Quả’, chánh giáo, chánh lý, chánh 
hạnh, chánh quả chỉ cần chẳng trái ngược, bất luận thuyết pháp như thế nào đều 
xưng là chánh pháp. Nhưng trong kinh dạy chúng ta ‘chánh pháp’ nhất định phải 
xây dựng trên cơ sở của ‘chánh hạnh’, nếu chẳng có chánh hạnh thì sẽ chẳng có 
chánh giải. Cho nên muốn làm được ‘Tín - Giải - Hành - Chứng’ thì phải thực 
hiện được ‘Giáo - Lý - Hạnh - Quả’, đó chính là ‘Tín - Giải - Hành - Chứng’. 

Trong quá trình này phải có một sự nhận thức chính xác, nhận thức tận hư 
không trọn khắp pháp giới đều là chính mình, thế nên khi đối xử với hết thảy 
chúng sanh thì niệm niệm phải vì lợi ích chúng sanh. Phàm phu tu học chẳng thể 
khế nhập là vì niệm niệm đều vì cá nhân mình, chẳng nghĩ đến người khác. Chư 
Phật, Bồ Tát niệm niệm đều vì chúng sanh, chẳng vì mình, vì tận hư không trọn 
khắp pháp giới tức là chính mình, hết thảy chúng sanh đều là chính mình, trên từ 
chư Phật Như Lai, dưới đến chúng sanh trong A Tỳ địa ngục đều là chính mình. 
Thí dụ thân thể chúng ta là do vô số tế bào tạo thành, tế bào tốt, tế bào khỏe mạnh 
ví như Phật, Bồ Tát, tế bào hư xấu, tế bào có bịnh ví như tam ác đạo, hết thảy đều 
trong một thân thể, chẳng có tế bào nào xa lìa thân thể. Cho nên vì chúng sanh 
mới là chân chánh vì chính mình, chỉ vì mình mà buông bỏ chúng sanh thì là sai 
lầm quá đỗi. 

Từ đó chúng ta mới hoảng nhiên đại ngộ, Phật vì hết thảy chúng sanh tức 
là chân chánh vì chính mình; nhà Phật nói về ba thân, đây là Pháp Thân. Báo 
Thân là trí huệ, triệt để giác ngộ minh bạch là Báo Thân. Sau đó dốc toàn tâm 
toàn lực phục vụ hết thảy chúng sanh, giúp đỡ hết thảy chúng sanh giác ngộ, giúp 
đỡ hết thảy chúng sanh hồi đầu cũng ví như giúp đỡ thân thể của mình, trong thân 
chỗ nào có bịnh đau thì liền chữa trị. Có thể nhận thức hư không pháp giới là một 
thể thì quan niệm của chúng ta đối với hết thảy người, sự, và vật sẽ hoàn toàn 
biến đổi. 

Niệm niệm vì hết thảy chúng sanh, niệm niệm vì sự hạnh phúc của toàn thể 
tức là chân chánh vì mình. Ðối người, đối sự, đối vật sẽ từ từ tương ứng với ‘thanh 
tịnh, bình đẳng, giác’; khi tương ứng thì sẽ là Bồ Tát, tương ứng viên mãn thì sẽ 
thành Phật. Một niệm tương ứng này cũng giống như một tế bào kiện toàn rồi, 
vĩnh viễn sẽ chẳng sanh bịnh nữa. Cho nên chúng ta nên thương yêu đoàn thể, 
thương yêu thế giới, thương yêu hết thảy chúng sanh, như vậy thì tâm lượng tự 
nhiên sẽ mở rộng. Khi tâm lượng mở rộng thì chân tâm bản tánh sẽ hiển lộ, vô 
lượng trí huệ đức năng sẽ tự nhiên hiện tiền. Cho nên quý trọng sự dạy dỗ của 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

112 
 

Phật Ðà, hết lòng nỗ lực tu học sẽ có thể khôi phục lại trí huệ đức năng sẵn có 
trong tự tánh. 

  
4. Sứ mạng của Giáo dục Phật đà trong thế kỷ hai mươi mốt  

Bài giới thiệu sáng lập Tập San Giáo Dục Phật Ðà (Buổi sáng 13-12-
98) 
Thế giới ngày nay đã đi đến thời đại dân chủ, tự do, mở rộng; thông tin 

phát đạt, giao thông thuận tiện nhanh chóng, địa cầu hình như đã biến thành một 
thôn xóm – thôn địa cầu, việc này nói rõ nhân dân cư trú trên quả địa cầu này giao 
thiệp với nhau ngày càng thêm mật thiết, gần gũi. Quan hệ gần gũi như vậy thì từ 
từ sẽ phát sanh xung đột và mâu thuẫn giữa các đoàn thể chủng tộc, các truyền 
thống văn hóa chẳng đồng, các phương thức sinh hoạt, hình thái ý thức, tôn giáo 
tín ngưỡng khác nhau, đây là một hiện tượng tự nhiên. Hiện tượng này phải dùng 
phương thức thích hợp để tiêu trừ thì mới có thể đạt đến mức đoàn thể chủng tộc, 
văn hóa đa nguyên tôn trọng, quan hoài, và kính ái lẫn nhau, hỗ trợ hợp tác, cùng 
chung sáng tạo phước lợi xã hội cho toàn thể văn minh nhân loại đa nguyên, đây 
là mục tiêu chung của các tầng lớp lãnh đạo toàn thế giới và các thân hào nhân sĩ 
hướng đến. 

Sự giáo học của Phật pháp được kiến lập vì vấn đề này. Ðức Phật Thích Ca 
Mâu Ni nói với chúng ta có Tây Phương Cực Lạc thế giới, đó là thế giới tân hưng 
(mới xây dựng) do đức Phật A Di Ðà kiếp lập, nơi đó cũng đề xướng dân chủ, tự 
do, mở rộng, hoan nghinh bạn bè thuộc các đoàn thể chủng tộc bất đồng, cùng 
chung chí hướng, đạo hiệp, đến từ bốn phương tám hướng, di dân đến địa khu ấy 
để cùng nhau sinh hoạt, tuy họ khác nhau nhưng cũng có những điểm giống nhau, 
điểm tương đồng chẳng trở ngại dị biệt, tương đồng và dị biệt chẳng hai, nhiều 
màu nhiều sắc, đẹp chẳng thể tả, tán thán kính trọng lẫn nhau, hỗ trợ hợp tác, 
cùng chung khai phát Cực Lạc thế giới, cho nên những đoàn thể chủng tộc tụ tập 
ở địa khu ấy phức tạp hơn địa cầu rất nhiều. Họ đã thông qua giáo dục trí huệ cao 
đẳng nên đạt được mục đích ấy. Trong kinh Hoa Nghiêm, Hoa Tạng thế giới của 
Tỳ Lô Giá Na Phật cũng giống như vậy! Thiên đường chẳng phải là một đoàn thể 
cộng đồng đa nguyên văn hóa hay sao! Chúng ta quan sát kỹ đức Phật Thích Ca, 
đức Phật A Di Ðà, Tỳ Lô Giá Na Như Lai, Thượng Ðế làm thế nào để đối diện 
với hiện thực, giải quyết những vấn đề này. Chúng ta có thể rút tỉa khải thị từ 
trong đó, khai mở trí huệ xong thì sẽ biết làm thế nào giải quyết vấn đề của chúng 
ta. 

‘Xây dựng đất nước, cai trị nhân dân, việc giáo học phải đi đầu’49, người 
giác ngộ chân chánh biết chúng sanh tức là chính mình, thế nên Phật, Bồ Tát đều 
coi pháp giới như nhà mình, nên sự giáo hóa có thể hiện thành cõi nước an lạc. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ đức Phật nói với chúng ta ‘Phật sở hành xứ’ tức 
là những địa phương được đức Phật giáo hóa, có thể đạt đến hiệu quả này chăng? 

 
49 Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

113 
 

‘Nước, ấp, làng xóm không nơi nào chẳng được Phật giáo hóa’ 50, quốc gia, địa 
khu, thành thị, thôn trang, hết thảy chỗ ở của chúng sanh chẳng đồng đoàn thể 
chủng tộc được sự giáo hóa của đức Phật, đều thay đổi lòng dạ hẹp hòi của họ, 
mở rộng tâm lượng, bao dung hết thảy, hòa đồng hết thảy, lại có thể chẳng làm 
hoại hết thảy, từ từ có thể đạt được hiệu quả ‘thiên hạ hòa thuận’, và cũng tức là 
hết thảy mọi người khác chủng tộc đều có thể đối xử hòa mục, tùy thuận lẫn nhau, 
hiện nay gọi là ‘hoàn cảnh chuyển theo tâm chúng sanh’. Nếu người người ai 
cũng có thể biết đủ, chỉ lấy những gì mình cần mà thôi, tuyệt đối chẳng vượt quá 
phận mình, chẳng xâm phạm người khác, như vậy thì thiên hạ sẽ được hòa thuận. 
Những đoàn thể chủng tộc khác nhau trên quả địa cầu đều có thể chung sống hòa 
bình, thuận theo quy luật thiên nhiên, nhân tâm trở nên lương thiện, người đối xử 
với người phải chân thành, tuyệt chẳng gian dối, tâm địa của người nào cũng 
thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, đầy đủ trí huệ, lòng yêu thương; hoàn cảnh cư trú của 
chúng ta tự nhiên sẽ trở nên ‘ mặt trời, mặt trăng trong sáng, mưa thuận gió hòa, 
tai họa ôn dịch đều chẳng sanh’51. Cho dù chẳng thể cắt đứt hết thảy hoạn nạn 
thì nhất định cũng sẽ hòa hoãn, giảm bớt. 

Người Trung Quốc chú trọng phong thủy, phong thủy tức là hoàn cảnh cư 
trú của chúng ta, đích thật chuyển biến theo tình cảm, tư tưởng con người, đó 
chính là cảnh tùy tâm chuyển. Người xưa nói: ‘người có phước cư ngụ ở đất 
phước’52, cũng là đạo lý này. Bởi vậy nên chúng ta cần phải biết cách tu phước, 
tích phước, sau đó mới được quốc thái dân an, tai hại do người gây ra có thể vĩnh 
viễn tiêu trừ. Chúng ta tuân theo đạo đức, đề xướng nhân nghĩa, hy vọng có thể 
đạt đến người người đều hiểu lý, đều có thể nhường nhịn, đối xử theo lễ với nhau, 
tránh khỏi cạnh tranh. 

Cạnh tranh chẳng phải là một việc tốt, đến sau cùng nhất định sẽ sanh ra 
xung đột quyền lợi, chẳng nhường nhịn lẫn nhau, vậy thì tai nạn do người tạo ra 
sẽ chẳng thể tránh khỏi. Từ những môi giới thông tin chúng ta biết được hiện nay 
các nơi trên thế giới tai nạn dồn dập, vả lại mỗi năm càng nghiêm trọng hơn trước, 
ngày càng nghiêm trọng hơn trước, hơn nữa chẳng có dấu hiệu giảm bớt, đây là 
một chuyện lớn làm cho cả nhân loại âu lo. Nếu mọi người muốn tiêu trừ thiên 
tai nhân họa thì phải biết sự quan trọng của lễ nhượng và nhường nhịn. Phật nói 
với chúng ta đó chẳng phải chỉ làm lợi ích cho mình mà cũng là lợi ích xã hội, lợi 
ích cho hết thảy chúng sanh trong thế gian. Nếu chỉ biết vì lợi ích của mình thì 
nhất định sẽ gây hại cho người khác, gây hại cho kẻ khác thì sẽ kết oán thù với 
chúng sanh. Sanh mạng này chẳng phải chỉ có một đời mà thôi, mà là vĩnh hằng, 
nếu những oán thù này chẳng thể hóa trừ, oan oan tương báo, [oan trái dây dưa] 
chẳng bao giờ dứt. Cho dù đời này chẳng tạo ra tai nạn to lớn, sau này lúc nhân 

 
50 (Quốc ấp khưu tụ, mị bất mông hóa) 
51 (nhật nguyệt thanh minh, phong vũ dĩ thời, tai lệ bất khởi) 
52 (phước địa phước nhân cư) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

114 
 

gặp duyên thì kiếp nạn từ trước đến giờ chưa có vẫn sẽ xảy ra, đây là tự làm tự 
chịu, cho nên chúng ta phải hiểu rõ đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật này. 

Tôi hy vọng tập san này sẽ có thể dùng tông chỉ Phật pháp hiện đại hóa, 
bản địa hóa để khuyến đạo người ta đối xử hòa mục, tuyên dương giáo nghĩa Ðại 
Thừa, đạt đến mục tiêu đa nguyên văn hóa cùng tồn cùng vinh. Cũng giống như 
lời kinh dạy: ‘Mạnh chẳng bức hiếp yếu, ai cũng được lợi ích’53, nếu chúng ta có 
thể thiết thật thực hiện quan niệm này, và phát triển rộng ra thì tập san này sẽ 
thành công. Tôi tin tưởng nó sẽ thực sự cống hiến cho thời đại này, hy vọng mọi 
người chúng ta vì mục tiêu này cùng nhau khích lệ. 

 
5. Cảm tưởng sau khi thăm viếng Hồi Giáo (Buổi sáng 16-12-98) 

Chúng tôi đã đi thăm viếng viện dưỡng lão và cô nhi viện của những người 
Hồi Giáo; phương pháp quản lý, tinh thần làm việc, thái độ thành khẩn của họ 
làm cho người ta kính phục. Trên phương diện kỹ thuật, họ lợi dụng máy vi tính 
dạy học, học sinh nhỏ nhất mới có bốn tuổi. Do đây có thể biết họ đối với việc 
truyền bá giáo nghĩa còn làm hoàn hảo hơn chúng ta nhiều, có nhiều chỗ đáng 
cho chúng ta học tập. Ðặc biệt là tinh thần đoàn kết, tập trung lực lượng là chẳng 
có đoàn thể nào khác có thể sánh bằng. Ðiều thứ ba trong Tam Quy Y là ‘Quy y 
Tăng, chúng trung tôn’. Chúng là đoàn thể, Tăng đoàn là đoàn thể đáng được 
người tôn kính nhất trong những đoàn thể của thế gian và xuất thế gian vì Tăng 
đoàn làm được ‘Lục Hòa Kính’. Chúng tôi thấy những người đạo Hồi này tuy 
chẳng có điều lệ Lục Hòa Kính nhưng sự đoàn kết và cách làm của họ phù hợp 
với Lục Hòa Kính, việc này đáng để cho chúng ta phản tỉnh. 

Ðối với hết thảy sự lý, nghiệp nhân quả báo nhìn thấy được rõ ràng nhất, 
triệt để nhất là chư Phật, Bồ Tát. Ðó là ‘người đương sự thì mê, người bàng quan 
thì sáng suốt hơn’ 54. Chư Phật, Bồ Tát là người bàng quan, chẳng phải là người 
trong cuộc nên họ có thể nhìn thấy rõ ràng. Người trong cuộc có phân biệt, chấp 
trước, người bàng quan chẳng có phân biệt, chấp trước, hết thảy đối với họ chẳng 
liên can. Do đó có thể biết nếu muốn đạt được trí huệ giống như chư Phật, Bồ 
Tát, thì nhất định phải làm người bàng quan, và cũng tức là phải buông xuống 
phân biệt, chấp trước; đối với hết thảy sự lý, cảnh duyên, nghiệp nhân quả báo 
mới có thể rõ ràng, thấu triệt, mới biết xử lý công việc như thế nào. 

Chân tướng sự thật rốt ráo chính là ‘vạn pháp đều là không’, người trên 
trời nói với Hồng lão cư sĩ ‘Ðến cũng không không, đi cũng không không’, đó là 
chân tướng sự thật rốt ráo. Ý nghĩa của hai chữ ‘Ðến’ và ‘Ði’ là chỉ cho sự sanh 
diệt của tâm niệm, tâm niệm sanh tức là ‘đến’, diệt tức là ‘đi’, đến - đi đều là 
trong vòng sát na. Hiểu rõ ý tứ này thì đương lúc đó sẽ là ‘không không’. Phật 
pháp giảng về tam không – nhân ngã không, pháp ngã không, không cũng không, 
sau cùng ngay cả chữ không này cũng ‘không’ luôn, tức là ngay cả tâm niệm 

 
53 (cường bất lăng nhược, các đắc kỳ sở) 
54 (đương cục giả mê, bàng quan giả thanh) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

115 
 

‘không’ cũng chẳng thể phân biệt, chấp trước. Phân biệt không, chấp trước không 
thì vẫn chẳng không, vì vẫn còn cái ‘tâm niệm không’ này, cho nên mới nói ‘cái 
không này’ cũng phải không. Ðoạn hết sạch vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 
thì tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng sẽ hiện tiền, sẽ đạt được trí huệ giống chư Phật, 
Bồ Tát. 

Ðại Thừa giáo nói có ‘Tướng’, có thể thọ dụng. Nhưng phải hiểu ‘có’ này 
là huyễn có, Dụng cũng chẳng chân thật, vì Thể Tánh là không. Thể là tịch tịnh, 
tịch tịnh tức là chân không. Sâm la vạn tượng, y chánh trang nghiêm đều dựa vào 
nó mà sanh khởi, Duy Thức Tam Tánh nói ‘Y Tha Khởi Tánh’55, chân không, 
tịch tịnh là ‘Viên Thành Thật Tánh 56’. Nhất định phải hiểu được Viên Thành 
Thật thì mới hiểu được Y Tha Khởi. Sau đó mới biết vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước là ‘Biên Kế Chấp’, biên là biên kiến, kế là phân biệt, chấp là chấp trước. 
Buông bỏ Biên Kế Chấp thì Y Tha Khởi sẽ chẳng chướng ngại, do đó ‘lý sự vô 
ngại, sự sự vô ngại’ 

Chúng ta đối với hết thảy pháp trong thế gian và xuất thế gian đều lọt vào 
phân biệt, chấp trước mà chẳng biết buông xuống, đây chính là mê, chướng ngại 
trí huệ đức năng vốn sẵn có trong tự tánh, làm cho nó chẳng thể hiện tiền, do đó 
chư Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức chẳng ai không khuyên chúng ta buông xuống. 
Buông xuống là phước, nhìn thấy thấu suốt là huệ. Phước huệ của Phật viên mãn 
nên được xưng là ‘Nhị Túc Tôn’. Triệt để buông xuống thì huệ mới viên mãn. 

Tây phương có một cuốn sách nói con người từ lúc lọt lòng liền quan sát 
cha mẹ và những người xung quanh, chẳng hay chẳng biết dần dần dưỡng thành 
tập quán ưa thích khống chế người khác và không chế hoàn cảnh, do đó sanh ra 
dục vọng đi cướp đoạt. Dục vọng này che phủ linh tánh của mình, làm cho đời 
sống cả đời này vô cùng đau khổ, tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp. Tác giả cuốn 
sách này chẳng có học Phật, cũng chẳng đọc kinh Phật, nhưng những câu nói này 
rất có đạo lý. Ðây là đoạn văn lưu lại từ vài ngàn năm trước ở Nam Mỹ châu. 

Cho nên ưa thích khống chế người khác, cướp đoạt đồ vật của người khác 
làm lợi ích cho mình là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Mê càng sâu, phiền 
não tập khí càng nặng, tạo ra tội nghiệp càng lớn, thì làm sao có lý chẳng thọ quả 
báo cho được? Nghiệp nhân quả báo là mấu chốt của sự chuyển biến trong thập 
pháp giới. Phật nói: ‘Phật pháp cũng do nhân duyên sanh’. Phàm phu muốn thành 

 
55 Y Tha Khởi Tánh nghĩa là do nhân duyên nên sanh khởi hết thảy vạn pháp Ví dụ: Sợi dây 
thừng do chánh nhân là những sợi gai và những trợ duyên khác cùng tạo thành. Không còn có 
ý tưởng lầm lẫn thì sợi thừng chính là sợi thừng, nhưng sợi thừng chẳng có thật tánh. Hễ các 
duyên chia lìa thì sợi thừng không còn. Còn gọi là ‘sanh vô tánh’ (Trích Chú Giải Kinh Vô 
Lượng Thọ, Phẩm 17: Công Ðức Của Ao)  
56 Viên Thành Thật Tánh tức là tánh chơn thật thành tựu viên mãn. Viên Thành Thật tánh còn 
gọi là Pháp Tánh, hoặc là Chơn Như, nó chính là thể tánh của hết pháp hữu vi. Chẳng hạn 
như thật tánh của sợi dây thừng là gai. Viên Thành Thật tánh là pháp dứt bặt các đối đãi, lìa 
hết thảy tướng. Nếu thấy biết là gai thì lìa được cả tướng rắn lẫn tướng thừng. Còn gọi là 
‘Thắng Nghĩa vô tánh’. (Trích Chú Giải Kinh Vô Lượng Thọ, Phẩm 17: Công Ðức Của Ao) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

116 
 

Phật thì phải chuyển biến, chuyển về mặt thiện nhất, làm cho tự tánh khôi phục 
viên mãn rốt ráo, lúc đó được xưng là thành Phật. Ðức Phật độ chúng sanh là 
công việc này. Lúc nào chúng sanh giác ngộ, lúc nào gặp được duyên phần, mỗi 
người đều chẳng giống nhau. Chư Phật, Bồ Tát có trí huệ quán cơ, quán cơ là 
dùng ‘Căn Bản Trí’, cảm ứng đạo giao cùng hết thảy chúng sanh. Giáo hóa chúng 
sanh, thiện xảo phương tiện là thuộc về ‘Hậu Ðắc Trí’; biết thời tiết nhân duyên 
thành thục hay chưa, biết làm thế nào để tiếp xúc, làm thế nào thuyết pháp. 

Không những chúng ta phải dùng Lễ để đối xử với các tôn giáo khác, đối 
với đồng tu học Phật cũng phải có lễ mạo. Mọi người tu học pháp môn khác nhau, 
nhất định phải tôn trọng lẫn nhau, chẳng thể phá hoại lẫn nhau. Nếu phá hoại lẫn 
nhau thì dù công phu tu học có tốt cách mấy cũng phải đọa tam đồ thọ quả báo. 
Ðó chính là ‘Thà khuấy động nước ngàn sông chứ chẳng động tâm của người tu 
đạo’57, phá hoại đạo tâm của người khác, không hay không biết thì đã tạo nên tội 
‘phá hòa hợp tăng’, quả báo sẽ là ở A Tỳ địa ngục. Thí dụ nếu bạn đến đạo tràng 
Thiền Tông khuyên họ niệm A Di Ðà Phật, tự cho là mình có công, thật ra là đã 
phạm một sai lầm rất lớn. Người ta tham thiền mấy chục năm gần thành công rồi, 
bạn lại đến phá hoại, đây là tạo tội nghiệp, chẳng có nhiều người biết được đạo 
lý này. Bởi vậy nên phần đông các đạo tràng chẳng dám tùy tiện mời pháp sư, đại 
đức để giảng kinh thuyết pháp là sợ họ chẳng biết quy củ, trái lại tạo ra tội nghiệp. 
Bất luận tông phái nào chỉ cần là pháp sư chân chánh biết quy củ, mời họ đến 
giảng kinh thuyết pháp, đối với đại chúng tuyệt đối có lợi ích. Pháp sư chân chánh 
biết quy củ sẽ biết tán thán đạo tràng của người khác, tán thán pháp môn của 
người khác, tán thán vị thiện tri thức chỉ đạo họ. 

Tôi ở Hương Cảng giảng kinh năm 1977, pháp sư Thánh Nhất ở núi Ðại 
Dự mỗi ngày đều đến nghe kinh, nghe xong rất hoan hỷ nên mời tôi đến thăm 
viếng chùa Bảo Liên. Ðây là một đạo tràng Thiền Tông mỗi ngày có bốn mươi 
mấy vị tọa hương, còn có mấy vị xuất gia người ngoại quốc, vô cùng quý báu! 
Tôi giảng khai thị ở thiền đường từ đầu đến cuối chẳng đề cập đến một câu A Di 
Ðà Phật nào cả. Tôi tán thán đạo tràng thanh tịnh trang nghiêm, tán thán Thánh 
Nhất pháp sư là một vị thiện tri thức chân chánh, tán thán đại chúng là tăng đoàn 
hòa hợp. Thế nên Thánh Nhất pháp sư mới dám mời tôi đến giảng, thầy biết tôi 
là người hiểu quy củ, sẽ chẳng phá hoại đạo tràng, sẽ làm cho thính chúng tăng 
thêm lòng tin đối với pháp môn và thầy giáo. 

Năm 1987 lần đầu tiên tôi đến Tân Gia Ba giảng kinh, pháp sư Diễn Bồi 
mời tôi đến đạo tràng của thầy giảng khai thị cho tín chúng. Pháp sư Diễn Bồi tu 
Di Lặc Tịnh Ðộ nên tôi tán thán Di Lặc Tịnh Ðộ, tán thán đạo tràng của họ, tán 
thán pháp sư. Tôi chẳng nói đến một câu A Di Ðà Phật nào cả, và cũng chẳng nói 
Di Lặc Tịnh Ðộ chẳng bằng Di Ðà Tịnh Ðộ. 

Nếu tín chúng không có một phương pháp và mục tiêu tu hành nhất định 
nào cả thì chúng ta có thể khuyên họ niệm Phật. Nếu đã có pháp môn tu học thì 

 
57 (Ninh động thiên giang thủy, bất động đạo nhân tâm) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

117 
 

không nên thay đổi, thay đổi họ chỉ có thể nói lúc ở riêng nơi khác, nếu nói tại 
đạo tràng của họ thì sẽ phá hoại sự tu học, đây là tội lỗi rất lớn. Bởi vậy nên những 
pháp sư học giảng kinh nhất định phải hiểu lễ tiết. 

Chúng tôi đến đạo tràng Hồi Giáo nhất định phải tán thán Thượng đế 
‘Allah’ của họ, chẳng thể tán thán A Di Ðà Phật. Cũng giống như đến nhà người 
khác thì phải biết tôn trọng chủ nhân, đây là đạo lý của người làm khách, và cũng 
là điều kiện căn bản của việc làm người. Nhất định phải biết tôn trọng người khác, 
thương yêu người khác, giúp đỡ họ, tuyệt đối chẳng thể phá hoại, vì thành tựu 
cho người khác chính là thành tựu cho mình. 

Ðức Thế Tôn đối đãi với những tôn giáo khác tuyệt đối chẳng khuyên họ 
buông bỏ tôn giáo của họ để đến cùng ngài tu học Phật pháp. Hành vi ấy cũng 
giống như khuyên họ bỏ cha mẹ để đi theo mình học, đó là sai lầm. Phật pháp 
được xây dựng trên cơ sở hiếu thân (hiếu dưỡng cha mẹ), sau khi học Phật thì càng 
phải hiếu kính cha mẹ hơn lúc trước, càng yêu thương Thượng Ðế của bạn, càng 
yêu thương anh chị em của bạn, đó mới là Phật pháp. Bởi vậy nên Phật pháp được 
hết thảy trời người tôn trọng, Phật được xưng ‘Thế Tôn’ là vì đạo lý này. Chúng 
ta làm đệ tử của Thế Tôn chẳng được đi đâu cũng phá hoại người khác. Nhất định 
phải biết, phải học tập những thường thức cơ bản của việc xử sự, đãi người, tiếp 
vật này. 
 
 
E. TRUYỀN BẢO THIỆN TÍN TẠI GIA 

 
1. Làm thế nào để hướng dẫn quyến thuộc học  Phật (Buổi sáng 15-

11-98) 
 Khi các bạn đồng tu dùng pháp môn niệm Phật để hướng dẫn quyến thuộc 
học Phật nhưng gặp người nhà phản đối và chẳng tiếp nhận thì các bạn phải biết 
nhẫn nại, hết lòng niệm Phật, để cho người nhà nhìn thấy tận mắt những lợi ích, 
công đức niệm Phật thù thắng, khi họ đích thân thể hội được thì dần dần họ cũng 
sẽ được cảm hóa. Khuyên người nhà niệm Phật mà họ không chịu thì hãy nghĩ 
chắc tại mình chưa biểu hiện được hoàn hảo, chẳng thể làm cho người khác tâm 
phục khẩu phục, cho nên tự mình phải xoay lại hết lòng nỗ lực tu học.  
 Tuy phương pháp và đường lối tu học rất nhiều, có câu nói: ‘Pháp môn vô 
lượng, đường nào cũng về đến đích’58, mục tiêu phương hướng đều giống nhau, 
mục tiêu chung cực đều nhằm thành tựu vô thượng đạo, tức là thành Phật. ‘Vô 
thượng đạo’ chính là trí huệ cứu cánh viên mãn. ‘Thành Phật’ chính là thành tựu 
trí huệ và phước đức viên mãn; người có trí huệ và phước đức đến mức rốt ráo 
viên mãn thì được xưng là ‘Phật’. Vô lượng vô biên pháp môn đều nhằm đạt đến 
mục đích này. Phật dạy nhiều phương pháp như vậy là vì căn tánh, sự ưa thích, 

 
58 (Pháp môn vô lượng, thù đồ đồng quy) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

118 
 

và dục vọng của hết thảy chúng sanh chẳng giống nhau, sự giáo học của Phật vô 
cùng hoạt bát, thiệt giống như người xưa ví với ‘đẩy chiếc bè thuận theo dòng 
nước’, vì vậy nên tu học rất dễ dàng, rất dễ thành tựu, đây tức là ‘ứng cơ thuyết 
pháp’. Trong hết thảy các pháp môn, chư Phật Như Lai đặc biệt tán thán pháp 
môn Niệm Phật vì duy chỉ có pháp môn Niệm Phật mới được hết thảy chúng sanh 
căn tánh chẳng đồng tiếp nhận, chẳng hạn định một loại chúng sanh nào, cho nên 
phạm vi nhiếp thọ vô cùng rộng lớn, hiệu quả cũng vô cùng thù thắng. 
 Lý do của sự thù thắng này nằm ở chỗ nào? Trong kinh có nói đến sự khởi 
nguyên của vũ trụ, vạn vật, và sanh mạng. Ðây là điều mà từ xưa đến nay những 
nhà khoa học, triết học, tôn giáo đầy đủ thông minh trí huệ đều mong muốn hiểu 
rõ nhưng chưa hiểu nổi. Ðức Phật Thích Ca cũng vì việc này mà xuất hiện trong 
thế gian để giải đáp chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sanh cho chúng ta hiểu rõ. 
Phật nói sanh mạng là một thể sanh mạng to lớn. Phàm phu cho cái thân này là 
sanh mạng nhưng chẳng biết thân này không phải sanh mạng, thân này chỉ là sự 
biểu hiện ở trong một hình thái nào đó. Sanh mạng là vĩnh hằng, chẳng sanh chẳng 
diệt, còn thân này có sanh có diệt. Thí dụ sự biểu diễn trên sân khấu, người [nghệ 
sĩ] ví như sanh mạng, sự biểu diễn ví cho sanh diệt. Trên sân khấu người này 
chẳng có sanh; rời khỏi sân khấu người này chẳng có diệt. Nhưng nhân vật, vai 
trò đóng trên sân khấu khi lên sân khấu thì được sanh, rời khỏi sân khấu thì liền 
diệt. Thế nên sanh mạng là vĩnh hằng bất biến, sự biểu hiện của sanh mạng thiên 
biến vạn hóa. Sân khấu của chúng ta chính là thập pháp giới. Nếu đức Phật Thích 
Ca chẳng giải thích chân tướng sự thật này thì chúng ta làm sao hiểu nổi! 
 Hết thảy hiện tượng đến như thế nào? Phật nói: ‘duy tâm sở hiện duy thức 
sở biến’. ‘Tâm’ là bản tánh của tự mình, chính là sanh mạng chẳng sanh chẳng 
diệt; ‘thức’ là tác dụng của sanh mạng, lúc sanh mạng khởi tác dụng biến hiện ra 
vô lượng vô biên cảnh giới. Nhà Pháp Tướng Duy Thức giải thích định nghĩa của 
‘Thức’ chính là liễu biệt, phân biệt. Từ đây có thể biết y báo, chánh báo trang 
nghiêm trong thập pháp giới là do tâm phân biệt biến hiện làm nên. Kinh nói: 
‘Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh’, ngạn ngữ thế gian nói: ‘tâm tưởng sự thành’, 
ý tứ của câu nói này rất sâu xa. Ở đây thuyết minh thập pháp giới là do tâm tưởng 
của chúng ta biến hiện ra, tưởng cảnh giới gì liền biến ra cảnh giới ấy, đây chính 
là sanh mạng. Nếu chúng ta hiểu được ý nghĩa của câu này và tin sâu chẳng nghi 
thì mới thể hội được thâm ý của chư Phật Như Lai khuyên chúng ta tu pháp môn 
niệm Phật. 
 Trong những cảnh giới được hiện ra, pháp giới Phật trong thập pháp giới 
là viên mãn nhất, thù thắng nhất. Pháp giới Phật cũng là do niệm Phật mà thành, 
‘niệm Phật là nhân, thành Phật là quả’. Cho nên Bồ Tát muốn thành Phật thì 
cũng phải niệm Phật. Chúng ta hiện nay niệm Phật là đi đường tắt làm Phật, chẳng 
đi đường quanh co. Pháp giới Phật cũng có nhiều thứ chẳng đồng, những thứ 
chẳng đồng này đều là do tâm niệm biến hiện ra. Trong truyện ký có ghi Thiên 
Thai Trí Giả đại sư đời Tùy, Ðường là đức Phật Thích Ca tái lai nên lời của ngài 
cũng giống như lời của Phật Thích Ca đích thân nói ra. Ngài nói với chúng ta Phật 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

119 
 

có bốn hạng, tức là [bốn hạng Phật thuộc] Thiên Thai tứ giáo: Tạng, Thông, Biệt, 
Viên, bốn hạng Phật này sai khác rất lớn. Tạng Giáo Phật và Thông Giáo Phật 
còn chưa kiến tánh, là địa vị cao nhất, phước báo lớn nhất trong thập pháp giới, 
nhưng vẫn chưa đột phá ra khỏi thập pháp giới. Biệt Giáo Phật phá mười hai phẩm 
vô minh, tương đương với địa vị Nhị Hạnh trong Viên Giáo, vẫn còn sai khác với 
Viên Giáo Phật rất nhiều. Vì địa vị Nhị Hạnh Bồ Tát vẫn còn tám ngôi vị mới tu 
thành Thập Hạnh viên mãn; phía trên Thập Hạnh còn Thập Hồi Hướng, Thập 
Ðịa, Ðẳng Giác rồi mới chứng đến quả vị Phật viên mãn. Chúng ta niệm A Di Ðà 
Phật là trực tiếp chứng quả vị Viên Giáo Phật, vô cùng thù thắng; thế nên chư 
Phật, Bồ Tát chẳng có ai không tán thán pháp môn Niệm Phật, đây cũng là pháp 
môn hết thảy chư Phật đều tu. 
 Trong kinh Vô Lượng Thọ nói có rất nhiều Bồ Tát muốn cầu được pháp 
môn này nhưng chẳng được, vì họ chẳng có cơ hội nghe và cũng chẳng biết có 
pháp môn này. Tại sao họ mong cầu pháp môn này? Chính là hy vọng chứng được 
quả vị Phật viên mãn sớm hơn. Ðời này chúng ta gặp được pháp môn này là may 
mắn to lớn, vô cùng hiếm có! Nếu gặp được mà chẳng tin tưởng, chẳng hiểu rõ, 
chẳng thể y giáo phụng hành thì thiệt là rất đáng tiếc. Có cơ hội gặp được mà bỏ 
lỡ là một sự tổn thất, đáng tiếc vô cùng to lớn. Trong kinh Di Ðà đức Thế Tôn 
xót lòng rát miệng khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh Ðộ, chúng ta phải thể hội đến 
lòng đại từ đại bi của Như Lai. 

Niệm Phật, niệm là tưởng, ngày ngày đều tưởng nhớ, tức là trong tâm thật 
sự có đức Phật A Di Ðà, niệm niệm đều có A Di Ðà Phật; có A Di Ðà Phật chính 
là có tâm, nguyện, và hạnh của Phật A Di Ðà. Nói một cách khác, đem kinh Vô 
Lượng Thọ làm tư tưởng hành vi của mình thì đó chính là thực sự niệm Phật. 
Niệm Phật chẳng phải là chỉ niệm ở ngoài miệng, niệm Phật ở ngoài miệng là 
tuyên truyền, là để niệm cho người khác nghe, để độ chúng sanh, có câu nói: ‘một 
khi lọt vào tai thì vĩnh viễn làm hạt giống đạo’. Niệm Phật là ‘tâm, nguyện, hạnh’ 
phải giống y như Phật. Tâm của Phật là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 
giác, từ bi; Nguyện của Phật là giúp đỡ hết thảy chúng sanh trong pháp giới sớm 
thành Phật đạo; Hạnh của Phật là thật sự làm, nguyện chẳng phải giả, chẳng phải 
nguyện suông, phải tùy phận tùy sức trong đời sống hằng ngày, tận tâm tận lực 
giúp đỡ hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ. Ðây là sự nghiệp của hết thảy chư 
Phật, Bồ Tát, trong Phật môn gọi là ‘gia nghiệp Như Lai’, cũng chính là giúp đỡ 
hết thảy chúng sanh giác ngộ. Pháp phương tiện hạng nhất ở thế giới Sa Bà là 
khuyến đạo, dùng cách giảng kinh thuyết pháp để khuyên lơn mọi người, giúp đỡ 
mọi người khai ngộ, đây là ngôn giáo; kế đó là thân giáo, làm ra hình dáng cho 
chúng sanh nhìn thấy. Nếu có thể làm ngôn giáo và thân giáo viên mãn thì đương 
nhiên người nhà của bạn sẽ cảm động, sẽ tin tưởng. 

Bởi vậy nên niệm Phật vô cùng quan trọng, công đức ấy vô lượng vô biên, 
vô cùng thù thắng; không những nghiệp chướng đời này có thể tiêu trừ, nghiệp 
chướng từ vô lượng kiếp về trước cũng có thể tiêu trừ. Hơn nữa tiêu trừ ngay 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

120 
 

trong một niệm, ‘một niệm tương ứng, một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm 
niệm Phật’.  

Niệm niệm đều tương ứng cùng ‘chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 
giác, từ bi’, tức là tương ứng với Tâm của Phật.  

Niệm niệm đều tương ứng với bốn mươi tám nguyện của đức Phật A Di 
Ðà tức là tương ứng với Nguyện của Phật.  

Niệm niệm giúp đỡ chúng sanh thì tương ứng với Hạnh của Phật.  
Vọng niệm là từ nghiệp chướng biến hiện mà thành, vọng niệm tức là 

nghiệp chướng. Bởi vậy nên niệm niệm của chúng ta đều là Phật thì vọng niệm 
sẽ không còn nữa, nghiệp chướng cũng sẽ tiêu trừ hết; lúc chẳng niệm Phật và có 
vọng niệm tức là nghiệp chướng hiện lên. Thế nên phải thường niệm Phật, chẳng 
thể gián đoạn thì nghiệp chướng mới tiêu trừ được. ‘Không hoài nghi, không xen 
tạp, không gián đoạn’ thì công phu nhất định sẽ đắc lực, đây là bí quyết của việc 
niệm Phật. 
 

2. Nói chuyện với Tịnh Tông Học Hội Mỹ Quốc (Buổi sáng 05-12-98) 
Dương hội trưởng của Tịnh Tông Học Hội Mỹ quốc nhờ tôi dùng màng 

lưới điện toán (internet) nói chuyện với mọi người và trực tiếp truyền hình. Lợi 
dụng kỹ thuật của mạng lưới điện toán, tôi ở Tân Gia Ba nói chuyện, toàn thế giới 
đều có thể nghe cùng một lúc, phương pháp này rất giống với lời nói trong kinh 
‘chẳng dời đạo tràng mà biến trọn khắp mười phương’59. Hiện nay giao thông 
nhanh chóng thuận tiện, thông tin phát đạt, đặc biệt là kỹ thuật của mạng lưới 
điện toán, ngay cả lúc đi du lịch, bất cứ ở lúc nào, nơi nào cũng có thể liên lạc 
đến cùng khắp thế giới, bởi vậy nên thế giới đã thâu nhỏ lại. 

 Dùng Phật pháp để nói thì vốn chẳng có lớn - nhỏ vì không có một pháp 
nào chẳng xứng tánh, tánh đức chẳng có tương đối, cho nên trong kinh thường 
nói ‘chẳng thể nghĩ bàn’, đây đích thật là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn. Cảnh giới 
này ở ngay trước mắt chúng ta, nhưng vì tự mình ngu muội nên chưa phát hiện 
ra. Chư Phật, Bồ Tát đã phát hiện ra rồi, vả lại còn rõ ràng minh bạch cho nên 
quý ngài trụ ở trong Nhất Chân pháp giới. Nhất Chân pháp giới và thập pháp giới 
là viên dung, chứ chẳng phải ngoài thập pháp giới có một cái Nhất Chân pháp 
giới, và cũng chẳng phải ngoài Nhất Chân pháp giới có thập pháp giới, trong kinh 
nói rất rõ ràng về đạo lý và sự thật này. 

 Hiện nay kỹ thuật tiến bộ, xã hội chẳng còn đóng kín nữa. Do đó chúng ta 
liên tưởng đến trong kinh Pháp Hoa có nói: ‘Thời Mạt Pháp, pháp Ðại Thừa khế 
cơ’, đây đích thật là Thế Tôn có vô lượng trí huệ chân thật. Hiện nay bất cứ người 
nào suy nghĩ về vấn đề gì, nhãn quang đều phải hướng về hết thảy chúng sanh 
trên thế giới, tuyệt không thể chỉ nghĩ về một cá nhân, một đoàn thể, chúng ta 
phải nghĩ đến lợi ích chung của hết thảy chúng sanh trên thế giới, sự khảo lượng 

 
59 (bất động đạo tràng, châu biến thập phương) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

121 
 

như vậy mới chính xác. Nếu mỗi người chỉ nghĩ đến lợi ích riêng của mình thì 
nhất định sẽ phá hoại lợi ích của đoàn thể. 

 Tịnh Tông Học Hội Mỹ quốc vài năm gần đây có thành tích rất khá. Ðặc 
biệt là lợi dụng đài truyền hình để chiếu những chương trình giảng kinh, phạm vi 
truyền hình bao gồm hết vùng bắc Mỹ châu, đây là công đức vô lượng. Quý vị sẽ 
phát triển phạm vi đến khắp bắc Mỹ châu nên tâm lượng mỗi vị đồng tu phải mở 
rộng, bao trùm bắc Mỹ châu cũng chưa đủ, hy vọng có thể mở rộng đến tối thiểu 
là trùm khắp cả địa cầu, niệm niệm đều phải nghĩ đến sự an định và phồn vinh 
của cả địa cầu. 

 Các đoàn thể chủng tộc chẳng đồng, văn hóa khác nhau, phương thức sinh 
hoạt khác nhau, tôn giáo tín ngưỡng khác nhau có thể tôn trọng, kính ái lẫn nhau, 
hỗ tương hợp tác, cùng nhau duy trì sự an định của xã hội, sáng tạo nên hạnh phúc 
mỹ mãn cho toàn thể nhân loại, quan niệm và nguyện vọng này là mục tiêu chung 
của bất kỳ nhà tôn giáo và người lãnh đạo của học phái nào. Chính phủ Úc châu 
đối với văn hóa đa nguyên vô cùng coi trọng, tại Queensland có một Cục Tôn 
Giáo Dân Tộc Thiểu Số, ông Cục trưởng Vưu Lý vì muốn đạt đến mục tiêu này 
nên mỗi tháng đều tổ chức một buổi luận đàm đa nguyên văn hóa, mời những 
lãnh tụ tôn giáo và những người có tiếng tăm trong xã hội cùng nhau nghiên cứu 
thảo luận. Hơn nữa ở đại học Cát Lệ Phỉ Tư hoạch định xây một ‘Trung tâm hoạt 
động đa nguyên văn hóa’, mỗi tôn giáo đều được phân phối cho một nơi dành để 
tu đạo. Ðại thính đường của trung tâm hoạt động là một nơi tụ tập công cộng. Tôi 
đề nghị học hiệu đương cục thiết lập một ‘Sở nghiên tập đa nguyên văn hóa’, 
‘nghiên’ là nghiên cứu, ‘tập’ là thực tập, thực tập nghĩa là phải làm. Nhà Phật nói: 
‘Giải hạnh tương ứng’, Vương Dương Minh nói: ‘Tri hành hợp nhất’, nghĩa là 
không những phải biết mà còn phải làm nữa. Sở nghiên cứu học tập đa nguyên 
văn hóa là để bồi dưỡng nhân tài chuyên nghiệp, sứ mạng của những nhân tài này 
là nhằm hóa giải những sự mâu thuẫn, hiểu lầm, ngăn cách giữa những đoàn thể 
chủng tộc bất đồng văn hóa, làm cho tất cả chúng sanh đều hỗ trợ hợp tác, đối xử 
hòa mục, đây là một chuyện tốt, rất có ý nghĩa. 

Phật dạy chúng ta phải phổ độ chúng sanh, câu thứ nhất trong tứ hoằng thệ 
nguyện là ‘chúng sanh vô biên thệ nguyện độ’, chúng ta đối với hết thảy chúng 
sanh không thể có tâm phân biệt, chấp trước, thành kiến, thiên vị. Nhà Phật nói: 
‘Thiện lợi’, lợi nghĩa là phước lợi, phước lợi làm thế nào đạt đến tiêu chuẩn thiện? 
Phải tương ứng với quan niệm và sự thật của đa nguyên văn hóa, được vậy thì 
phước lợi này thiện, không những có thể tiêu trừ những tai hại do người gây ra 
mà còn có thể tiêu trừ những tai hại tự nhiên. 

Trong kinh nói: ‘Y báo chuyển theo chánh báo’, chánh báo là tâm người, 
tâm người bình hòa (bình tịnh, an hòa) thì hoàn cảnh cư trú cũng chuyển biến theo. 
Những năm gần đây, địa cầu phát sanh rất nhiều biến hóa, đem lại rất nhiều tai 
hại tự nhiên. Nguyên nhân của việc này là tâm người biến đổi, trở thành tự tư tự 
lợi, tham sân si mạn mỗi ngày tăng thêm, nhân tâm và nhân tánh đều chẳng chánh 
thường (bình thường) nên hoàn cảnh cư trú cũng trở nên chẳng bình thường. Chân 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

122 
 

chánh hiểu được nghĩa lý này thì phải khôi phục lại tâm bình thường, tâm bình 
thường chính là ‘tịch tịnh’, như đề kinh của kinh Vô Lượng Thọ là ‘thanh tịnh, 
bình đẳng, giác’; trái nghịch với năm chữ này thì tâm của chúng ta sẽ chẳng bình 
thường, tâm đã bị bịnh rồi. 

Kinh Vô Lượng Thọ nói đến y báo và chánh báo trang nghiêm của tây phương 
Cực Lạc thế giới, kinh Hoa Nghiêm cũng nói đến Hoa Tạng thế giới hoàn mỹ đến 
cùng cực. Tại sao hoàn cảnh sinh hoạt của họ tốt đẹp như vậy? Vì những người 
cư trú ở Hoa Tạng thế giới là bốn mươi mốt vị Pháp thân đại sĩ, tây phương Cực 
Lạc thế giới là ‘nơi những người thượng thiện tụ hợp’. Thế nên chúng ta phải 
nghĩ quả địa cầu này cũng biến thành Cực Lạc thế giới, Hoa Tạng thế giới, chỉ 
cần những người cư trú trên địa cầu chịu sửa đổi, ai cũng chịu tu thượng thiện thì 
sẽ làm được. Chẳng phải nhờ vào một người, hai người mà phải là mọi người 
cùng nhau làm việc này. Thế nên phải có người chân chánh phát tâm, đem những 
đạo lý và chân tướng sự thật này giới thiệu và tuyên dương rộng rãi đến toàn thế 
giới. Chỉ cần mọi người đều hiểu rõ, đều chịu làm, hết thảy những tai nạn trên thế 
giới sẽ có thể tránh khỏi và tiêu trừ. 

 Tôi lợi dụng thời gian buổi họp sáng nay, cống hiến cho chư vị những lời 
nói này, hy vọng chúng ta cùng nhau phát tâm, hết lòng nỗ lực học tập, hoằng 
dương, hy vọng đạt đến mục tiêu thế giới hòa bình, xã hội an định, chúng sanh 
hạnh phúc. 
F. ÐIỂN TỊCH PHẢI ĐỌC 
 

1. Nói về ‘Hoa Nghiêm Giản Sử’ và điển tịch Tịnh Tông (Buổi sáng 02-
12-98) 
 
a. Sơ lược lịch sử kinh Hoa Nghiêm. 
Kinh Hoa Nghiêm nguyên bản chỉ có một loại nhưng phân lượng rất lớn. 

Cách người Ấn Ðộ tính toán kích thước một tác phẩm bằng cách dùng kệ tụng 
làm đơn vị. Nói một bài kệ hoặc một bài tụng đều có cùng một nghĩa, cứ tính bốn 
câu là một đơn vị. Bất luận là kệ tụng, trường hàng hoặc mật chú đều dùng bốn 
câu thành một đơn vị; trong một đơn vị, số chữ chẳng giống nhau. Kinh Hoa 
Nghiêm tổng cộng có mười vạn bài tụng, tức là bốn mươi vạn câu, phân lượng 
này rất lớn. 

Ðặc biệt là vào thời cổ xưa, giấy chưa được phát minh, kinh điển được viết 
trên lá Bối (cây Bối đa la). Lá cây được kết thành từng phiến từng phiến, thông 
thường trên một mặt có thể viết được bốn hàng đến sáu hàng, viết cả hai mặt. Sau 
đó xoi lỗ ở hai đầu, dùng dây xỏ lại thành từng xấp, đây là phương thức kinh điển 
được làm thành thời xưa. Bốn mươi bốn vạn câu phải cần rất nhiều lá Bối để chép, 
hơn nữa lá cây này có chiều dầy nhất định nên có thể thấy những cuốn kinh như 
vậy số lượng tương đối rất lớn. Số lượng lớn như vậy rất dễ bị thất lạc, cho nên 
lúc được truyền vào Trung Quốc, kinh Hoa Nghiêm là một bản kinh bị khiếm 
khuyết chẳng đầy đủ. Lần đầu tiên được truyền vào là vào triều nhà Tấn [khoảng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

123 
 

năm 265-420], chỉ có ba vạn sáu ngàn bài tụng, chỉ bằng một phần ba của mười 
vạn bài kệ tụng, hai phần ba còn lại đã bị mất đi. Ba vạn sáu ngàn bài kệ tụng này 
dịch sang chữ Hán tổng cộng thành sáu mươi quyển, bộ này được gọi là ‘Tấn 
Kinh’, hay gọi là ‘Lục Thập Hoa Nghiêm’. Hiện nay vẫn còn lưu thông nhưng 
người đọc tương đối ít.  

Lần thứ nhì là vào triều nhà Ðường, khoảng năm Chứng Thánh, tức là lúc 
Võ Tắc Thiên chấp chánh, do Thật Xoa Nan Ðà đại sư (Siksananda 652-710) từ 
Tây Vực đem đến, so với lần trước thêm được chín ngàn bài tụng, tổng cộng có 
bốn vạn năm ngàn bài tụng, dịch ra thành tám mươi quyển, được xưng là ‘Bát 
Thập Hoa Nghiêm’. Kinh văn tuy chỉ có bốn vạn năm ngàn bài tụng nhưng ý tứ 
chính của kinh Hoa Nghiêm đều đã có thể đọc thấy được. Thế nên ngày nay chúng 
ta đọc kinh Hoa Nghiêm, có khi đọc đến một đoạn nào đó, ý tứ chưa hết thì kinh 
văn đã chấm dứt là vì bị thiếu mất [như kể ở trên]. Nguyên bản Phạn văn của kinh 
Hoa Nghiêm đã bị thất truyền, hiện nay bản được bảo tồn đầy đủ nhất vẫn là bản 
dịch sang Hoa văn. 

Lần thứ ba là khoảng năm Trinh Nguyên, đời Ðường Ðức Tông (795), Ấn 
Ðộ có một nước nhỏ 60 triều cống [lễ vật] cho Trung Quốc. Trong lễ phẩm có một 
bộ ‘Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm’, kinh văn hoàn chỉnh chẳng bị thiếu 
khuyết, vô cùng trân quý. Do cao tăng Ấn Ðộ pháp sư Bát Nhã dịch sang Hoa 
văn, tổng cộng có bốn mươi quyển, được gọi là ‘Tứ Thập Hoa Nghiêm’. Cho nên 
Tứ Thập Hoa Nghiêm tức là Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm. Phổ Hiền Bồ 
Tát Hạnh Nguyện Phẩm trong Bát Thập Hoa Nghiêm chiếm hết hai mươi mốt 
quyển, chỉ có khoảng phân nửa của bốn mươi quyển. Do đó rõ ràng là vào đời 
Ðường, Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm đã bị thiếu hết phân nửa, đến năm Trinh 
Nguyên mới được thêm đầy đủ. Cho nên hiện nay kinh Hoa Nghiêm mỗi phẩm 
đều bị thiếu chỉ có Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm là đầy đủ mà thôi. Hoằng Nhất 
đại sư dạy chúng ta phương pháp học tập, đọc Bát Thập Hoa Nghiêm đến quyển 
năm mươi chín xong thì đọc tiếp Tứ Thập Hoa Nghiêm, cộng chung thành chín 
mươi chín quyển. 

Sau khi Bát Thập Hoa Nghiêm được phiên dịch xong, triều đình thỉnh 
Trừng Quán pháp sư (tức là Thanh Lương quốc sư, 738-839) viết chú giải cho kinh 
này, chú giải này được gọi là Sớ. Sau khi Sớ này viết xong lúc đó có nhiều người 
vẫn cho rằng Sớ này còn quá thâm áo, sợ hàng hậu học chẳng hiểu nổi cho nên 
Thanh Lương quốc sư vô cùng từ bi lại viết thêm cuốn ‘Tùy Sớ Diễn Nghĩa Sao’. 
Sớ là chú giải cho kinh. Sao là chú giải cho Sớ, tức là chú giải cho chú giải, cách 
này rất có ích cho người đời sau học tập kinh Hoa Nghiêm. Thanh Lương quốc 
sư chỉ viết Sớ chứ chẳng viết Sao cho Tứ Thập Hoa Nghiêm. Nhưng nếu bắt đầu 
học tập từ Bát Thập Hoa Nghiêm, có cơ sở của năm mươi chín quyển đầu, sau đó 
đọc Tứ Thập Hoa Nghiêm Sớ sẽ chẳng cảm thấy khó khăn. 

 
60 nước Ô Trà (Odra), nước cổ ở Đông Ấn Độ, nay là Orissa  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

124 
 

Cư sĩ Lý Thông Huyền (635-730) đời Ðường, người đời sau xưng ngài là 
Lý Trưởng Giả, là người trong hoàng tộc, tuy chẳng xuất gia nhưng sinh sống 
một cuộc đời thanh tâm ít dục của những bậc tu hành, cảnh giới rất cao, thần 
thông cảm ứng cũng chẳng thể nghĩ bàn. Ngài phát tâm viết chú giải cho kinh 
Hoa Nghiêm, quyển này được gọi là Hoa Nghiêm Kinh Hợp Luận. 

Hiện nay chú giải của hai người nói trên là tài liệu tham khảo tất yếu cho 
những người nghiên cứu kinh Hoa Nghiêm. Phương thức chú giải của hai người 
này khác nhau, Thanh Lương quốc sư thì chú giải cho từng câu kinh văn, đây là 
phương thức của Sớ Sao; Lý Trưởng Giả thì viết chú giải cho từng đoạn, luận là 
thảo luận, phát huy điểm quan trọng trong cả khoa, cả đoạn, đây là phương thức 
của Luận. Sớ Sao đối với những người học Giáo rất có ích lợi, nhưng người tu 
hành thích nêu ra những điểm trọng yếu, chẳng thích giảng từng câu, cho nên có 
phần thích cuốn Hợp Luận nhiều hơn. Do đó những người tham thiền trong Tông 
Môn rất thích Hợp Luận; những người nghiên cứu và giảng kinh thì lại thích Sớ 
Sao nhiều hơn. Tóm lại thì Luận có ưu điểm của Luận, Sớ Sao có chỗ hay của Sớ 
Sao. 

Ðầu đời nhà Thanh, phương trượng chùa Dũng Tuyền ở Cổ Sơn, Phước 
Châu là Ðạo Bái Thiền Sư đem Sớ và Luận kết hợp lại làm thành Sớ Luận Toản 
Yếu. Chỉ thú của Sớ và Luận chẳng giống nhau, có thể dung hợp lẫn nhau đích 
thật chẳng dễ. Sớ Luận Toản Yếu đối với người mới học Hoa Nghiêm rất có ích, 
cuốn này có thể nói đã đem những bộ phận tinh yếu của Sớ Sao và Hợp Luận hội 
tập lại với nhau, rất tiện lợi cho người sơ học. Nhưng nếu chân chánh muốn thâm 
nhập thì vẫn phải đọc toàn bộ Sớ Sao lẫn Hợp Luận. 

 
b. Ðiển Tịch Tịnh Tông 
Tu học pháp môn Tịnh Ðộ nhất định phải quen thuộc với điển tịch Tịnh 

Tông, tức là Ngũ Kinh Nhất Luận. Ngũ kinh gồm có kinh Vô Lượng Thọ, kinh 
Quán Vô Lượng Thọ Phật, kinh A Di Ðà, Chương Ðại Thế Chí Bồ Tát Viên 
Thông [trong kinh Lăng Nghiêm], và Phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện [trong 
kinh Hoa Nghiêm]; Nhất luận là Vãng Sanh Luận, tổng cộng gồm có sáu thứ. 
Phải hiểu rõ tánh chất của mỗi thứ này thì tu học mới biết hạ thủ ở nơi nào. 

Kinh luận Tịnh Tông lấy kinh Vô Lượng Thọ làm chủ yếu, kinh Quán Vô 
Lượng Thọ Phật bổ sung cho kinh Vô Lượng Thọ; kinh A Di Ðà chủ yếu là 
khuyên tín, khuyên nguyện. Trong kinh A Di Ðà, đức Phật ba lần khuyên nguyện, 
khuyên chúng ta phải phát nguyện cầu sanh Tây phương Cực Lạc thế giới. Sáu 
phương Phật khuyên chúng ta phải nên tin kinh này, ba lần khuyên phát nguyện, 
đức Phật đúng là đau lòng rát miệng. Thế nên rất nhiều người tụng kinh Di Ðà 
vào khóa tụng sáng tối là có đạo lý của nó.  

Có thể nói chương Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông là Tâm 
Kinh của Tịnh Ðộ Tông. Phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện cũng bổ sung cho 
kinh Vô Lượng Thọ. Vì kinh Vô Lượng Thọ vừa mở đầu có đoạn ‘đều cùng tuân 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

125 
 

tu theo đức hạnh của Phổ Hiền Ðại Sĩ’ 61, đức hạnh của Phổ Hiền Ðại Sĩ là Mười 
nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát nói trong phần cuối của Phẩm Phổ Hiền Bồ 
Tát Hạnh Nguyện, đây là bổ sung cho Phổ Hiền Ðại Sĩ chi đức, như vậy thì Tịnh 
Tông điển tịch đã viên mãn. Vãng Sanh Luận là báo cáo tâm đắc tu học của Thiên 
Thân Bồ Tát, có thể làm thị phạm cho chúng ta. Hiểu rõ tính chất của sáu điển 
tịch này thì tu học mới biết hạ thủ nơi nào, có thể làm cho người tu học có lòng 
tin kiên định, chân chánh làm được ‘chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, chẳng gián 
đoạn’, được vậy thì nhất định sẽ thành tựu. 
 
G. TRẢ LỜI NGHI VẤN HỌC PHẬT 
 

1. Làm thế nào để giải quyết vấn đề xã hội trước mắt.  (Buổi sáng 12-
12-98) 
Trong tạp chí Mộ Tây của Tịnh Tông Học Hội Los Angeles, nội dung của 

chủ đề thảo luận trong số phát hành kỳ sau đề cập đến ‘công lợi chủ nghĩa’62 phát 
triển đến mức cùng cực trong xã hội hiện đại; truyền hình, điện ảnh, mạng lưới 
quốc tế mở rộng, tự do, trong ấy tràn đầy tình dục và bạo lực, những thứ này đã 
được đem tới tận cửa mỗi gia đình, tạo thành tổn hại lớn lao cho nhân loại. Học 
trò tiểu học ở Mỹ đã bắt đầu sử dụng máy điện toán, khi máy điện toán được nối 
vào mạng lưới điện toán thì liền có thể thâu nhận được những tư liệu, dữ kiện 
này. Trẻ em còn chưa có năng lực phân biệt thị phi, thiện ác mà tiếp nhận những 
sự đầu độc này, hấp thụ những tư liệu đen tối này, tiêu thụ với số lượng khổng lồ, 
đây là một hiện tượng vô cùng đáng sợ. Cho nên họ nói đến chủ đề ‘Nếu A Di Ðà 
Phật làm Cục trưởng Bộ thông tin’ thì may ra có thể cải biến được phong hóa xã 
hội. Ðây là một sự tỉnh ngộ, là một cảnh giác cao độ. 

Ba mươi năm trước có một lần tôi đi thăm Phương Ðông Mỹ tiên sinh, 
nhằm đúng lúc hai viên chức cao cấp trong Bộ Giáo Dục [Ðài Loan] đến thỉnh 
giáo ông Phương: ‘Làm thế nào để đẩy mạnh công việc vận động phục hưng văn 
hóa Trung Hoa?’. Ông Phương nói nếu muốn đạt đến hiệu quả lý tưởng của sự 
‘Vận động phục hưng văn hóa’ thì:  

Thứ nhất hết thảy các tòa báo, tạp chí ở Ðài Loan đều phải ngưng hoạt 
động. 

Thứ nhì đài truyền hình, điện đài vô tuyến cũng phải đóng cửa.  
Ông Phương nói ‘Những thứ này mỗi ngày đều đang phá hoại văn hóa 

Trung Hoa thì làm sao có thể phục hưng văn hóa cho được?’.  

 
61 (hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Ðại sĩ chi đức) 
62 Công lợi chủ nghĩa là chủ nghĩa chú trọng lợi ích trước mắt của mình, làm việc gì cũng đặt 
lợi ích của mình lên trên hết. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

126 
 

Sau đó câu hỏi thứ nhì là: ‘Hiện nay nước Mỹ là nước mạnh nhất thế giới, 
trước kia La Mã cũng phải diệt vong, tương lai nhân tố đầu tiên làm nước Mỹ diệt 
vong là gì?’.  

Phương tiên sinh vô cùng nghiêm túc và trả lời: ‘Truyền hình (TV)’.  
Lúc đó mạng lưới điện toán còn chưa phát triển, nếu là bây giờ thì Phương 

tiên sinh nhất định sẽ trả lời: ‘Mạng lưới điện toán’. 
Việc này cùng với vấn đề quý vị đang âu lo chẳng hẹn mà gặp nhau. Chúng 

ta đối đầu với vấn đề xã hội hiện thực thì phải làm thế nào? Phương pháp của 
Phương tiên sinh đề ra quả thật có hiệu quả nhưng chẳng thể nào thực hiện được 
vì bây giờ chẳng thể nào phế bỏ những phương tiện truyền bá, môi giới thông tin 
này nổi. Nói cách khác chúng ta nhất định phải nhận thức rõ ràng thế giới hiện 
nay đang có chiều hướng tiến tới hủy diệt, tiền đồ là cả một màu đen tối. Một 
ngày trước khi vãng sanh, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam nói với học trò đang có mặt lúc 
đó: ‘Thế gian đã loạn rồi, cho dù chư Phật, Bồ Tát, thần tiên hạ phàm cũng chẳng 
cứu vãn nổi. Chỉ còn con đường sống sót duy nhất tức là niệm Phật cầu sanh Tịnh 
Ðộ’, đây là lời dạy cuối cùng của ngài. 

Những nhà tiên tri ở Ðông và Tây phương đều dự đoán cuối thế kỷ hai 
mươi thế giới sẽ có tai nạn lớn kéo dài hơn hai mươi mấy năm. Sau khi tai nạn 
chấm dứt thế giới sẽ có một ngàn năm hòa bình. Nhân tố gây ra tai nạn này là 
những gì các bạn hôm nay đã nhìn thấy. 

Trong tình huống như vậy, hy vọng A Di Ðà Phật đến làm Cục Trưởng 
Cục thông tin, A Di Ðà Phật đến hay không? Ai có quyền mời A Di Ðà Phật đến 
nhậm chức Cục Trưởng Cục Thông Tin? Ðây là việc chẳng ai làm nổi. Cho nên 
hy vọng các vị đồng tu, ai cũng đều làm đệ tử Di Ðà, trong thời đại hiện nay phải 
trực tiếp đảm đương làm phát ngôn viên cho A Di Ðà Phật, chẳng những phải 
tuyên dương Giáo Nghĩa Di Ðà, mà còn phải hết lòng nỗ lực làm gương tốt cho 
người thế gian noi theo. 

Tôi giảng kinh hoằng pháp đến nay đã được bốn mươi năm. Trong bốn 
mươi năm này mỗi ngày tôi đều đọc kinh, chưa từng rời khỏi cuốn kinh, huân tu 
trong một thời gian dài, y giáo phụng hành. Nhưng chỉ dựa vào lực lượng của cá 
nhân mình thì nhất định chẳng thể nào làm được, phải cầu mong chư Phật, Bồ Tát 
oai thần gia trì. Sự cầu mong này chẳng phải dùng một lời nói suông mà có thể 
cầu được, phải dùng tâm chân thành và thực hiện giáo nghĩa thì mới cảm ứng đạo 
giao. Chúng ta làm hết lòng, hết sức, chỉ cần thế gian có thêm một người hiểu 
được Phật lý, thêm một người nhất tâm niệm Phật thì tai nạn có thể giảm được 
một phần; cho dù chẳng thể hoàn toàn tiêu trừ thì cũng có thể trì hoãn. Mọi người 
cùng nhau hết lòng nỗ lực làm thì nhất định sẽ có được hiệu quả.  

Mười năm gần đây tôi tuyên dương kinh Vô Lượng Thọ trên khắp thế giới, 
tôi dùng bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, bản này do lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 
truyền cho tôi. Năm Dân quốc 39 (1950) thầy Lý giảng kinh này ở chùa Pháp Hoa 
tại Ðài Trung, trên bản kinh này có lời chú giải tường tận của thầy. Chúng tôi đã 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

127 
 

in ra bản kinh này cúng dường đại chúng. Và thuận theo lời giao phó của thầy 
chúng tôi dốc hết tâm lực để giới thiệu và truyền bá bản kinh này khắp nơi. 

Sau đó tôi có duyên gặp được lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, cụ nhờ tôi đề 
xướng ‘Tịnh Tông Học Hội’, từ trước đến giờ tôi chưa bao giờ nghe đến cái tên 
‘Tịnh Tông Học Hội’, sau đó mới biết ‘Tịnh Tông Học Hội’ là do lão cư sĩ Hạ 
Liên Cư đề ra nhưng chưa có tổ chức. Tôi nhận lời phó thác của cụ Hoàng, ở tại 
Gia Nã Ðại thành lập ra ‘Tịnh Tông Học Hội’ đầu tiên, và ở Mỹ thành lập lần thứ 
hai, hiện nay trên toàn thế giới đã có gần năm mươi ‘Tịnh Tông Học Hội’. Trước 
kia đạo tràng Tịnh Tông được gọi là ‘Liên Xã’, hiện nay chúng ta đổi tên ‘Liên 
Xã’ thành ‘Tịnh Tông Học Hội’. Mỗi hội này đều độc lập, chúng tôi chỉ giúp đỡ 
và ủng hộ mà thôi, chẳng có quyền cai quản; chúng tôi chỉ làm tròn nghĩa vụ, 
chẳng có quyền lợi. Hy vọng mỗi Học Hội đều hoằng dương kinh Vô Lượng Thọ 
và Tịnh Ðộ ngũ kinh, hết lòng nỗ lực, chắc thật niệm Phật, tự hành hóa tha, cùng 
nhau vượt qua tai nạn này, đây là việc mà ngày nay chúng ta có thể làm được. 

Những năm gần đây chúng tôi cũng bắt đầu dạy học trên mạng lưới điện 
toán, đem Phật pháp gởi lên mạng lưới điện toán. Xã hội hiện đại là dân chủ, tự 
do, mở rộng, chẳng thể cấm đoán ngôn luận, sách vở xuất bản tự do lưu thông, 
chúng ta chỉ có thể giới thiệu chánh pháp của Như Lai và những lời dạy của cổ 
thánh tiền hiền cho người trong thế gian, để cho mọi người so sánh kỹ càng, tự 
do tuyển chọn. Hiện nay chỉ có thể dùng cách làm này, nhất định chẳng thể dùng 
cách ra lịnh, thời xưa có thể dùng phương thức ép buộc người ta, hiện nay chẳng 
thể [ép buộc người ta] được. Cho dù là cha đối với con, thầy giáo đối đãi với học 
trò, đều phải xem như bạn bè lẫn nhau, ngồi xuống cùng nhau bàn bạc, đây là 
quan hệ thực tế giữa người với người trong xã hội hiện đại. Ngày xưa người lớn 
có quyền uy, người nhỏ tuổi chỉ phục tùng, tiếp nhận sự chỉ dạy. Cách làm này 
đích thật có lợi ích cho hàng căn tánh trung hạ. Trong xã hội dân chủ, tự do, mở 
rộng này thì quyền uy đã không còn nữa, người người đều bình đẳng, chỉ có trao 
đổi ý kiến lẫn nhau, thương lượng lẫn nhau. Trong hoàn cảnh như vậy giáo học 
khó khăn hơn lúc trước rất nhiều. 

Hơn nữa hết thảy chúng sanh đích thật là ác nhiều, thiện ít. Bách Pháp 
Minh Môn Luận nói Thiện Tâm Sở gồm có mười một thứ, Ác Tâm Sở gồm có 
hai mươi sáu thứ; hoàn cảnh bên ngoài cũng là ác nhiều thiện ít. Trong hoàn cảnh 
như vậy những người biết hồi đầu (quay lại, quay về), biết đoạn ác tu thiện quá ít. 
Chúng ta chỉ có thể cầu mong chư Phật, chư Bồ Tát thường thị hiện trong thế gian 
này, làm gương tốt cho hết thảy chúng sanh khổ nạn. Chư vị đồng tu giác ngộ và 
hiểu rõ rồi, chịu phát tâm quên mình và vì người khác, làm gương tốt cho xã hội 
đại chúng, được vậy thì các bạn sẽ là hóa thân của Phật, Bồ Tát đến để cứu độ 
những chúng sanh khổ nạn. Bởi vậy nên phải ‘xoay lại cầu chính mình’, bắt đầu 
làm từ tâm địa của mình. Nếu tự mình hiểu rõ nhưng chẳng chịu hết lòng học tập, 
y giáo phụng hành, mà lại hy vọng Phật, Bồ Tát đến ứng hóa thì chẳng thể được. 
Chỉ có thể dùng tâm chân thành, từ bi mới có thể cùng chư Phật, Bồ Tát và thánh 
hiền đời xưa khởi cảm ứng, tơ hào chẳng thể làm giả được. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

128 
 

Hy vọng những cán sự, nhân viên tại Tịnh Tông Học Hội ở Los Angeles 
có thể tổ chức cùng nhau đến Tân Gia Ba tham học, quan sát, [tôi] tin tưởng như 
vậy có thể có đôi chút cống hiến giúp đỡ cho công việc, sự tu học, và [giảm bớt] 
sự lo lắng của quý vị. Thiện tâm thiện nguyện của quý vị nhất định sẽ được chư 
Phật, Bồ Tát tán thán. Hy vọng chúng ta đem ra hành động [thực tiễn] để đối phó 
với vấn đề này, tìm ra phương pháp giải quyết. 

 
PHỤ LỤC  
Trích một đoạn trong bài ‘Tứ Thư Ngẫu Ích Giải – Thiên ‘Học Nhi’ trong Luận 
Ngữ’ 
do Hòa Thượng Tịnh Không giảng tại Hoa Tạng Ðồ Thư Quán, Ðài Bắc. Số Hồ 
sơ 20-1-02, trang 11 
(để giải thích thêm về danh từ ‘Tam Cương Bát Mục’ dưới lăng kính Phật pháp.) 
 

Tam Cương là gì? Minh minh đức, Thân dân, Chỉ ư chí thiện. Trong Phật 
pháp, Minh minh đức chính là Tự Giác, Thân dân là Giác Tha, Chỉ ư chí thiện là 
Giác Hạnh viên mãn, là học những điều này! Nói tóm lại tức là học ‘Minh tâm kiến 
tánh’. Nho và Phật đều giống nhau, Minh đức chính là Kiến tánh. Trên ‘Minh đức’ 
lại thêm vào một chữ ‘Minh’ nữa, có thể nói là Minh đức đã chẳng ‘minh’ rồi. Thế 
nên mục đích chúng ta Học tức là làm cho ‘Minh đức’ khôi phục lại ánh sáng, là cầu 
việc này, đây là ‘Tự Giác’, tự thọ dụng. Sau khi mình thành tựu xong mới dạy người 
khác, đây là việc ‘Giác tha’, là ‘Thân dân’. ‘Chỉ ư chí thiện’ là gì? Tức là hai thứ này 
chẳng hai, Tự giác chính là Giác tha, Giác tha chính là Tự giác, chẳng phải hai việc 
mà là một việc, như vậy mới chí thiện. Chia nó thành hai thì chẳng chí thiện. Bạn 
xem, người Tiểu Thừa tự giác, chẳng giác tha, họ chia thành hai sự việc; Quyền Giáo 
Bồ Tát giác tha, chẳng biết tự giác, như vậy cũng chia thành hai sự việc; thế nên cả 
hai đều chẳng chí thiện. Chỉ ư chí thiện là những đại Bồ Tát, Thật Giáo Bồ Tát, minh 
tâm kiến tánh, họ là ‘chỉ ư chí thiện’. 
 Chúng ta dùng cách nói của ‘Tịch và Chiếu’ để giải thích Tự giác. ‘Tịch mà 
thường chiếu’ là tự giác. ‘Chiếu’ nghĩa là hiểu rõ hết thảy cảnh giới, tâm định. Tự 
Giác chú trọng trên ‘Thể’, từ Thể khởi Dụng, đây là Tự Giác. Giác Tha nghĩa là 
‘Chiếu mà thường tịch’, đây là nhiếp Dụng quy về Thể, tự mình được thọ dụng. Bạn 
xem, từ Thể khởi Dụng, cũng nghĩa là Tự, Tha đều được lợi ích. Lúc Giác tha, từ 
Dụng quy đến Thể, vẫn là Tự, Tha đều được lợi ích, Tự, Tha là một chứ chẳng phải 
hai. Nếu phân Tự, Tha thành hai thì là mê, chẳng giác, có Tự có Tha thì chẳng thể 
nói đến việc Học; đến khi nào Tự và Tha chẳng hai, Giác Chiếu đồng thời thì đây 
chính là Chỉ ư chí thiện. Ðây là dùng ‘Tam Giác’ để giảng. 
 Trong pháp Ðại Thừa nếu dùng ‘Tam Bồ Ðề tâm’ để giải thích thì cũng thỏa 
đáng. ‘Minh minh đức’ chính là tâm thanh tịnh, đức của tâm là thanh tịnh, ‘Vốn là 
chẳng có một vật, chỗ nào có nhuốm bụi trần’; ‘Thân dân’ là Từ bi, ‘Chỉ ư chí thiện’ 
là Bình Ðẳng. Tâm Bình đẳng là ‘Trực tâm’, … ‘Tâm đại bi’ là ‘Thân dân’. 
 Ðây là nói Học Phật phải biết cương lãnh, tôi học những gì? Nói từ ba Tâm 
Bồ Ðề thì càng rõ ràng, đạo lý của sự học vấn chẳng có gì khác, đó chính là ‘tâm 
thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi’, đây tức là học vấn. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

129 
 

 Tam Cương là mục tiêu, dùng phương pháp gì để hoàn thành? Phía sau là Bát 
Mục, dùng Bát Mục để đạt đến Tam Cương này. Thứ nhất là ‘Cách Vật’, vật là vật 
dục. Trong ‘Tứ Thập Hoa Nghiêm’ chúng ta đọc đến một đoạn nói rõ tai hại của vật 
dục. Không những vật dục là thất tình ngũ dục trong thế gian, ngay cả Phật pháp 
xuất thế gian cũng bao gồm trong ấy; chỉ cần bạn có tham, có ái, đều gọi là Dục. 
Trong chữ Cách Vật, ‘Cách’ nghĩa là ‘cách trừ’, là ‘cách sát’. Trong ba nghĩa của 
danh từ ‘A La Hán’, có một nghĩa là ‘Sát Tặc’, ‘cách vật’ chính là ‘sát tặc’. ‘Cách’ 
là chiến đấu, vật dục chính là giặc cướp, giặc cướp hại bổn tánh của chúng ta. 
 Nếu bạn muốn minh tâm kiến tánh, muốn tu ba tâm Bồ Ðề, việc thứ nhất phải 
làm chính là đoạn phiền não, tức là phải làm công việc ‘cách vật’. Cách vật tức là 
chúng ta thường nói đến ‘buông xuống’. Mạnh Tử nói: ‘Ðạo Học vấn chẳng có chi 
khác, mong cầu buông tâm mà thôi’ (Học vấn chi đạo vô tha, cầu kỳ phóng tâm nhi 
dĩ). Chữ ‘phóng tâm’ này chính là công việc ‘cách vật’. Buông xuống những gì? 
Buông xuống vật dục, buông xuống phiền não. Khi chúng ta niệm Phật, đả Phật thất 
thường nhắc đến ‘buông xuống vạn duyên’ tức là cách vật, ‘buông xuống thân tâm 
thế giới’ cũng nghĩa là ‘cách vật’, được vậy tâm mới có thể thanh tịnh, có thể chuyên 
nhất. 
 Thứ hai là ‘Trí Tri’, Trí Tri tức là học pháp môn. Ðọc Tụng giảng phía trước 
tức là cầu Căn Bản Trí, đây là ‘chủ tu’. Thế thì vạn pháp còn lại có cần phải học hay 
không? Phải học, đó là ‘trợ tu’, phải tu cả chánh lẫn phụ (chủ tu và trợ tu). Chư vị 
phải ghi nhớ điều này. Khóa tụng mỗi ngày, tụng kinh luận là khóa chính, hết thảy 
pháp môn đều phải học, đó là công khóa. Những pháp môn này còn phải học rõ ràng, 
nhưng chẳng phải chỉ học trên kinh điển. Hãy nói mỗi ngày tôi tụng kinh Hoa 
Nghiêm, kinh Hoa Nghiêm là khóa tụng chính của tôi, mỗi ngày tôi đọc tụng, còn 
những kinh Pháp Hoa, kinh Lăng Nghiêm, kinh Phương Ðẳng, kinh A Hàm, kinh 
Bát Nhã mỗi ngày tôi đều xem thoáng qua, ‘pháp môn vô lượng thệ nguyện học’ có 
nghĩa là như vậy phải không? Nếu bạn xem như vậy thì quá hạn hẹp rồi. 
 Học pháp môn là gì? Là Trí Tri. Nói cho các bạn biết, những gì nói trong Trí 
Tri khi sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, cả ngày từ sáng đến tối những gì mắt 
thấy, tai nghe đều là học vấn, đều là trí huệ, đó gọi là Trí Tri, lớn hơn phạm vi của 
kinh bổn quá nhiều, quá nhiều. Pháp môn vô lượng vô biên! Học là học như vậy, 
chẳng phải giới hạn trên những kinh sách này thôi. 
 Lúc học cách này cần phải dụng tâm để học không? Chẳng cần dụng tâm, 
nhưng phải dùng ‘Chiếu’! Cách vật có thể đạt đến mục đích tịch định, còn Trí Tri là 
‘từ Ðịnh khởi Chiếu’, tác dụng của khởi chiếu mới có thể thành tựu trí huệ, đây đúng 
như lời Lục Tổ nói: ‘Sanh tám vạn bốn ngàn pháp môn’, đó là Trí Tri. 
 Thứ ba là ‘Thành Ý’. Cho các bạn biết tôi lấy những gì nói trong Tứ Hoằng 
Thệ Nguyện phối hợp với điều này thì sẽ thành Phật đạo. Phật là gì? Chỉ là Thành 
mà thôi! Kinh Vô Lượng Thọ nói đến ‘Tam Bồ Ðề Tâm’, thứ nhất là Chí Thành 
Tâm. Nhà Nho nói ‘Thành Ý’ tức là Chí Thành Tâm, Chí Thành Tâm tức là Bình 
Ðẳng Tâm, tức là Trực Tâm, tức là Phật Tâm. Thế nên chư vị muốn thành Phật phải 
tu gì? Tu Bình Ðẳng tâm, nhà Nho gọi công phu của Thành Ý. 
 Sau khi Thành Ý, thì nói đến ‘Chánh Tâm’, ‘Cách Vật, Trí Tri, Thành Ý, 
Chánh Tâm’. Tâm như thế nào mới gọi là Chánh? Thế nào gọi là chẳng Chánh? Có 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

130 
 

thể biết vạn vật cùng một thể, Tự Tha chẳng hai, tâm như vậy là Chánh Tâm. Chia 
Ta và Người, chia Tự và Tha, ly gián thị phi, tâm như vậy là Tà tâm, chẳng chánh. 
‘Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ’, tâm này là Chánh Tâm, Dụng của Chánh Tâm. 
 Nhưng tự mình phải biết, độ chúng sanh cũng như trong kinh Kim Cang có 
nói: ‘Diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh, thật chẳng có chúng sanh được diệt 
độ’ 63. Tại sao vậy? Chúng sanh và mình là một, chẳng phải hai. Trong cái ‘một’ này 
chẳng có ‘năng độ’ và ‘sở độ’. Trong ‘hai’ thì có ‘năng độ’, có ‘sở độ’; Nhị pháp 
chẳng là Phật pháp, nhị pháp chẳng là pháp giác ngộ. Thế nên ‘năng’ và ‘sở’ là một, 
chẳng phải hai; Tam Cương Bát Mục là một, chẳng phải ba, cũng chẳng phải tám. 
Nếu bạn chia nó thành ba, thành tám thì sai mất, vậy thì mê rồi, chẳng giác nữa. 
 Bốn điều này là Nội Học, Thật Trí, Tự Giác; nói cách khác, đọc tụng chú 
trọng tại bốn điều này, hạnh giải tương ứng! Bốn điều phía sau: Tu Thân, Tề Gia, 
Trị Quốc, Bình Thiên Hạ là Ngoại Học, Quyền Trí, Giác Tha. Bát Mục này giống 
như tám tầng bảo tháp vậy, tầng dưới là cơ sở cho tầng trên, từ đó có thể thấy công 
phu phải bắt đầu làm từ ‘Cách Vật, Trí Tri, Thành Ý, Chánh Tâm’, xong rồi mới có 
thể nói đến ‘Tu Thân’. 
 Lại nói với các bạn, [tu thân] tức là ‘tu hành’ trong Phật pháp, nhưng nghĩa 
của ‘hành’ rộng hơn ‘thân’. Vì ý nghĩa của ‘hành’ là hành vi, thân thể đạo đức là 
hành vi, ngôn ngữ cũng có thể bao gồm trên thân thể, khẩu cũng là một bộ phận của 
thân; nhưng ngoài thân và khẩu còn hành vi của ý nghiệp. Hành vi của ý nghiệp tức 
là ‘Cách Vật, Trí Tri, Thành Ý, Chánh Tâm’, có thể gọi như vậy, hành vi của Tu 
Tâm; từ Tu Thân đến Bình Thiên Hạ đều là hành vi của Tu Thân, cả hai hợp lại tức 
là Tu Hành. 
 Sau khi Tu Thân thì mới có thể Tề Gia, gia đã tề nghĩa là cả gia tộc đều chỉnh 
tề, ngay ngắn. Tề Gia dùng tiêu chuẩn gì để ‘tề’? Là dùng Ngũ Luân, Thập Nghĩa để 
chỉnh tề. Khổng Tử nói đến ‘Phụ phụ tử tử’, đây là gia tề. 
 Cha giống một người cha, con giống một người con, ở đây chỉ nêu lên một 
điều để nói. Từ xưa ‘Quân quân, thần thần’, người quan lãnh đạo giống như một 
người quan lãnh đạo, thuộc hạ giống như một người thuộc hạ, như vậy thì quốc được 
trị vậy! 
 Bình Thiên Hạ nghĩa là gì? Bình là công bình, hết thảy chúng sanh trong thiên 
hạ đều đạt được công bình. Làm sao mới đạt được công bình? Mỗi người đều giữ 
bổn phận của mình thì thiên hạ sẽ bình. Thế nên pháp thế gian và xuất thế gian đều 
vô cùng coi trọng bổn phận. Chẳng giữ bổn phận thì thiên hạ sẽ đại loạn! Những gì 
mình đáng làm lại không làm, chuyện của người ta thì mình làm, ai cũng làm vậy thì 
làm sao thiên hạ chẳng loạn được? Xã hội là một đoàn thể sanh hoạt, mỗi người có 
cương vị làm việc của mình, bạn giữ tại cương vị này thì gọi là giữ bổn phận. Nói 
thật ra người hiện đại đều chẳng giữ bổn phận, điểm này vô cùng quan trọng… 

 
63 (Như thị diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh, thật vô chúng sanh đắc diệt độ giả) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

131 
 

Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 
Tập 3 

Hòa thượng Tịnh Không thuyết giảng 
Ðây là những bài khai thị buổi sáng của hòa thượng Tịnh Không cho đồng 

tu khắp nơi, chưa được hòa thượng giám định. Ðây chỉ là những lời tóm tắt của 
nhóm ghi chép bài giảng, chỉnh lý cho gọn rồi viết thành bài nháp này để cúng 
dường độc giả. 
 
A. KHAI THỊ VỀ PHƯƠNG PHÁP TU TRÌ 
 

1. Y giáo phụng hành mới có thể chứng quả  (Buổi sáng 22-2-99) 
Thế Tôn thường nói: ‘Thân người khó được, Phật pháp khó được nghe’, 

chúng ta may mắn được thân người và còn có cơ hội nghe được Phật pháp thì 
phải trân quý nhân duyên thù thắng này. Những năm gần đây chúng ta hết lòng 
học theo lời dạy của đức Phật và đã thấy được vài chứng minh trong đời sống. 
Thường thức cạn cợt nhất là lời dạy của đức Phật về ‘nhân duyên quả báo’, chúng 
ta hãy bình tĩnh quan sát kỹ thì đích thật bố thí tài vật được quả báo giàu sang, bố 
thí pháp được quả báo thông minh trí huệ, bố thí vô úy được quả báo khỏe mạnh 
sống lâu. Có thể hiểu được đạo lý và chân tướng sự thật này thì trong sinh hoạt 
hằng ngày tâm tình tự nhiên sẽ ổn định, đó tức là ‘tâm an lý đắc’; sau khi hiểu 
đạo lý thì tâm sẽ an. 

Cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn kể chuyện ông Liễu Phàm và Vân Cốc thiền sư 
ngồi trong thiền đường suốt ba ngày ba đêm chẳng khởi lên một vọng niệm, phần 
đông người thường chẳng làm được việc này. Phần nhiều người ta có vọng niệm 
lung tung, phân biệt chấp trước quá nhiều, trong kinh gọi họ là phàm phu, ‘người 
đáng thương xót’. Thiền sư Vân Cốc nói: “Công phu của anh khá lắm!”. Ông Liễu 
Phàm trả lời: “Con chẳng có công phu, mạng con đã được Khổng tiên sinh đoán 
chắc rồi, cả đời tốt xấu, kiết hung, họa phước đều đã được an bài sẵn trong vận 
mạng, khởi vọng tưởng cũng chẳng có ích chi nên con không thèm khởi nữa”. 
Tuy ông Liễu Phàm hiểu sự thật này nhưng chẳng thấu triệt, chỉ hiểu như vậy 
nhưng chẳng hiểu tại sao lại như vậy. Sau đó thiền sư khai thị cho ông, giảng cho 
ông biết lý do tại sao. Ông y theo lời dạy của thiền sư, hết lòng nỗ lực thực hành 
và thật sự đã biến đổi được vận mạng. Thế nên hiểu rõ đạo lý và chân tướng sự 
thật mới có thể sửa đổi và sáng tạo vận mạng. 

Bồ Tát gồm có năm mươi mốt cấp bậc, đạo lý và cảnh giới của mỗi bậc 
đều chẳng giống nhau. Bậc thấp nhất là quả vị Sơ Tín của Viên Giáo, những gì 
Bồ Tát bậc này hiểu được cao hơn ông Liễu Phàm quá nhiều, nhưng thuộc về bậc 
thấp nhất trong Phật giáo, đến quả vị Như Lai mới thấu triệt rốt ráo. Giáo học của 
nhà Phật chẳng qua chỉ là giúp chúng ta hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh 
mà thôi. Người thực sự hiểu rõ chân tướng là Pháp Thân đại sĩ, là quả vị Viên 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

132 
 

Giáo Sơ Trụ Bồ Tát. Từ quả vị Sơ Trụ trở xuống tuy hiểu nhưng chẳng thấu triệt, 
chỉ là giải ngộ, còn chưa chứng ngộ. Thí dụ việc Phật nói hết thảy chúng sanh đều 
là pháp thân của chính mình, chúng ta tin sâu chẳng nghi, đây là giải ngộ chứ 
chưa chứng thực được, còn chưa xem hết thảy chúng sanh như chính mình, chúng 
sanh và mình còn có chỗ khác nhau. Nếu đối đãi với hết thảy chúng sanh giống 
như chính mình thì đó mới là chứng ngộ, đó là Pháp Thân đại sĩ. 

Chúng ta hiện nay hiểu được những đạo lý này chứ chưa làm được, đó là 
giải ngộ, chẳng phải chứng ngộ. Thầy Lý thường nói giải ngộ không dùng được, 
phải sanh tử như thế nào thì vẫn phải sanh tử như thế ấy, chẳng có cách chi thoát 
ly luân hồi, đến mức chứng ngộ mới có thể thoát ly luân hồi; không những thoát 
ly luân hồi mà còn thoát ly thập pháp giới, chứng được Nhất Chân pháp giới. Ðến 
Nhất Chân pháp giới mới thực sự được đại tự tại, được hạnh phúc mỹ mãn. Hạnh 
phúc mỹ mãn trong thập pháp giới chẳng phải thiệt, ‘chân - thiện - mỹ - huệ’ chỉ 
có danh, không thật; Nhất Chân pháp giới mới là ‘chân - thiện - mỹ - huệ’ chân 
thật. Sự kỳ vọng và khích lệ của Phật đối với chúng ta là hy vọng chúng ta nội 
trong đời này chứng được. Những gì đức Phật dạy, chúng ta nhất định có thể làm 
được, vấn đề là ‘chúng ta có chịu làm hay không’. Phật dạy chúng ta mở rộng tâm 
lượng, thương yêu hết thảy chúng sanh cũng như chính mình, như vậy là ‘hành’, 
giải - hành phải tương ứng mới có thể chứng được. 

Nhiều người trong thế gian có dã tâm rất lớn, họ muốn làm người khống 
chế toàn thế giới, họ có thể làm được không? Có thể. Trong kinh Phật nói vua lớn 
nhất trong thế gian là Kim Luân Vương, thống trị một ‘Tứ thiên hạ’, tức là thống 
trị một thái dương hệ. Tại sao xưng là Luân Vương? Vì Ngài dùng ‘Luân Bảo’ 
làm công cụ giao thông và võ khí. Việc này làm chúng ta liên tưởng đến vài chục 
năm gần đây nhiều nơi trên thế giới đồn đãi chuyện dĩa bay, dĩa bay chắc có lẽ là 
‘luân bảo’ của Luân Vương. Có thể Luân Vương phái thuộc hạ đến đây xem xét. 
Họ dùng luân bảo này trong một ngày đêm có thể đi khắp một ‘tứ thiên hạ’, tức 
là một thái dương hệ, đây là một cách giải thích. 

Nếu nói theo lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, một đơn vị thế giới là một hệ ngân 
hà; nói cách khác phạm vi cai quản của Luân Vương là một hệ ngân hà. Luân bảo 
của ngài trong vòng hai mươi bốn giờ có thể đi khắp một hệ ngân hà. Tại sao 
Luân Vương có thể thống trị một cõi nước lớn như vậy? Trong kinh nói ngài tu 
‘Thập thiện nghiệp đạo và Tứ vô lượng tâm’ nên được phước báo lớn như vậy. 
Ma Hê Thủ La Thiên Vương là thiên vương có phước báo lớn nhất, Kim Luân 
Thánh Vương là người có phước báo lớn nhất trong cõi người, họ đều do tu tập 
tích lũy công đức mà được thành tựu như vậy, nhất định chẳng phải do võ lực, 
ngang tàng mà thành tựu. 

Ở Trung Quốc, Tần Thỉ Hoàng dùng bá đạo [cai trị] ba mươi mấy năm liền 
mất nước; thời gian gần đây Hitler dùng bá đạo thì cũng vậy; người Nhật dùng 
võ lực gây chiến với Trung Quốc sau tám năm thì gần như diệt vong và đến sau 
cùng phải đầu hàng vô điều kiện; đây là bằng chứng trong lịch sử cho việc bá đạo 
chẳng thể thành tựu. Trong lịch sử Trung Quốc, vương triều kiến lập được dài 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

133 
 

nhất là đời nhà Châu, kéo dài được tám trăm năm chính là nhờ thực hành chánh 
sách nhân từ, dùng Ngũ Luân, Bát Ðức 64 để trị thiên hạ. Con cháu cuối đời nhà 
Châu chẳng tuân theo lời dạy của tổ tiên, chẳng nhân, chẳng nghĩa nên dẫn đến 
vong quốc. Nếu họ vẫn tuân theo nề nếp của tổ tông thì nhà Châu đã chẳng phải 
diệt vong. 

Thế nên nhân từ, chân thành, yêu người, giúp đỡ người vô điều kiện, thành 
tựu cho người là phước báo chân thật trong thế gian và xuất thế gian. Phước báo 
chân thật chẳng để cho mình hưởng, mà cho hết thảy chúng sanh hưởng, vì hết 
thảy chúng sanh là chính mình. Cũng giống như một người già chân chánh thương 
yêu con cháu, tự mình làm việc, canh tác siêng năng, cực nhọc vì muốn cho con 
cháu được hạnh phúc, mỹ mãn. Ông ta xem con cháu như chính mình, con cháu 
hưởng thì cũng như chính mình hưởng thọ, đây là người trong thế gian. Chư Phật, 
Bồ Tát coi tất cả chúng sanh cũng như chính mình, trên thực tế hết thảy chúng 
sanh thật sự là chính mình. Ở đây nói rõ sanh mạng là một thể hoàn chỉnh, tận hư 
không trọn khắp pháp giới là một thể cộng đồng của chính mình, nghĩa là cùng 
chung một thể. 

Nếu ví hư không pháp giới như một thân người, hết thảy chúng sanh chính 
là tế bào trong thân thể. Mỗi tế bào đều là chính mình, mỗi tế bào đều bình đẳng. 
Tuy mỗi công năng chẳng giống nhau, mắt có thể thấy, tai có thể nghe nhưng bất 
luận là mắt, tai, mũi, lưỡi hay nội tạng, tứ chi, da, móng tay khi phân tách nhỏ 
đều thành phân tử, nguyên tử, điện tử, những bộ phận này đều hoàn toàn giống 
nhau, đều bình đẳng. Thế nên tận hư không trọn khắp pháp giới đều là chính 
mình, đây là tri kiến Phật. 

Tông Hoa Nghiêm thường nói ‘Tác Pháp Giới Quán’. Lúc trước có một số 
lão pháp sư, như pháp sư Long Tuyền, Trí Quang và Nam Ðình đều học Hoa 
Nghiêm, trong kinh Hoa Nghiêm họ thấy tổ sư, đại đức nói về ‘Tác Hoa Nghiêm 
Quán’. Thế nào là Hoa Nghiêm Quán? Trong đời sống thường ngày, dốc sức làm 
việc và tận lực học hành, tận hư không trọn khắp pháp giới đều là chính mình, 
đây chính là Hoa Nghiêm Quán. Thế nên hết thảy chúng sanh giống như các tế 
bào trong thân thể, các tộc đoàn (tạm dịch cho chữ tộc quần, đoàn thể chủng tộc) 
khác nhau giống như các khí quan (bộ phận trên thân thể), thiếu một tộc đoàn 
[giống như thiếu một khí quan] thì người này sẽ sanh bịnh. Thế mới biết các tộc 
đoàn khác biệt hợp lại với nhau một cách hoàn chỉnh, mỹ mãn, tốt đẹp, trở thành 
một thể có cùng chung một sanh mạng, hiểu được như vậy thì bạn sẽ thương yêu 
hết thảy chúng sanh chẳng cùng tộc đoàn. Vì vậy chúng ta đối với những văn hóa, 
tộc đoàn, tôn giáo khác nhau đều dùng tâm chân thành và thương yêu, dùng hết 
sức giúp đỡ, như vậy chính là đem kinh Hoa Nghiêm biến thành hiện thực (lạc 
thực). Lạc thực nghĩa là chứng quả của kinh Hoa Nghiêm. Trong ‘Tín, Giải, Hành, 

 
64 Ngũ luân là năm quan hệ của con người: phu phụ (vợ chồng), phụ tử (cha con), huynh đệ 
(anh em), bằng hữu (bạn bè), quân thần (vua tôi).  
Bát đức là tám đức hạnh quan trọng phải có để tu thân: Hiếu, Ðễ, Trung, Tín, Lễ, Nghĩa, 
Liêm, Sỉ. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

134 
 

Chứng’, Chứng có nghĩa là ‘lạc thực’, hoàn toàn thực hiện được trong đời sống, 
đời sống hiện thực này chính là ‘Phật Hoa Nghiêm’, [như vậy] chúng ta mới đạt 
được thọ dụng chân thật. 

Chúng ta phải thể hội tấm gương năm xưa đức Phật Thích Ca thị hiện, hết 
lòng học tập trong vòng một năm thì sẽ có thể sống cuộc đời của Phật, Bồ Tát. 
Lúc đó bạn sẽ thành Phật, thành Bồ Tát, tiền đồ vô cùng tươi sáng. Ðây là kỳ 
vọng của chư Phật, Bồ Tát đối với chúng ta, nội trong đời này chắc chắn có thể 
chứng được, chỉ cần thực sự y giáo phụng hành. Những gì Phật dạy thì chúng ta 
làm hết lòng, những gì đức Phật dạy đừng làm thì chúng ta nhất định không làm, 
như vậy thì sẽ chứng nghiệm được chân tướng sự thật nói trong kinh, mới được 
thọ dụng chân thật của Phật pháp. 

 
2. Ba nguyên nhân của bịnh tật  
 (Buổi sáng 25-2-99) 

Nguyên nhân của bịnh tật gồm có ba loại: 
Loại thứ nhất là nguyên nhân thuộc về sinh lý (thuộc về phương diện sinh vật 

học). Kinh Hoa Nghiêm nói hết thảy các pháp trong hư không pháp giới đều ‘duy 
tâm hiện, duy thức biến’. Ðây là cơ sở, căn bản của Phật pháp, tất cả chư Phật đều 
kiến lập Phật pháp trên cơ sở này, tuyên thuyết vô lượng vô biên pháp môn cho 
chúng sanh. Thế nên chân tướng sự thật là ‘y báo chuyển theo chánh báo’, chánh 
báo là tâm thức, những gì có thể biến, có thể hiện là chánh báo, những gì được 
biến, được hiện là y báo. Nếu hết thảy y báo đều có thể tùy thuận theo chánh báo, 
tức là ‘tùy thuận theo sanh thái tự nhiên’, như vậy là khỏe mạnh nhất, tốt nhất. 

Thân thể là một cái vũ trụ nhỏ, nếu mỗi khí quan, mỗi sợi gân máu nhỏ li 
ti, mỗi tế bào đều có thể tùy thuận sanh thái tự nhiên thì [thân thể] chẳng bao giờ 
bị bịnh. Ngược lại nếu chẳng thể tùy thuận theo tự nhiên thì sẽ sanh bịnh, đây là 
nguyên nhân bịnh tật thuộc về sinh lý. ‘Tự nhiên’ nói ở đây tức là ‘tâm tánh’ của 
chính mình, Phật nói ‘chân tâm ly niệm’, chân tâm chẳng có một vọng niệm gì cả 
tức là tự nhiên. Từ đây có thể biết khởi tâm động niệm là vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước, tức là đối nghịch với tự nhiên, đối nghịch với tâm tánh, cho nên những 
thứ này phá hoại khí quan, mạch máu, các tổ chức tế bào trong thân thể chúng ta, 
đây là nguyên nhân sanh ra bịnh tật. Do đó tâm địa càng thanh tịnh thì đau bịnh 
càng ít, nghiệp chướng cũng giảm nhẹ. Tất cả phiền phức đều do vọng tưởng sanh 
ra, đây chẳng những là nguồn gốc của bịnh tật mà cũng là cội rễ của lục đạo sanh 
tử luân hồi. Chúng ta hiểu được đạo lý này thì phải tu tâm thanh tịnh, tâm bình 
đẳng, tâm chân thành, quay về với tự nhiên, quay về với pháp tánh. 

Quay về pháp tánh tức là ‘Pháp Thân Bồ Tát’, vĩnh viễn chẳng còn sanh 
tử, chẳng còn phiền não, chẳng còn bịnh đau. Cảnh giới này chính là Nhất Chân 
pháp giới, Hoa Tạng thế giới, Cực Lạc thế giới, và các báo độ của chư Phật, Bồ 
Tát đều như vậy. Chúng sanh mê mất tự tánh, trái ngược với tự nhiên nên mới 
nhận chịu các thứ khổ nạn. Người chân chánh có chí khí, có trí huệ sẽ tìm nguồn 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

135 
 

gốc của khổ nạn và tiêu trừ nó để khôi phục cái đạo trường thọ, hạnh phúc nhất, 
khỏe mạnh nhất này, đó chính là ‘Vô Lượng Thọ’ nói trong kinh Vô Lượng Thọ. 
Mỗi người vốn có vô lượng thọ nhưng vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nên 
mới biến thành sanh tử luân hồi, tạo thành những ác tướng [trong luân hồi] này. 

Loại thứ nhì là bịnh oan nghiệp, tức là oan gia chủ nợ trói buộc. Câu chuyện 
của Ngộ Ðạt quốc sư đời Ðường ghi trong Từ Bi Tam Muội Thủy Sám là thí dụ 
điển hình. Ngộ Ðạt quốc sư là cao tăng suốt mười đời, công phu tu hành rất tốt, 
trì giới tinh nghiêm, thiện căn chẳng mê muội, liên tục mười đời đều xuất gia tu 
hành. Ðến đời thứ mười thì trí huệ, phước đức thành tựu nên được vua tôn làm 
thầy. Ðây chẳng phải do tu hành trong một đời mà là do tu hành, trí huệ, phước 
đức tích lũy từ nhiều đời mới có thể làm thầy của vua. Giả sử ngài có thể gặp 
được pháp môn Tịnh Ðộ thì đã sớm về thế giới Cực Lạc thành Phật rồi! 

Ngộ Ðạt quốc sư thọ nhận hoàng đế cúng dường trầm hương bảo tọa (ghế 
Thái Sư làm bằng gỗ trầm hương), nên sanh tâm hoan hỷ (hoan hỷ là phiền não, 
thuộc về thất tình ngũ dục: hỷ, nộ, ai, lạc, ái, ố, dục (vui, giận, buồn, mừng, 
thương, ghét, ham muốn). Một tâm niệm hoan hỷ khởi lên thì thần hộ pháp liền 
rời khỏi, oan gia chủ nợ tìm đến và tạo nên một mụt ghẻ mặt người [trên đầu gối 
của quốc sư], khổ chẳng nói nổi. Hoàng đế tìm những vị thầy thuốc giỏi nhất chẩn 
bịnh cho ngài nhưng cũng không chữa hết. Ngài nhiều đời đều dụng công chân 
thật, chỉ vì lúc đó tiếp thọ cúng dường, sanh tâm ưa thích nên phiền não hiện tiền. 
Cho nên đức Phật dạy các đệ tử xuất gia phải ‘dùng khổ làm thầy’ là có đạo lý 
phi thường. Rất nhiều người tu hành một khi nhận sự cúng dường ngũ dục lục 
trần của tín đồ bèn đi đến A Tỳ địa ngục. Tấm gương của đức Phật Thích Ca Mâu 
Ni thị hiện là ba y một bát, đêm ngủ dưới gốc cây, ngày ăn một bữa, tuyệt đối sẽ 
chẳng thoái đọa. 

Ghẻ mặt người là do oan gia chủ nợ đời trước của Ngộ Ðạt quốc sư, người 
này là người làm chung với quốc sư, đời trước bị ngài hại chết 65. Oán hận kết 
quá sâu. Ngài là người tu hành có thần hộ pháp bảo hộ, tuy oan gia đời đời kiếp 
kiếp đều đi theo nhưng chẳng thể đến gần. Ðến đời thứ mười mới tìm được cơ 
hội nên oan gia liền nhập vào người. Ngài gặp nạn này, Phật, Bồ Tát biết được; 
trong kinh Kim Cang, đức Phật Thích Ca Mâu Ni phó chúc các đại Bồ Tát phải 
thường săn sóc, lo lắng cho tiểu Bồ Tát. Lúc Ngộ Ðạt quốc sư còn làm một chú 
tiểu, một hôm gặp người hành khất bị ghẻ độc, mùi hôi hám khó chịu nổi, chẳng 
ai chịu đến gần người hành khất này. Khi ngài gặp được, sanh khởi tâm từ bi và 
săn sóc cho người hành khất, lại còn dùng miệng hút mủ độc ra. Sau đó người 
hành khất bớt bịnh và nói với ngài: ‘Nếu sau này ông gặp khó khăn gì thì hãy đến 

 
65 Mười đời trước đời của Ngộ Ðạt quốc sư có chuyện Viên Áng chém Triều Thố (200 – 154 
trước Công Nguyên, một chính trị gia nổi tiếng đời Tây Hán) ở ngoài chợ. Triều Thố bị chém 
vô cùng oan ức nên ôm mối hận trong lòng và tìm cách báo thù. Viên Áng cả mười đời đều 
xuất gia làm tăng, giới luật nghiêm minh nên Triều Thố chẳng trả thù được, đến đời thứ mười 
Triều Thố mới trả thù bằng cách gây ra mụt ghẻ mặt người trên chân của Ngộ Ðạt (tức Viên 
Áng) quốc sư. (Trích từ tựa cuốn Từ Bi Thủy Sám)  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

136 
 

tìm tôi, tôi trú tại một ngọn núi ở Tứ Xuyên, trên núi có hai cây tòng, [ông tìm 
chỗ có hai cây tòng thì sẽ gặp tôi]’. 

Khi Ngộ Ðạt quốc sư bị ‘ghẻ mặt người’, nhớ đến lời người hành khất này 
đã nói lúc trước nên đến Tứ Xuyên để tìm người ấy. Ði theo lời dặn quả nhiên 
tìm được chỗ có hai cây tòng, ngài đến chỗ đó và nhìn thấy một đạo tràng lớn 
hiện ra. Người hành khất sanh bịnh lúc trước chính là tôn giả Ca Nặc Ca thị hiện, 
ngài là một vị đại A La Hán đến để thử xem Ngộ Ðạt quốc sư có tâm đạo, tâm từ 
bi hay chăng, và cũng biết tương lai ngài sẽ bị nạn ghẻ mặt người. Sau đó tôn giả 
Ca Nặc Ca dùng nước Từ Bi Tam Muội để rửa ghẻ mặt người; mụn ghẻ mặt người 
đột nhiên thốt ra tiếng và kể lại nghiệp duyên đời trước. Lúc bấy giờ Ngộ Ðạt 
quốc sư mới hiểu. Tôn giả Ca Nặc Ca điều [đình hóa] giải oan trái này xong, oan 
gia đồng ý và chịu ra khỏi thân thể thì bịnh của Ngộ Ðạt quốc sư liền khỏi. 

Thế nên người đời đừng kết oán thù, chuyện này quan trọng phi thường. 
Nếu người ta hủy báng mình, sỉ nhục mình, hãm hại mình thì cũng phải cam tâm 
nhẫn chịu, tuyệt đối đừng khởi lên tâm niệm báo phục gì hết. Nếu có một tơ hào 
tâm niệm muốn báo thù thì sẽ oan oan tương báo chẳng bao giờ dứt. Hôm nay họ 
sỉ nhục, hãm hại, thậm chí sát hại mình, nhất định là đời trước mình đã từng hại 
họ, sỉ nhục họ, hôm nay họ đối với mình như vậy thì món nợ này sẽ được trả dứt. 
Hết thảy nên nghĩ là mình phải trả nợ, đời sau có gặp lại thì sẽ là bạn bè, sẽ chẳng 
làm oan gia đối đầu nữa. Do đó quyết không nên có một tơ hào muốn làm hại 
người khác, đừng có một chút hành vi gì làm tổn hại kẻ khác, đó chính là tu hành, 
được vậy thì bạn mới thật sự có phước. 

Không thể kết oán thù với hết thảy chúng sanh, ngay cả súc sanh cũng 
chẳng thể kết oán. Kinh Lăng Nghiêm nói: ‘Người chết làm dê, dê chết làm 
người’, người ăn thịt dê, người chết đi biến thành dê, dê chết đi lại sanh làm 
người, người lại ăn thịt dê, đời đời kiếp kiếp ăn qua ăn lại, oan oan tương báo, 
dây dưa chẳng dứt. Ðến lúc báo đền thì tuyệt chẳng báo đền vừa đúng, sẽ luôn 
luôn thêm một ít, mỗi đời đều thêm một chút, đến sau cùng sẽ tạo thành kiếp nạn 
to lớn. Trong bài ‘Văn Xương Ðế Quân Âm Chất Văn’ có một đoạn kể chuyện 
Văn Xương Ðế Quân đời trước tạo sát nghiệp, từ một sát nghiệp nho nhỏ tích lũy 
mười mấy đời trở thành sát nghiệp nặng nề, quả báo tại địa ngục A Tỳ. Ðây là 
nhân duyên thứ nhì gây ra bịnh tật. Nếu gặp những loại bịnh này, phải tụng kinh, 
niệm Phật, tích lũy công đức hồi hướng để điều giải (điều đình hóa giải). Nếu họ 
tiếp nhận thì vấn đề sẽ được giải quyết, [bịnh tật sẽ khỏi]; nếu họ chẳng chịu thì 
vẫn còn phiền phức. 

Loại thứ ba là bịnh do nghiệp chướng tạo nên, chẳng thuộc về sinh lý (thuộc 
về phương diện sinh vật học), cũng chẳng thuộc oan nghiệp, là do tự mình tạo ác 
nghiệp quá nhiều. Loại bịnh này thuốc men chẳng có hiệu quả gì hết; tụng kinh, 
bái sám, hồi hướng cũng chẳng có hiệu quả, chỉ có cách dùng tâm chân thành sám 
hối mới có thể cứu. Nói cách khác phải dùng tâm chân thành và tu pháp sám hối, 
sửa sai đổi mới, ‘đừng làm việc ác, chuyên làm việc thiện’ thì mới có thể tiêu trừ 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

137 
 

loại bịnh khổ này. Tóm lại phàm là bịnh đau gì thì nhất định phải có nguyên nhân, 
tiêu trừ hết nguyên nhân ấy mới có thể khôi phục sức khỏe thực sự. 

Trong xã hội hiện nay thường có ba loại bịnh này, nếu người bịnh biết được 
nguyên nhân gây bịnh, y theo lời dạy mà tu hành thì chẳng ai không được cứu. 
Những chuyện này chỉ có Phật pháp mới nói được thấu suốt, viên mãn, chúng ta 
học Phật thì cũng phải biết. Có thân thể khỏe mạnh, tâm địa thanh tịnh, bình đẳng, 
từ bi, thì chướng ngại trên đường Bồ Ðề sẽ giảm bớt, tu hành chứng quả sẽ được 
thuận buồm xuôi gió. 

 
3. Ý nghĩa chân thật của Phật thất  
 (Buổi sáng 22-3-99) 
 

a. Mục đích của Phật thất: 
Phật thất chẳng phải là pháp hội, nếu xem như là pháp hội thì đó chỉ là tụ 

tập náo nhiệt, ý nghĩa chẳng lớn. Mục đích chân chánh của Phật thất là buông 
xuống vạn duyên, hy vọng trong vòng bảy ngày này nhất tâm chuyên niệm A Di 
Ðà Phật, và đạt được kết quả ‘nhất tâm bất loạn, tâm bất điên đảo’. Công phu nhất 
tâm bất loạn có sâu cạn chẳng đồng, dựa trên sự buông xuống của hành giả được 
nhiều hay ít; buông xuống được nhiều thì công phu nhất tâm được sâu; buông 
xuống ít thì công phu nhất tâm sẽ cạn. Nhất tâm gồm có Lý nhất tâm, Sự nhất 
tâm, và công phu thành phiến, công phu thành phiến là Sự nhất tâm mức cạn 
nhưng vẫn nắm chắc có thể vãng sanh tây phương Cực Lạc thế giới. 

 
b. Công phu thành phiến 
Công phu thành phiến là như thế nào? Niệm Phật đã được thuần thục, chân 

chánh trong ngày đêm sáu thời (tức là hai mươi bốn giờ) chẳng khởi vọng niệm, 
chỉ có Phật hiệu trong tâm; lúc niệm có Phật hiệu, lúc chẳng niệm vẫn có Phật 
hiệu trong tâm. Rất nhiều đồng tu có kinh nghiệm này nhưng chỉ có thể duy trì 
trong thời gian ngắn, chẳng thể duy trì lâu dài, nếu có thể duy trì lâu dài thì tức là 
công phu thành phiến, đây là cảnh giới tốt. 

 
c. Làm thế nào buông xuống 
Phải biết vọng tưởng, tạp niệm, phân biệt, chấp trước nhất định sẽ phá hoại 

chánh niệm. Chúng ta phải có cảnh giác cao độ, nếu không thể buông bỏ vọng 
tưởng, tạp niệm thì chẳng thể vãng sanh, chẳng thể thoát ly lục đạo luân hồi. Làm 
thế nào để giải quyết vấn đề này? Câu trả lời vẫn là một câu nói cũ rích: ‘Phải 
buông xuống’!. Trong đời sống thường ngày niệm niệm đều vì chúng sanh, niệm 
niệm đều vì xã hội, đừng nghĩ cho mình thì sẽ dễ buông xuống được. Lý do người 
thế gian chẳng thể buông xuống là vì khi khởi tâm động niệm đều nghĩ cho mình, 
đều vì mình, đây là một chướng ngại to lớn. Chư Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức trong 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

138 
 

các kinh luận nhiều lần nhắc nhở chúng ta, chúng ta đã đọc xong, nghe xong, vẫn 
trơ trơ như đá, vẫn tự tư tự lợi, vẫn giữ tâm niệm bảo hộ mình. 

Ðiều đầu tiên trong tư tưởng của người Mỹ là làm thế nào để bảo vệ chính 
mình. Ở Mỹ tư tưởng này được công nhận là chính xác, có thiệt là chính xác hay 
chăng? Không hẳn vậy. Niệm niệm muốn bảo hộ mình là tăng thêm ngã chấp. 
Ngã chấp là căn bản của lục đạo luân hồi. Phật dạy chúng ta phải ‘vô ngã’ cho 
nên bảo hộ mình là sai lầm. Vô ngã thì sẽ chẳng có luân hồi, có ‘Ta’ thì sẽ có luân 
hồi; có ‘Ta’ thì nghiệp mình tạo là nghiệp luân hồi; vô ngã -- chẳng có Ta thì 
nghiệp mình tạo là tịnh nghiệp. Chữ Ngã trong ‘Thường - Lạc - Ngã - Tịnh’ nói 
trong kinh là ‘chân ngã’, ngày nay chúng ta chấp trước thân này là Ta, đây là ‘giả 
ngã’ (Ta giả). Thiền tông nói rất hay: ‘mặt mũi vốn sẵn có khi cha mẹ chưa sanh’ 
mới là chân ngã. 

Chân ngã là tự tánh, pháp tánh, pháp thân, tìm được chân ngã tức là thành 
Phật, tức là pháp thân Như Lai. Pháp thân là gì? Hư không pháp giới hết thảy 
chúng sanh chính là pháp thân. Do đó mới biết chúng ta thường niệm hết thảy 
chúng sanh, thường tưởng hết thảy chúng sanh thì sẽ tương ứng với pháp thân, 
chân ngã, Phật đạo. Niệm niệm đều tự tư tự lợi, niệm niệm đều bảo hộ chính mình 
là sai lầm to lớn. Bao nhiêu thiện pháp, công đức chân thật đều bị quan niệm sai 
lầm này gây nên chướng ngại; chẳng những chướng ngại thiện pháp công đức của 
mình mà còn tạo nên rất nhiều nghiệp tội. Tội nghiệp này sẽ chướng ngại hết thảy 
thiện pháp của chúng sanh, phá hoại công đức của đại chúng, căn nguyên của 
những thứ này đều là ‘một niệm riêng tư’. 

Ðặc biệt trong thời đại hiện nay, tai nạn dồn dập, đây chẳng phải là dấu 
hiệu tốt. Nếu chúng ta muốn cứu mình thì đầu tiên phải dẹp bỏ tâm niệm tự tư tự 
lợi. Niệm Phật thì cũng vì hết thảy chúng sanh mà niệm, đây chẳng những là tự 
lợi mà cũng là lợi tha. [Hãy nghĩ] tôi hết lòng nỗ lực niệm Phật là vì muốn tiêu 
tai nạn [nghiệp chướng] của hết thảy chúng sanh, vì cầu hòa bình vĩnh cửu cho 
thế giới, chẳng phải vì mình mà niệm. Chúng sanh tạo nghiệp chẳng biết niệm 
Phật, tôi niệm Phật thay cho họ, đây là lòng tốt. Cho dù kiếp nạn chẳng thể tiêu 
trừ nhưng cũng có thể giảm bớt, trì hoãn, hoặc rút ngắn, hiệu quả này có thể khẳng 
định được. 

Phật thất tại Niệm Phật Ðường Tân Gia Ba kéo dài suốt năm, giảng đường 
mỗi tuần giảng kinh mười bốn giờ, mục đích là cầu mong tiêu tai miễn nạn cho 
hết thảy chúng sanh, cầu mong xã hội an định hòa bình, chẳng hoàn toàn vì cá 
nhân mình. Vì chúng sanh tức là vì chính mình, vì mình mà niệm Phật thì có thể 
làm biếng giải đãi, nếu vì chúng sanh thì sẽ chẳng dám giải đãi. Nếu tôi chẳng hết 
lòng niệm Phật thì chúng sanh sẽ chẳng được cứu; nếu tôi hết lòng niệm Phật thì 
tai nạn sẽ được hóa giải; nói cách khác tôi có trách nhiệm trong việc hóa giải kiếp 
nạn được hay không, có thể trì hoãn kiếp nạn hay không. Tôi phải dùng tâm thanh 
tịnh, tâm chân thành, tâm từ bi dũng mãnh tinh tấn, niệm câu Phật hiệu này cho 
đàng hoàng, buông xuống hết thảy thân tâm thế giới thì tự nhiên sẽ được cảm 
ứng. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

139 
 

 
 

4. Duyên và Sám hối (Buổi sáng 27-3-99) 
 

a. Thị hiện vãng sanh. 
Trong Phật thất tại Dallas, lão cư sĩ họ Mã vãng sanh, chúng tôi nghe xong 

vô cùng hoan hỷ. Trong ‘tam chuyển pháp luân’ - thị chuyển, khuyến chuyển, 
chứng chuyển, cụ Mã thị hiện vãng sanh trong Phật thất và đã chứng minh cho 
chúng ta. Ðây là lợi ích, công đức thù thắng của sự niệm Phật, chúng ta nên noi 
gương và học tập. Hết thảy pháp trong thế gian đều là giả, chỉ có vãng sanh bất 
thoái thành Phật là thiệt, chúng ta phải nắm chắc cơ duyên này. 

Ðại Từ Bồ Tát nói: ‘Nếu có thể trong đời này khuyên hai người vãng sanh 
thì còn hơn tự mình tinh tấn, nếu có thể khuyên mười hoặc hai mươi người vãng 
sanh thì công đức vô lượng’. Khuyên người được càng nhiều thì càng thù thắng, 
công phu niệm Phật của mình dở một chút cũng có thể vãng sanh. Thế nên giúp 
người vãng sanh là công đức lớn nhất trong thế gian và xuất thế gian. 

 
b. Duyên 
Lý do niệm Phật nhưng chẳng thể vãng sanh, thứ nhất là vì thiện căn, phước 

đức, và nhân duyên chẳng đủ. Kinh Di Ðà nói: ‘Chẳng thể dùng ít thiện căn, 
phước đức, nhân duyên được sanh cõi ấy’. Thứ nhì là vì nghe kinh quá ít, đối với 
những đạo lý và chân tướng sự thật mà đức Phật đã dạy, chẳng khế nhập, chẳng 
thể lý giải, vẫn sanh hoạt trong phiền não, vọng tưởng, tạp niệm, cho nên công 
phu đã bị khấu trừ đi rất nhiều. Công phu chẳng đắc lực và niệm Phật khó được 
thành tựu cũng chẳng vượt ra ngoài hai nhân tố này. Thiện căn phước đức có thể 
thành thục hay chăng thì ‘duyên’ rất quan trọng. Ðây cũng như lời dạy của Thiện 
Ðạo đại sư trong ‘Quán Kinh Sớ’: ‘Cửu phẩm vãng sanh đều do gặp duyên chẳng 
đồng’. Nói cách khác nếu gặp được duyên thù thắng thì cho dù thiện căn phước 
đức kém một tí nhưng vẫn có thể bù đắp, đời này cũng quyết định vãng sanh. Do 
đó có thể thấy ‘duyên’ đối với chúng ta vô cùng quan trọng. 

Ðạo tràng là duyên, bạn tốt là duyên, nghe pháp là duyên, năm xưa lúc đức 
Phật còn tại thế, Ngài thị hiện cho chúng ta xem suốt bốn mươi chín năm mỗi 
ngày giảng kinh thuyết pháp chẳng gián đoạn, đây là làm ‘tăng thượng duyên’ 
cho chúng ta, làm cho những người có thiện căn phước đức kém một chút dùng 
phương pháp nghe kinh để bù đắp thì ngay trong đời này có thể thành tựu. 

 
c. Ðạo tràng chánh pháp 
Ðạo tràng của nhà Phật từ xưa đến nay đều lấy việc giảng kinh, thuyết 

pháp, giáo học làm chính. Phật pháp suy thoái thì cũng mới hai trăm năm nay mà 
thôi. Nguyên nhân suy thoái chính là vì trong chùa không có giảng kinh. Không 
có giảng kinh, chẳng hiểu lý luận, phương pháp tu hành, cho dù tu hành thì cũng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

140 
 

là tu mù luyện đui, chẳng được chư Phật, Bồ Tát gia trì, ngược lại còn bị yêu ma 
quỷ quái nhiễu loạn, đây là nguyên nhân đạo tràng suy bại. Chúng ta hiểu rõ, 
minh bạch nên hy vọng xây dựng một đạo tràng chánh pháp, báo ân Phật, báo ân 
chúng sanh. 

Ðạo tràng chánh pháp phải giảng kinh mỗi ngày nhưng hiện nay pháp sư 
giảng kinh rất ít, chúng ta lợi dụng sự tiện lợi của khoa học kỹ thuật, lúc giảng 
kinh giữ lại băng thâu hình và thâu âm rồi làm thành CD, VCD để tặng miễn phí 
cho đại chúng. Ðược vậy thì bạn có thể nghe kinh mỗi ngày. Nếu bạn chẳng có 
nhiều băng thâu hình cứ nghe lại băng cũ, nghe mười lần, hai mươi lần, nghe hoài 
chẳng bỏ, thì sẽ từ từ hiểu được đạo lý, tâm ngày càng thanh tịnh, tâm ngày càng 
định, như vậy thì Ma sự sẽ giảm ít, Ma chẳng thể làm gì được, Ma muốn nhiễu 
loạn cũng chẳng tìm được cơ hội. Chỉ cần bạn thực sự làm thì Ma cũng sẽ cảm 
động, không những Ma chẳng nhiễu loạn mà còn đến hộ pháp nữa, đây là việc 
chúng ta phải biết. Thế nên nghe kinh quan trọng hơn bất cứ chuyện gì. 

Ðạo tràng phải có Học, phải có Ðạo. ‘Học’ là mỗi ngày đều giảng kinh, 
nghe kinh. Chữ Ðạo ở đây là trì danh niệm Phật, Phật hiệu chẳng gián đoạn trong 
Niệm Phật Ðường, người niệm Phật chẳng gián đoạn. Có Ðạo, có Học mới có thể 
‘trên đền tứ ân, dưới độ tam khổ’. 

 
d. Buông xuống 
Cần phải buông xả những chuyện tạp nhạp trong thế gian và xuất thế gian, 

buông xuống chẳng phải buông xuống trên Sự tướng, mà là buông xuống trong 
tâm, trong tâm chẳng tiêm nhiễm mảy tơ. Người xuất gia chủ trì đạo tràng phải 
hộ trì đạo tràng nên phải phát họa các hoạt động nhằm giúp đỡ mọi người tu học, 
đây là Sự; Buông xuống là trong tâm chẳng lưu lại dấu vết, vĩnh viễn bảo trì 
‘chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi’. Tâm địa ‘chân thành, thanh 
tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi’, hành trì tự hành hóa tha, hóa tha là khi tiếp 
xúc hết thảy đại chúng đều tương ứng với ‘nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy 
duyên’, được vậy thì chúng ta trụ trong chánh pháp. Ðề ra mười câu này, mục 
đích là hy vọng chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, từng ly từng tí gì 
cũng đều tương ứng. Làm thế nào mới có thể được tương ứng là học vấn, công 
phu, phải thường học tập, thường thể hội. Nguyên tắc tu hành trong nhà Phật rất 
nhiều, tổng trì (tức là cương lĩnh) chẳng phải chỉ có một thứ; nắm chắc lấy mỗi 
cương lĩnh đều có thể quán thông hết thảy các pháp. 

 
e. Sám hối 
Ðối với những người nghiệp chướng sâu nặng thì sám hối rất quan trọng. 

Tam Trọng Diệu Âm Tịnh Tông Học Uyển ở Ðài Bắc mỗi ba tháng cử hành phát 
lồ sám hối một lần, tất cả các đồng học tụ hợp lại kiểm điểm coi trong ba tháng 
vừa qua đã làm những chuyện gì sai, nói ra chẳng dấu gì hết, sửa sai đổi mới. 
Trong Phật môn gọi việc này là ‘Tự tứ pháp hội’, lúc trước là một năm cử hành 
một lần, hiện nay chúng ta nghiệp chướng nặng, một năm làm một lần không đủ. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

141 
 

Tam Trọng Diệu Âm Tịnh Tông Học Uyển ba tháng cử hành một lần, cách làm 
này đáng được đẩy mạnh và truyền rộng ra. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở Tân Gia Ba chẳng phát lồ sám hối mỗi năm một 
lần, cũng chẳng phải ba tháng một lần, ông ta sám hối mỗi ngày, mỗi ngày đều 
phát hiện lỗi lầm của mình, mỗi ngày sửa lỗi nên hai năm gần đây đạo tràng nơi 
đó vô cùng hưng vượng, thù thắng. Bất cứ người nào phê bình chúng tôi, chúng 
tôi đều vui vẻ tiếp nhận, hết lòng phản tỉnh, nếu có sai thì sửa, nếu không sai thì 
ngăn ngừa. Ða số người phê bình đều rất ít tiếp xúc với chúng tôi, chẳng hiểu rõ, 
có rất nhiều sự hiểu lầm. Nhưng họ nói ra cũng tốt, nếu chẳng có lỗi này thì chúng 
tôi cố gắng chẳng phạm; nếu có thì khi họ chỉ ra giúp chúng tôi, chúng tôi rất cảm 
kích, lập tức sửa đổi, họ đều là thiện tri thức. Học Phật như thế thì cả đời đều sinh 
hoạt với tâm niệm biết ơn, đây thực sự là hạnh phúc mỹ mãn. Có thái độ tu học 
tốt đẹp thì đạo nghiệp đời này mới có thể thành tựu, sanh hoạt mới mỹ mãn. Nếu 
vừa nghe người khác nói ra lỗi lầm của chúng ta liền chẳng vui, như vậy là sai 
lầm to lớn, là mê hoặc điên đảo, lỗi lầm vĩnh viễn chẳng thể sửa đổi trở lại, đây 
là chướng ngại to lớn trên đạo nghiệp, làm sao có thể thành tựu cho được! Những 
người thành tựu trong pháp thế gian và xuất thế gian đều mạnh dạn sửa sai, vui 
vẻ tiếp nhận sự phê bình của kẻ khác. 

 
5. Ý nghĩa quan trọng của việc siêu tiến (siêu độ) (Buổi sáng 30-3-99) 

Nhìn một cách cạn cợt thì Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự là sự hiển thị của 
hiếu đạo, nhà Nho coi trọng, cung kính làm chuyện truy niệm công ơn tổ tiên, 
hiệu quả là đạo đức của dân chúng trở nên sâu dày 66. Ðây là sự giáo dục tốt đẹp, 
dạy chúng ta hiếu thân, báo ân, đây là căn bản của đức hạnh. Từ xưa đến nay 
người Trung Quốc chú trọng hiếu đạo, đặc biệt coi trọng việc tế lễ tổ tiên. Trong 
‘Cổ Lễ’ đối với tế lễ rất thận trọng, lễ tiết tương đối nhiều và tỉ mỉ, dụng ý rất 
sâu! 

Trong Phật pháp nếu quan sát sâu thêm một tầng thì ý nghĩa này càng trọng 
đại. Trong kinh Ðịa Tạng Bồ Tát bổn nguyện, Thế Tôn cụ thể nói rõ, việc siêu 
tiến (siêu độ) đích thật có hiệu quả. Người nhà của cô gái dòng Bà La Môn và cô 
Quang Mục lúc sanh tiền tạo ra tội nghiệp cực nặng, sau khi chết đọa vào địa 
ngục. Tìm cách cứu người thân ra khỏi địa ngục là tâm của người con hiếu. Có 
thể làm nổi hay chăng? Có thể, vì đức Phật dạy: ‘Hết thảy pháp từ tâm tưởng 
sanh’. Dùng tâm chân thành, tâm từ bi, tu học đúng theo lý luận và phương pháp 
Phật dạy thì có thể đạt được mục đích này. Nếu chỉ có hình thức siêu độ mà chẳng 
chuyển biến trên thực chất thì không được; chỉ có thể nói ‘có làm’ tốt hơn ‘chẳng 
làm’ mà thôi, hiệu quả thực sự rất khó nói.  

Phương pháp [siêu độ] dùng trong kinh Ðịa Tạng là phương pháp niệm 
Phật, thế mới biết phương pháp niệm Phật vô cùng thù thắng. Niệm Phật nhất 
định phải niệm đến lúc có công phu thì mới đạt được hiệu quả; nếu niệm Phật 

 
66 Thận chung truy viễn, dân đức quy hậu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

142 
 

chẳng có công phu, niệm càng nhiều, chẳng chuyển cảnh giới nổi thì hiệu quả của 
việc siêu độ sẽ chẳng đạt được. Cô gái Bà La Môn niệm Phật một ngày một đêm 
nhìn thấy địa ngục trong lúc nhập định, gặp quỷ vương, quỷ vương nói với cô 
rằng mẹ cô đã sanh đến cung trời Ðao Lợi. Tại sao bà có thể sanh lên trời? Vì bà 
có người con hiếu thảo, y theo lời dạy của Phật mà siêu độ cho bà, chẳng những 
bà được sanh lên trời, những chúng sanh cùng chịu tội trong địa ngục với bà cũng 
được hưởng phước lây, họ đều được sanh lên trời. Cô niệm Phật một ngày một 
đêm có chuyển biến như thế nào? ‘Chuyển phàm thành thánh’. Cô được nhất tâm 
bất loạn, được nhất tâm bất loạn tức là thánh nhân, chẳng còn là phàm phu, cho 
nên quỷ vương xưng cô bằng Bồ Tát, đây là cảnh giới trong định. Do đó mới biết 
lời trong kinh Di Ðà nói: ‘Nếu [niệm] một ngày, nếu hai ngày, đến bảy ngày nhất 
tâm bất loạn’ là chẳng giả dối. Cô Bà La Môn niệm hết một ngày một đêm, công 
phu của cô sâu cạn thì chúng ta chẳng biết nhưng khẳng định là cô đạt được ‘nhất 
tâm bất loạn’. Nhất tâm bất loạn có cạn sâu chẳng đồng, có Sự Nhất Tâm, Lý 
Nhất Tâm. Nếu là Lý Nhất Tâm thì như kinh Hoa Nghiêm có nói, bốn mươi mốt 
vị Pháp Thân đại sĩ chứng được Lý Nhất Tâm; cấp bậc cạn sâu của Lý Nhất Tâm 
gồm có bốn mươi mốt cấp bậc. Lý Nhất Tâm đã vậy thì Sự Nhất Tâm cũng chẳng 
ngoại lệ, chứng được Sự Nhất Tâm Bất Loạn, công phu tương đương với A La 
Hán, Kiến Tư phiền não đã đoạn dứt. Kiến Tư phiền não chưa đoạn là công phu 
thành phiến, cho nên thấp nhất thì cô cũng đạt được Sự Nhất Tâm Bất Loạn. 

Cô Bà La Môn có thể chuyển phàm thành thánh là do má cô giúp. Nếu má 
cô chẳng tạo tội nghiệp, chẳng đọa địa ngục thì cô sẽ chẳng niệm Phật, cô vĩnh 
viễn sẽ là phàm phu, vì vậy công đức của má cô là ở chỗ này, nhờ bà có công đức 
nên mới sanh lên trời được. Chúng ta hiểu đạo lý xong mới biết muốn siêu độ 
người thân trong nhà thì phải phát tâm chân thật, tự mình phải tu hành chân thật, 
chân chánh tu hành chứng quả, hồi hướng công đức cho họ. Họ đọa lạc bắt buộc 
chúng ta không tu không được, nếu mình chẳng tu thì họ không được độ, họ phải 
chịu khổ; nếu mình chân tu, làm ra thành tích thì họ có thể lìa khổ, thế nên hai 
bên giúp đỡ thành tựu cho nhau. 

Hôm nay chúng ta làm Phật sự, làm theo nghi thức, nếu cảnh giới của chúng 
ta chẳng thể chuyển biến thì hiệu quả của sự siêu độ vô cùng yếu ớt. Họ ở cõi địa 
ngục thì vẫn ở địa ngục; ở cõi ngạ quỷ thì vẫn ở cõi ngạ quỷ. Nếu trong khóa Phật 
sự này tâm niệm của người siêu độ có thể thay đổi, có thể làm được ‘chuyển ác 
thành thiện, chuyển mê thành ngộ’, người được siêu độ sẽ được lợi ích; nếu trong 
khóa Phật sự này thật sự có thể làm được ‘chuyển phàm thành thánh’ thì người 
được siêu độ chắc chắn sẽ thoát ly ác đạo. 

Cô Quang Mục cũng niệm Phật nhưng công phu cạn hơn một chút, chẳng 
đạt được nhất tâm bất loạn, chỉ đạt được công phu thành phiến, nên chỉ có thể 
được cảm ứng trong giấc mộng. Trong mộng, Phật nói cho cô biết mẹ cô đã thoát 
ly ác đạo, và sanh vào cõi người. Mẹ cô Bà La Môn sanh lên trời Ðao Lợi, còn 
mẹ cô Quang Mục sanh làm con của người đầy tớ trong nhà. So sánh hai người 
này thì công phu của cô Quang Mục thấp hơn một bậc nên hiệu quả cũng giảm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

143 
 

xuống một bậc. Từ đó có thể biết tiếp nhận [lời thỉnh cầu] siêu độ cho người ta 
chẳng dễ. Tín đồ lấy tiền cung cung kính kính mời bạn siêu độ cho người nhà của 
họ, nếu bạn siêu độ chẳng nổi, nhưng bạn đã thâu tiền của người ta rồi, phiền 
phức lớn lắm! Cả đời tôi chẳng dám làm việc này vì tôi hiểu đạo lý và chân tướng 
sự thật trong đó. Cho nên làm Phật sự thì đừng thâu một đồng xu cắc bạc gì hết, 
phải dùng tâm chân thành, tận tâm tận lực mà làm thì đối với họ sẽ có ích lợi. Nếu 
siêu độ mà còn trả giá, kèo nài tiền bạc, chẳng những một tí hiệu quả gì cũng 
không có mà còn ‘tác dụng phụ’ nữa, đây là điều mà chúng ta phải hiểu. Do đó 
mới biết chỉ cần tự mình làm thật sự, tự mình có công phu chân thật thì hình thức 
chẳng quan trọng. 

Trong cuốn Ảnh Trần Hồi Ức Lục của lão pháp sư Ðàm Hư có ghi một câu 
chuyện gọi là ‘Tám năm đóng cửa đọc Lăng Nghiêm’ 67. Lúc đó ngài còn chưa 
xuất gia, cùng vài người bạn đồng tham (bạn đạo) cùng nhau học tập kinh Lăng 
Nghiêm. Họ dùng tám năm để học bộ kinh này, có được một phần thành kính và 
cũng được chút ít công phu. Họ hùn vốn lập ra một tiệm bán thuốc Bắc, một hôm 
vào bữa trưa chẳng có khách, một người trong nhóm ngủ gục ở quày bán thuốc. 
Ðang lúc mơ màng trong giấc ngủ thì nhìn thấy hai người đến tìm ông ta, hai 
người này là oan gia chủ nợ của ông. Lúc hai người này còn sống vì xích mích 
tiền bạc nên phải thưa kiện, kết quả là ông thắng kiện và hai người thua kiện này 
treo cổ tự tử. [Nhìn hai người này đến ông cũng hơi lo, sợ họ lại đòi nợ] Hai linh 
quỷ này đi đến trước mặt ông quỳ xuống, ông ấy hỏi:  

‘Các ông đến làm gì?’  
Họ nói: ‘Chúng tôi đến cầu xin siêu độ’.  
Nghe xong ông mới hơi yên tâm và hỏi: ‘Tôi làm sao siêu độ cho các ông?’.  
‘Chỉ cần ông chấp thuận là được’. 
‘Ðược, tôi sẽ siêu độ cho các ông’.  
Nói xong ông thấy hai linh quỷ này đạp lên đầu gối và vai của ông xong 

rồi bay lên trời, ông chẳng phải làm một nghi thức gì để siêu độ cả. 
Sau đó lại nhìn thấy hai linh quỷ khác, một là vợ lúc trước của ông, hai là 

con ông. Hai người này cũng đến xin ông siêu độ. Ông chấp thuận và thấy hai 
linh quỷ này cũng đạp lên đầu gối và vai của ông rồi bay lên trời.  

Ðạo lý của câu chuyện này là như thế nào? Giống như đạo lý nói trong kinh 
Ðịa Tạng, ông này đọc kinh Lăng Nghiêm sau tám năm cũng có công phu. Nếu 
tu hành chẳng có công phu, quỷ cũng chẳng chịu đến tìm bạn; nếu họ đến tìm bạn 
thì chứng minh rằng công phu của bạn có thể giúp đỡ cho họ. 

Bởi vậy nên tôi khuyên các vị đồng học, hiện nay đã học được kỹ thuật nói 
chuyện trên giảng đài, đức hạnh rất quan trọng, có đức hạnh mới có thể siêu độ 
cho oan gia chủ nợ. Nếu chẳng có đức hạnh thì giảng kinh thuyết pháp chỉ là 
phước đức, phước đức chẳng thể xuất tam giới, chỉ được quả báo tốt ở đời sau; 

 
67 Bát tải hàn song độc Lăng Nghiêm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

144 
 

giảng kinh thuyết pháp là tu bố thí pháp, đời sau sẽ được thông minh trí huệ. Nếu 
có đức hạnh thì giảng kinh thuyết pháp là công đức, dùng công đức ấy hồi hướng 
cầu sanh Tịnh độ thì chắc chắn sẽ được sanh. Chúng ta phải hiểu rõ ràng những 
đạo lý và chân tướng sự thật này, chúng ta phải biết cách làm lễ siêu độ Phật sự 
Tam Thời Hệ Niệm này như thế nào. 

Tôi đã giảng Tam Thời Hệ Niệm, tại sao phải giảng? Nếu chẳng giảng thì 
không [hiểu đạo lý và khi làm Phật sự không] thể khế nhập vào cảnh giới. Các 
đại đức thời xưa thường dạy chúng ta khi đọc kinh, nghiên giáo phải ‘tùy văn 
nhập quán’, tùy văn nhập quán tức là khế nhập vào cảnh giới, nếu chẳng hiểu câu 
văn này thì làm sao có thể nhập cảnh giới được! Nhất định phải giảng rõ phương 
pháp để cho hết thảy những người tham gia đều hiểu rõ, lúc [hiểu rõ và] đọc câu 
văn ấy thì cảm thọ sẽ khác; nói cách khác tức là chuyển cảnh giới. Tuy thời gian 
chuyển cảnh giới chẳng dài, làm xong thì đều quên hết, nhưng trong lúc làm có 
thể khế nhập vô đôi chút cũng tốt, cũng có thể sanh ra một ít hiệu quả. Nếu thật 
sự có thể khế nhập và chẳng thoái chuyển thì công đức sẽ lớn vô cùng, người 
mình muốn siêu độ sẽ thực sự được độ. Cùng một đạo lý ấy, tu hành bất cứ pháp 
sự nào cũng phải giảng kỹ càng về nội dung của pháp sự đó, đều phải nghiên cứu 
đàng hoàng, tốt nhất là những người tham gia đều hiểu rõ thì pháp sự này sẽ thù 
thắng phi thường. Dùng phương pháp khoa học hiện đại để giải thích những đạo 
lý này thì đó chính là hiện tượng ba động (làn sóng). Tu học, đọc kinh, niệm Phật 
đích thực là có hiệu quả, không những nâng cao cảnh giới của mình, đối với người 
thân, quyến thuộc thậm chí đến hết thảy chúng sanh đều có ích lợi. Ích lợi nhiều 
hay ít, lớn hay nhỏ hoàn toàn tùy thuộc vào cách dụng tâm của mình, tâm càng 
chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, thì hiệu quả càng thù thắng. Nếu trong đó xen 
tạp nghi ngờ, âu lo, xen tạp vọng tưởng, phiền não thì công phu sẽ bị phá hoại 
hoàn toàn, phải hiểu rõ nghĩa lý này.  

Trong truyện ký có chép một câu chuyện, Thích Kế Quang là một vị tướng 
đời Minh, ông là một Phật giáo đồ rất thuần thành. Có lần nằm mộng, gặp một 
người lính đã chết ngoài trận đến xin siêu độ, xin ông niệm kinh Kim Cang để 
hồi hướng cho ông lính, ông tướng này chấp thuận. Hôm sau ông dùng tâm rất 
cung kính để niệm một bộ kinh Kim Cang, niệm đến phân nửa, người hầu trong 
nhà rót cho ông một tách trà, ông chẳng nói gì chỉ dùng tay vẩy vẩy có ý muốn 
nói ‘không cần’ nên người hầu mới bưng tách trà đi khỏi. Ðêm đó ông nằm mộng 
thấy người lính này đến cám ơn, người lính nói: “Tôi chỉ được nửa cuốn, vì trong 
đó ông đã ‘nhét’ vô một chữ ‘không cần’”. Niệm một bộ kinh mà xen tạp một 
chữ ‘không cần’ thì hiệu quả đã giảm mất phân nửa. Ðến ngày hôm sau ông tướng 
này phải niệm lại một cuốn kinh để hồi hướng cho người lính. Cho nên công phu 
kỵ nhất là xen tạp, một khi xen tạp thì công phu sẽ mất hết. Cũng chính vì vậy 
nên người xưa nói ‘Ðọc kinh chẳng bằng niệm chú, niệm chú chẳng bằng niệm 
Phật’, tại vì càng đơn giản, càng ngắn thì càng chẳng dễ xen tạp. Chân chánh làm 
được chẳng xen tạp, chẳng hoài nghi, chẳng gián đoạn mới là công phu. 
 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

145 
 

6. Ðiều kiện để giác ngộ (Buổi sáng 06-4-99) 
Từ xưa đến nay người giác ngộ chẳng nhiều. Trong Tịnh Ðộ Tông thời 

Ðông Tấn, tại Lô Sơn, Viễn Công đại sư chỉ có một trăm hai mươi ba người vãng 
sanh, đây là một hội có nhóm người [vãng sanh] nhiều nhất trong lịch sử. Còn 
trong Thiền Tông thì học trò khai ngộ của Lục Tổ Huệ Năng đại sư cũng chỉ có 
sáu mươi ba người. Từ những điểm này chúng ta mới hiểu rằng người giác ngộ 
chẳng nhiều. Người như thế nào mới có thể giác ngộ? Những người triệt để hy 
sinh lợi ích của mình mới có thể giác ngộ, nếu buông xuống danh văn lợi dưỡng 
thế gian chẳng nổi, buông xuống sự hưởng thọ ngũ dục lục trần chẳng nổi, buông 
xuống ân oán tình chấp chẳng nổi thì sẽ không có khả năng giác ngộ. Người chân 
chánh giác ngộ chẳng phải là người có thiên tài đặc biệt gì cả. Tôn giả Châu Lợi 
Bàn Ðà Già, học trò của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, là một người ngu độn, ngài 
làm học trò của Thế Tôn chẳng bao lâu cũng có thể chứng A La Hán, nguyên 
nhân chính là ngài có thể buông xuống. 

Chúng ta trong nhiều đời nhiều kiếp trước đã học Phật rồi, đã gặp Phật, Bồ 
Tát, đã cúng dường Phật, Bồ Tát, vun trồng thiện căn sâu dầy. Tại sao vẫn chẳng 
khai ngộ? Nguyên nhân là vì chúng ta chẳng triệt để buông xuống tình chấp. 
Người triệt để buông xuống tình chấp trong tâm chỉ có một tâm niệm, đó chính 
là phục vụ cho hết thảy chúng sanh. Chúng ta thường nghe nói danh từ ‘phục vụ 
cho dân’, phạm vi của danh từ này còn nhỏ, đây chỉ là pháp giới người trong thập 
pháp giới. Còn phạm vi ‘phục vụ cho hết thảy chúng sanh’ mới lớn, ngoài người 
ra thì chín pháp giới kia cũng bao gồm trong ấy, tâm lượng như vậy thật là vĩ đại! 
Nhất định chẳng có Ta, biết là hư không pháp giới hết thảy chúng sanh là chính 
mình, phục vụ cho chúng sanh chính là phục vụ cho mình, nghĩa lý này rất sâu. 

Nếu chỉ vì Ta, chẳng chịu vì người khác, vì chúng sanh thì là mê hoặc điên 
đảo, mê mất tự tánh, [tâm niệm này sẽ] hại mình, tức là hại mình đời đời kiếp 
kiếp vĩnh viễn chẳng thể thoát ly luân hồi; nói rõ hơn một chút vĩnh viễn chẳng 
thể thoát ly tam ác đạo. Phải hiểu rằng chúng ta sanh đến cõi người và trời là rất 
may mắn nhưng thời gian vô cùng ngắn ngủi, trong kinh Phật tỷ dụ chúng ta [sanh 
đến cõi người cũng như] đi du lịch, tam ác đạo là quê nhà nên thời gian ở tam ác 
đạo rất dài. Ðây là nguyên nhân gì? Là do tự tư tự lợi tạo nên, tham luyến hưởng 
thọ ngũ dục lục trần trong thế gian tạo nên. Do đó vì mình là hại mình, vì chúng 
sanh mới chân thực là lợi ích cho mình. Những người mê trong lục đạo, mê trong 
tình dục chẳng hiểu nổi và cũng chẳng giác ngộ những đạo lý và chân tướng sự 
thật này. 

Hôm nay chúng ta vô cùng may mắn hiểu được đạo lý và chân tướng sự 
thật này nên mới thể hội được vài phần lòng đại từ đại bi của Phật, Bồ Tát. Và 
cũng bắt đầu tỉnh ngộ, có thể học tập Phật, Bồ Tát, buông bỏ vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước của mình, dùng tâm thương yêu chân thành, bố thí cúng dường 
một cách vô tư, giúp đỡ hết thảy chúng sanh một cách vô điều kiện, những người 
như vậy mới giác ngộ, mới khai trí huệ. Trí huệ và phiền não là một chuyện, lúc 
còn mê và cũng là lúc chúng ta chưa buông xả tự tư tự lợi, trí huệ của chúng ta 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

146 
 

đều biến thành phiền não. Nếu chúng ta buông xả được vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước, buông xả tự tư tự lợi, vô lượng vô biên phiền não lập tức chuyển biến 
thành vô lượng vô biên trí huệ. Trong kinh Phật nói: ‘phiền não tức là Bồ Ðề’, 
Bồ Ðề là trí huệ; ‘sanh tử tức là Niết Bàn’, đây là một việc. Tại sao Phật, Bồ Tát 
có trí huệ? Phật, Bồ Tát chẳng có [quan niệm] ‘mình’, chỉ có chúng sanh, niệm 
niệm đều vì hết thảy chúng sanh, đây tức là Phật, Bồ Tát. Niệm niệm đều nghĩ 
đến lợi ích của mình, người như vậy là phàm phu, sự sai khác giữa Phật, Bồ Tát 
và phàm phu là ở tại chỗ này. Chúng ta thật sự hiểu rõ rồi thì trong quá trình học 
Phật mới có thể làm được ‘chuyển ác thành thiện’, đây là giai đoạn thứ nhất. 

Từ giai đoạn thứ nhất chúng ta nâng cao lên giai đoạn thứ nhì là ‘chuyển 
mê thành ngộ’; hy vọng nâng cao đến giai đoạn thứ ba là ‘chuyển phàm thành 
thánh’. Phàm và thánh là như thế nào? Tuy đã chuyển mê thành ngộ rồi nhưng 
chẳng có cách chi thoát ly lục đạo luân hồi thì vẫn là Phàm, thoát ly lục đạo luân 
hồi mới xưng là Thánh. Ngoài lục đạo ra còn có A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ 
Tát, Phật, bốn hạng này là Tiểu Thánh, vẫn còn trong thập pháp giới. Phật pháp 
có Tiểu Thừa, có Ðại Thừa, đây là bậc thánh của Tiểu Thừa. Siêu việt thập pháp 
giới mới chân chánh là Ðại Thánh, tức là bốn mươi mốt vị Pháp Thân đại sĩ nói 
trong kinh Hoa Nghiêm. Quan niệm của đại thánh chẳng giống Tiểu Thánh. Ðối 
tượng phục vụ, từ bi yêu thương, che chở của Tiểu Thánh là chúng sanh trong 
tam thiên đại thiên thế giới cho nên tâm lượng của họ là tam thiên đại thiên thế 
giới. Tâm lượng của Ðại Thánh còn lớn hơn nữa, là tận hư không, trọn khắp pháp 
giới, chúng sanh trong vô lượng vô biên cõi nước của chư Phật. Ðối tượng phục 
vụ, từ bi, thương yêu che chở của họ tức là Ðại thừa trong Phật pháp. Siêu phàm 
nhập thánh là mục đích chân chánh của Thế Tôn và chư Phật Như Lai dạy chúng 
ta, là hy vọng chúng ta làm Ðại Thánh chứ chẳng làm Tiểu Thánh. 

‘Tâm bao trùm hư không, lượng gồm thâu các cõi nhiều như cát’ 68 là tâm 
lượng của đại thánh. Tuy người niệm, người đọc hai câu này rất nhiều, nhưng tâm 
lượng vẫn chẳng thể mở rộng, vẫn chẳng thể bỏ hết tự tư tự lợi, chỉ dùng hai câu 
này để khen tặng đức Phật Thích Ca Mâu Ni và chư Phật Như Lai, hai câu này 
vĩnh viễn là của người khác, chẳng phải là của mình, đây là lỗi lầm của chúng ta. 
Hai câu này là lời chân thật, tâm lượng của hết thảy chúng sanh trong tận hư 
không, trọn khắp pháp giới đều bao trùm khắp hư không pháp giới. Từ đây có thể 
biết trọn hư không pháp giới là chân tâm của chúng ta, là tâm lượng vốn sẵn có 
của chúng ta. Phật nói chúng ta đã mê hoặc, đem tâm lượng lớn như vậy mê hoặc 
rồi, hiện nay biến thành tâm lượng rất nhỏ, ngay cả hai người cũng chẳng dung 
nạp nổi. Vừa nghe người ta đồn đãi, hủy báng thì mất ngủ suốt mấy ngày, tâm 
lượng như vậy quá nhỏ! 

Chúng ta học Phật là học cái gì, tự mình phải biết. Người thượng căn mở 
rộng tâm lượng, người trung hạ căn sửa lỗi hướng thiện, từ trên sự tướng dần dần 
sửa đổi hành vi, cách suy nghĩ, cái nhìn sai trái của mình. Người thượng căn lợi 

 
68 Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

147 
 

trí tu từ căn bản, căn bản là quan niệm, trong học thuật ngày nay gọi là nhân sinh 
quan, vũ trụ quan; quan tức là cách nhìn, cái nhìn đối với vũ trụ nhân sanh. Tu từ 
căn bản là chuyển biến cái nhìn sai lầm đối với vũ trụ nhân sanh trước kia trở lại 
giống tri kiến của chư Phật Như Lai, trong kinh Pháp Hoa gọi là ‘nhập Phật tri 
kiến’. Chỉ cần thay đổi quan niệm thì toàn bộ tư tưởng, kiến giải, ngôn ngữ, hành 
vi đều sẽ chuyển trở lại, trong nhà Phật gọi người này là người thượng căn lợi trí. 

Người thượng căn lợi trí chỉ là thiểu số, chúng ta có thể làm được như 
người thượng căn lợi trí hay không, đức Phật hiểu và nói cho chúng ta biết chuyện 
này chẳng khó, chỉ là vì gặp duyên chẳng đồng. Thực ra tuy nói chẳng khó nhưng 
vẫn có điều kiện. Thứ nhất là tâm danh lợi phải lợt lạt một chút, sanh hoạt thường 
ngày dễ biết đủ, có thể sống một đời sống tự tại vui vẻ với cơm rau đạm bạc, đây 
là một điều kiện tốt. Thứ nhì là phải gặp được thiện tri thức, hoặc nếu chẳng gặp 
được thiện tri thức nhưng gặp được Phật pháp, ưa thích đọc kinh. Chỉ cần đầy đủ 
hai điều kiện này, huân tu trong thời gian dài thì độn căn cũng biến thành lợi căn, 
ngu si cũng sẽ biến thành trí huệ, Châu Lợi Bàn Ðà Già là một thí dụ điển hình. 
Do đó nếu chúng ta muốn huân tập thành thượng căn lợi trí nội trong một đời này, 
chỉ cần làm theo lời dạy của đức Phật, bắt chước theo những đại đức thời xưa, họ 
có thể thành tựu trong một đời thì chúng ta cũng có thể thành tựu ngay trong đời 
này. Thế nên chỉ cần chịu sống một cuộc sống có tiêu chuẩn sanh hoạt thấp và 
cộng thêm một tính hiếu học là đủ. Hiếu học thì phải học theo đức Phật, học theo 
Bồ Tát, học theo tổ sư đại đức, được vậy thì làm sao không thành tựu cho được! 

Phiền não ít, trí huệ mở, phiền não đoạn dứt thì trí huệ sẽ viên mãn. Trí huệ 
viên mãn, ái tâm viên mãn, phục vụ viên mãn, nhà Phật gọi là đại viên mãn. Người 
như vầy rất ít, đúng như lời của Thiện Ðạo đại sư là gặp duyên chẳng đồng. Ngày 
nay chúng ta rất may mắn, đầy đủ nhân duyên, hy vọng các bạn đồng tu phải hết 
lòng nỗ lực, chúng ta hết thảy đều vì pháp giới chúng sanh khổ nạn, nếu chúng ta 
chẳng thành tựu thì họ sẽ chịu khổ thêm một ngày; nếu chúng ta sớm thành tựu, 
sớm phục vụ cho họ thì họ sẽ sớm được thoát ly khổ nạn. Phải thường giữ tâm 
niệm này để tự khuyến khích, dũng mãnh tinh tấn thì mới viên mãn Bồ Ðề. 
 

7. Thực hiện cảnh giới Hoa Nghiêm  
 (Buổi sáng 12-4-99) 

Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba từ trên xuống dưới đoàn kết hài hòa, ngạn ngữ có 
câu: ‘nhà hòa thì vạn sự hưng vượng’, đây là điểm đặc sắc nhất ở nơi đó. Thời 
gian người ta giao tiếp với nhau rất ngắn ngủi, duyên phần rất sâu dầy. Tháng 
trước tôi đến Hương Cảng giảng kinh, lúc trở về ăn trưa tại tiệm ăn ở phi trường, 
tôi nói với mọi người, trong tiệm ăn có rất nhiều người, những người này chỉ có 
duyên gặp chúng ta một lần, cả đời này chỉ gặp một lần. Cái duyên gặp một lần 
này là duyên phần từ bao nhiêu đời, bao nhiêu kiếp, nếu không thì sẽ chẳng bao 
giờ gặp được. Cả đời chỉ gặp một lần trong vòng một hai phút, tại sao chẳng trân 
trọng? Tại sao [chúng ta cứ] nhìn người này chướng mắt, nhìn người kia chẳng 
vui, lại phải kết những duyên thù hằn này? Chẳng cần phải làm vậy. Khi giao tiếp 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

148 
 

với bất cứ ai chúng ta đều phải hòa mục, chân thành, có tâm thương mến, như 
vậy là Phật, Bồ Tát. Làm thế nào để giữ tâm niệm này? Nhất định phải hiểu rõ 
thêm về chân tướng sự thật. Thời gian thân quyến, bạn bè tụ hội, gặp mặt rất 
nhiều; Phật dạy đây là bốn thứ duyên: báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ, nếu chẳng 
phải là bốn thứ duyên này thì cả đời sẽ chẳng gặp nhau. Bốn thứ duyên này đều 
là tình chấp, tình chấp sẽ đem lại phiền não, sẽ làm ra lục đạo sanh tử luân hồi. 

Sự giáo huấn của đức Phật cho hết thảy chúng sanh là nói rõ chân tướng sự 
thật này để mọi người hiểu, thực sự triệt để giác ngộ, hư không pháp giới hết thảy 
chúng sanh và chúng ta đều cùng chung một thể, là một thể có cùng chung một 
sanh mạng, đây là lời dạy trong kinh Hoa Nghiêm. Hiện nay rất nhiều khoa học 
gia, triết học gia đang truy tìm khởi nguyên của vũ trụ, của đời sống, trong kinh 
Phật có câu trả lời rất rõ, đó là một niệm tự tánh biến hiện nên, ‘duy tâm hiện, duy 
thức biến’. Thức là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, vì có vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước nên có thiên biến vạn hóa, biến hiện ra thập pháp giới; xa lìa vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước thì thập pháp giới sẽ biến thành một pháp giới gọi là 
Nhất Chân pháp giới.  
 Cho nên hư không pháp giới, hết thảy chúng sanh đều là chính mình, trong 
nhà Phật gọi cái này là Pháp Thân. Lúc nào bạn khẳng định, thừa nhận rằng hư 
không pháp giới hết thảy chúng sanh là chính mình thì bạn sẽ chứng được Pháp 
Thân thanh tịnh. Ðức Phật xuất hiện tại thế gian giảng kinh thuyết pháp, ngàn 
kinh vạn luận là để thuyết minh chân tướng sự thật này. Hiểu được chân tướng sự 
thật này thì tâm yêu thương nhất định sẽ phát khởi, bạn sẽ thương yêu hết thảy 
chúng sanh, thương yêu chúng sanh giống y như thương yêu mình, biết hết thảy 
chúng sanh chính là mình. 
 Hiện nay tai nạn dồn dập, vả lại ngày càng nghiêm trọng, đối với người có 
trí huệ, học vấn và đức hạnh thì đây là một sự khải thị rất lớn, nếu họ có thể hết 
lòng phản tỉnh từ những chuyện này thì họ sẽ giác ngộ. Muốn đời sống hạnh phúc, 
mỹ mãn, điều kiện thứ nhất là xã hội an định, thế giới hòa bình. Nếu dần dần càng 
nhiều người có quan niệm như vậy thì tai nạn sẽ có thể tiêu trừ; cho dù chẳng thể 
tiêu trừ thì cũng có thể giảm nhẹ, thời gian tai nạn cũng có thể rút ngắn. Rất nhiều 
người lãnh đạo tôn giáo đều có giác ngộ như vậy, đây là việc tốt. Ở Úc châu tôi 
tham gia ‘Luận đàm về văn hóa đa nguyên’, họ có một tổ chức gọi là Tổ Chức 
Hòa Bình Tôn Giáo Thế Giới’, gồm có ba mươi mấy tôn giáo tham gia. 
 Có một vị cha xứ Thiên Chúa Giáo đề nghị, hy vọng lúc mỗi tôn giáo truyền 
giáo, giảng đạo đừng công kích các tôn giáo khác. Quan niệm này rất hay, đây là 
thực sự có tự giác. Sau khi nghe xong tôi nói không những chúng ta chẳng thể 
công kích kẻ khác, phê bình kẻ khác mà còn phải lễ kính, tán thán họ. Hy vọng 
hết thảy những nhà lãnh đạo tôn giáo trên toàn thế giới đều giác ngộ, các tín đồ 
đều có thể hỗ tương tôn trọng, kính ái lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, cùng tồn cùng 
vinh, được vậy thì thế gian này mới có hòa bình an định thật sự. Họ đã thảo luận 
nhiều năm rồi nhưng vẫn chưa thực hiện được nên tôi trình bày cách làm của 
chúng tôi ở Tân Gia Ba cho họ tham khảo, và mời họ đến tham quan. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

149 
 

 Gần đây chúng tôi thăm viếng người Y Tư Lan giáo (Islam), Hồi giáo, Ấn 
Ðộ giáo (tức là Bà La Môn giáo) và Thiên Chúa giáo. Tân Gia Ba có chín tôn 
giáo, chúng tôi qua lại rất mật thiết. Khi họ có nhu cầu cần giúp đỡ, chúng tôi dốc 
toàn tâm toàn lực để giúp đỡ họ, đây là việc chưa từng có từ trước đến giờ. Chúng 
tôi cũng hy vọng có thể thực hiện trong đời sống của quần chúng nên muốn cử 
hành một buổi họp ‘Các Tôn Giáo Hòa Bình ở Tân Gia Ba Chúc Mừng Năm 
Mới’, dự định cử hành mười ngày, trong mười ngày này tất cả tín đồ các tôn giáo 
đều hội họp với nhau. Ðây là sự đoàn kết giữa những đoàn thể chủng tộc khác 
nhau, tôn giáo khác nhau. Hy vọng buổi hội họp này được thành công, có thể giúp 
cho xã hội an định, thế giới hòa bình. Chúng tôi sẽ mời những nhà lãnh đạo tôn 
giáo ở những nước khác tới tham quan, chỉ đạo, hy vọng hoạt động này sẽ được 
đẩy mạnh đến khắp nơi trên thế giới. Chúng tôi dự trù nới rộng lớp bồi huấn thành 
Phật Học Viện, khóa trình của Phật Học Viện tương lai bao gồm mọi tôn giáo. 
Chúng tôi mời các nhà truyền giáo của mỗi tôn giáo đến giới thiệu giáo nghĩa của 
họ, sanh hoạt tập quán và lễ nghi của họ. Chúng ta học họ trước, đọc kinh của họ, 
sau này họ sẽ đọc kinh Phật của chúng ta. Hỗ tương tìm hiểu lẫn nhau thì những 
chuyện hiểu lầm, va chạm, ngăn cách sẽ được tiêu trừ, như vậy mới làm được đại 
đồng, mới thực sự thực hiện được mục đích cùng tồn cùng vinh, hỗ trợ hợp tác.  
 Chính phủ Tân Gia Ba rất coi trọng những hoạt động này của chúng ta, họ 
nhận định rằng những hoạt động này có cống hiến trực diện cho xã hội nên vô 
cùng hoan nghinh. Có người hỏi tôi: ‘Tại sao phải làm như vậy?’. Tôi trả lời: 
“Ðây là thực hiện theo kinh ‘Ðại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm’”. Kinh Hoa 
Nghiêm vừa mở đầu liền liệt kê hai trăm hai mươi tám tộc đoàn (đoàn thể chủng 
tộc) khác nhau, tôn giáo và tộc đoàn khác nhau đều ở trong Hoa Nghiêm Hải Hội. 
Tây phương Cực Lạc thế giới cũng có nhiều tộc đoàn khác nhau cùng chung sinh 
sống. Chúng ta phải học theo Tỳ Lô Xá Na Phật, A Di Ðà Phật thì thế giới này 
của chúng ta mới được mỹ mãn, mọi người mới được hạnh phúc. Ðọc kinh vô 
cùng quan trọng, Thế Tôn không những dạy chúng ta đọc kinh mà còn dạy chúng 
ta phải hiểu sâu ý nghĩa và phương hướng. Ðối với những đạo lý nói trong kinh 
phải lý giải kỹ càng, giải được càng sâu càng rộng thì khi vận dụng sẽ càng được 
tự tại. Nhất định phải áp dụng trong đời sống hằng ngày, trong công việc hằng 
ngày, trong khi xử sự, đãi người, tiếp vật, thì học Phật pháp mới có lợi ích thực 
sự. 

 
8. Giải Hạnh tương ứng (Buổi sáng 17-4-99) 

Giáo học thế gian chú trọng trên ‘phẩm học kiêm ưu’ (phẩm hạnh và học 
hành đều hoàn hảo), Trung quốc cổ đại cho rằng ‘học nhi ưu tắc sĩ’, nghĩa là học 
vấn và phẩm đức đạt đến mức độ cao thì có thể đảm nhận công chức của quốc 
gia, phục vụ cho nhân dân. Tu học Phật pháp chú trọng ‘Giải Hạnh tương ứng’, 
trong câu thệ nguyện Tam Quy Y ‘Quy y Phật, Nhị Túc Tôn’, Nhị Túc tôn tức là 
Giải và Hạnh đều đạt đến viên mãn. Giải thuộc về Huệ, Hạnh thuộc về Phước, 
giải hạnh là nhân, phước huệ là quả báo. Do đó thành Phật tức là trí huệ và phước 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

150 
 

báo đều viên mãn, chẳng có một tơ hào thiếu sót, lúc đó sẽ có thể dốc hết tâm lực 
phục vụ hết thảy chúng sanh. Những việc mà Phật, Bồ Tát phục vụ cho chúng 
sanh vô lượng vô biên, có câu ‘tùy loại hóa thân, tùy cơ thuyết pháp’, cho nên 
các loại phục vụ cũng đạt đến cứu cánh viên mãn. Học sinh phải học theo thầy 
giáo, thầy giáo là mô phạm tốt nhất cho chúng ta, thầy giáo phục vụ cả đời cho 
chúng sanh, chúng ta học Phật thì cũng phải phát tâm nguyện này. Ðã phát tâm 
nguyện này xong thì phải hết lòng nỗ lực học tập, thực hành. Trong tam huệ Văn 
- Tư - Tu của Bồ Tát thì nghe pháp (Văn), tư duy (Tư) là khai giải, tu hành (Tu) 
là đem những sự hiểu biết thực hiện vào trong đời sống. Hạnh và Giải tương ứng 
thì được gọi là đức hạnh, có thể hiểu rõ, lãnh ngộ được lời dạy của đức Phật. 

Pháp môn tu hành vô lượng vô biên. Cư sĩ Âu Dương Cánh Vô nói: ‘Chân 
chánh tu hành chẳng câu nệ hình thức’. Phật pháp trong vòng hai trăm năm gần 
đây quá hạn chế trên hình thức, hình thức tuy có ích lợi, nhưng nếu mê trên hình 
thức, chấp trước hình thức là sai lầm. [Mục đích của] Phật pháp là muốn phá vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước. Thí dụ đến Niệm Phật Ðường niệm Phật là hình 
thức, nếu quá chấp trước ‘chẳng đến Niệm Phật Ðường niệm Phật thì không 
được’, đó là như lời người xưa nói: ‘Miệng niệm Di Ðà tâm tán loạn, hét bể cổ 
họng cũng uổng công’. Niệm Phật phải niệm như thế nào? Chữ niệm chẳng phải 
là miệng niệm, chữ niệm gồm có hai chữ ‘kim’ và ‘tâm’ gộp lại, tức là cái tâm 
hiện nay. Cái niệm chân chánh là niệm tự tánh, trong niệm này tương ứng với 
Phật thì đó là niệm Phật. Tâm của bạn là tâm Phật, nguyện là nguyện của Phật, 
miệng nói lời của Phật, hạnh là hạnh của Phật, đó là thực sự niệm Phật, chân 
chánh tu hành, như vậy mới có thể lợi lạc cho khắp hết thảy chúng sanh. 

Lục Tổ Huệ Năng đại sư là người chân chánh tu thiền định, ngài chẳng 
ngồi xoay mặt vào vách trong thiền đường mà ngài ở trong gian nhà sau bếp chẻ 
củi giã gạo, mỗi ngày đều làm việc này, đó là tu thiền định. Thiền định là như thế 
nào? Bên ngoài chẳng chấp tướng gọi là Thiền, bên trong chẳng động tâm gọi là 
Ðịnh. Thế nên một ngày họ làm việc hai mươi bốn tiếng đồng hồ cũng chẳng mệt 
vì họ đang trong thiền định. Trong khi làm việc chẳng chấp vào tướng làm việc, 
trong công việc chẳng có phân biệt, chấp trước nên chẳng thấy mệt. Ngày nay 
chúng ta làm việc mấy giờ đồng hồ xong liền cảm thấy: ‘Tôi đã làm xong rất 
nhiều việc, mệt quá đi thôi!’, nghĩ vậy nên rất mệt. Người ta thực sự làm đến mức 
‘làm mà chẳng làm, chẳng làm mà làm’, đây là trong thiền định, thiền định tức là 
niệm Phật. Tâm - nguyện - giải - hạnh của họ đều tương ứng với Phật. Chân chánh 
hiểu được đạo lý này thì hình thức sẽ chẳng quan trọng nữa, được vậy thì bạn mới 
hiểu làm thế nào thực sự niệm Phật, thực sự dụng công, giải hạnh tương ứng, 
phẩm học kiêm ưu. Tâm tương ứng với tâm nguyện của Phật, kết hợp với nhau, 
nên đọc kinh là niệm Phật, nghiên cứu giáo lý cũng là niệm Phật. 

Nói đến chỗ cứu cánh thì tâm hạnh tương ứng với tự tánh là niệm Phật chân 
chánh, là niệm Phật viên mãn. Vì tánh là Phật, Phật chính là chân như bản tánh; 
chân như bản tánh là chân tâm, chân tâm tức là Phật. Cách nói dễ thể hội, dễ lý 
giải hơn chính là khi khởi tâm động niệm bất kể là đối người, đối sự, đối vật đều 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

151 
 

tương ứng với năm tâm sau đây: ‘chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 
từ bi’, đó là chân thật niệm Phật. Ngược lại tức là ‘Miệng niệm Di Ðà tâm tán 
loạn, hét bể cổ họng cũng uổng công’. Nếu thực sự tương ứng với năm tâm này 
thì cho dù cả ngày từ sáng tới tối chẳng niệm một câu Phật hiệu nào cả thì cũng 
là người chân thật niệm Phật. 

Tâm - Nguyện - Giải của Phật biểu hiện ra bên ngoài tức là ‘nhìn thấu, 
buông xuống, tự tại, tùy duyên’; ‘niệm Phật’ là làm ra hình dáng niệm Phật, đây 
là hóa tha. Nếu không thì khuyên người khác niệm Phật nhưng mình lại chẳng 
niệm Phật, người ta sẽ không tin tưởng. Biểu hiện trên đời sống của người chân 
chánh niệm Phật nhất định phải là ‘nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên’. 
Nhìn thấu là đối với hết thảy Lý - Sự, nhân - quả trong thế gian, xuất thế gian đều 
rõ ràng. Buông xuống là trong tâm đối với pháp thế gian và xuất thế gian chẳng 
tiêm nhiễm một mảy tơ nào cả; chẳng phải là không làm việc, công việc vẫn phải 
làm như thường, làm còn tích cực và tốt hơn người khác, nhưng trong tâm thanh 
tịnh, chẳng tiêm nhiễm mảy may. Ðây là Bồ Tát hạnh, năm tâm kể trên là Bồ Ðề 
tâm. Có thể thực hiện được như vậy là chân thật tu hành, có thể lý giải minh bạch 
là trí huệ chân thật. Cho nên cả đời giáo huấn của Thế Tôn, nói suốt bốn mươi 
chín năm quy nạp lại chính là hai mươi chữ [chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, 
chánh giác, từ bi; nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên, niệm Phật] này. 

Những bạn đồng tu học giảng kinh mỗi tuần phải đến niệm Phật đường 
niệm Phật ba mươi sáu giờ đồng hồ, vì nếu bạn chẳng niệm Phật, người ta sẽ coi 
thường bạn. Giống lúc trước lão pháp sư Ðế Nhàn là người giảng kinh thuyết 
pháp, và cũng là người tái lai. Có người hỏi Ngài: ‘Thầy có tham thiền không?’. 
‘Không có!’. Mọi người đều cho rằng Ngài chỉ có Giải chẳng có Hạnh nên giảng 
kinh không có người nghe. Bởi vậy nên Ngài đến thiền đường chùa Kim Sơn ở 
Chấn Giang để tham thiền, làm ra hình dáng ấy thì mọi người đều tin tưởng. Lần 
trước lão pháp sư Nhân Ðức đến đây thăm viếng, nhìn thấy phương pháp tu học 
của chúng ta, có Giải và có Hạnh, thầy rất khâm phục.  

Bồ Tát giáo hóa chúng sanh chẳng xả phương tiện, nhà Phật gọi là ‘thiện 
xảo phương tiện’. Trong lúc giảng kinh Ðịa Tạng tôi đặc biệt giảng giải kỹ về 
‘Tứ Nhiếp Pháp’ và ‘Tứ Tất Ðàn’ là muốn mọi người chân chánh hiểu rõ ý tứ ở 
trong ấy, việc này vô cùng quan trọng đối với người hiện nay. Tứ Tất Ðàn là 
nguyên tắc hướng dẫn cao nhất của chư Phật, Bồ Tát để phục vụ chúng sanh, và 
Tứ Nhiếp Pháp là nguyên tắc để thực hiện. Nếu bạn học được rồi thì bạn sẽ biết 
cách làm người, đi đâu bạn cũng được người ta hoan nghinh, ngay cả yêu ma quỷ 
quái cũng hoan nghinh bạn, được vậy mới có thể phổ độ chúng sanh; dùng cách 
nói hiện nay thì phổ độ chúng sanh tức là phục vụ hết thảy chúng sanh. Thế nên 
chư Phật, Bồ Tát đi đến đâu trong chín pháp giới đều được mọi người nghinh đón 
là vì nguyên nhân này, chúng ta nên học tập, nên thực hiện. Nếu bạn chẳng học 
cho đàng hoàng thì khi bạn giúp người ta, không những họ không tiếp nhận, ngay 
cả sự tu học của mình cũng chẳng thành tựu. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

152 
 

Ðặc biệt là ở thời đại hiện nay, thời đại này có tai nạn. Có thể tránh khỏi 
tai nạn hay chăng? Vô cùng khó khăn, những gì chúng ta hôm nay làm, học, tu 
tập đều là phương pháp tránh khỏi tai nạn. Chẳng những tự mình phải tránh miễn, 
chúng ta còn phải giúp đỡ xã hội, giúp đỡ hết thảy chúng sanh tiêu tai miễn nạn, 
nếu chúng ta không hết lòng nỗ lực thì làm sao được? Tự mình chịu khổ chịu nạn 
thì chẳng sao, nhưng nhìn thấy quảng đại chúng sanh chịu khổ chịu nạn thì chẳng 
nhẫn tâm! Làm sao giúp đỡ? Nhất định phải tìm cầu học vấn, phải khai trí huệ, 
phải đề cao phẩm đức của mình. Tai nạn từ đâu đến? Là từ tà tri, tà kiến, tà hạnh 
sanh ra. Phật pháp nói một nguyên lý tối cao: ‘Cảnh chuyển tùy theo tâm’; hoàn 
cảnh nhân sự, hoàn cảnh vật chất cũng đều tùy tâm chuyển, y báo chuyển tùy theo 
chánh báo. Nhân tâm thiện thì tai nạn sẽ hết; nhân tâm chẳng thiện thì tai nạn sẽ 
đến. 

Tai nạn khẳng định là có, vì tâm niệm của phần đông người ta trên thế giới 
đều chẳng thiện, chúng ta cư trú ở địa phương này là do cộng nghiệp chiêu cảm. 
Sanh ra trong thời đại này có may mắn hay chăng là ở tại một niệm; có người cho 
rằng tự mình tâm hạnh hiền lương nhưng bị người khác liên lụy nên phải cùng 
chịu khổ nạn này, thật là không may; thử nghĩ ngược lại: tôi sanh trong thời đại 
này, chúng sanh khổ nạn như vậy, tôi hết lòng nỗ lực tu học để giúp đỡ họ thì đó 
là rất may mắn. Chúng ta phải phát nguyện, phát tâm làm Chúa cứu thế, đến thế 
gian này mới có ý nghĩa, có giá trị, chẳng phải đến để cùng mọi người chịu khổ 
chịu nạn, phải chuyển đổi tâm niệm, tâm lý này ngược lại. Còn về chuyện có thể 
làm được bao nhiêu thì cứ tận tâm tận lực, công đức đều sẽ viên mãn.  

Trong sinh hoạt hiện nay, tâm người ta luôn phiêu bồng, người lúc trước 
bất kể đời sống ra sao, cư trú trong hoàn cảnh như thế nào thì tâm đều an định. 
Có an thì sau đó mới có lạc (vui), nếu cả ngày tâm thần chẳng an thì làm sao có 
‘lạc’ được? Niềm an lạc ngày nay là cái ‘lạc’ từ chích morphine, hút ma túy mà 
ra. Hút ma túy là thí dụ, tranh danh đoạt lợi, xa xỉ lãng phí, hoàn toàn vứt bỏ luân 
lý đạo đức, đây tức là hút ma túy; khi sáu căn tiếp xúc sáu trần khởi lên tham, 
sân, si tam độc, đây chính là hút ma túy, tạo ra tội cực nặng. Những thiên tai nhân 
họa xảy ra hiện nay là ‘hoa báo’, quả báo sẽ ở tại ba đường ác. Chúng ta vô cùng 
may mắn gặp được Phật pháp, hiểu rõ chân tướng sự thật này. Biết bao nhiêu 
người còn mê hoặc ở trong ấy, vĩnh viễn chẳng tỉnh ngộ, nhìn họ tạo nghiệp, đọa 
lạc, tuy Phật, Bồ Tát từ bi cũng chẳng có cách chi cứu họ. Nhất định phải đợi đến 
khi tội nghiệp của họ thọ chịu hết, họ tỉnh ngộ trở lại thì Phật, Bồ Tát mới có thể 
cứu họ. 

Thoạt nhìn thì kinh luận trong Phật pháp hình như rất dễ hiểu, nhưng trên 
thực tế mỗi chữ mỗi câu đều chứa đựng vô lượng nghĩa. Nói ở mức sâu hơn thì 
mức độ sâu này không đáy, mức độ rộng lớn vô biên, bất kỳ một bộ kinh điển nào 
chẳng những một đời học chẳng hết, đời đời kiếp kiếp cũng học chẳng hết. Vì 
kinh điển tương ứng với tự tánh, mỗi chữ mỗi câu đều là sự lưu lộ của tánh đức, 
tánh đức chẳng cùng tận, chẳng có biên giới, đạo lý là như vậy. Trong kinh luận 
đức Phật dạy chúng ta phải ‘thâm giải nghĩa thú’ (giải ngộ sâu ý nghĩa, tông thú), 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

153 
 

‘quảng học đa văn’ (học rộng nghe nhiều), nhưng phần đông người tu học đều hiểu 
sai ý nghĩa này, đều cho rằng ‘quảng học đa văn’ là cái gì cũng phải học, cái gì 
cũng phải nghe, như vậy là hiểu sai mất đất. Quảng học và thâm giải đều là một 
môn thâm nhập, một môn thì làm sao gọi là ‘học rộng’? Một môn kiến tánh tức 
là rộng, ‘một kinh thông [đạt] thì hết thảy kinh đều thông’, thông đạt một kinh rồi 
thì sẽ hiểu hết tất cả kinh. 

Thí dụ trong vòng tròn có viên tâm (cái tâm của vòng tròn), bất cứ một điểm 
nào ở trên vòng tròn cũng có thể thông đến trung tâm, thông đến tâm thì hết thảy 
đều thông; nếu chẳng thông đến tâm thì chỉ có thể thông một môn, môn thứ nhì 
chẳng thể thông đến. Làm thế nào để thông đến trung tâm? Một môn thâm nhập. 
Tâm là tự tánh, viên châu (vòng tròn xung quanh) là pháp tướng do tự tánh biến 
hiện. Viên tâm của nhà Phật thì Tông Môn gọi là ‘minh tâm kiến tánh’, Giáo Hạ 
gọi là ‘đại khai viên giải’, Tịnh Ðộ Tông gọi là ‘nhất tâm bất loạn’, danh từ chẳng 
giống nhau nhưng ý tứ đều là một. Thế nên tu học phải chuyên, phải tinh. Nếu 
bạn học từng điểm trên vòng tròn thì vĩnh viễn sẽ chẳng học hết. Nếu bạn đạt đến 
trung tâm (của vòng tròn) thì toàn bộ đều được bao gồm trong ấy, pháp thế gian 
và xuất thế gian đều thông đạt thì mới có thể khai trí huệ, vô lượng vô biên pháp 
môn liền viên dung tức khắc. 

Bởi vậy bất cứ một điểm nào trên vòng tròn (bất kỳ một pháp môn nào) 
đều có thể thông đến trung tâm, đây chính là ‘pháp môn bình đẳng, chẳng có cao 
thấp’. Không những Phật pháp như vậy, pháp thế gian cũng như vậy. Pháp thế 
gian và xuất thế gian đều từ tâm này biến hiện ra, nhất tâm là Phật chân thật. Phật, 
Bồ Tát đau lòng rát miệng, muôn vàn lời nói cứ nhắc đi nhắc lại, rất tiếc là chúng 
ta đã hiểu sai ý nghĩa, vẫn tu mù luyện đui như cũ. Người biết học ngay trong một 
niệm, tâm niệm vừa chuyển ngược lại thì thành công liền. Phàm thánh chẳng khác 
nhau mảy may, chỉ là tâm niệm này có thể chuyển trở lại hay không mà thôi. 

Một ngàn năm trước ở Trung Quốc, kinh Kim Cang rất thích hợp với người 
thời ấy tu học cho nên kinh Kim Cang lưu thông rất phổ biến ở Trung Quốc. Vì 
kinh Kim Cang vô cùng thích hợp với căn tánh của chúng sanh thời ấy, nhưng 
thời hiện đại không được, chẳng có người hiểu được kinh Kim Cang. Cho dù hiểu 
được [nhưng] thật sự làm không nổi. Thời đại ngày nay thì kinh Vô Lượng Thọ 
khế cơ nhất, thích hợp cho người hiện đại tu học nhất. Kinh Vô Lượng Thọ dạy 
chúng ta tu hành:  

Khéo giữ gìn khẩu nghiệp, đừng chê bai lỗi của người khác. 
Khéo giữ gìn thân nghiệp, chẳng hành động trái ngược với giới luật 
Khéo giữ gìn ý nghiệp, phải luôn thanh tịnh không nhiễm ô 69 
Làm thế nào để thực hiện ba câu này? Dùng thập thiện. 

 
69 Thiện hộ khẩu nghiệp, bất cơ tha quá  
  Thiện hộ thân nghiệp, bất thất luật nghi 
  Thiện hộ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

154 
 

‘Khéo giữ gìn khẩu nghiệp, đừng chê bai lỗi của người khác’ tức là không 
nói dối, không nói lưỡi đôi chiều, không nói lời thô ác, không nói lời thêu dệt; 
 ‘Khéo giữ gìn thân nghiệp, chẳng hành động trái ngược với giới luật’ tức 
là không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm (người xuất gia thì không dâm 
dục); 
 ‘Khéo giữ gìn ý nghiệp, phải luôn thanh tịnh không nhiễm ô’ tức là đối với 
pháp thế gian, pháp xuất thế gian, hết thảy người, sự, vật, đều không tham, không 
sân, không si. Ba điều này dễ hơn kinh Kim Cang rất nhiều, nói được rất cụ thể. 
Nếu có thể làm được những điều này thì đức hạnh, tu dưỡng của bạn rất hiếm có, 
rất quý báu trong thời đại hiện nay. 
 Trong ba câu này, thập thiện phải bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ ‘không nói 
dối’. Nếu không dám nói thiệt với người khác thì không cần nói gì nữa. Người 
ngoại quốc nói về ‘quyền riêng tư’ (quyền ẩn tư), dấu diếm riêng tư tức là không 
thể nói thiệt, như vậy là sai lầm. Sự thành tựu trong cả đời của Tư Mã Quang là 
‘chẳng có gì không thể cho người ta biết’ 70, tâm địa quang minh chính trực. Học 
Phật phải bắt đầu từ đâu? ‘Thành thật’. Có dấu diếm riêng tư rất khổ, cái này cũng 
sợ người ta biết, cái kia cũng sợ người ta biết, như vậy rất gò bó, khó chịu, áp lực 
rất lớn. Nếu hết thảy đều trở thành trong suốt chẳng có một tí gì phải ẩn dấu thì 
sẽ tự tại, sung sướng. Cuộc đời ngắn ngủi, nhiều đau khổ, cần gì phải gò bó, trói 
buộc mình như vậy, tại sao chẳng sống vui vẻ một tí? Ðức Phật được đại tự tại, 
người thành thật được đại tự tại, chuyện gì cũng phải ẩn dấu thì quá đáng thương. 
 Ngày nay chúng ta đề xướng tuyệt chẳng đèo bồng cao xa, chỉ hy vọng làm 
được ngũ giới thập thiện, niệm Phật chắc chắn sẽ được vãng sanh Tịnh Ðộ. Ngũ 
giới thập thiện là đức hạnh, chân chánh làm được lời giáo huấn của đức Phật dạy 
trong kinh, chân chánh thực hiện, đó chính là tu dưỡng phẩm đức. Niệm Phật 
đường vẫn phải đến, ngũ giới thập thiện làm được hoàn hảo, đó là trì giới niệm 
Phật. Niệm Phật ở Niệm Phật Đường là để ảnh hưởng đại chúng, hết lòng niệm 
Phật, giải hạnh tương ứng, làm cho người mới học Phật sanh khởi tín tâm, hoan 
hỷ tâm, đây thuộc về tự hành hóa tha. 
 Phần đông người ta đặc biệt tôn trọng, kính mến người xuất gia, chẳng cần 
biết người ấy có đức hạnh hay không, khi mặc chiếc áo [cà sa] này, người ta nhìn 
họ một cách khác biệt vì họ là đệ tử Phật. Thế nên chúng ta phải thường thường 
phản tỉnh coi mình có giống đệ tử Phật hay không. Làm thế nào mới giống đệ tử 
Phật? Mỗi ngày đều tiếp nhận sự răn dạy của đức Phật, ngày ngày làm theo lời 
dạy của Phật, như vậy mới là đệ tử Phật. Trong kinh thường nói: ‘Thọ trì đọc 
tụng, vì người diễn nói’, Thọ nghĩa là hoàn toàn tiếp nhận những gì đức Phật răn 
dạy, có thể tiếp thọ, có thể tin tưởng, có thể hiểu rõ, có thể làm theo; Trì tức là 
giữ gìn, phải làm từng ngày, từng giờ, một giây một phút cũng chẳng buông lung. 

 
70 Sự vô bất khả cáo nhân ngôn 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

155 
 

 Quan niệm của tôi là người xuất gia phải trụ ở ‘quảng đơn’, thông thường 
gọi là giường lớn, lúc ngủ thì mọi người đều nhìn thấy lẫn nhau, có câu là ‘mười 
con mắt nhìn, mười tay chỉ’, tự mình sẽ quản thúc chính mình, chẳng thể buông 
lung, đạo nghiệp mới có thể thành tựu. Nếu mỗi người đều có phòng riêng thì sẽ 
buông lung, phóng dật, giải đãi. Tòng lâm tự viện ngày xưa chỉ có những người 
lớn tuổi, cử động chẳng thuận tiện mới có thể ở phòng riêng. Ðây là điều mà nhà 
Phật gọi là ‘nương dựa vào đại chúng’, nếu phiền não, tập khí của mình nặng nề, 
chẳng có cách để tự kiềm chế thì hy vọng đại chúng giúp đỡ. 
 Nhà Phật vô cùng coi trọng phương pháp này, đây chẳng phải là do đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni đề xướng, mà do thiền sư Bách Trượng và hòa thượng Mã 
Tổ Ðạo Nhất ở Trung Quốc đề xướng, đây là đặc sắc của Phật giáo Trung Quốc. 
Năm xưa lúc đức Phật còn tại thế, trí huệ đức hạnh của học trò rất tốt, đều tiếp 
nhận sự giáo huấn của đức Phật, ai cũng hết lòng tu học. Nhưng tăng đoàn vẫn 
phải làm một tấm gương cho chúng ta xem, mỗi ngày ăn một bữa, đêm ngủ dưới 
gốc cây. Mỗi người tĩnh tọa dưới gốc cây, dưỡng thần nghỉ ngơi, ai cũng nhìn 
thấy lẫn nhau. Chúng ta phải cảm nhận được cách làm này, đây đều là những tài 
liệu cung cấp cho chúng ta tu học, có thể giúp chúng ta tránh việc tu mù luyện 
đui, tránh lỗi lầm, mới có thể thành tựu đạo nghiệp của mình, giúp đỡ xã hội đại 
chúng. 
 

9. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh  
(Buổi sáng 18-04-99) 
Phật dạy: ‘Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh’, tâm lý có thể ảnh hưởng đến 

sinh lý của một người, tâm lý khỏe mạnh thì sinh lý sẽ chẳng bịnh hoạn; tâm địa 
thanh tịnh, từ bi thì sẽ chẳng dễ bị bịnh truyền nhiễm; tâm thanh tịnh có thể chống 
cự được bịnh tật, tâm từ bi có thể hoá giải được chất độc. Người chân chánh có 
trí huệ có thể điều chỉnh tình trạng sức khoẻ của mình, chẳng cần phải dựa vào 
thuốc men từ bên ngoài. Nhà Phật gọi việc này là Nội Học, nguyên lý của việc 
này là như kinh Hoa Nghiêm có nói: ‘Hết thảy pháp duy tâm hiện, duy thức biến’. 
Tâm Phật thanh tịnh từ bi đến cùng cực nên thế giới của Phật, hoàn cảnh y báo 
của Phật viên mãn cùng cực. Hoa Tạng thế giới của Phật Tỳ Lô Giá Na, Cực Lạc 
thế giới của Phật A Di Ðà là do tâm thanh tịnh, tâm từ bi biến hiện thành. Hiện 
nay hoàn cảnh xã hội chúng ta trược ác đến cùng cực là vì chúng sanh ở thế giới 
này tự tư tự lợi, tham, sân, si, mạn, nghi biến hiện ra. Nói cách khác, tâm cực kỳ 
chẳng thanh tịnh, chẳng có từ bi cảm thành y báo trược ác hiện tiền của chúng ta. 
Do đó mới biết tình trạng sức khỏe của thân thể chúng ta và hoàn cảnh sanh hoạt 
xấu hay tốt đều có nguồn gốc sâu kín từ một niệm tự tánh. 

Phật dạy chúng ta cầu sanh tây phương Cực Lạc thế giới, làm thế nào mới 
vãng sanh được? Tâm phải thanh tịnh, ‘tâm tịnh thì cõi nước tịnh’. Niệm Phật 
phải niệm đến tâm thanh tịnh, tâm từ bi phát ra, nếu mỗi ngày niệm Phật nhưng 
thanh tịnh, bình đẳng, từ bi chẳng thể hiện tiền thì đó chỉ là kết duyên với đức 
Phật A Di Ðà mà thôi, đời này chẳng thể vãng sanh. Niệm đến lúc tương ứng với 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

156 
 

thanh tịnh, bình đẳng, từ bi thì sẽ quyết định vãng sanh Tịnh Ðộ. Ngẫu Ích đại sư 
dạy:  

‘Có vãng sanh được hay không là do tín, nguyện có hay không’, đây là 
điều kiện thứ nhất của việc vãng sanh;  

‘Phẩm vị cao hay thấp đều do công phu niệm Phật sâu hay cạn’.  
Công phu chính là tâm thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, chúng ta hiểu được đạo 

lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật này thì sẽ biết làm thế nào để dụng công [niệm 
Phật]. 

Thanh tịnh, bình đẳng là tự lợi, từ bi là lợi tha. Pháp môn Tịnh Ðộ là pháp 
môn Ðại Thừa, chẳng phải Tiểu Thừa, nếu cứ giữ cái tâm ‘chỉ lo cho mình’ (tự 
liễu hán) thì chẳng thể vãng sanh. Ðại Từ Bồ Tát nói rất hay: ‘Nếu có thể giúp 
cho hai người có thể vãng sanh thì còn tinh tấn hơn mình; nếu có thể giúp cho 
mười người có thể vãng sanh thì phước đức vô lượng vô biên; nếu có thể giúp 
cho mấy trăm người vãng sanh thì bạn thực sự là Bồ Tát’. Chẳng có duyên phần 
thì thôi nhưng nếu có cơ duyên giúp đỡ chúng sanh mà chẳng chịu giúp đỡ, chỉ 
chú trọng tự mình, tâm niệm này sẽ chướng ngại cho việc vãng sanh. Thanh tịnh, 
bình đẳng, từ bi hiển lộ từ nơi nào? Khởi tâm động niệm đều vì chúng sanh, đều 
vì Phật pháp. Tu học Tịnh Ðộ, chuyên tu, chuyên hoằng, việc chuyên tu và chuyên 
hoằng là một chứ chẳng phải hai. Khuyên người khác là khuyên chính mình, dẫn 
dắt người khác niệm Phật là dẫn dắt chính mình, mình và người chẳng hai. Chúng 
sanh và Phật chẳng hai, thế nên vì chúng sanh là thực sự vì mình, nếu chỉ vì mình 
mà chẳng lo đến chúng sanh thì đó chính là chướng ngại to lớn cho mình. 

Bởi vậy nên giúp đỡ người khác mới là thực sự giúp mình, gây chướng 
ngại cho người khác tức là gây chướng ngại cho mình. Giúp đỡ người khác là tâm 
nguyện của chư Phật, gây chướng ngại cho người khác là trái ngược với nguyện 
vọng độ sanh của chư Phật, vậy thì làm sao vãng sanh được? Cho dù niệm Phật 
được tốt cách mấy, lúc bước tới cửa ngõ sanh tử của mình thì nghiệp chướng chắc 
chắn sẽ hiện ra. Chúng ta phải hiểu rõ những đạo lý và chân tướng sự thật này thì 
con đường Bồ Ðề, con đường vãng sanh của chúng ta mới được thuận buồm xuôi 
gió. 

 
10. Làm thế nào tu hành (Buổi sáng 21-4-99) 

Có câu nói: Người ta trong cõi đời này ‘chuyện không vừa ý xảy ra như ăn 
cơm bữa’ 71, thời gian gặp cảnh nghịch thì nhiều, gặp cảnh thuận, được xứng tâm, 
vừa ý rất ít. Làm thế nào để đối phó với nghịch cảnh? Trong bức thư Ấn Quang 
đại sư gởi cho cư sĩ Vệ Cẩm Châu dạy chúng ta khi gặp nghịch cảnh phải làm thế 
nào để đối phó, trong nghịch cảnh nên làm thế nào để tu học, đây là một bài khai 
thị rất quan trọng, chúng ta phải đọc nhiều lần, phải hết lòng nỗ lực học tập thì 
khi người khác gặp khó khăn mới biết làm thế nào để giúp đỡ họ. 

 
71 Nguyên văn là: ‘Bất như ý sự thường bát cửu’ (sự chẳng như ý thường xảy ra tám, chín) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

157 
 

Kinh Phật có đầy đủ bốn pháp: ‘Giáo, Lý, Hạnh, Quả’, trong đó quan trọng 
nhất là Hạnh, người hiện nay thường gọi là ‘lạc thực’ (thực hiện). Nếu chẳng thể 
biến Giáo và Lý thành hành vi trong sanh hoạt thực tế thì cũng uổng công đi học, 
nhất định cũng sẽ lưu chuyển theo nghiệp, lúc trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 
thường nói: ‘Sanh tử như thế nào thì vẫn phải sanh tử như thế ấy’. Phật dạy chúng 
ta phải làm một sự chuyển biến, phải thay đổi từ trong tâm niệm. Thay đổi từ tâm 
niệm nào? Thay đổi từ tâm niệm ‘tự tư tự lợi’, từ trong lúc tu nhân, sự tu hành 
chứng quả của hết thảy chư Phật, Bồ Tát đều bắt đầu từ chỗ này. Từ xưa đến nay 
đâu có một ai khởi tâm động niệm chẳng vì mình, đó là tự tư tự lợi, phải chuyển 
tâm niệm này ngược lại, phải đổi thành vì hết thảy chúng sanh. Khi tâm niệm này 
vừa chuyển tức là chuyển phàm thành thánh, sẽ triệt để chuyển biến trở lại. 

Trong mỗi tâm niệm tuyệt đối chẳng có Ta, chỉ có hết thảy chúng sanh. Tôi 
đến thế gian này là vì phục vụ cho hết thảy chúng sanh, nếu vẫn thường nghĩ về 
lợi ích của mình thì còn là phàm phu. Dứt ác, tu thiện; tạo ác thì sẽ có ác báo, 
trồng thiện nhân thì sẽ được thiện quả, nếu còn vì mình thì vẫn là phàm phu. 
Chuyển mê thành ngộ, chân chánh giác ngộ nhất định phải xả mình vì người. Nếu 
tâm niệm này chưa nảy sanh, tâm nguyện chưa phát, cho dù giác ngộ thì cũng vẫn 
còn giới hạn; sự giác ngộ này vẫn chưa thể đoạn phiền não, chẳng thể thoát ly 
tam giới và liễu sanh tử, cái ngộ này còn rất nông cạn. Thượng căn lợi trí là như 
thế nào? Tức là chuyển biến từ căn bản, vì hết thảy chúng sanh chẳng quản khó 
nhọc. Ðọc sách là vì chúng sanh mà đọc, bởi vì phát tâm phục vụ chúng sanh, 
nhất định phải có thường thức phong phú, học vấn chân thật. Tu dưỡng phẩm đức 
cũng là vì phục vụ hết thảy chúng sanh mà tu dưỡng, thậm chí việc mặc áo, ăn 
cơm, nuôi dưỡng thân thể cũng là vì muốn phục vụ chúng sanh nhiều hơn nữa. 

Khi thể lực của người thế gian suy yếu thì về hưu, trong nhà Phật chẳng có 
việc về hưu. Thích Ca Phổ, Thích Ca Phương Chí là truyện ký của Thế Tôn. Ðức 
Phật Thích Ca Mâu Ni chẳng có hưu trí, chúng đệ tử của Phật cũng chẳng về hưu. 
Trong nhà Phật ở Trung Quốc có ‘hòa thượng thoái cư’ (lui về ẩn cư, thoái ẩn), 
đây là những người lớn tuổi, truyền trao công việc cho những người trẻ tuổi lớp 
sau, còn mình thì về hưu. Ở Trung Quốc cách những người xuất gia thoái ẩn này 
chẳng thấy ghi trong kinh điển Phật Ðà. Thoái ẩn nghĩa là giao những công việc 
chấp tác cho người khác, chẳng phải là dưỡng lão. Chế độ của Phật giáo Trung 
Quốc và Phật giáo cổ Ấn Ðộ hoàn toàn khác nhau. Khi đức Phật còn tại thế thuần 
túy là giáo học. Thời kỳ sau đó cũng có tiếp nhận sự cúng dường của quốc vương, 
đại thần, trưởng giả, thí dụ như tiếp nhận sự cúng dường tịnh xá Lâm Viên, là vì 
để cho mọi người có một nơi cư trú an định. Nhưng Thế Tôn chỉ tiếp nhận quyền 
sử dụng, tuyệt đối chẳng tiếp nhận quyền sở hữu; nói cách khác chỉ tạm trú mà 
thôi, quyết chẳng lấy làm của riêng cho mình, bởi vậy nên trong tâm chẳng có lưu 
luyến, vướng bận. 

Sau khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, vua chúa cúng dường cho những 
cao tăng từ Ấn Ðộ đến, họ cũng chỉ tiếp nhận quyền sử dụng. Mãi cho đến giữa 
đời nhà Ðường, Phật giáo ở Trung Quốc có một sự cải cách to lớn, đó là chế độ 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

158 
 

tòng lâm. Ðây là do hòa thượng Mã Tổ Ðạo Nhất (tổ thứ tám của Thiền Tông), 
và thiền sư Bách Trượng phát khởi. Chế độ này tốt, lúc trước ông Phương Ðông 
Mỹ vô cùng tán thán. Từ lúc bấy giờ trở về trước, sự giáo học trong nhà Phật 
thuộc về giáo học tư nhân, phương pháp lập tòng lâm là đặt giáo dục vào trong 
chánh quy (nề nếp đàng hoàng), lập thành chế độ, cũng như đại học ngày nay, tòng 
lâm tức là đại học, đây là đặc sắc của Phật giáo Trung Quốc. 

Tổ chức và sự sắp xếp của tòng lâm giống như trường học ngày nay, chỉ 
có danh xưng khác nhau mà thôi. Chủ tịch hay phương trượng của tòng lâm sau 
này được gọi là Trụ Trì chính là chức vụ Hiệu Trưởng, có trách nhiệm chính cho 
việc giáo học. Phía dưới có chấp sự chánh, phân ra làm ba cơ cấu: Thủ Tọa Hòa 
Thượng nói theo tính chất của trường học hiện nay là Giáo Vụ Trưởng, Duy Na 
tức là Huấn Ðạo Trưởng, Giám Viện tức là Tổng Vụ Trưởng. A Xà Lê hiện nay 
gọi là Pháp Sư, tức là Giáo Thọ (giáo sư). Có tổ chức, kế hoạch, lập ra các khóa 
trình tiêu chuẩn, khóa trình tiêu chuẩn tức là sự phân khoa phán giáo hình thành 
tại Trung Quốc. Dụng ý là nhằm chỉnh lý kinh điển Phật giáo y theo tánh chất, 
nội dung, trình độ sâu cạn, sắp xếp trình tự của giáo học trong kinh điển. Nhưng 
căn bản nhất là bồi dưỡng đức hạnh, đây là việc mà Nho, Phật đều chẳng ngoại 
lệ. 

Một hai trăm năm gần đây Phật giáo đã suy thoái, đến nay đã suy thoái đến 
mức cùng cực, nguyên nhân là vì chẳng học tập, chẳng noi theo quy củ đã thành 
lập từ trước. Quy củ tiểu học của nhà Nho khác với tiểu học hiện nay, tiểu học 
của nhà Nho là để bồi dưỡng đức hạnh, bồi dưỡng đức hạnh nhất định phải bắt 
đầu từ nhỏ. Trẻ nít nghe lời, dạy chúng nó giữ phép tắc, tập cho nó thành thói 
quen. Trong sách Lễ Ký có ghi: dạy cấp tiểu học là giáo dục đời sống, ‘quét dọn, 
đối đáp đúng phép, hiếu thuận cha mẹ, tôn trọng thầy giáo’ 72. Trên phương diện 
học thuật chỉ dạy học thuộc lòng kinh văn, chẳng có giảng giải. Lợi dụng thời kỳ 
sức ghi nhớ tốt nhất để học thuộc lòng, ghi nhớ hết thảy những lời dạy của cổ 
thánh tiền hiền, cả đời chẳng quên. Bất luận lúc nào, trong hoàn cảnh nào, khi 
khởi tâm động niệm đều nhớ đến tiêu chuẩn của cổ thánh tiền hiền, chẳng thể vi 
phạm. Dụng ý của việc đọc sách là ở chỗ này, chẳng dám vi phạm quy tắc, chẳng 
dám làm sái, làm trật. Tiêu chuẩn thị phi, tà chánh, thiện ác, kinh nghiệm của cổ 
thánh tiền hiền cung cấp cho chúng ta, kinh nghiệm của chư Phật, Bồ Tát cũng 
cung cấp cho chúng ta, chúng ta muốn siêu phàm nhập thánh vẫn phải y theo kiểu 
cách này mới có thể thành tựu. Nếu chúng ta lập riêng ra một số tiêu chuẩn khác 
thì không thể nào không thất bại, nhất định phải tuân theo quy củ. Thế nên phải 
ghi nhớ lời dạy trong kinh điển, phải hiểu rõ triệt để lý luận, sau đó thực hiện 
những đạo lý, lời dạy này trong sinh hoạt, đó chính là ‘tu hành’. 

Người xuất gia thời xưa phải học giới năm năm, đó là giáo dục căn bản, 
hiện nay chẳng còn nữa. Năm năm học giới chẳng phải học Luật tạng, mà trong 
vòng năm năm này tuân giữ giáo giới của thầy. Giáo giới của thầy tức là Sa Di 

 
72 Sái tảo, ứng đối, hiếu thân tôn sư 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

159 
 

Luật Nghi, nam chúng là Tỳ Kheo Giới, nữ chúng là Tỳ Kheo Ni Giới, Tam Tụ 
Tịnh Giới. Phải hết lòng học tập, thành tựu đức hạnh cho mình, đây là chỗ tương 
đồng với nhà Nho. Giáo học Khổng Phu Tử gồm có bốn môn, thứ nhất là Ðức 
Hạnh, thứ nhì là Ngôn Ngữ, thứ ba là Chánh Sự, thứ tư là Văn Học. Chánh Sự 
nói theo bây giờ là một số thường thức để làm việc; cũng gọi là khả năng phục 
vụ nhân dân, xã hội, quốc gia trong tương lai, đây là thuộc về Chánh Sự. Còn dư 
sức lực mới học Văn Học, Văn Học là để nâng cao sự hưởng thọ về tinh thần của 
mình nên được sắp sau chót. Giáo học trong nhà Phật cũng chẳng ngoại lệ, đầu 
tiên là giới hạnh, bồi dưỡng đức hạnh của mình. Nhất định phải coi trọng Hạnh 
Kinh, nghĩa là đem lý luận, lời dạy trong kinh điển thực hiện trên công việc, xử 
sự, đãi người, tiếp vật, trong đời sống hằng ngày; bất luận là thuận cảnh, nghịch 
cảnh, khi khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều chẳng thể trái ngược với lời 
dạy của Phật Tổ, được vậy thì đời này của chúng ta mới được độ. 

 
11. Ðạo dưỡng sanh (Buổi sáng 24-4-99) 

Ðối với người trung niên và đặc biệt là người già nếu có thể chú ý việc ăn 
uống một chút thì thân thể sẽ chẳng có vấn đề gì hết. Nhưng thân thể khỏe mạnh 
quan trọng nhất vẫn là do tâm lý khỏe mạnh, nếu tâm lý chẳng khang kiện thì bất 
luận dùng thuốc men, thuốc bổ, thức ăn đều chẳng ăn thua gì hết. Người học Phật 
hiểu được đạo lý này, tin sâu chẳng nghi. 

Buông bỏ dục vọng của mình, đối với danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần 
trong thế gian buông xả sạch sành sanh thì tâm sẽ được thanh tịnh, tự tại. Tâm địa 
thanh tịnh tự tại thì thân thể sẽ chẳng bịnh hoạn. Người coi bói, coi tướng thường 
nói: ‘tướng chuyển theo tâm’, tướng chính là thân thể, thân tướng; thân tướng đẹp 
đẽ hay không, thân thể kiện khang hay không đều từ tâm chuyển, bởi vậy nên tâm 
lý khỏe mạnh thì thân thể chắc chắn sẽ khỏe mạnh. Mê hoặc, vọng tưởng, phiền 
não là những căn bịnh của tâm lý, nếu có thể buông xả hết những căn bịnh này 
thì thân thể chẳng cần bất cứ bảo dưỡng gì tự nhiên cũng sẽ khỏe mạnh. Thuận 
theo tự nhiên thì thân thể sẽ khỏe mạnh; cốt ý tìm cầu, cốt ý bảo dưỡng là trái 
nghịch với tự nhiên. Trên lịch sử rất nhiều vua chúa, tể tướng, trưởng giả giàu có 
dùng cạn hết tâm tư để bảo dưỡng thân thể nhưng vẫn bị đủ thứ bịnh, rất ít người 
được trường thọ. Nguyên nhân là tâm lý chẳng khỏe mạnh, bất cứ bảo dưỡng gì 
cũng chẳng giúp ích được. 

Những đạo lý và sự thật này đều bày trước mắt chúng ta. Chúng ta muốn 
thân tâm khỏe mạnh, tự tại, hạnh phúc, thì phải nghe lời giáo huấn của đức Phật, 
đoạn phiền não, chuyển biến tâm niệm và cũng là chuyển biến quan niệm. Nhà 
Phật nói tu quán chính là sửa đổi quan niệm, tư tưởng sai lầm. Ðây là tu hành 
chân chánh, nghiên cứu giáo lý là tu quán, tham thiền cũng vẫn là tu quán, niệm 
Phật cũng chẳng ngoại lệ. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn đều 
là phương pháp, con đường để sửa đổi tư tưởng, quan niệm sai lầm mà thôi. 
Chúng ta chọn pháp môn Tịnh Tông, pháp môn này bao gồm niệm Phật và nghiên 
giáo, nghiên giáo là Giải Môn, niệm Phật là Hạnh Môn, Giải và Hạnh tương ứng. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

160 
 

Ðối với phần tử trí thức, phương pháp này rất có hiệu quả. Phần tử trí thức tu học 
chẳng thể ngã về một bên, ngã về một bên không thể thành tựu; thiên về giáo lý, 
phế bỏ tu hành chẳng thể thành tựu; thiên về tu hành chẳng nghiên cứu giáo lý thì 
sẽ gặp nhiều chướng ngại. 

Nhưng có nhiều người chỉ có Hạnh, chẳng có Giải cũng có thể thành tựu, 
đây là những người thật thà. Có hai loại người thật thà chân chánh: một là thượng 
căn lợi trí, hai là hạ ngu, vô cùng ngu độn. Người hạ ngu cứ một câu A Di Ðà 
Phật niệm đến cùng, chẳng suy nghĩ gì cả thì có thể thành tựu. Chúng ta vừa niệm 
một câu Phật hiệu vừa suy nghĩ lung tung thì làm sao sánh bằng được! Bởi vậy 
nên người hạ ngu, cổ thánh tiền hiền không ai chẳng tán thán. Họ gặp được nhân 
duyên tốt, được thiện tri thức dạy cho họ niệm Phật thì họ thật thà niệm câu Phật 
hiệu này đến cùng, việc này chúng ta chẳng làm nổi. Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam đã 
từng nói rằng ngài rất muốn học [như người] ngu, ráng cả đời cũng chẳng làm 
nổi. Hèn chi người xưa mới nói: ‘Ngu chẳng bằng nổi’, đây là lời chân thật. 

Học Phật trước hết phải hiểu rõ đạo lý, sau đó hiểu rành chân tướng sự thật, 
biết làm thế nào điều tâm, điều thân (điều hòa thân tâm), làm cho thân tâm mình 
khinh an, tự tại, thì công phu mới có thể đắc lực, mới có thể đạt được pháp hỷ 
sung mãn. Hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian phơi bày trước mặt, thực sự 
đều có thể buông xuống hoàn toàn. Một ngày ba bữa có thể ăn được no, quần áo 
mặc được ấm, có một căn nhà nho nhỏ có thể che mưa che nắng thì đủ rồi! Những 
gì dư thừa đều là gánh nặng. 

Trên phương diện ẩm thực, cổ thánh tiền hiền dạy chúng ta buổi sáng phải 
ăn cho tốt, bữa trưa ăn cho no, bữa tối phải ăn ít, đây là đạo dưỡng sanh. Nguyên 
nhân bữa tối ăn ít là vì lúc đi ngủ, các khí quan trong cơ thể đều giảm bớt hoạt 
động, hệ thống tiêu hóa giảm bớt hoạt động, khả năng hấp thụ cũng giảm lại, bởi 
vậy nên bữa tối phải ăn ít là có ích cho thân thể khoẻ mạnh. Cho nên ‘ngày ăn 
một bữa’ trong nhà Phật rất có đạo lý. 

Hiện nay nhiều người chẳng ăn bữa tối nhưng thân thể cũng không khỏe là 
tại sao? Vì vọng tưởng chẳng dứt. Ẩm thực là nguồn bổ sung năng lượng, sự tiêu 
hao năng lượng của mỗi người khác nhau, có người tiêu hao năng lượng nhiều, 
có người tiêu hao ít. Vả lại chín mươi đến chín mươi lăm phần trăm (90% - 95%) 
là tiêu hao trên vọng tưởng. Nếu vọng tưởng ít thì tiêu hao sẽ ít. Người tu hành 
đời xưa vọng tưởng ít, chẳng có dục vọng, mong cầu, tâm địa thanh tịnh, cho nên 
mỗi ngày ăn một chút là đủ bổ sung năng lượng, đủ cho nhu cầu đòi hỏi trong 
thân thể. Nhưng người có vọng tưởng nhiều thì không được, nếu bổ sung chẳng 
đầy đủ, thể lực chịu không nổi thì sẽ sanh bịnh. Cho nên đây cũng là vấn đề tâm 
lý, tâm tạp loạn thì thân thể cần phải bồi đắp rất nhiều năng lượng; tâm thanh tịnh, 
vọng tưởng ít thì đòi hỏi năng lượng bù đắp ít, mỗi ngày ăn một bữa cũng đủ. Nếu 
gom số lượng ba bữa để ăn trong một bữa thì sẽ bị bịnh đường ruột. Bề ngoài thì 
làm rất đúng như pháp -- mỗi ngày chỉ ăn một bữa – nhưng trên thực tế thì mang 
bịnh đầy thân, việc này chẳng thể miễn cưỡng được. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

161 
 

Ở Trung Quốc phương pháp tu định trong thiền đường là tịnh tọa, thêm 
vào vận động ‘bão hương’ 73, nhưng chủ yếu là tịnh tọa. Do đó việc ăn uống trong 
thiền đường rất đặc biệt, ăn điểm tâm rất nhiều lần [mỗi lần ăn chút ít] để cho 
‘chẳng no lắm, chẳng đói lắm’, tiện cho việc dụng công tĩnh tọa. ‘Chẳng no lắm, 
chẳng đói lắm’ rất quan trọng, trong đời sống sinh hoạt thường ngày nếu chúng 
ta hiểu được đạo lý này thì thân thể chúng ta tuyệt đối sẽ khỏe mạnh. Người ta 
lúc đói quá thì chịu không được, no quá thì hôn trầm, tinh thần chẳng phấn chấn, 
công phu sẽ không đắc lực. Việc ăn uống trong thiền đường chẳng thể ăn no hơn 
năm phần, lúc đói thì ăn một chút điểm tâm. Cho nên trong thiền đường mỗi ngày 
ăn tám, chín bữa, phần đông là ăn những bánh bao nhỏ và chút xíu điểm tâm, để 
cho mọi người luôn luôn giữ được mức chẳng đói lắm, chẳng no lắm, như vậy thì 
công phu dễ đắc lực. Ðặc biệt là buổi tối, ăn càng ít càng tốt. 

Dưỡng thân là cả một môn học vấn, chỉ có Phật pháp giảng rốt ráo, viên 
mãn nhất về vấn đề này. Tìm đến gốc rễ thì chỉ là tâm thanh tịnh, tiêu trừ hết thảy 
dục niệm.  

Chẳng những phải buông bỏ hết những dục vọng trong thế pháp, những 
mong cầu trong Phật pháp cũng phải bỏ hết, chỉ giữ một tâm niệm: ‘cầu sanh Tịnh 
Ðộ’. Thế gian này là giả chứ chẳng phải thiệt, ‘Phàm những gì có tướng đều là 
hư vọng’, phải luôn luôn đề khởi tâm niệm này, trong thuận cảnh sẽ chẳng khởi 
tâm tham luyến, trong nghịch cảnh sẽ chẳng sanh phiền não.  

Trong hết thảy cảnh duyên đều có thể giữ được ‘tâm bình thường’, tâm 
bình thường chính là ‘đạo’, là Bồ Ðề đại đạo.  

Phải tin sâu nhân quả, ‘một miếng ăn, miếng uống đều đã định sẵn’, có thể 
tin sâu chẳng nghi thì tự nhiên có thể buông xuống, sẽ dám buông xuống. Nhiều 
người chẳng dám buông xuống vì sợ nếu buông xuống hết tất cả thì ngày mai phải 
làm sao đây? Cứ luôn nghĩ trước, nghĩ sau, chẳng chịu buông xuống triệt để. Ðây 
là vì chẳng hiểu rõ Sự Lý, chẳng sanh khởi lòng tin. Nhưng sự thật là buông xuống 
càng nhiều thì thâu hoạch càng nhiều. Giàu sang từ đâu đến? Từ bố thí tài vật mà 
đến, đây là quả báo. Quả báo của bố thí pháp là thông minh trí huệ, quả báo của 
bố thí vô úy là khỏe mạnh, sống lâu, tóm lại là càng bố thí thì được càng nhiều. 

Phải điều tâm, điều thân cho đàng hoàng, thân tâm là chiêu bài, làm cho 
người ta nhìn thấy có thể sanh khởi lòng tin. Nơi ăn chốn ở, ẩm thực phải đúng 
như pháp, đừng nên miễn cưỡng, quan trọng nhất cũng vẫn phải tu tâm thanh tịnh, 
tâm an trú trên thánh hiệu Di Ðà, niệm niệm ở đều vì phục vụ chúng sanh, giới 
thiệu pháp môn vô thượng này cho họ, giới thiệu cho đại chúng. Ðặc biệt là đối 
với những thiện tri thức, bạn bè từ nơi khác đến đây tham học, phải nhiệt tâm, từ 
bi tiếp đãi, rộng kết thiện duyên.  
 

 
73 Bão hương nghĩa là chạy hương, vừa đi bộ vừa tham thiền, mục đích của việc này để trấn áp 
vọng niệm và cũng là một hình thức vận động. Đi như thế hết một tuần hương nên gọi là đi 
hương, khác với đi kinh hành. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

162 
 

12. Nói về bố thí (Buổi sáng 30-4-99) 
 

a. Ba thứ bố thí 
Kinh nói lúc phàm phu chưa minh tâm kiến tánh, trí huệ đức năng vô tận 

trong tự tánh chưa hiện tiền, nhất định phải nhờ vào tu đức, nếu chẳng biết tu 
hành thì đời sống sẽ rất khổ. Ðịnh luật nhân quả [nói rõ] thiện nhân được thiện 
quả, ác nhân đem đến ác báo, đây là nguyên lý của tam đồ lục đạo. Sự khác nhau 
lớn nhất giữa người thế gian và chư Phật, Bồ Tát là giác và mê, trí và ngu. Phật, 
Bồ Tát giác ngộ, có trí huệ; phàm phu mê hoặc, ngu si, chẳng có trí huệ, tư tưởng 
kiến giải chẳng lìa cảm tình, cảm tình chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 
cho nên quả báo khác nhau rất lớn, tuyệt chẳng phải những gì phần đông phàm 
phu có thể nghĩ tới, thấy được. 

Người trong thế gian coi trọng tài và lợi, đặc biệt là hiện nay, kinh tế đứng 
hàng đầu, ai cũng liều mạng tranh giành kiếm tiền, giàu sang có thể tranh đoạt 
mà được hay sao? Trong số mạng chẳng giàu sang, nếu tranh giành được thì chư 
Phật, Bồ Tát cũng phải tôn bạn làm thầy. Thật ra những gì có thể tranh giành được 
vẫn là trong số mạng vốn sẵn có, đúng như câu ‘một miếng ăn một miếng uống 
không gì chẳng được định sẵn’, nếu trong số mạng chẳng có thì làm cách nào 
tranh đoạt cũng không được. Liễu Phàm Tứ Huấn nói về đạo lý này rất rõ ràng, 
cho nên người xưa nói ‘quân tử vui làm quân tử, tiểu nhân lại oán trách làm tiểu 
nhân’, một miếng ăn, một miếng uống gì cũng đều đã được định sẵn trong số 
mạng. Số mạng là do tự mình tạo ra, tự làm tự chịu. 

Người thế gian mong cầu ba thứ quả báo tốt đẹp là ‘giàu sang, thông minh, 
và khỏe mạnh sống lâu’. Nhà Phật nói: ‘Trong nhà Phật có cầu ắt ứng’, đích thật 
là cầu gì thì được cái đó. Chỉ cần biết lý luận và phương pháp của sự cầu mong 
này, cầu đúng lý đúng pháp thì chẳng có gì mà cầu không được. Giàu sang là do 
bố thí tài vật mà được, bố thí tài vật là nhân. Trong đời này có được tiền tài cự 
phú là do đời quá khứ tu đại bố thí, bố thí lớn lao thì đời này mới được quả báo 
to lớn. Tu bố thí pháp thì được thông minh trí huệ; tu bố thí vô úy thì được khỏe 
mạnh, sống lâu. Quả chắc chắn phải có nhân, nếu chẳng chịu tu nhân thì làm sao 
có quả báo cho được? Cướp đoạt tranh giành làm tổn hại người để làm lợi cho 
mình, tạo tội nghiệp, đó chẳng phải phước mà là họa hại. Cho dù có đoạt được 
vẫn là trong số mạng có sẵn, nhưng vì thủ đoạn, khởi tâm động niệm chẳng thiện, 
tạo ác nghiệp, đời này hưởng hết phước sẽ đọa vào tam ác đạo. Tam ác đạo vào 
thì dễ nhưng thoát ra rất khó! 

Năm hai mươi sáu tuổi tôi tiếp xúc với Phật pháp, nghe tiên sinh Phương 
Ðông Mỹ giảng giải kinh Phật, triết học, và nhận lời dạy của lão cư sĩ Châu Kính 
Trụ. Cụ Châu tặng cho tôi một cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn, kể cho tôi nghe rất 
nhiều chuyện nhân quả báo ứng, phần lớn đều là những chuyện cụ đích thân gặp 
được. Ðọc xong Liễu Phàm Tứ Huấn, biết cá tánh lúc nhỏ của ông Liễu Phàm, 
những ác nghiệp ông tạo hầu như tôi đều đã phạm; lỗi của ổng tôi đều có, ưu điểm 
của ông tôi chẳng có. Sau khi hiểu rõ tôi hết lòng nỗ lực tu học, sửa lỗi. Thế nên 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

163 
 

trong đời này lúc về già tôi có được một chút phước báo, một chút trí huệ, tuổi 
thọ cũng kéo dài thêm. Tôi chẳng minh tâm kiến tánh, tôi chỉ biết dùng tâm chân 
thành để tu ba thứ bố thí. Hiện nay tâm người ta chẳng chánh thường, chúng ta 
dùng tâm chân thành đối xử với họ, họ còn hoài nghi ‘có lẽ ông giả bộ, chắc là 
giả, chẳng phải thiệt’, hoài nghi nặng nề.  

Cho nên có được giàu sang là phước báo, nhưng là phước hay là họa cũng 
rất khó nói. Cổ thánh tiền hiền Trung Quốc tạo ra văn tự đều là những ký hiệu 
tràn đầy trí huệ, [chúng ta] nhìn thấy, đọc đến phải giác ngộ. Chữ Họa (禍) và 
Phước (福) vô cùng tương tợ, ý này là ‘Là Họa hay Phước chỉ ở trong một niệm 
mà thôi’. Một niệm giác thì Họa biến thành Phước, một niệm mê thì Phước biến 
thành Họa. Thí dụ bạn có tiền nhưng không biết làm việc tốt, chỉ nắm chặt số tiền 
này, đây là họa hại. Số tiền này có thể làm lợi ích cho rất nhiều chúng sanh, cứu 
sống rất nhiều sinh mạng của chúng sanh, bạn giữ chặt chẳng chịu đem đi cứu 
người, để cho những người này chết vì nạn, chết vì đói, bạn đã tạo ra tội nghiệp 
rất lớn. Tuy chẳng hại người, chỉ giữ tiền, vì điểm này thôi sẽ làm cho bạn đọa 
địa ngục A Tỳ. Cho nên [Tiền] Tài từ xưa đến nay được xưng là ‘thông hóa’, 
thông hóa nghĩa là phải lưu thông, chẳng thể giữ chặt. Giữ ở trước mặt tức là tội, 
có thể lưu thông đi là phước, họa và phước chỉ ở tại một niệm. 

Nhưng người có tiền luôn nói: ‘Tôi chịu bố thí, nhưng bố thí chưa chắc có 
thể đến tay những người đang bị nạn’. Ðây là tùy thuận theo vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước của mình, làm mất đi cơ hội tu phước. Người có trí huệ chẳng có 
vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, biết những gì nên làm thì làm, những gì chẳng 
nên làm thì chẳng làm. Tham quan ô lại rút bớt tiền cứu trợ những vùng bị nạn từ 
xưa đã có, không có cách gì tránh khỏi, đây chỉ là thiểu số mà thôi. Chúng ta 
không thể vì những người như vậy mà chẳng làm các công tác cứu trợ, chẩn tai, 
như vậy là sự sơ sót của chúng ta. Phải dùng tâm chân thành mà làm, tâm chân 
thành có thể làm người ta cảm động. Tự mình làm chẳng được hoàn hảo là do tâm 
chân thành chẳng đủ, đem những trách nhiệm này đẩy cho người khác, như vậy 
là không có trí huệ. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên và tôi đều là thí dụ, cả đời bố thí một 
cách vô tư, hết lòng nỗ lực làm ba chuyện bố thí tài vật, bố thí pháp, và bố thí vô 
úy. Quả báo các bạn đều đã thấy rõ ràng: những gì cần thiết trong sinh hoạt vật 
chất đều chẳng thiếu thốn, thông minh trí huệ mỗi năm đều tăng trưởng, vừa khỏe 
mạnh lại sống lâu. Ðây chẳng phải tánh đức mà là tu đức, do tu mà có. Tịnh Tông 
Học Hội và Cư Sĩ Lâm đều tu ba thứ bố thí, cả hai đoàn thể đều có được ba thứ 
quả báo. Việc này chứng minh cho lời Phật dạy là chính xác, hoàn toàn tương 
ứng. 

 
b. Tin Phật 
Lúc trước, thầy Lý rát lòng mỏi miệng căn dặn tôi, phó chúc tôi phải ‘tin 

Phật’, ý nghĩa này rất sâu. Con người thường tin quan niệm sai lầm, cách suy nghĩ 
sai lầm của mình, chẳng chịu tin Phật. Coi những lời Phật dạy như gió thoảng qua 
tai, nghe xong gật đầu, vừa quay đi liền quên ráo trọi, vẫn cứ tin vọng tưởng, phân 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

164 
 

biệt, chấp trước của mình, vẫn tạo tội nghiệp như cũ. ‘Tin Phật’ là đừng tin vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước của mình, nhất định phải tin Phật. Trong kinh nói 
sau khi chứng được quả A La Hán mới có thể tin tư tưởng của mình được vì tư 
tưởng và kiến giải của mình lúc đó mới chính xác. A La Hán được xưng là ‘Chánh 
Giác’, lúc chưa chứng được quả A La Hán thì tư tưởng, cái nhìn của mình đều 
chẳng tin được. Nếu có thể suy tư lời Phật dạy, liễu giải sâu thêm, sau đó biến nó 
thành tư tưởng và hành vi của mình thì người này thực sự có phước. 

 
c. Tự độ và độ tha (độ mình và độ người khác). 
Kinh Ðại Thừa nói con người nhất định phải tự độ rồi sau đó mới có thể độ 

người khác. Lời Phật nói hàm ý rất sâu, nhưng có nhiều người ‘đoạn chương thủ 
nghĩa’ 74, hiểu sai lời Phật dạy nên gấp gấp tự độ mình trước, sau đó mới độ tha, 
họ phân chia tự độ và độ tha thành hai việc, như vậy là sai lầm. Lúc chưa giác 
ngộ, trước khi minh tâm kiến tánh, độ tha là tự độ, học tập ở nơi độ tha. Tôi dạy 
các bạn đồng học trước khi chúng ta tự độ, mỗi ngày giảng kinh thuyết pháp, nhìn 
thính chúng ngồi ở phía dưới đều là thầy giáo, thiện tri thức, đều là người giám 
học của mình. Ở trên giảng đài mình báo cáo những gì mình học được cho họ 
nghe, mời họ phê bình chỉ giáo cho mình, là dùng tâm trạng và thái độ này, như 
vậy gọi là tự độ. Ðến khi mình đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh rồi thì nhìn 
thính chúng ngồi phía dưới thành học trò, lúc đó tức là độ tha. Tự độ và độ tha 
đều ở tại một giảng đường, khi rời khỏi giảng đường, rời khỏi thính chúng để tìm 
tự độ chẳng thể được. Phật giảng kinh thuyết pháp mới gọi là độ tha, Thập Ðịa 
Bồ Tát, Ðẳng Giác Bồ Tát giảng kinh thuyết pháp đều là tự độ. 

Chẳng thể độ tha thì sẽ chẳng thể tự độ, ta và người chẳng hai. Bởi vậy bạn 
tu mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát ngay trên giảng đài. Lễ kính chư 
Phật, thính chúng ngồi phía dưới là chư Phật. Xưng tán Như Lai, giảng giải kinh 
luận của Thế Tôn tức là xưng tán tánh đức của đại chúng trong hội. Quảng tu 
cúng dường, hết lòng nỗ lực chuẩn bị để giảng giải buổi học kinh giáo này được 
hoàn hảo, là pháp cúng dường cho đại chúng trong giảng đường. Sám trừ nghiệp 
chướng, đại chúng sửa sai thì chúng ta hết lòng nỗ lực cải tiến tức là sám trừ 
nghiệp chướng. Thỉnh chuyển pháp luân, Thỉnh Phật trụ thế, mời người khác rất 
khó, khi người ta chẳng chịu thì phải thỉnh chính mình; mời chính mình lên giảng 
đài chuyển pháp luân, mời chính mình trụ thế. Hết thảy đều phải ỷ lại vào người 
khác thì Phật pháp sẽ diệt vong. Tự mình giác ngộ, tự mình phải gánh vác sứ 
mạng tiếp nối huệ mạng chư Phật, hoằng pháp lợi sanh, phải hết lòng nỗ lực làm 
cho hoàn hảo. Tu mười đại nguyện vương ngay trên giảng đài. Thế nên tự độ tức 
là hóa tha, hóa tha bao gồm ở trong tự độ, tự độ và độ người là một, chẳng phải 
là hai. Trên giảng đài như vậy, dưới giảng đài cũng phải như vậy; xử sự, đãi 

 
74 Đoạn chương thủ nghĩa là cắt lấy một đoạn văn, không xét trong toàn bộ ngữ cảnh của nó, 
tự tiện giải thích diễn giải theo kiến chấp của mình. Chẳng hạn, như trong Ngọc Lịch có ghi 
chuyện một ông Tăng đọc câu “bất sanh bất diệt” trong Tâm Kinh bèn giải thích là “không 
còn sống nữa thì không bị diệt mất” nên khuyến khích sát sanh!  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

165 
 

người, tiếp vật không có gì chẳng vậy. Trước lúc giác ngộ, những việc này đều là 
tu đức, phước huệ song tu, định huệ cùng học. 

Hy vọng các bạn đồng học hiểu rõ, phải hết lòng nỗ lực, ba thứ phước báo 
[nói trên] đều có thể đạt được, chẳng cần phải tính toán, tự nhiên sẽ thành tựu. 
Hết thảy đều cầu nơi mình, đừng cầu kẻ khác. Dùng chánh tâm, chánh hạnh, làm 
việc thiện cần đến tiền tài thì sẽ có Phật, Bồ Tát đem đến cho bạn. Cư sĩ Lý Mộc 
Nguyên thường nói chúng ta làm những việc này cần đến tài lực hoàn toàn nhờ 
A Di Ðà Phật, nương dựa vào A Di Ðà Phật; chẳng cần quyên góp, chẳng cần xin 
người khác. Chúng sanh chẳng có phước thì tiền sẽ chẳng tới; nếu chúng sanh 
thực sự có phước báo thì Phật, Bồ Tát sẽ khiến người mang tiền đến. Cầu người 
tức là lọt vào trong ý thức, sẽ sanh phiền não. Ðời Ðường, Bàng cư sĩ dạy chúng 
ta: ‘Chuyện tốt chẳng bằng không có chuyện’. Hôm nay chúng ta thấy chúng sanh 
khổ nạn nhiều như vậy, hãy phát tâm từ bi giúp đỡ họ. Phật, Bồ Tát cũng sẽ cứu 
khổ, cứu nạn, chỉ cần bạn chịu phát tâm, làm người đại diện cho Phật, Bồ Tát, thì 
Phật, Bồ Tát sẽ là ông chủ đứng sau lưng bạn, sẽ không ngừng ủng hộ cho bạn. 
Nếu tâm bạn chẳng thiện, hạnh chẳng thiện, là một người đại diện giả dối thì sẽ 
chẳng có Phật, Bồ Tát nào ủng hộ, nhưng yêu ma quỷ quái sẽ ủng hộ cho bạn, 
bạn cũng sẽ có tài lực rất dồi dào, sẽ tạo ra tội cực ác, tương lai sẽ đọa vào địa 
ngục khổ cùng cực. Yêu ma quỷ quái cũng biết đùa giỡn con người, không thể 
không biết điều này. Ðặc biệt là trong đời Mạt Pháp, kinh Lăng Nghiêm nói: ‘Tà 
sư thuyết pháp như cát sông Hằng’, phải biết phân biệt tà chánh. Phải biết chân 
chánh tu phước, có tu phước mới có thể hưởng phước, mới được phước; nếu 
không tu phước mà mỗi ngày cứ khởi vọng tưởng, phước báo chân chánh sẽ chẳng 
bao giờ có được. 
 
B. KHUYÊN TIN SÂU NHÂN QUẢ 
 

1. Cứu vãn kiếp nạn. (Buổi sáng 19-4-99) 
Vào khoảng giữa thế kỷ thứ mười bốn, ở Pháp có một nhà tiên tri mà ai 

cũng quen thuộc, đó là Nostradamus, khả năng của ông này cũng tương đương 
với Khổng tiên sinh nói trong Liễu Phàm Tứ Huấn. Khổng tiên sinh đoán mạng 
vô cùng chính xác, khẳng định hết thảy chúng sanh đều chịu sự an bài của vận 
mạng, tuyệt chẳng thể thay đổi. Nostradamus cũng thuộc loại người này, ông đích 
thật có thể nhìn thấy tình trạng xã hội hiện nay của chúng ta. Ông làm sao có được 
khả năng ấy? Một là số học, hai là thiền định. Ông ta có công phu thiền định, kết 
hợp thiền định và thuật số nên lời tiên đoán của ông có thể chính xác như vậy, 
mức độ chính xác hầu như đã đạt đến chín mươi phần trăm. Nhưng vẫn còn mười 
phần trăm không đúng, đây là chỉ biết chuyện đó nhưng chẳng biết tại sao. Ông 
chẳng cao minh bằng Vân Cốc thiền sư, sau khi ông Viên Liễu Phàm gặp Vân 
Cốc thiền sư, vâng theo lời dạy của thiền sư, đoạn ác tu thiện, thay đổi vận mạng 
của mình. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

166 
 

Con người ai cũng có vận mạng, nhưng chẳng biết đạo lý cải tạo vận mạng, 
chẳng biết phương pháp tu học, cả đời này sẽ chịu sự chi phối của số mạng, thiệt 
như câu: ‘Một miếng ăn một miếng uống không có gì chẳng được định sẵn’. Nhà 
có vận nhà, nước có vận nước, thế giới có vận của thế giới, những người có năng 
lực đặc biệt như vậy đều có thể biết. Trung Quốc cũng có lời tiên tri cổ xưa được 
gọi là ‘Hoàng Cực Kinh Thế Thư’, được thâu thập trong Tứ Khố Toàn Thư. Lời 
dự đoán này chẳng những nói đến bây giờ, thực sự là nói đến ngàn năm vạn thế. 
Còn dài hơn thời gian nói trong cuốn ‘Chư Thế kỷ’ của Nostradamus. Hoàng Cực 
Kinh Thế Thư là một bộ sách rất quý, hoàn toàn dựa vào giáo lý của Kinh Dịch 
mà quán sát, dự đoán. 

 Chỉ có đức Phật mới nói đến pháp thế gian và xuất thế gian một cách thấu 
triệt, nói được rõ ràng. Nếu mọi người đều thông thạo những điển tịch trong thế 
gian, tư duy, quán sát kỹ càng, mới biết tại sao đức Phật phải thị hiện trong thế 
gian này. Chẳng phải thế gian này không có người thông minh trí huệ, nhưng có 
thông minh hơn, có khả năng trội hơn thì cũng chỉ biết như vậy nhưng chẳng biết 
tại sao lại như vậy. 

Bà La Môn giáo ở cổ Ấn Ðộ và những nhà tôn giáo lớn thời ấy, công phu 
thiền định của họ cũng rất sâu, trong định có thể đột phá thời gian, không gian, 
đem cảnh giới của lục đạo luân hồi đều bày ra trước mặt, nhìn thấy rất rõ ràng. 
Nhưng lục đạo luân hồi làm thế nào hình thành, diễn biến ra sao, kết quả tương 
lai sẽ như thế nào, quy túc ra sao thì họ đều chẳng biết. Họ rất muốn biết nhưng 
thiền định trí huệ chẳng nâng cao lên nữa thì không có khả năng biết được. Bởi 
vậy nên mới cảm động chư Phật, Bồ Tát phải xuất hiện ở trong thế gian này, giúp 
cho họ được thỏa mãn nguyện vọng, nhu cầu của họ, trả lời rõ ràng và giải thích 
minh bạch cho đạo lý tại sao như vậy. 

Tu học theo lý luận, phương pháp của Phật giáo thì vận mạng của từng 
người có thể thay đổi, vận nhà, vận nước, hay vận thế giới không có gì chẳng thể 
thay đổi. Kinh Phật thừa nhận có vận mạng, nhưng chẳng phải Túc Mạng Luận, 
vận mạng chẳng phải là nhất định, có thể thay đổi. Dùng phương pháp gì để thay 
đổi? Hoàn toàn tại nơi tâm hạnh của mình, cũng có nghĩa là tư tưởng và hành 
động tạo thành vận mạng. Tâm hạnh thiện thì vận mạng sẽ tốt; tâm hạnh chẳng 
thiện thì tiền đồ (tương lai) sẽ ngày càng ảm đạm. 

Ðọc kỹ Liễu Phàm Tứ Huấn và hiểu rõ lý luận ấy xong, lại đọc lời dự đoán 
của Tây phương thì bạn cũng chẳng cảm thấy kinh sợ, vì bạn hiểu đó là như thế 
nào. Trong cộng nghiệp vẫn có biệt nghiệp, đích thực có thể tiêu trừ nghiệp 
chướng của mình, tai nạn của mình. Cả nhà tu học thì cả nhà miễn tai nạn. Nếu 
nhân dân cả nước tu học thì vận nước sẽ hưng vượng, thiên tai nhân họa sẽ giảm 
bớt. Thế nên quy kết về nguồn cội chỉ là một việc: giáo dục. Phật pháp là Giáo 
Dục Chánh Giác tức là giáo dục Chân Thật Trí Huệ, là dạy cho chúng sanh ‘giáo 
dục lợi ích chân thật’. Những năm đầu Dân Quốc, ông Âu Dương Cánh Vô nói 
rất đúng: ‘Phật pháp chẳng phải là tôn giáo, chẳng phải triết học mà là sự việc 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

167 
 

vô cùng cần thiết trong thời đại ngày nay’. Kim thế tức là hiện đại, là nền giáo 
dục người hiện đại cần phải học. 

Các nhà tiên tri biết cuối thế kỷ tồn tại những vấn đề này nhưng chẳng có 
biện pháp giải quyết. Họ đẩy kết quả không may này cho Thượng Ðế, chúng sanh 
tạo ra ác nghiệp nên Thượng Ðế nổi giận phải trừng phạt họ, chẳng có biện pháp 
thay đổi, đây là luận điệu sai lầm theo Túc Mạng Luận. 

Các vị thiên thần đều công bình và chánh trực, Thượng Ðế mà họ nói chính 
là Thiên Chủ cõi trời Dục giới, tuy phiền não của người trên trời Dục giới chưa 
đoạn hết nhưng cũng nhẹ hơn chúng ta rất nhiều, trí huệ cao hơn chúng ta rất 
nhiều. Nếu tôi là Thượng Ðế và chúng sanh có thể đoạn ác tu thiện, quay đầu trở 
lại là bến bờ, thì tôi cũng rất hoan hỷ. ‘Người cùng tâm ấy, tâm cùng lý ấy’. Thế 
nên chúng ta phải tin lời Phật nói, nên tiếp nhận lời dạy của Phật, cải tạo vận 
mệnh của chính mình, thay đổi vận mạng của gia đình, được vậy thì chẳng uổng 
công đã theo học Phật pháp. 

Lúc trước có rất nhiều người ở nhiều nơi khác nhau coi bói cho tôi, họ đều 
nói tôi đoản mạng, sẽ chẳng sống quá bốn mươi lăm tuổi. Sau khi tôi học Phật, 
vận mạng đã thay đổi, mọi người đều nhìn thấy rất rõ ràng. Bởi vậy phải biết vận 
mạng có thể thay đổi được. Cuốn sách tôi đọc đầu tiên khi học Phật là cuốn Liễu 
Phàm Tứ Huấn, do lão cư sĩ Châu Kính Trụ giới thiệu, sau khi đọc xong tôi vô 
cùng cảm động. Lúc còn trẻ, tật xấu của tôi cũng giống như của ông Liễu Phàm, 
những lỗi lầm mà ông phạm thì tôi đều phạm hết. 

‘Biết lỗi mà sửa được thì chẳng có gì thiện hơn’ cho nên chúng ta đừng giữ 
cái tâm trốn tránh cầu may, tâm niệm này chẳng tương ứng với hoằng nguyện của 
Ðại Thừa, bây giờ quan trọng nhất là tự mình nhất định phải tuân thủ lời giáo 
huấn của thánh hiền, nỗ lực ‘đoạn ác tu thiện, phá mê khai ngộ’, và phải giúp đỡ 
hết thảy khổ nạn chúng sanh hiểu rõ chân tướng sự thật, khuyên nhủ họ cùng nhau 
sửa sai tu thiện, tích công lũy đức, thành kính từ bi, thương yêu che chở chúng 
sanh, kính trọng hợp tác lẫn nhau, cùng tồn cùng vinh, đồng tâm hiệp lực, ngăn 
ngừa hết thảy thiên tai nhân họa, cùng nhau cứu vãn kiếp vận này, như vậy mới 
là điều hết thảy chúng sanh hy vọng. 

 
2. Y báo chuyển theo chánh báo  

(Buổi sáng 20-4-99) 
 

a. Y báo chuyển theo chánh báo. 
Tổ Ấn Quang cả đời cực lực đề xướng ba cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn, Văn 

Xương Ðế Quân Âm Chất Văn, và An Sĩ Toàn Thư, dụng ý của ngài là gì, chúng 
ta phải lắng lòng thể hội. An Sĩ Toàn Thư có thể nói là trước thuật của nhà Phật 
vì Châu An Sĩ tiên sinh là một Phật tử kiền thành. An Sĩ Toàn Thư tổng cộng gồm 
bốn thiên (phần), thiên thứ nhất là chú giải của Văn Xương Ðế Quân Âm Chất 
Văn, phần này dài nhất; thứ nhì là Vạn Thiện Tiên Tư, khuyên người đừng sát 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

168 
 

sanh, khuyên ăn chay; thư ba là Dục Hải Hồi Cuồng, khuyên người đừng tà dâm; 
thiên cuối cùng khuyên người niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ, đây là nội dung của 
sách này. Văn Xương Ðế Quân Âm Chất Văn và Thái Thượng Cảm Ứng Thiên 
đều thuộc về Ðạo Giáo. Ấn Tổ cho phổ biến Thái Thượng Cảm Ứng Thiên Vựng 
Biên, chú giải rất tường tận, sau này cũng không ngừng thêm vào một số công án, 
nhân duyên. 

Nếu ngay cả làm người cũng không được hoàn hảo thì học Phật làm sao có 
thể thành Phật, Bồ Tát được? Không những làm Phật, Bồ Tát không nổi, nói thực 
ra Thanh Văn, Duyên Giác cũng chẳng nổi. Tu Ðà Hoàn có khả năng đoạn dứt 
tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc trong Tam giới, được xưng là ‘Nhập Lưu’ -- đã 
nhập vào dòng Thánh. Nếu chúng ta chưa có khả năng này thì nhất định sẽ là 
phàm phu sanh tử, sanh tử phàm phu chắc chắn ở trong tam đồ thọ báo. Chúng ta 
khởi tâm động niệm, những chuyện đã làm, nghiệp nhân lục đạo bày trước mặt, 
tự nghĩ coi mình sẽ tương ứng với cõi nào. Ấn Quang đại sư là Tổ Sư Tịnh Ðộ 
Tông, ngài dốc toàn tâm, toàn lực để phổ biến ba cuốn sách này, ngày nay chúng 
ta mới hiểu rõ dụng tâm của ngài, đây là đại từ đại bi, cứu khổ cứu nạn. Trong 
truyện ký có ghi ngài là Tây Phương Cực Lạc thế giới Ðại Thế Chí Bồ Tát tái lai, 
cả đời hành trì của ngài đích thật rất giống với Ðại Thế Chí Bồ Tát. Ðại Thế Chí 
Bồ Tát tiêu biểu cho trí huệ, Quán Thế Âm Bồ Tát tiêu biểu cho từ bi, những gì 
ngài dạy chúng ta là trí huệ chân thật. 

Ấn Tổ cả đời đề xướng ba cuốn sách này, dụng ý là nhằm cứu vãn kiếp nạn 
hiện nay. Kiếp nạn là do tâm người tạo nên, là tâm của ai tạo vậy? [Nếu] Là tâm 
của chính mình tạo thành, kiếp nạn này mới có thể cứu. Nếu kiếp nạn là do người 
khác tạo tác chẳng thiện gây ra thì kiếp nạn này sẽ chẳng thể cứu, chính mình 
cũng phải thọ nạn theo. Chẳng thể đẩy hết lỗi lầm cho người khác, chuyện tốt là 
do người khác làm, chuyện xấu là do chính mình làm, là do công phu tu hành của 
mình không đắc lực, tu hành chẳng đúng như pháp cho nên mới tạo thành hiện 
tượng y báo này. Y báo chuyển theo chánh báo, thật sự có tâm đại từ bi, đại trí 
huệ thì phải chuyển biến bắt đầu nơi chính mình; tự mình chuyển biến thì hết thảy 
thân tâm thế giới đều chuyển biến, đó chính là ‘Tâm thanh tịnh thì thân thanh 
tịnh; thân tâm thanh tịnh thì thế giới sẽ thanh tịnh’. Phật pháp được xưng là Nội 
Học, tức là dụng công từ trong nội tâm của mình. 

 
b. Quý tiếc pháp duyên 
Nhà tiên tri Tây phương Nostradamus giống như Khổng tiên sinh kể trong 

cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn, họ cho rằng hết thảy tai nạn đều là vận mạng, là 
Thượng Ðế an bài, chẳng thể thay đổi. Ðó là chỉ biết như vậy chứ chẳng biết tại 
sao lại như vậy. Trong kinh luận đức Phật nói về đạo lý ‘tại sao như vậy’ rất tường 
tận, không những từng ly từng tí quả báo theo sát thân mình do chính mình tạo 
ra, mở rộng đến hư không pháp giới đều do một niệm tự tánh của chính mình biến 
hiện thành. Những người này vô cùng thông minh, nhưng chẳng đủ duyên gặp 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

169 
 

được Phật pháp. Nếu họ có thể gặp Phật pháp, nội trong một đời sẽ tu hành chứng 
quả, có khả năng thoát ly tam giới. 

Chúng ta có thể gặp được cơ duyên thù thắng, thiệt đúng là trăm ngàn vạn 
kiếp khó gặp, đã gặp được thì phải trân quý, phải hiểu nghĩa, chẳng thâm giải 
nghĩa thú của lời Phật dạy thì sẽ chẳng được ích lợi. Chỉ có thâm giải nghĩa thú 
mới có thể thật sự hướng dẫn đời sống, hành vi của chúng ta, mới có thể đạt được 
công đức lợi ích thù thắng. Thâm nhập kinh tạng thì mỗi ngày đều phải giảng trên 
giảng đài, một ngày cũng chẳng thể nới lỏng. Huân tu trong thời gian dài mới có 
thể đại khai viên giải, cảnh giới của đại khai viên giải và đại triệt đại ngộ trong 
Tông Môn hoàn toàn tương đồng, như vậy mới khế nhập vào cảnh giới Như Lai; 
không những siêu việt lục đạo, trên thực tế cũng siêu việt thập pháp giới. 

Chúng ta khẳng định có thể làm được, chỉ cần tiêu trừ chướng ngại của 
mình, chướng ngại là phiền não tập khí, nhất định phải lánh xa, phải phát đại thệ 
nguyện: ‘Xả mình vì người, cứu độ hết thảy chúng sanh’, chỉ cần đầy đủ hai điều 
kiện này thì sẽ có khả năng thành công. Thành công nhanh hay chậm là do tinh 
tấn, nếu có thể tinh tấn chẳng giải đãi thì thành công nhanh; nếu tinh tấn chậm thì 
sẽ thành công trễ. Chướng ngại lớn nhất đối với chúng ta là Tình Chấp, vô lượng 
kiếp đến nay tu hành chẳng thể chứng quả chính là vì những chướng ngại này, 
phải nhận thức rõ ràng, phải buông xuống triệt để. Sau khi buông xuống mới biết 
có lợi ích vô biên, trí huệ khai, phiền não đoạn, không những lãnh vực sinh hoạt 
tinh thần mở rộng, sanh hoạt vật chất cũng mở rộng. Không gian hoạt động của 
chư Phật, Bồ Tát và Pháp Thân đại sĩ là cả hư không pháp giới, hết thảy chúng 
sanh là hóa thân, ứng thân của các ngài, tận hư không trọn khắp pháp giới là một 
thể hoàn chỉnh của sinh mạng. Nếu không khế nhập vào cảnh giới thì không thể 
nào hiểu nổi sự thọ dụng như vậy. 

Rất nhiều người muốn khế nhập vào cảnh giới này nhưng chẳng có duyên 
phần, chẳng có cơ hội. Hiện nay từ nhiều nơi trên thế giới những người đến đây 
tham học mỗi tháng đều gia tăng, họ ngưỡng mộ Phật pháp nên mới tới đây. 
Nhưng bị hạn chế bởi [quy chế] du lịch, có rất nhiều người từ Trung Quốc tới chỉ 
có thể lưu lại hai mươi bốn giờ đồng hồ. Vì muốn cầu pháp nên chẳng ngại đường 
xá xa xôi [đến đây], tinh thần này rất đáng kính phục. Người có duyên phần tốt 
hơn một chút thì dùng lý do thăm người nhà có thể lưu lại một tháng, họ thật sự 
hiểu được duyên phần quý giá. Những người mỗi ngày ở chung với nhau, không 
biết quý tiếc duyên phận sẽ chẳng tinh tấn nỗ lực, đây là mấu chốt của sự tu học 
thành công hay thất bại. 

Lúc trước tôi ở Ðài Trung theo học với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi được kể 
là người ở phương xa đến nên vô cùng trân quý cơ hội ấy, có thể thân cận một 
ngày thì tuyệt chẳng để uổng phí. Tôi chẳng nghĩ mình sẽ có cơ duyên tốt để thân 
cận ngài suốt mười năm, mười năm cũng như [chỉ có] một ngày. Tôi thường nghĩ 
một khi duyên này hết, rời khỏi Ðài Trung thì sẽ chẳng có cơ hội đến để học tập. 
Những người cư trú ở Ðài Trung ngược lại chẳng thể thành tựu, nguyên nhân là 
vì họ nghĩ thầy Lý còn trụ ở Ðài Trung lâu dài, cơ hội [học tập] quá nhiều, hôm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

170 
 

nay chẳng hiểu thì vẫn còn ngày mai, năm nay không biết thì vẫn còn năm sau. 
Mãi đến lúc thầy vãng sanh mới hối hận nhưng không còn kịp nữa, đã chẳng nắm 
chắc cơ hội và thời gian. Tâm trạng của những người từ xa đến để cầu pháp thì 
khác hẳn, họ chân thành khẩn thiết, chỉ cần nhắc nhở vài câu, thọ dụng cả đời 
chẳng hết. Những đạo lý sự thật này chúng ta đều phải hiểu. Ấn Tổ thường dạy 
‘Một phần thành kính được một phần lợi ích, mười phần thành kính được mười 
phần lợi ích’. Trong kinh có nói thất bảo trong đại thiên thế giới cũng chẳng kỳ 
lạ, gặp được Phật pháp mới là trân kỳ. Phật pháp có thể giúp chúng ta liễu sanh 
tử, xuất tam giới, mượn một câu nói theo tôn giáo để bàn thì Phật pháp có thể 
giúp chúng ta đạt được đời sống vĩnh cửu. Người có trí huệ, thật sự thông minh 
nhận biết cơ hội, họ cầu mong còn không được thì làm sao có thể bỏ qua? Ngạn 
ngữ thường nói: ‘Người đang hưởng phước mà chẳng biết’, câu này nói những 
người đã gặp cơ duyên nhưng chẳng biết trân quý. 

Bởi vậy nên chúng ta phải thâm nhập thêm vào giáo lý, buông xuống thân 
tâm thế giới triệt để, hết thảy đều vì chúng sanh, vì Phật pháp tồn tại lâu dài nơi 
thế gian, mong cầu xã hội an định, thế giới hòa bình. Muốn tiêu trừ hết thảy tai 
nạn của chúng sanh thì mọi người cần phải chân chánh giác ngộ, hết lòng nỗ lực. 

 
3. Nói về nhân quả (Buổi sáng 23-4-99) 
 

a. Kiến hòa đồng giải 
Tịnh Tông Học Hội Tân Gia Ba do hội trưởng Lý Mộc Nguyên lãnh đạo, 

ông vô cùng nhiệt tâm làm sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh. Ðạo tràng ở đó thiệt 
rất khó được, bao nhiêu người từ trên tới dưới đều đồng tâm, chẳng có ý kiến 
[riêng rẽ], việc này thiệt là hy hữu khó được. Ngạn ngữ nói: ‘Ba người đồng tâm, 
sắc bén cắt đứt vàng’ 75. Phật dạy chúng ta khi giao tiếp với đại chúng nhất định 
phải y theo pháp Lục Hòa Kính. Ðiều thứ nhất của Lục Hòa Kính là Kiến Hòa 
Ðồng Giải, dùng lời nói hiện nay thì điều này nghĩa là xây dựng nhận thức chung. 
Cho dù nhiều người, chỉ cần cách suy nghĩ, cách nhìn giống nhau thì có thể cùng 
nhau nỗ lực làm việc, chẳng có chuyện gì không thành công. 

 
b. Nói về nhân quả 
Tai nạn trên thế gian xảy ra dồn dập, xã hội động loạn chẳng yên, có một 

số vùng tuy điều kiện vật chất tương đối tốt nhưng tâm thần con người chẳng an, 
đây là một điều rất đáng tiếc, đúng như câu nói: ‘Giàu mà không vui’, còn chẳng 
bằng ‘nghèo mà vui’. Nguyên nhân của việc này phức tạp nhưng có một nhân tố 
căn bản, đó tức là cách suy nghĩ, cách nhìn của con người thiên lệch, sai lầm, 
người người ai cũng có tư tưởng này, cách làm này, thì xã hội làm sao chẳng loạn 
cho được! Hoàn toàn phản nghịch với luân lý đạo đức. 

 
75 Tam nhân đồng tâm, kỳ lợi đoạn kim 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

171 
 

Phật pháp từ đầu đến cuối đều chẳng lìa nhân quả, pháp thế gian là một 
hiện tượng nhân quả phức tạp, Phật pháp cũng chẳng ngoại lệ; thế pháp duyên 
sanh, Phật pháp cũng duyên sanh. Cổ đức phán Hoa Nghiêm là ‘Ngũ Châu nhân 
quả’ 76, kinh Pháp Hoa là ‘Nhất Thừa nhân quả’. Pháp thế gian và xuất thế gian 
chẳng lìa nhân quả, định luật nhân quả nói trồng nhân thiện chắc chắn được quả 
thiện, tạo nhân ác nhất định chiêu cảm ác báo. Hiện nay xã hội chẳng an định, 
thiên tai nhân họa đều chiêu cảm từ ác nghiệp. Tâm ác, ý niệm ác, ngôn ngữ ác, 
hành vi tạo tác không có gì chẳng ác, giống như kinh Ðịa Tạng nói: ‘Chúng sanh 
trong Diêm Phù Ðề khởi tâm động niệm không có gì chẳng là nghiệp, không có 
gì chẳng là tội’. 

Tai nạn có thể hóa giải được không? Câu trả lời chắc chắn là được. Vận 
mạng của mỗi người là do chính người ấy tạo ra, vận mạng chắc chắn là có, vận 
mạng chính là nghiệp lực của người ấy hình thành. Trong cuốn Liễu Phàm Tứ 

 
76 Theo Hoa Nghiêm Kinh Sớ, quyển 3, nội dung kinh Hoa Nghiêm (bản Bát Thập Hoa 
Nghiêm) được chia thành năm tầng nhân quả (ngũ châu nhân quả), gồm:  
1. Sở Tín Nhân Quả Châu: Tức từ hội thứ nhất được giảng tại Bồ Đề đạo tràng nhằm tuyên 
thuyết y báo, chánh báo của Như Lai (từ quyển thứ 1 đến quyển thứ 11, gồm 6 phẩm). Năm 
phẩm đầu giảng rõ về quả đức của đức Tỳ Lô Giá Na Như Lai, phẩm thứ sáu giảng rõ bản 
nhân của Phật, khiến cho người nghe sanh tín tâm, ưa thích thọ trì, vì thế gọi là Sở Tín Nhân 
Quả.  
2. Sai Biệt Nhân Quả Châu (còn gọi là Tu Chánh Nhân Quả hay Sanh Giải Nhân Quả): Hội 
thứ hai đến hội thứ bảy đều được giảng tại điện Phổ Quang Minh, do nhiều vị Bồ Tát giảng, 
tuyên thuyết nhân quả sai biệt của các địa vị Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi 
Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác. Phần này kéo dài từ quyển 12 đến quyển thứ 48, gồm 29 
phẩm, 26 phẩm đầu biện định về nhân sai biệt trong 51 địa vị, 3 phẩm sau minh thị ba quả 
tướng sai biệt nơi tam đức của Phật quả. Do vậy, tầng này được gọi chung là Sai Biệt Nhân 
Quả Châu.  
3. Bình Đẳng Nhân Quả Châu (còn gọi là Tu Hiển Nhân Quả hay Xuất Hiện Nhân Quả): 
Trong hội thứ bảy tại điện Phổ Quang Minh, lần lượt tuyên thuyết về nhân quả bình đẳng. 
Phần này kéo dài từ quyển 49 đến quyển 52, gồm 2 phẩm. Trong phẩm đầu (Phổ Hiền Hạnh), 
Phổ Hiền Bồ Tát giảng về nhân viên mãn bình đẳng của Phổ Hiền. Phẩm sau (Như Lai Xuất 
Hiện), Phổ Hiền Bồ Tát tiếp tục giảng về quả viên mãn bình đẳng của đức Tỳ Lô Giá Na 
Phật, nhân quả dung nhiếp lẫn nhau, bình đẳng bất nhị. Do vậy, tầng này gọi là Nhân Quả 
Bình Đẳng Châu.  
4. Thành Hạnh Nhân Quả Châu (còn gọi là Xuất Thế Nhân Quả): Tức là hội thứ tám, cũng 
giảng tại điện Phổ Quang Minh. Phần này từ quyển 53 đến quyển 59, chỉ có một phẩm (tức 
phẩm Ly Thế Gian), lần lượt giảng về nhân hạnh của năm địa vị, quả tướng đại dụng của 
tám tướng thành Phật. Do vậy, tầng này được gọi là Thành Hạnh Nhân Quả Châu.  
5. Chứng Nhập Nhân Quả Châu: Tức là hội cuối cùng được giảng ở Thệ Đa Lâm (Jetavana), 
nói về diệu môn chứng nhập pháp giới, từ quyển 60 đến quyển 80, gồm một phẩm (tức phẩm 
Nhập Pháp Giới), lần lượt giảng về đại dụng tự tại nơi Phật quả, sau đó lần lượt dạy về Bồ 
Tát khởi dụng tu nhân, đồng thời chứng nhập cả nhân lẫn quả (biểu thị bằng việc Thiện Tài 
Đồng Tử tham học với năm mươi ba vị thiện tri thức), nên gọi là Chứng Nhập Nhân Quả 
Châu . Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện thật ra là phần cuối của phẩm này, nhưng bản Bát 
Thập Hoa Nghiêm bị thiếu. Sau này, khi ngài Bát Nhã dịch thêm, cổ đức vẫn lưu hành như 
một phẩm riêng biệt.  
 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

172 
 

Huấn, Vân Cốc thiền sư giúp cho ông Viên Liễu Phàm cải tạo vận mạng, tức là 
hiểu rõ đạo lý nhân quả. Ðoạn dứt hết thảy ác nghiệp, tu hết thảy thiện nghiệp thì 
tai nạn sẽ tiêu trừ. Vận mạng của cá nhân có thể thay đổi, cho đến vận mạng của 
gia đình, vận mạng quốc gia, vận mạng của toàn thế giới đều có thể thay đổi. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn, Khổng tiên sinh đoán sẵn vận mạng của ông 
Viên Liễu Phàm. Ông Liễu Phàm so sánh [lời tiên đoán với cuộc đời của ổng] 
từng chút thì tí gì cũng chẳng sai. Năm nào thi đậu hạng mấy, bổng lộc năm ấy 
bao nhiêu, đều đã được đoán định trước. Bởi vậy nên tâm ông Viên lắng xuống, 
buông xả hết vọng niệm, và cả đời chịu vận mạng an bài. Gặp Vân Cốc thiền sư, 
cùng thiền sư ngồi ở thiền đường suốt ba ngày ba đêm chẳng khởi lên một vọng 
niệm. Việc này rất hiếm có, người thường chẳng làm nổi. Vân Cốc thiền sư rất 
khâm phục ông Viên và khen: ‘Công phu của anh khá lắm!’.  

Ông Viên thú thật: ‘Con chẳng có công phu gì hết, mạng con đã được định 
sẵn rồi, khởi vọng tưởng cũng chẳng ích gì, cho nên con chẳng khởi vọng tưởng 
nữa’. 

Thiền sư nghe xong cười ha hả: ‘Tôi cứ tưởng anh là thánh nhân, thiệt ra 
anh vẫn còn là phàm phu’, sau đó mới dạy cho ông phương pháp cải tạo vận 
mạng.  

Phải hiểu nguyên nhân hình thành và diễn biến của vận mạng thì mới có 
khả năng thay đổi vận mạng. Chúng ta thay đổi chính mình quan trọng hơn bất 
cứ việc gì khác, nếu tự mình có thể thay đổi, thì gia đình có thể thay đổi, mọi 
người đều có thể thay đổi, xã hội chắc chắn cũng sẽ thay đổi, quốc gia mới được 
an định, hạnh phúc, hưng vượng. 

Cả đời Ấn Tổ cực lực đẩy mạnh việc lưu thông Liễu Phàm Tứ Huấn, Thái 
Thượng Cảm Ứng Thiên, và An Sĩ Toàn Thư. Chúng ta ngày nay hiểu rõ dụng ý 
ấy, duy chỉ có những thứ này mới có thể cứu cấp, có thể cứu vãn xã hội, tiêu tai 
miễn nạn. Phật pháp tuy rất tốt nhưng chẳng còn kịp nữa, nhất định phải đại chúng 
hóa, phổ biến rộng ra mới có hiệu quả. Ba cuốn sách này đích thật là cơ sở để học 
Phật; có được cơ sở này thì niệm Phật phát nguyện vãng sanh mới thật sự nắm 
chắc. Ba cuốn sách này có thể giúp người hiện đại xây dựng nhận thức chung, 
nhận thức chung này chính là nhận thức về nhân quả, khẳng định là có nhân quả 
báo ứng. 

Nếu chẳng thay đổi từ tâm lý, hành vi thì niệm Phật cũng chẳng được vãng 
sanh. Trong kinh nói rất rõ ràng, tây phương Cực Lạc thế giới là ‘nơi những người 
thiện nhất tụ hội’, nếu tâm hạnh của chúng ta chẳng thiện thì làm sao có thể vãng 
sanh! ‘Tâm tịnh thì cõi Phật tịnh’, tâm thanh tịnh là tâm thiện nhất. Hết thảy tai 
họa đều từ phiền não sanh khởi, đều từ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước sanh 
khởi; nếu tâm địa thanh tịnh thì những tai nạn này sẽ tiêu trừ. Xa lìa hết thảy vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước thì tâm mới được thanh tịnh. Trong kinh Kim Cang 
có nói: ‘chẳng chấp vào tướng, như như chẳng động’. ‘Chẳng chấp vào tướng’ 
tức là khi sáu căn tiếp xúc cảnh giới bên ngoài chẳng bị dụ hoặc thì gọi là ‘chẳng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

173 
 

chấp tướng’. Ðương lúc tiếp xúc ngoại cảnh nếu trong tâm chẳng khởi tham, sân, 
si, mạn, chẳng khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì gọi là ‘chẳng động tâm’. 
‘Ngoài chẳng chấp tướng, trong chẳng động tâm’ là tiêu chuẩn của tâm thanh 
tịnh. Ngàn kinh vạn luận, vô lượng pháp môn đều giảng về việc này, đều hy vọng 
chúng ta đạt đến mức này. 

 
c. Tầm quan trọng của việc nghe kinh 
Trong vô lượng pháp môn chúng ta chọn pháp môn Trì Danh Niệm Phật, 

pháp môn này tiện lợi nhất, khi đi, đứng, nằm, ngồi đều chẳng chướng ngại. Chỉ 
cần thật sự chịu niệm, niệm đúng như lý, như pháp thì sẽ đạt được hiệu quả. Kinh 
chẳng thể không nghe, không hiểu giáo lý mà niệm Phật trong Niệm Phật Ðường 
lúc ban đầu rất hoan hỷ, rất sốt sắng, nhưng niệm được một thời gian sau sẽ giải 
đãi, làm biếng. Vậy là vì nguyên nhân gì? Không hiểu giáo lý nên niệm Phật 
chẳng có được hiệu quả. Lúc chẳng niệm tâm tán loạn, phiền não rất nhiều; lúc 
niệm tâm cũng tán loạn, phiền não cũng vẫn nhiều nên mới thoái tâm. Do đó tham 
thảo giáo lý vô cùng quan trọng, năm xưa lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại 
thế, mỗi ngày đều giảng kinh thuyết pháp, mục đích chẳng gì khác là muốn cho 
mọi người hiểu đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật, giữ cho đừng thoái chuyển, 
làm cho công phu đắc lực. 

Ðúng như lý như pháp thì công phu dễ đắc lực hơn; công phu đắc lực thì 
đương nhiên sẽ dễ bảo trì; công phu chẳng đắc lực thì sẽ bảo trì chẳng được. Phiền 
não, nghiệp chướng, tập khí của chúng ta vô cùng nặng nề, nếu chẳng hạ quyết 
tâm để khắc phục, đời này tuy có cơ duyên nghe được Phật pháp nhưng đời sau 
vẫn sẽ là sáu nẻo luân hồi. Chuyện này cũng giống như đánh giặc, nếu đánh thua 
thì sẽ chẳng thoát khỏi sáu nẻo luân hồi, cho nên nhất định phải hạ quyết tâm, 
khắc phục phiền não tập khí của mình, như vậy mới là anh hùng. Ðại điện trong 
Phật môn gọi là ‘Ðại Hùng Bảo Ðiện’, đại hùng tức là đại anh hùng. Những gì 
phần đông người ta chẳng làm nổi mà người ấy làm nổi; phần đông người ta chẳng 
thể khắc phục phiền não tập khí của mình, người ấy có thể khắc phục, người ấy 
chính là anh hùng hảo hán, đây là việc chúng ta phải nên học tập. 

 
C. HIỂU RÕ GIÁO DỤC PHẬT ĐÀ 
 

1. Làm thế nào xây dựng văn hóa đa nguyên cùng tồn cùng vinh  
(Bài nói chuyện của Hòa Thượng Tịnh Không tại Hội Nghị Tổ Chức 
Hòa Bình Tôn Giáo Thế Giới 3/3/1999) (Buổi sáng 17-1-99) 
Năm 1996 tôi gặp ông Vưu Lý, Cục Trưởng Cục Dân Tộc Thiểu Số ở 

Queensland, Úc Châu. Ông cho tôi biết những năm gần đây, chính phủ Úc Châu 
thi 
hành chánh sách mở rộng, hoan nghinh người từ khắp mọi nơi di dân đến Úc 
Châu. Những người này đến từ các quốc gia khác nhau, địa phương khác nhau, 
chủng tộc, văn hóa, tư tưởng, tôn giáo tín ngưỡng đều khác nhau, thậm chí những 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

174 
 

người có sanh hoạt tập quán hoàn toàn khác nhau. Hiện nay mọi người cư trú 
chung một chỗ, làm thế nào mới có thể tôn trọng lẫn nhau, kính ái lẫn nhau, hỗ 
trợ hợp tác, cùng tồn cùng vinh, sáng tạo cho Úc Châu có được hoàn cảnh sinh 
sống tốt đẹp, xã hội an định và phồn vinh. Cách suy nghĩ của ông Vưu Lý rất hợp 
lý, vô cùng quý báu, trong Phật pháp nói đến trí huệ chân thật cũng chẳng hơn 
được cách suy nghĩ này. 

Ðầu năm ngoái tôi đến thăm đại học Bang Ðức ở bải biển Hoàng Kim, ông 
Bảo La, viện trưởng viện Khoa Học Xã Hội Nhân Văn, tiếp đón chúng tôi, ông 
nói trường học này có hơn hai ngàn học sinh đến từ hơn ba mươi mấy quốc gia, 
địa phương, giống như một Liên Hiệp Quốc nho nhỏ. Họ đang tìm phương pháp 
để dung nạp hết thảy các văn hóa đa nguyên khác nhau, làm cho thầy trò toàn 
trường có thể dung hợp, cùng chung sanh hoạt và học tập, tương lai phát triển 
tinh thần đa nguyên văn hóa này đến toàn thế giới. 

Lúc nói chuyện với viện trưởng Bảo La tôi liền nghĩ đến Kinh Ðại Phương 
Quảng Phật Hoa Nghiêm. Vừa mở đầu kinh này chúng ta thấy những thính chúng 
đến tham dự bao gồm hai trăm hai mươi tám đoàn thể chủng tộc khác nhau, xã 
đoàn khác nhau, hội kinh ấy nếu nói thông hết mười phương thì có vô số vô tận 
các đoàn thể chủng tộc. Ðây cũng như đại tập hợp của những văn hóa đa nguyên 
mà chúng ta thường nói đến. Trong kinh nói đến chân tướng của vũ trụ nhân sanh 
tức là vô lượng vô số những đoàn thể chủng tộc này, các văn hóa tư tưởng khác 
nhau tập hợp tại một nơi, mọi người đều hưởng các thứ sanh hoạt chân thiện mỹ 
huệ hòa hợp viên dung. Thế Tôn và chư Phật, Bồ Tát vì muốn đạt đến mục đích 
này nên chọn phương pháp giáo học, tức là muốn hết thảy chúng sanh nhận thức 
rõ ràng căn nguyên, chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Thế nên Phật nói lời thành 
thật với mọi người, lời thành thật là gì? Tận hư không, trọn khắp pháp giới vốn 
là một thể hoàn chỉnh, diệu hữu, hoàn mỹ. Cổ thánh tiền hiền ở Trung Quốc cũng 
đã từng nói đến tư tưởng và kiến giải này. Kinh Dịch nói: ‘Thái cực sanh lưỡng 
nghi, lưỡng nghi sanh tứ tượng, tứ tượng sanh bát quái, bát quái sanh vạn vật’ 
77. Ðạo gia nói còn rõ hơn ‘Thiên địa và mình có cùng gốc rễ, vạn vật và mình 
cùng một thể’ 78, những câu này rất giống với lời Phật dạy. 

Chúng ta phải đạt đến sự hòa hợp, viên dung giữa các văn hóa đa nguyên, 
trước hết nhất định phải có nhận thức này, như vậy thì vấn đề mới được giải quyết. 
Phàm người chẳng có nhận thức này, khi khởi tâm động niệm hành vi tạo tác đều 
chỉ lo đến căn nhà nhỏ bé của chính mình, sanh khởi quan niệm tự tư tự lợi. Tâm 
hạnh tự tư tự lợi phát triển nhất định sẽ làm những việc tổn người lợi mình, như 

 
77 Thái Cực là âm dương hợp nhất, là trạng thái tối sơ trước khi chưa có phân chia. Ta có thể 
hiểu đại lược như thế này: Từ trong bản thể thuần nhất, phát sanh ra Âm và Dương (lưỡng 
nghi), từ Âm và Dương lại chia ra làm hai Thái Âm, Thái Dương, Thiếu Âm, Thiếu Dương 
(Tứ Tượng). Phối hợp tứ tượng ta có tám quẻ (bát quái): Càn, Khảm, Cấn, Chấn, Tốn, Ly, 
Khôn, Đoài. Bát Quái tượng trưng cho tất cả những yếu tố căn bản và đối lập của vạn vật cho 
nên nói Bát Quái sanh vạn vật. 
78 Thiên địa dữ ngã đồng căn, vạn vật dữ ngã nhất thể 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

175 
 

vậy sẽ sanh ra xung đột mâu thuẫn với người khác, xâm phạm lẫn nhau, làm hại 
đối phương, do đó tạo thành nguyên nhân căn bản của thiên tai nhân họa. Chúng 
ta bình tĩnh quan sát thế gian, rất nhiều tai nạn từ đâu đến? Ðều từ tâm hạnh tự tư 
[ích kỷ]. Thế nên Phật nói vô cùng chính xác, hết thảy tai nạn, hết thảy những quả 
báo không tốt đều sanh ra từ si mê. 

Hãy lấy thí dụ cây cổ thụ, cây này là một thể hoàn chỉnh, chúng ta thí dụ 
cây này như vũ trụ, pháp giới, còn mình ví như một chiếc lá trên cây. Chiếc lá 
này nhìn chiếc lá kia sanh ra đối lập, đối kháng, nghi ngờ lẫn nhau. Nếu nhìn xa 
thêm một chút thì những chiếc lá này đều cùng mọc ra từ một cành cây, là cùng 
chung một tộc đoàn, nếu nhìn như vậy thì chiếc lá này sẽ chẳng xung đột với 
chiếc lá kia. Nếu nhìn xa thêm nữa, các cành cây nhỏ sanh từ cành cây lớn, các 
cành cây lớn này sanh từ cùng một thân cây, các thân cây này sanh từ một gốc 
cây; tìm đến cội nguồn mới biết cả cây cổ thụ là một thể hoàn chỉnh (chỉnh thể), 
một đại ngã, chân thật là chính mình, như vậy mới thật sự là tìm được căn nguyên 
của sanh mạng. Do đó hết thảy đối lập, mâu thuẫn, xung đột đều tan thành mây 
khói, tâm đại từ đại bi tự nhiên sanh khởi, thương yêu hết thảy chúng sanh cũng 
như thương yêu chính mình, thật sự khế nhập vào cảnh giới mình và người chẳng 
hai (tự tha bất nhị). 

Thực sự nhận thức đại vũ trụ, thế giới là một nhà, cả quả địa cầu là một nhà 
thì sự tranh chấp giữa người với người sẽ không còn nữa, do đó bất kỳ đoàn thể 
chủng tộc nào đều là một cá thể trong văn hóa đa nguyên dung hợp lẫn nhau, 
chúng ta nhất định phải nhận thức điều này. Triệt để giác ngộ tất cả các tinh cầu 
trong hư không pháp giới là một thể hoàn chỉnh, hiểu như vậy thì tất cả vấn đề 
mới có thể giải quyết được viên mãn. Kinh Hoa Nghiêm giảng chân tướng sự thật 
này rất tường tận, rõ ràng, thế nên tài liệu giáo dục tốt nhất cho văn hóa đa nguyên 
chính là Kinh Ðại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. ‘Hoa’ tiêu biểu cho vô lượng 
tộc đoàn khác nhau trong hư không pháp giới, ‘Nghiêm’ nghĩa là bỉ thử vô ngại, 
cùng tồn cùng vinh, cảnh giới trang nghiêm tốt đẹp viên mãn hòa mục tương đắc. 
Phàm những người có nhận thức như vậy thì trong Phật pháp gọi là ‘Phật tri Phật 
kiến’, người ấy gọi là Bồ Tát, Phật Ðà. 

Năm nay tôi thăm viếng đại học Các Lý Phỉ Tư ở Queensland, ông Vưu Lý 
xây một Trung Tâm Hoạt Ðộng Ða Nguyên Văn Hóa trong trường này. Tôi biết 
được nên rất hoan hỷ, hết sức khen ngợi và giúp đỡ. Tôi còn đề nghị với hiệu 
trưởng, hy vọng nhà trường có thể mở một Sở Nghiên Cứu Học Tập Ða Nguyên 
Văn Hóa, bồi dưỡng những nhân tài chuyên môn làm công việc xây dựng xã hội 
an định phồn vinh, thế giới hòa bình. Lý tưởng nhất là quốc gia xây một trường 
đại học Ða Nguyên Văn Hóa, hoặc mỗi trường đại học đều có một học viện Ða 
Nguyên Văn Hóa, Khoa Hệ Ða Nguyên Văn Hóa, cùng nhau nỗ lực thực hiện xã 
hội an định, thế giới hòa bình, quan niệm đa nguyên văn hóa mới chẳng đến nổi 
trở thành một khẩu hiệu suông mà thôi. Ðây là chỗ chính phủ Úc Châu, giới học 
thuật nhân sĩ Úc Châu đáng cho chúng ta kính trọng, khâm phục. Chúng ta sẽ dốc 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

176 
 

hết tâm lực khen ngợi và giúp đỡ họ, hoàn thành lý tưởng tối thiện vĩ đại này trở 
thành hiện thực. 

Phật pháp có lý luận, phương pháp, nhất định có thể thực hiện được, chúng 
ta nên học tập; kinh điển Phật giáo là kho tàng quý báu chung của các văn hóa 
bất đồng của nhân loại. Nó chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước, cách nhìn, 
cách suy nghĩ và cách làm hoàn toàn tương ứng với chỉnh thể của đại vũ trụ hoàn 
mỹ, tương ứng với chỉnh thể tức là tương ứng với tự tánh như nói trong kinh điển, 
như vậy mới có thể giải quyết hết thảy vấn đề của vũ trụ nhân sanh một cách viên 
mãn. Hôm nay tôi có duyên tham gia buổi hội thảo thù thắng này, vô cùng cảm 
tạ những người chí sĩ thuộc ban tổ chức, nơi đây xin biểu lộ nhiệt tâm ủng hộ, tán 
thán, cống hiến đôi chút sức hèn mọn, xin chỉ giáo thêm, cám ơn mọi người! 

 
2. Mục đích của việc tu học Phật pháp  

(Buổi sáng 7-4-99) 
Trong Tứ Thập Hoa Nghiêm, Thế Tôn thuyết minh rõ cho chúng ta ‘các 

tâm lượng’ của hết thảy chúng sanh trong mười phương thế giới, đây là một hiện 
tượng rất phức tạp. Các tâm lượng khác nhau từ đâu sanh ra? Chẳng vượt ngoài 
vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Tâm lượng vốn là giống nhau, Phật pháp có 
câu: ‘Tâm bao trùm hư không, lượng trọn khắp các cõi nhiều như cát’, đây là tâm 
lượng vốn sẵn có của chúng ta, chư Phật đều như vậy, hết thảy chúng sanh trong 
mười phương pháp giới chẳng ai là không như vậy. Tâm lượng to lớn vốn sẵn có 
này hiện nay biến thành nhỏ bé; tâm lượng nguyên thủy đơn thuần biến thành 
phức tạp, đây là việc chúng ta phải suy nghĩ kỹ càng. 

Tâm lượng vốn sẵn có hiện ra những cảnh giới tức là Nhất Chân pháp giới. 
Trong kinh Hoa Nghiêm, tác dụng của Nhất Chân pháp giới được gọi là ‘Phật 
Hoa Nghiêm’, kinh Tịnh Ðộ gọi là Cực Lạc thế giới. Những thứ này đều là những 
gì chúng ta sẵn có, giống như Bồ Tát Mã Minh nói: ‘Bổn giác vốn có’. Nhất Chân 
vốn có, Cực Lạc vốn có, bao thái hư, châu sa giới vốn có, sự dạy học của chư 
Phật, Bồ Tát đối với hết thảy chúng sanh chính là dạy cho người ta khôi phục lại 
tự tánh vốn sẵn có mà thôi. Thế nên Phật chẳng độ chúng sanh, Phật chẳng có 
năng lực giúp chúng sanh thêm một chút, hoàn toàn chỉ là khôi phục tự tánh mà 
thôi. Phải biết khôi phục bản tánh mới là đại viên mãn, đại tự tại. Sự tự tại, khoái 
lạc, viên mãn của Phật là những gì chúng ta vĩnh viễn không có cách chi tưởng 
tượng nổi, nhưng những thứ này đều là tự tánh chúng ta vốn sẵn có đầy đủ. 

Chữ ‘A Di Ðà’ nghĩa là ‘Vô Lượng’. Tâm lượng là vô lượng, trí huệ cũng 
vô lượng, đức năng cũng vô lượng, tài nghệ cũng vô lượng, thọ mạng cũng vô 
lượng, hưởng lạc cũng vô lượng, không có gì chẳng vô lượng cả. Vả lại những 
thứ vô lượng này đều vốn sẵn có đủ trong tự tánh chúng ta, chẳng phải cầu từ bên 
ngoài mà có, bởi vậy nên Phật pháp được gọi là Nội Học, hướng vào chân tâm 
của mình mà cầu. Nếu có thể khôi phục cái vô lượng trong tự tánh thì xưng là 
Phật, Bồ Tát, Pháp Thân đại sĩ; mê mất cái vô lượng trong tự tánh tức là phàm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

177 
 

phu, chúng sanh. Do đó có thể biết toàn bộ Phật pháp quy nạp lại chỉ là vấn đề 
của mê - ngộ mà thôi. 

Mục đích của giáo học Phật pháp gồm có ba thứ:  
Thứ nhất là ‘Ðoạn Ác Tu Thiện’, đây là phương tiện ban đầu, là thủ đoạn 

khi bước vào cửa Phật. Hy vọng bạn làm một người thuần thiện, thiện tâm thiện 
hạnh thanh tịnh có thể giúp cho bạn giác ngộ; ác tâm ác hạnh chắc chắn là mê 
hoặc, chẳng thể khai ngộ.  

Thứ hai là ‘Phá Mê Khai Ngộ’, dần dần hiểu rõ đại đạo lý, chân tướng sự 
thật của vũ trụ nhân sanh thì có thể thoát ly lục đạo luân hồi, cũng có thể thoát ly 
thập pháp giới. Hiện nay chúng ta đang ở ranh giới này, có lúc tỉnh giác nhưng 
thời gian rất ngắn, cảnh giới của danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần vừa hiện 
tiền thì lập tức mê hoặc. Tuy chẳng thể coi hiện tượng này là thành tựu nhưng 
cũng tương đối rất quý. Thế gian có bao nhiêu người trong một đời có thể tỉnh 
ngộ một hai lần? Cũng giống như trong bóng tối đột nhiên có một ánh điện xẹt 
tỏa sáng, tuy ngắn ngủi nhưng vô cùng quý báu. Chúng ta hy vọng có thể có vài 
lần điện xẹt này, nhịp độ xẹt ngày càng nhiều, ánh sáng ngày càng sáng, đây là 
hiện tượng, dấu hiệu tốt. 

Thứ ba là ‘Chuyển Phàm Thành Thánh’, chỉ có chân chánh giác ngộ, chân 
chánh hiểu rõ mới thật sự muốn học theo Phật, Bồ Tát. Muốn học thật sự thì có 
thể thành tựu thật sự. Phật nói một người trong đời này chắc chắn có thể thành 
tựu, vấn đề ở chỗ có chịu hết lòng làm hay không. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư trong 
cuốn Tịnh Ngữ có dạy ‘chân cán’ (làm thật sự, làm hết lòng), chỉ cần chịu làm thật 
sự, ngay trong đời này có thể thành tựu. Trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng 
tử thành tựu ngay trong một đời; trong kinh Pháp Hoa có nói Long Nữ tám tuổi 
thành Phật; Thế Tôn nêu ra những chuyện này tức là nói rõ chúng ta cũng có thể 
làm được. Cử ra đồng nam, đồng nữ là biểu thị, tượng trưng phải dùng tâm thành 
thật mới có thể thành tựu. Tâm trẻ nít còn chưa bị ô nhiễm, tâm chưa ô nhiễm có 
thể thành tựu.  

Có thể buông xuống hết thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sẽ chẳng 
ô nhiễm; đối với hết thảy pháp vẫn còn tốt - xấu thì tâm đã ô nhiễm rồi. Hết thảy 
pháp thế gian và xuất thế gian đều thanh tịnh, bình đẳng cả; nếu trong cảnh giới 
khởi tâm tốt - xấu, thương - ghét, khống chế, chiếm hữu, như vậy là ô nhiễm 
nghiêm trọng. Chúng ta phải học tập chư Phật, Bồ Tát, cảnh giới của chư Phật, 
Bồ Tát là Hoa Tạng thế giới, Cực Lạc thế giới, y báo, chánh báo trang nghiêm, 
đẹp chẳng thể tả. Tuy các ngài có mọi thứ hưởng thọ nhưng chẳng có tâm niệm 
muốn khống chế, chiếm hữu hết thảy người, sự, việc; tâm niệm cũng chẳng có 
huống gì là hành vi? Như vậy mới là chân lạc -- vui thật sự. Bất luận vui cũng 
vậy, khổ cũng vậy, hiện nay chúng ta đều có tâm niệm, hành vi khống chế và 
chiếm hữu, như vậy là tạo nghiệp. Từ đây có thể biết khởi tâm động niệm muốn 
chiếm hữu, muốn khống chế chính là tạo nghiệp. Tạo nghiệp thì nhất định nghiệp 
ác nhiều, nghiệp thiện ít. Thiện nghiệp là gì? Thỉnh thoảng buông lỏng tâm chiếm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

178 
 

hữu, khống chế một chút tức là thiện nghiệp. Nắm quá chặt thì tạo ác nghiệp, 
thiện và ác bất quá chỉ như vậy mà thôi. Thế nên Phật mới nói tam ác đạo là quê 
nhà, tam thiện đạo là nơi du lịch của lục đạo chúng sanh [vì thời gian ở trong tam 
ác đạo lâu dài như ở quê nhà, thời gian ở tam thiện đạo ngắn ngủi như đi du lịch, 
đi chơi vài ngày rồi cũng phải trở về nhà, trở về tam ác đạo]. Chúng ta hãy lắng 
lòng quán sát kỹ càng, lời Phật nói đích thực là chân tướng sự thật. 

Tôi hy vọng các bạn đồng tu phải giác ngộ, giác ngộ thì phải học Phật, đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni là gương tốt nhất của chúng ta. Chúng ta dùng đức Phật 
Thích Ca Mâu Ni làm cơ sở, làm mô thức căn bản, sau đó chúng ta mới có định 
lực. Ðịnh lực tức là chẳng bị cảnh giới bên ngoài dụ hoặc, lay động; khi gặp 
nghịch cảnh, nghịch duyên chẳng sanh phiền não, khi gặp thiện cảnh, thiện duyên 
chẳng sanh tham luyến. Có định lực thì tự nhiên sẽ có trí huệ, trí huệ tức là thông 
suốt hết thảy, được vậy thì có thể học Bồ Tát hạnh, tu Bồ Tát đạo. 

Ðạo chính là tâm Bồ Ðề rộng lớn, dùng tâm đại từ đại bi để thương yêu và 
giúp đỡ tất cả chúng sanh một cách vô điều kiện. Nếu có tâm này mà chẳng có 
hành động thì chỉ là phát tâm suông, nhất định phải dùng hành động để thực hiện, 
đó mới là Bồ Tát hạnh. Trong phần lớn kinh điển Ðại Thừa nói đến Bồ Tát hạnh 
gồm sáu điều: bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, Bát Nhã; kinh Hoa 
Nghiêm nói đến mười điều, nói tường tận viên mãn hơn. Thật ra nội dung của sáu 
điều và mười điều đều giống nhau, quy nạp mười điều thì thành sáu điều, sáu điều 
mở rộng ra tức là mười điều. Trong mười điều thì Bát Nhã được mở rộng ra, Bát 
Nhã tức là Căn Bản Trí, Căn Bản Trí khởi tác dụng là Hậu Ðắc Trí, cho nên có 
Phương Tiện, Nguyện, Lực, Trí. Hậu Ðắc Trí là tác dụng của trí huệ, dùng trên 
bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định. Mười điều này bất quá chỉ là nói 
rõ thêm về trí huệ Bát Nhã mà thôi. 

Trong sinh hoạt hằng ngày, trong lúc chúng ta xử sự, đãi người, tiếp vật 
nhất định phải làm được sáu Ba La Mật. Ba La Mật là Phạn ngữ, dịch nghĩa là 
Ðến Bờ Kia (Ðáo Bỉ Ngạn), viên mãn, sáu thứ viên mãn. Bố thí phải vô điều kiện, 
chẳng chấp tướng thì sẽ viên mãn. Trong kinh Bát Nhã nói đến ‘Tam Luân Thể 
Không’, tức là đừng chấp trước mình đã làm được bao nhiêu việc tốt rồi, cũng 
đừng chấp trước người khác làm được bao nhiêu việc tốt rồi, viên mãn nhất định 
phải ‘tam luân thể không’. ‘Chẳng có tướng Ta, tướng Người, tướng Chúng sanh, 
tướng Thọ Giả’, bố thí phải lìa bốn tướng ấy, trì giới, tinh tấn, thiền định, Bát Nhã 
cũng lìa bốn tướng, như vậy mới gọi là Ba La Mật, mới viên mãn. Hy vọng các 
bạn đồng tu phải lắng lòng thể hội, buông xuống tự tư tự lợi, niệm niệm vì xã hội, 
vì hết thảy chúng sanh, phục vụ vô điều kiện, tận tâm tận lực giúp đỡ hết thảy 
chúng sanh trong pháp giới. [Ðược vậy thì] trong đời này tu học, học tập chư 
Phật, Bồ Tát chắc chắn sẽ đạt được kết quả thù thắng. 

 
 

3. Nhập tri kiến Phật (Buổi sáng 9-4-99) 
 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

179 
 

a. Thâm nhập kinh tạng. 
‘Khẳng định hư không pháp giới hết thảy chúng sanh chính là tự tánh’, đây 

là nhập tri kiến Phật, đây là chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Ðặc biệt là trong 
thời đại hiện nay nếu chẳng có nhận biết như vậy thì tai nạn của mình và hết thảy 
chúng sanh sẽ chẳng có cách gì tránh khỏi. Muốn nhận biết sự thật này thì nhất 
định phải thâm nhập kinh tạng, nhưng ‘kinh tạng’ ở đây không phải chỉ Ðại Tạng 
Kinh mà là bất kỳ một bộ kinh nào trong Phật giáo, chân lý chứa đựng trong một 
bộ kinh có thể giải quyết vấn đề. Chân lý chứa đựng trong bất kỳ một bộ kinh nào 
cũng đều giống nhau cho nên ‘pháp môn bình đẳng, chẳng có sai khác’. 

Tu học Phật pháp y cứ bất kỳ một bộ kinh nào đều có thể nhập tri kiến Phật. 
Còn việc lựa chọn một bộ kinh luận nào, pháp môn nào là do duyên phần của 
từng người, căn tánh, sự ưa thích và hoàn cảnh sinh hoạt [của mỗi người] chẳng 
đồng. Chư Phật Như Lai giới thiệu kinh Hoa Nghiêm, kinh Pháp Hoa cho người 
lợi căn; giới thiệu kinh Vô Lượng Thọ cho người trung hạ căn, chúng sanh căn 
tánh trung hạ vẫn chiếm số nhiều hơn. Pháp môn Tịnh Tông chẳng phải chỉ có 
một mình đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu, mà mười phương ba đời hết thảy 
chư Phật Như Lai đều giới thiệu, vậy thì còn sai được nữa sao? Vấn đề ở chỗ phải 
thâm nhập vào chân lý, chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sanh chứa đựng trong 
kinh; nếu chẳng thể thâm nhập thì không thể đè nén phiền não tập khí, đè nén 
phiền não tập khí không nổi thì chắc chắn sẽ tạo nghiệp, tạo nghiệp nhất định sẽ 
tổn hại chính mình, và cũng tổn thương đến hết thảy chúng sanh. 

Tổn hại mình thì chẳng sao cả, tương lai đọa địa ngục, biến thành súc sanh, 
đó là tự làm tự chịu; nhưng tổn thương đến rất nhiều chúng sanh thì tội này nặng 
lắm. Ðoạn dứt pháp thân huệ mạng của hết thảy chúng sanh, chẳng có tội gì nặng 
hơn tội này, vì tội nghiệp này mới đọa địa ngục. [Hãy thử nghĩ] người ấy từ vô 
lượng kiếp đến nay, đời này được thân người, có cơ hội nghe được Phật pháp, mà 
bạn đoạn dứt duyên phận này của họ, tội này bao nặng? Chúng ta phải hiểu thâm 
ý của cách luận tội nói trong kinh Phật. Ngược lại giúp đỡ hết thảy chúng sanh có 
cơ hội nghe đến Phật pháp, có cơ hội tu học Phật pháp, đây là công đức hạng nhất 
trong thế gian và xuất thế gian. Trên thế gian này tuy có nhiều tiền, lắm của nhưng 
sau khi chết đi một đồng xu cũng chẳng mang theo được, đúng là ‘muôn vật đem 
chẳng nổi chỉ có nghiệp đi theo mà thôi’. Mang gì theo được? Có thể mang theo 
công đức giúp đỡ chúng sanh có cơ duyên được độ hóa. 

Trong xã hội ngày nay rất nhiều người có địa vị, giàu sang nhưng chẳng 
biết đạo lý và sự thật này, chẳng có trí huệ, chẳng biết căn nguyên thật của kiết 
hung, họa phước, cho nên vẫn chẳng thể giữ kiết, tránh hung. Những việc nhân 
quả báo ứng này không những cổ đức ghi chép rất nhiều, nếu chúng ta lưu ý một 
chút trong xã hội ngày nay thì chỗ nào cũng có thể thấy được. Ngày nay chúng ta 
may mắn gặp được duyên phần này, thiệt là trăm ngàn muôn kiếp khó gặp được, 
nếu chúng ta còn không biết nắm lấy cơ hội, vẫn chẳng biết tu phước, trái lại còn 
tạo nghiệp, chướng ngại nhân duyên này, tội ấy rất nặng. Thế nên gặp được duyên 
phần thù thắng này rốt cuộc là tốt hay xấu thì cũng khó nói, phải coi bạn dùng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

180 
 

tâm gì. Bạn dùng tâm thiện, chịu thành tựu cho chúng sanh thì đó là chuyện tốt. 
Nếu tự mình có ý niệm muốn khống chế, chiếm giữ thì duyên phần này sẽ giúp 
bạn đọa vào địa ngục A Tỳ. Ðây đều là sự thật, hoàn toàn sai khác trên sự nhận 
biết. 

 
b. Tầm quan trọng của việc nghe kinh 
Làm thế nào để vun bồi trí huệ? Phương pháp duy nhất là phải nghe kinh. 

Năm xưa đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế thuyết pháp suốt bốn mươi chín 
năm chưa hề gián đoạn. Trong các học trò của Ngài những vị xuất gia thường tùy 
chúng có một ngàn hai trăm năm mươi lăm người, ngoài ra những vị chẳng phải 
thường tùy chúng còn nhiều hơn nữa. Rất nhiều người đi theo đức Phật Thích Ca 
Mâu Ni chẳng nỡ rời khỏi, mỗi ngày nghe Phật giảng pháp thậm thâm vi diệu. Từ 
chuyện này chúng ta mới hiểu nếu chúng ta muốn đạt được trí huệ chân thật thì 
không thể tách rời kinh giáo, phải nghe mỗi ngày, phải giảng hằng ngày. Nghe 
xong, chính mình đã hiểu thì phải giảng cho người khác nghe. Cả đời Thế Tôn 
dạy chúng ta ‘thọ trì, đọc tụng, vì người diễn nói’, đã nói câu này ngàn vạn lần, 
chúng ta phải vô cùng vui vẻ, phải thích vì người diễn nói. 

Hiện nay người giảng kinh rất ít, chúng ta lợi dụng phương pháp kỹ thuật 
tân tiến: mạng lưới điện toán (internet) và truyền hình vệ tinh để truyền bá, hoằng 
dương Phật pháp. Thật sự muốn nhập tri kiến Phật, làm cho tư tưởng kiến giải 
được thuần chánh, chẳng sai lầm, nếu không nghe kinh, không đọc kinh thì tuyệt 
đối chẳng làm nổi. Tôi học Phật bốn mươi bảy năm, kinh nghiệm từ nhiều năm 
nay cho tôi biết chỉ có cách phải huân tập hằng ngày, một ngày cũng chẳng thể 
gián đoạn; [được vậy thì lúc] xử sự, đãi người, tiếp vật trong đời sống hằng ngày, 
chúng ta mới chẳng tùy thuận phiền não, cũng chẳng tùy thuận ý tưởng của mình, 
vì mình còn mê, còn chưa giác ngộ.  

Phật dạy lúc chúng ta còn chưa chứng A La Hán thì không thể tin theo ý 
tưởng của mình; ý tứ của mình đều sai lầm, đều là tri kiến của phàm phu, tri kiến 
luân hồi. Tùy thuận theo ý tứ của mình thì chắc chắn sẽ tạo nghiệp luân hồi, Phật 
nói lời chân thật. Bởi vậy nên trước khi khai ngộ thì phải tùy thuận theo lời dạy 
của Phật, nhưng nếu chưa thông thuộc kinh giáo, không thể thâm nhập thì chẳng 
làm nổi. Ðến lúc tự mình đã đoạn phiền não, mức thấp nhất là phải đoạn dứt Kiến 
Tư phiền não, buông xuống hết thảy chấp trước, chứng được quả vị A La Hán, A 
La Hán được gọi là Chánh Giác, nghĩa là tư tưởng kiến giải chẳng còn sai lầm 
nữa, đến mức này mới có thể tin tưởng sự suy nghĩ của mình. Bồ Tát còn cao hơn 
A La Hán, được xưng là Chánh Ðẳng Chánh Giác, đã đoạn Trần Sa phiền não, 
chẳng còn phân biệt; Quả vị Phật là viên mãn nhất, chẳng còn vọng tưởng, vô 
minh, được xưng là Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

Kiến Tư phiền não của chúng ta vẫn còn đầy đủ, trong đời sống hằng ngày 
vẫn còn thị - phi, nhân - ngã, tham, sân, si, mạn, tự tư tự lợi, đây đều là tâm luân 
hồi, những gì tạo tác đều là nghiệp luân hồi. Khi tâm luân hồi, nghiệp luân hồi 
gặp Phật pháp thì thường thường đều chướng ngại Phật pháp, không những hiện 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

181 
 

nay như vậy, thời xưa cũng chẳng ngoại lệ. Nhưng người xưa còn đỡ hơn người 
hiện nay vì phần đông người xưa đều được un đúc bởi đạo đức, vẫn còn quan 
niệm đạo nghĩa. Hiện nay luân lý đạo đức chẳng còn, nếu bạn nói luân lý đạo đức 
với họ, không những họ không thể tiếp nhận mà còn bài bác nữa. Họ cho rằng tự 
tư tự lợi là đúng, lợi mình hại người là đúng, trong đó họ có thể kiếm được chút 
lợi nhuận. Họ chẳng biết [làm như vậy chỉ] được một chút lợi ích trước mắt, chớp 
mắt là phải đọa lạc vào địa ngục A Tỳ, Phật pháp gọi những người này là ngu si, 
chẳng có trí huệ mới làm những việc điên rồ như vậy. 

Người giác ngộ tuyệt đối sẽ chẳng có tâm niệm tự tư tự lợi, tuyệt đối chẳng 
có tâm niệm và hành động khống chế, chiếm hữu tất cả người, sự, vật. Vì họ thực 
sự hiểu được ‘ba tâm đều chẳng thể được’(ba tâm là tâm quá khứ, hiện tại, và vị 
lai), ‘vạn pháp đều không, nhân quả chẳng không’ thế nên họ sẽ chẳng khởi ác 
niệm, chẳng có hành vi lầm lạc, khi khởi tâm động niệm, tất cả hành vi tạo tác 
đều tương ứng với pháp tánh, trong Phật pháp gọi là ‘xứng tánh’. Xứng tánh tức 
là Phật tri, Phật kiến, tức là Phật ngôn, Phật hạnh, thành tựu vô lượng vô biên 
công đức. Dùng công đức ấy trang nghiêm pháp giới, trang nghiêm chúng sanh, 
được như vậy thì xưng là Phật, Bồ Tát. 

Phàm phu chẳng chịu làm những việc có lợi ích cho chúng sanh, niệm niệm 
đều nghĩ đến lợi ích của mình, tâm niệm đầu tiên luôn luôn là tự mình được lợi 
ích, bảo hộ mình. Nếu hy sinh chính mình có thể đem lại lợi ích cho chúng sanh 
thì Phật, Bồ Tát cũng hoan hỷ làm. Hy sinh sanh mạng của mình còn chẳng tiếc 
huống chi là những vật ngoài thân? Chỉ cần làm cho chúng sanh được lợi ích chân 
thật thì chẳng có việc không khởi tâm hoan hỷ lớn lao, đây là chỗ khác nhau giữa 
Phật và phàm phu. Chúng ta học Phật nhất định phải ‘làm thật sự’, nếu gặp chuyện 
thực sự có lợi ích cho chúng sanh mà còn suy nghĩ coi có lợi ích gì cho mình hay 
không, có đáng làm hay không, còn những tâm niệm như vậy là mê hoặc. Tại sao 
lại có hiện tượng như vậy? Thứ nhất là thiện căn phước đức của mình chẳng đủ. 
Thứ nhì là ngoại duyên chẳng đủ, ngoại duyên là cơ hội nghe kinh, nghe thuyết 
pháp quá ít. Nếu thường có người nói cho bạn nghe, lâu dần thì không hay không 
biết đều un đúc thành hạt giống. Ðây là hạt giống Phật, hạt giống Phật là hạt giống 
giác ngộ. Nếu hạt giống này có nhiều thì sẽ nảy sanh sức mạnh, khi gặp cơ hội 
thì bạn sẽ nắm lấy, nhất định sẽ chẳng buông bỏ cơ hội này.   

Tôi đã già rồi nhưng vẫn phải giảng kinh hằng ngày là vì chúng sanh; nếu 
là vì mình thì tôi có thể về hưu rồi. Trong sách xưa có ghi: ‘thất thập trí sĩ’, trí sĩ 
nói theo bây giờ tức là về hưu, cáo lão về quê. Tôi cũng có thể về hưu, tìm nơi có 
hoàn cảnh thanh tịnh để niệm Phật cầu vãng sanh, còn phải nhọc sức bôn ba nữa 
sao? Cũng vì chẳng có người giảng những kinh giáo này, nếu có người giảng thì 
tôi sẽ chẳng giảng nữa. Chẳng có người giảng thì không thể không giảng, đây là 
hy sinh mình, giúp đỡ người khác.  

Chư Phật, Bồ Tát vì người quên mình tức là giảng kinh thuyết pháp, Phật, 
Bồ Tát vì chúng ta thị hiện cách thức giảng dạy: Bất luận là tại gia hay xuất gia 
đều vạn duyên buông xuống, chẳng có gì hết, thanh tịnh vô vi, giúp đỡ chúng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

182 
 

sanh. Trong thế giới Sa Bà này nhĩ căn của chúng sanh bén nhậy nhất cho nên 
giảng kinh thuyết pháp là phương cách hay nhất; kế đó dùng thân thể thị hiện, 
làm một gương tốt cho xã hội đại chúng xem, chỉ là vậy mà thôi. Chân chánh là 
đệ tử Phật, bất luận tại gia hay xuất gia, xuất gia phải học Phật, học cao tăng, tại 
gia phải học cao sĩ, những cao tăng, cao sĩ này đều là chư Phật, Bồ Tát ứng hóa 
đến thế gian, làm mô phạm, làm gương tốt nhất cho chúng ta. Chúng ta phải hiểu, 
phải hết lòng nỗ lực học tập, thành tựu vô lượng vô biên công đức. 

 
4. Giáo dục là đường lối căn bản để giải quyết tai nạn (Buổi sáng 28-4-

99) 
Hiện nay xã hội chẳng an định, nguyên nhân ở tại chỗ nào? Tư tưởng kiến 

giải sai lầm, đây là nguyên nhân chính của sự động loạn bất an. Nếu mọi người 
chẳng có chánh tri chánh kiến thì hiện tượng này chắc chắn sẽ xảy ra. Chánh tri 
chánh kiến phải nhờ giáo dục mới có. Ngàn vạn người khó kiếm được một người 
vừa sanh ra liền có chánh tri chánh kiến, họ đều là chư Phật, Bồ Tát ứng hóa tại 
thế gian, chẳng phải phàm phu. Phàm phu từ vô lượng kiếp đến nay chịu phiền 
não tập khí huân tập nên sanh khởi tri giác sai lầm, đây là hiện tượng tự nhiên sẽ 
xảy ra, cho nên nhất định phải nhờ giáo học. Trung Quốc thời xưa có giáo dục 
gia đình, có giáo dục nhà trường – gọi là giáo dục tư thục. Trong Lễ Ký, thiên 
Khúc Lễ, thiên Nội Tắc nói rất tường tận. Nhất định phải bắt đầu xây dựng cơ sở 
giáo dục từ nhỏ, vun bồi khả năng phân biệt chân và vọng, tà và chánh, thị và phi, 
họa và phước; khi có khả năng này thì cả đời có thể kiến công lập nghiệp, lập ở 
chỗ chẳng bại. 

Trung Quốc từ xưa đến nay rất coi trọng giáo dục. Giáo dục gia đình, giáo 
dục nhà trường, giáo dục xã hội dung hòa thành một hệ thống giáo dục hoàn 
chỉnh; nhờ vậy xã hội đương nhiên an định, phồn vinh, hưng vượng, quốc gia 
nhất định cường thạnh, thế giới hòa bình. Chỉ có tâm thương yêu chân thành, giáo 
dục hoàn hảo mới có thể tự cứu mình, gia đình, xã hội, thế giới. Xã hội ngày nay 
động loạn là tai họa do kinh tế đem lại, mọi người ai cũng nóng lòng kiếm chác, 
kiếm lợi, ai cũng bị sức hút của đồng tiền lôi kéo. Nhà Thanh trước kia, chính 
giữa đồng tiền có một lỗ hổng gọi là ‘mắt đồng tiền’ (tiền nhãn), cái lỗ này có 
hình vuông giống như cái gông, gông là một dụng cụ để cùm đầu tội nhân. [Người 
xưa] làm đồng tiền giống như vậy là muốn nhắc nhở chúng ta đồng tiền chẳng 
phải là một vật tốt, bị lôi cuốn vào trong đó thì sẽ mang gông cùm, sẽ phạm tội. 
Người Trung Quốc cổ đại làm ra những thứ này đều có ẩn chứa ý nghĩa giáo dục 
trong ấy. Ngày nay sử dụng tiền giấy, tờ giấy bạc này là một vật rất dơ, có bao 
nhiêu người cầm đến tờ giấy tiền này, có bao nhiêu vi khuẩn được truyền trên ấy. 
[Người ta] chẳng hiểu những chuyện này, cắm cúi liều mạng chui vào cái ‘mắt 
đồng tiền’! 

Cả vợ lẫn chồng đều đi làm kiếm tiền, con cái chẳng được cha mẹ thương 
yêu, [lo lắng, chăm sóc], trong tâm sẽ bất bình thường, đây là hậu quả của sự thiếu 
thốn giáo dục gia đình. Giáo dục gia đình đã bị máy truyền hình (TV) thay thế, 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

183 
 

hơn nữa nội dung của [những chương trình] truyền hình có lợi cho sức khỏe, tinh 
thần, và thể chất của trẻ em rất ít, hầu hết đều là bắn giết, trộm cắp, tà dâm, nói 
dối, dạy con người trở nên tự tư tự lợi, tổn hại người để làm lợi cho mình. Trẻ em 
hằng ngày coi TV, có ấn tượng vô cùng sâu đậm, chúng nó đều cho rằng những 
thứ này là bình thường, cứ tưởng làm người đương nhiên phải như vậy. Giáo dục 
nhà trường chẳng dạy luân lý đạo đức, hầu hết những gì xã hội nhìn thấy đều 
giống như chương trình chiếu trên TV. Con người sinh sống trong hoàn cảnh như 
vậy cho dù có thiện căn thì cũng sẽ biến thành hư hỏng, như câu nói: ‘Gần son 
thì đỏ, gần mực thì đen’, bao nhiêu người có thể chẳng bị hoàn cảnh dụ dỗ và ảnh 
hưởng? Ðây là nguyên nhân của sự động loạn trong xã hội. Phương pháp đối trị 
là phải bắt đầu từ căn bản, đó là giáo dục gia đình, giáo dục trường học và giáo 
dục xã hội phải dung hợp thành một hệ thống hoàn chỉnh mới có thể cứu vãn xã 
hội, giúp đỡ hết thảy chúng sanh tỉnh giác, quay đầu là bến bờ, mới giải quyết 
được vấn đề này. 

Ngày nay cả thế giới đều động loạn, võ lực không thể giải quyết, võ lực chỉ 
tăng thêm hận thù giữa các tộc đoàn, hận thù này rất khó tiêu trừ. Dùng kỹ thuật 
tối tân hiện đại để tận diệt một tộc đoàn, tiêu diệt một quốc gia rất dễ dàng. Nhưng 
thật sự có thể tiêu diệt được hay chăng? Chẳng được. Những oan hồn này sau khi 
chết sẽ đến quốc gia của bạn đầu thai, làm con cháu của bạn, tương lai sẽ báo thù 
này. Trong lịch sử Trung Quốc đời nhà Thanh có ghi rõ một câu chuyện. Lúc 
triều nhà Thanh vừa mới bắt đầu, họ dựa vào võ lực của mình để tiêu diệt giòng 
họ Diệp Hách. Lúc gần chết người thủ lãnh của dòng họ Diệp Hách thề: “Tương 
lai dù trong dòng họ chỉ còn một người đàn bà [duy nhất] thì [người này] cũng sẽ 
báo thù, cũng sẽ tiêu diệt các ngươi”. Những năm cuối triều đại, nhà Thanh diệt 
vong trong tay Từ Hi thái hậu, họ của bà chính là Diệp Hách! Trong cung đình 
nhà Thanh, quy ước của tổ tông có ghi ‘Con gái nhà Diệp Hách tuyệt chẳng thể 
vào cung’. Trải qua nhiều năm mọi người đều lơ là và quên mất. Lúc Từ Hi thái 
hậu vào cung có người nhắc lại chuyện này nhưng vua Hàm Phong chẳng màng, 
đến sau cùng nhà Thanh diệt vong trong tay của bà, bà đến là để báo thù đấy. Thế 
nên võ lực chẳng thể giải quyết vấn đề, oan oan tương báo dây dưa chẳng dứt. 
Chẳng thể sỉ nhục, hiếp đáp bất cứ một chúng sanh nào, kinh Lăng Nghiêm nói: 
‘Người chết sanh làm dê, dê chết sanh làm người’, hôm nay bạn làm người, thế 
lực mạnh giết dê làm thịt ăn; đời sau bạn sanh làm dê, dê lại sanh làm người, rồi 
lại giết bạn, oan oan tương báo dây dưa chẳng bao giờ dứt. 

Muốn giải quyết vấn đề phải dùng lòng thương yêu chân thật, lòng chăm 
sóc chân thành, giúp đỡ vô tư, cảm hóa nhân tâm. Hết thảy chúng sanh hữu tình 
đều có lương tâm, trong nhà Phật có rất nhiều công án cao tăng đại đức chế phục 
sư tử, hổ, báo, mãnh thú; ngay cả mãnh thú cũng có thể cảm hóa thì đâu có lý do 
chẳng thể cảm hóa con người được. Chẳng thể cảm hóa là vì chẳng đạt đến mức 
tinh thành, có câu nói: ‘Tinh thuần chí thành đến mức cùng cực, đá vàng cũng 
phải bể’ 79. Chúng ta chẳng hiểu lý ấy, chẳng biết hướng về trong phản tỉnh, chẳng 

 
79 Tinh thành sở chí, kim thạch vị khai 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

184 
 

đem lòng thương yêu cho người, bởi vậy nên chỉ làm cho vấn đề ngày càng tệ, 
càng chẳng thể thâu tóm. Ðây là sai lầm đã chẳng coi trọng giáo dục, quả báo đã 
coi thường giáo dục. Chúng ta quán sát lịch sử, tai nạn, diễn biến của thiên tai 
nhân họa, ngày càng khốc liệt, ngày càng khủng khiếp, sức phá hoại mỗi lần đều 
tăng thêm, đây chính là oan oan tương báo; những chuyện tàn sát tập thể đến sau 
cùng thế giới cùng nhau tận diệt, đây là kết quả do trí huệ nhân loại kết hợp với 
khoa học tân tiến tạo thành! 

Cổ thánh tiền hiền Trung Quốc đích thật có trí huệ, nhìn được sâu, được 
rộng, được xa cho nên cực lực đề xướng giáo dục, xếp giáo dục vào vị trí quan 
trọng hàng đầu trong đời người. Người ta có thể không ăn, không mặc, nhưng 
không thể không có giáo học. Câu đầu tiên trong Luận Ngữ nói: ‘Học rồi thực 
hành theo cũng chẳng vui sướng sao’ 80. ‘Học’ là việc lớn nhất trong đời sống 
con người, như câu nói: ‘Sống đến già thì học đến già, học hoài chẳng hết’ 81. 
Sanh mạng nằm trong sự học tập, cả đời học chẳng hết, đời đời kiếp kiếp cũng 
học chẳng hết. Phật pháp nói càng viên mãn hơn, nói càng hay hơn: ‘Từ lúc mới 
phát tâm đến quả vị Như Lai, sự học trong vô lượng kiếp mới đạt đến cứu cánh 
viên mãn’. Sau khi viên mãn thì mới có thể phục vụ, giúp đỡ hết thảy chúng sanh. 
Từ đó mới biết mục đích của sự ‘học’ là để phục vụ xã hội đại chúng. Từ nhỏ mở 
rộng ra đến phục vụ gia đình, phục vụ tông tộc, phục vụ làng xóm, phục vụ đất 
nước, phục vụ hết thảy chúng sanh, nếu như chẳng có học dưỡng tốt đẹp thì phục 
vụ sẽ chẳng được viên mãn; thậm chí phục vụ lại tạo nghiệp thêm, đem lại tai nạn 
cho xã hội, quốc gia, thế giới. Người thực sự có đạo đức, có học vấn, có lương 
tâm nhất định sẽ chẳng phát triển võ khí mới. Trong Bồ Tát Giới, những người 
tạo nên những công cụ giết hại chúng sanh này đều phạm giới sát. Tạo công cụ 
dùng để săn bắn cũng phạm tội sát sanh, huống chi là tạo võ khí có thể giết hại 
rất nhiều người, tội này lớn lắm! Bạn tuy chẳng [đích thân] giết người, nhưng bạn 
chế tạo những võ khí này, tương lai giết hại rất nhiều người, bạn phải chịu trách 
nhiệm, quả báo này chẳng thể nào tưởng tượng nổi. 

Ngày nay nếu muốn xã hội an định, phồn vinh, hưng vượng, hết thảy chúng 
sanh có thể sống cuộc đời hạnh phúc mỹ mãn thì vẫn phải nhờ giáo dục. Mục tiêu 
của giáo dục gồm có: thứ nhất là hiểu rõ quan hệ giữa người và người, thứ hai là 
hiểu rõ quan hệ giữa người và hoàn cảnh tự nhiên, thứ ba là hiểu rõ quan hệ giữa 
người và thiên địa quỷ thần. Giáo dục Phật pháp cũng có ba mục tiêu, thứ nhất là 
‘Ðoạn ác tu thiện’, thứ hai là ‘Chuyển mê thành ngộ’, sau cùng là ‘Chuyển phàm 
thành thánh’. Bởi vậy nên giáo dục gia đình, trường học, xã hội chẳng thể xa lìa 
quan niệm này, kiếp nạn của tất cả chúng sanh mới được hóa giải, xã hội mới có 
thể khôi phục lại an định, hòa bình. Ngày nay chúng ta nhận thức, hiểu rõ rồi thì 
phải nỗ lực bắt đầu làm từ chính mình, dốc hết tâm lực để giúp đỡ những chúng 
sanh có duyên. Có duyên là như thế nào? Có thể nghe được, có thể tiếp nhận, 
chúng ta dốc hết tâm lực giúp đỡ họ. Chẳng nghe được, chẳng chịu tiếp nhận thì 

 
80 Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ 
81 Hoạt đáo lão, học đáo lão, học bất liễu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

185 
 

cũng chịu thua thôi, đây là như Phật pháp thường nói: ‘Phật không thể độ người 
chẳng có duyên’, ý nghĩa là như vậy.  

 
D. ÐỀ XƯỚNG HIẾU ĐẠO VÀ SƯ ĐẠO 

 
1. Nói chuyện tại Trung Tâm Cao Niên Tùng Bách, Tuyết Lê (Sydney) 

năm 1999  
 (Buổi sáng 29-4-99) 

Kính thưa các vị phụ lão anh em: 
Hôm nay cử hành lễ Kính Lão Quốc Tế năm 1999 tại Tuyết Lê. Tịnh Không 

có duyên tham gia thắng hội cảm thấy vô cùng vinh hạnh. ‘Kính lão tôn hiền, 
hiếu thân tôn sư’ là mỹ đức của dân tộc Trung Hoa; ở Trung Quốc đời xưa, đi 
ngược dòng lịch sử ít lắm cũng có trên ba ngàn năm lịch sử. Chư vị tổ tiên cổ lão 
Trung Quốc trải qua nhiều đời đều dùng quan niệm này để truyền mãi đến đời 
sau. Khổng Tử sáng lập nền giáo học tư nhân mô phạm điển hình. Việc quốc gia 
chính thức chế định chánh sách giáo học cũng có thể truy được [nguồn gốc] bắt 
đầu từ ba đời Hạ, Thương, Châu.  

Mục đích giáo học cổ đại gồm có ba điểm: thứ nhất là dạy chúng ta quan 
hệ giữa người với người; làm người như thế nào, làm sao tiếp xúc với đại chúng, 
gọi là Giáo Dục Luân Lý, người xưa chia Nhân Luân thành năm loại. Từ phạm vi 
nhỏ nhất là ‘phu phụ’ (vợ chồng), vợ chồng ở cùng chung một phòng. Ở ngoài 
phòng có gia (nhà), nhà có ‘phụ tử’ (cha con), ‘huynh đệ’ (anh em). Phía ngoài 
của nhà là xã hội, xã hội có ‘bằng hữu’ (bạn bè), có ‘quân thần’ (vua – tôi); quân 
thần nói theo bây giờ là người lãnh đạo và người bị lãnh đạo. Chúng ta hiểu rõ 
những quan hệ này, trong những quan hệ này có quan hệ máu mủ gọi là Thiên 
Luân, có quan hệ đạo nghĩa gọi là Nhân Luân. ‘Phụ tử hữu thân’ (cha con có tình 
thân) là quan hệ máu mủ, là quan hệ Thiên Luân. ‘Bằng hữu hữu tín, quân thần 
hữu nghĩa’ (Bạn bè giữ chữ tín, vua tôi có nghĩa), được xây dựng trên đạo nghĩa của 
quan hệ Nhân Luân, thế nên khi người giao tiếp lẫn nhau tự nhiên sẽ tương thân 
tương ái [thương yêu lẫn nhau], kính trọng, chiếu cố, hợp tác lẫn nhau. Kinh Vô 
Lượng Thọ dạy rõ ràng: ‘Nhân dân trong thế gian, cha con, anh em, chồng vợ, 
thân quyến nên tôn kính, thương yêu lẫn nhau, chẳng nên ghen ghét lẫn nhau. Kẻ 
có chia xẻ cho người không, chẳng nên tham tiếc’ 82. Con người là một động vật 
[có tập quán sống chung với nhau trong] xã hội, chẳng thể thoát ly xã hội nhân 
quần mà sinh sống đơn độc, đặc biệt là chung sống với những tộc đoàn khác nhau, 
từ xưa đến nay đã như vậy, hôm nay vẫn như cũ, chẳng ngoại lệ. Bởi vậy nên văn 
hóa đa nguyên thuộc về thiên nhiên, chẳng do người tạo thành. Có thể thích ứng 

 
82 Thế gian nhân dân, phụ tử huynh đệ phu phụ thân thuộc, đương tương kính ái, vô tương 
tăng tật, hữu vô tương thông, vô đắc tham tích 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

186 
 

với văn hóa đa nguyên thì sẽ khỏe mạnh. Phản nghịch với văn hóa đa nguyên thì 
tâm lý và sinh lý của người này sẽ sanh bịnh.  

Thứ hai là dạy con người hiểu rõ quan hệ giữa người và hoàn cảnh tự nhiên. 
Ðời sống của chúng ta nhờ vào sự cung cấp từ thiên nhiên; y phục, ăn uống, chỗ 
ở, hành vi đều chẳng tách lìa hoàn cảnh tự nhiên. Bởi vậy nên làm thế nào để tiếp 
xúc với hoàn cảnh tự nhiên? Phải biết ‘người nhân từ thương yêu vạn vật’ (nhân 
dân ái vật). ‘Nhân dân’ nghĩa là gì? Tức là ‘Những gì mình không ưa thì đừng 
đưa cho người khác’. Ðối đãi với người khác phải thường nghĩ đến mình, nếu 
người khác dùng thái độ và tâm niệm ấy đối xử với mình, mình có thể tiếp nhận 
không. Nếu không thể tiếp nhận thì mình đừng dùng thái độ và tâm niệm này để 
đối xử với kẻ khác. Như vậy mới là chân thành thương mến rộng rãi. Chẳng những 
phải thương mến tất cả người mà còn phải thương mến tất cả vật, đó là lòng 
thương mến hoàn cảnh tự nhiên. 

Thứ ba, nâng cao lên, dạy chúng ta hiểu rõ quan hệ giữa con người và thiên 
địa quỷ thần. Rất nhiều học giả, tôn giáo kính ngưỡng Thượng Ðế. Dân tộc Trung 
Quốc từ xưa đến nay đã coi trọng việc cúng tế thiên địa quỷ thần. Trong Phật 
giáo, đức Phật dạy chúng ta ngày mồng một mỗi năm, đây là ngày đầu tiên mỗi 
năm, việc đầu tiên người đệ tử Phật phải làm là việc gì? ‘Cúng Thiên’, phải làm 
Phật sự này, đó là cung kính Thượng Ðế, dùng tâm chân thành nhất để phụng 
hiến cho Thượng Ðế. 

Nội dung của giáo dục cổ đại ở Trung Quốc được duy trì mãi đến cuối triều 
nhà Thanh. Quan niệm giáo dục này vẫn chẳng thay đổi. Căn cơ của giáo dục 
được xây dựng trên cơ sở của Hiếu đạo, ‘Hiếu thân tôn sư’. Hiếu thân quan trọng 
nhất là ‘Dưỡng lão’. Hiếu dưỡng cha mẹ là thiên chức của người làm con. Nhưng 
giáo dục hiện đại hoàn toàn khác với quan niệm giáo dục của Trung Quốc thời 
xưa. Người trẻ tuổi hiện nay coi thường việc hiếu kính, chuyện này chẳng thể 
trách các em -- những người trẻ tuổi. Nếu chúng ta trách các em là sai lầm. Vậy 
thì phải trách ai? Phải trách chính mình, chúng ta chẳng dạy dỗ các em, chẳng 
làm gương tốt cho các em noi theo. Trong kinh Vô Lượng Thọ, Thế Tôn dạy: 
‘Người đời trước chẳng lành [không biết đạo đức], chẳng có người nói cho họ 
biết thì không thể trách họ được’ 83. Ðời trước chẳng dạy dỗ thì bạn làm sao có 
thể trách các em được? Không thể đẩy hết trách nhiệm này cho đời sau.  

Tôi sanh vào thời đại này coi như cũng còn may mắn, vẫn còn được dạy dỗ 
chút ít, còn hiểu được đôi chút về những đạo lý này. Chẳng may là tôi sanh vào 
thời chiến tranh loạn lạc, khổ nạn. Tôi rời khỏi gia đình từ năm mười bốn tuổi, đã 
nhiều năm qua rất ít khi gặp mặt, đoàn tụ với cha mẹ dù chỉ trong thời gian ngắn. 
Thế nên luôn nghĩ nhớ đến ân đức dưỡng dục của cha mẹ, lúc nào cũng nghĩ đến 
lời dạy của cổ thánh tiền hiền và Phật Tổ. Kinh Phật dạy: ‘Tất cả người nam là 
cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta’, chúng ta hãy xem tâm lượng của Phật, Bồ Tát 
[lớn biết mấy]. Ðời Tống, Phạm Trọng Yêm tiên sinh nói: ‘Kính trọng người già 

 
83 Tiên nhân bất thiện, [bất thức đạo đức] vô hữu ngữ giả, thù vô quái dã 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

187 
 

cả của kẻ khác như người già của chính mình, yêu thương con trẻ của người ta 
như con trẻ của chính mình’ 84. Ðây chính là thực hiện tinh thần từ bi bác ái. Thế 
nên lần trước khi tôi ghé Tuyết Lê, nghe nói Trung Tâm Cao Niên Tòng Bách 
muốn xây một viện dưỡng lão, tôi rất hoan hỷ; tôi sẽ dốc toàn tâm toàn lực để 
đóng góp vào việc này. Sau đó nhiều người đến nói với tôi: “Tình huống bên đó 
không được lý tưởng lắm, Pháp sư đừng bị gạt”. Giả sử mỗi người đều có tâm 
niệm như vậy thì chuyện thiện trong thiên hạ sẽ chẳng có ai làm nữa, đâu có ai 
dám làm? Giống như thế gian này có rất nhiều tai nạn, mọi người ai cũng chẳng 
chịu đi cứu trợ, tại sao vậy? Sợ tiền cứu trợ chẳng đến tay những người đang bị 
nạn, đành lòng nhìn thấy nhiều người chịu đói chịu lạnh đến chết. Như vậy là bị 
cảm tình lung lạc, chẳng có lòng từ bi thật sự. Có lòng từ bi chân thật thì dù chúng 
ta dùng thiện tâm, ra sức, ra tiền nhưng bị người ta gạt, Phật nói công đức của 
chúng ta vẫn viên mãn. Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật nói: ‘Phát ý viên 
thành, viên mãn công đức’. Người làm việc thiện tu phước thì đời sau sẽ sanh lên 
trời, làm Phật, những người ăn cắp tài vật cứu trợ và hại người chịu nạn phải chịu 
lạnh chịu đói thì đời sau chắc chắn sẽ đọa địa ngục A Tỳ. Họ đọa địa ngục A Tỳ 
chẳng phải do chúng ta cốt ý hại họ, nếu bạn cốt ý muốn hại người, muốn làm 
cho họ vào địa ngục, [nghĩa là bạn cốt ý] quyên góp một ít tiền cho họ tham ô, 
vậy thì bạn đã làm chuyện ác rồi. Bạn chẳng có ý này! Ðại Thừa Phật pháp luận 
tội là luận về tâm chứ chẳng luận trên sự tướng. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý ấy thì hãy yên tâm, mạnh dạn đi làm các sự nghiệp 
từ thiện. Tôi dùng một tấm lòng thuần thiện, thiệt là lòng thương yêu chân thành. 
Xem người già giống như cha mẹ mình vậy. Hôm nay có người phát tâm xây viện 
dưỡng lão, có nhiều người như vậy săn sóc cho người già, săn sóc dùm cho tôi, 
tôi thiệt là mừng quá trời, cảm ơn còn không kịp thì sao lại chẳng tận tâm tận lực 
để làm công việc này cho hoàn hảo? Chẳng phải là giúp đỡ họ làm, việc này vốn 
là bổn phận của tôi. Nếu chúng ta ai cũng có tâm này, người nào cũng nghĩ như 
vậy, săn sóc cho người già, người về hưu, thì tương lai quả báo mình có được sẽ 
rất thù thắng. Nếu chúng ta sợ đầu sợ đuôi, chẳng dám làm, đến lúc chúng ta lớn 
tuổi sẽ chẳng có người săn sóc. Ðến lúc đó tự mình sẽ cảm thấy đau khổ, hối hận 
không còn kịp nữa. 

Trong pháp thế gian và xuất thế gian quý nhất là bạn có tâm chân thành, 
tâm này rất quý báu. Tài lực chẳng quý, đó là vật ngoài thân chẳng ăn nhằm gì 
cả, một niệm chân tâm này quý báu, một niệm tín tâm quý báu. Tin ai? Tin chính 
mình. Thế nên chúng ta nhìn rất rõ ràng, rất minh bạch. Người đầy đủ lòng tự tin 
rất ít, nên tu học thế pháp và Phật pháp đều rất khó thành tựu. Chẳng có lòng tự 
tin mà muốn tin người khác thì rất khó. Trong Di Ðà Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư 
giảng về chữ ‘tín’ cho chúng ta [như sau], thứ nhất là tin tưởng chính mình, thứ 
hai là tin Phật. Ðạo lý này rất sâu, chúng ta phải tư duy, thể hội, tu học kỹ càng. 

 
84 Lão ngô lão dĩ cập nhân chi lão, ấu ngô ấu dĩ cập nhân chi ấu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

188 
 

Cho dù thế gian có tai nạn, người có lòng tin có thể được cứu. Bởi vậy nên 
hôm nay chúng ta làm công việc tốt này thì đừng sợ đầu, đừng sợ đuôi, nhất định 
chẳng bị cảnh giới xung quanh lay động. Việc này làm được thành công thì rất 
tốt, chẳng thành công thì cũng tốt thôi. Tóm lại, một chút tâm chân thành này của 
chúng ta Thượng Ðế biết, Thần minh biết, Phật, Bồ Tát đều biết. Chúng tôi cũng 
đang dự trù xây một Làng Di Ðà ở Tân Gia Ba, đối tượng là để giúp đỡ người 
già, mọi người tụ hợp chung sống một cuộc sống hưu trí hạnh phúc nhất, có hy 
vọng nhất, mỹ mãn nhất. Tôi vô cùng quan tâm, lưu ý đến phước lợi cho người 
về hưu. Ở nhiều nơi trên thế giới, phàm những nơi tôi đến, tôi phải đi tham quan 
những chỗ dành cho người hưu trí, đích thật Úc châu làm sự nghiệp chăm sóc cho 
người về hưu được hoàn hảo nhất. Nhưng có điều đáng tiếc là sinh hoạt tinh thần 
rất thiếu thốn. Cho nên tôi hy vọng Trung Tâm Cao Niên Tòng Bách ngoài việc 
lo lắng đời sống vật chất cho người già, nhất định phải nâng cao đời sống tinh 
thần, làm cho họ thật sự có đời sống về già hạnh phúc nhất, mỹ mãn nhất. Người 
Trung Quốc thường nói: ‘Người thiếu niên thì vun bồi phước, người trung niên 
thì tạo phước cho xã hội đại chúng, đến vãng niên (tuổi già) thì hưởng phước’. 
Chúng tôi hy vọng Trung Tâm Cao Niên này là nơi để người già hưởng phước. 
Nếu chẳng làm đến mức cho người già hưởng phước thì chúng ta sẽ có tội lỗi. 
Thế nên tôi yêu cầu hết thảy những nhân viên làm việc tại Làng Di Ðà ở Tân Gia 
Ba phải hiếu thuận người già cư trú nơi đó như hiếu thuận cha mẹ mình, phải tôn 
kính họ như chư Phật, Bồ Tát, được vậy thì chúng ta mới là học trò của đức Phật, 
mới thật sự là đệ tử Phật. Tận tâm tận lực phục vụ cho người già. Trong viện 
dưỡng lão giảng kinh thuyết pháp cho họ, cung cấp cho họ những tiết mục giải trí 
văn hóa. Những tiết mục giải trí này nhất định phải tuân thủ nguyên tắc ‘tư vô tà’ 
(không suy nghĩ tà vạy)85 của Khổng Phu Tử. Làm cho người già mỗi ngày ở đây 
đều có thể tiếp nhận được chánh tri chánh kiến của cổ thánh tiên hiền và Phật, Bồ 
Tát. 

Tôi đã nói qua, viện dưỡng lão là công trình có nhiều hy vọng nhất. Vì nơi 
ấy họ phải làm một sự thay đổi, làm thế nào để thay đổi? ‘Chuyển phàm thành 
thánh’. Giống như phần đông những tín đồ tôn giáo vậy, đây là chỗ chuẩn bị cho 
họ sanh lên trời, ở nơi này họ chuẩn bị sanh thiên. Ở nơi đây chuẩn bị vãng sanh 
bất thoái thành Phật, bạn nói công trình này thù thắng bao nhiêu? Còn công trình 
nào có hy vọng hơn công trình này? Có công trình nào thù thắng hơn công trình 
này? Chúng ta có thể hiếu thuận tất cả người già giống như tôn kính Thượng Ðế. 
Kinh Phật dạy chúng ta hiếu kính là tánh đức, đây là tánh đức tự nhiên lưu lộ. 
Tánh đức có thể lưu lộ thì người này là Phật, là Bồ Tát. Phật, Bồ Tát đến đâu tu? 
Tu ở viện dưỡng lão thì sẽ thành Phật, thành Bồ Tát. Ở nơi đó hành Bồ Tát đạo, 
tu Bồ Tát hạnh. 

Hôm nay Tịnh Không có duyên tham dự thắng hội này, thật là vô cùng hy 
hữu. Mọi người muốn tôi nói vài câu, ở đây tôi khuyến khích tất cả các ông, các 

 
85 Đây là lời Khổng Tử khen ngợi kinh Thi: “Thi tam bách thiên, nhất ngôn dĩ quán chi, tư vô 
tà” (Kinh Thi có ba trăm bài, có thể dùng một lời để bao trùm hết: Không suy nghĩ tà vạy!) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

189 
 

bà tham dự đại hội hôm nay, chúng ta phải cùng nhau phát tâm rộng lớn, phải 
dùng lòng yêu thương rộng lớn để thương yêu xã hội, thương yêu che chở hết 
thảy chúng sanh. Làm công việc to tát ‘chăm sóc người già, giúp đỡ người già’ 
này, dốc hết tâm lực để làm cho hoàn hảo, được vậy mới chẳng cô phụ dụng ý 
của buổi lễ Quốc Tế Kính Lão năm 1999 tại Tuyết Lê. Tịnh Không nguyện cùng 
mọi người khuyến khích, nỗ lực làm công việc hữu ích này cho được hoàn hảo. 
Xin cám ơn mọi người.  

A Di Ðà Phật. 
 
E. PHƯƠNG PHÁP LUYỆN TẬP THUYẾT GIẢNG  

 
1. Nhân tài hoằng pháp phải coi trọng đức hạnh (Buổi sáng 29-3-99) 

 ‘Hội Nghị Tịnh Tông Hộ Pháp Mỹ Quốc’ mở tại Dallas có ý muốn thỉnh 
pháp sư Trung Quốc đến các địa phương ở Mỹ giảng kinh hoằng pháp, ý tưởng 
này rất hay, và cũng thật sự là một chuyện tốt. Hiện nay nhân tài hoằng pháp vô 
cùng ít ỏi, [công việc] bồi dưỡng nhân tài cần có nhiệt tâm để chiếu cố, cần thời 
gian lâu dài mới có thể thành tựu. Ðiểm trọng yếu nhất, căn bản nhất, nhân tài 
cần có là đức hạnh, nếu chỉ có tài năng, chẳng có đức hạnh thì không những không 
thể thành tựu mà còn tạo nghiệp, đối với mình, với người, với Giáo đều chẳng có 
ích lợi. Bồi dưỡng nhân tài chẳng khó, bồi dưỡng đức hạnh rất khó, xã hội hiện 
đại khác với cổ đại, so với thời xưa, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, dụ 
hoặc thời nay đã gia tăng không phải chỉ có trăm lần, ngàn lần thôi đâu. Trong 
hoàn cảnh của người thời xưa tuy rất ít dụ hoặc nhưng họ cũng ngăn ngừa rất cẩn 
thận, sợ bị thoái chuyển. Sanh trưởng trong xã hội hiện đại nếu tránh sự dụ hoặc 
của vật dục chẳng nổi thì chắc chắn sẽ thoái đọa, sẽ tạo nghiệp, đó là như người 
xưa thường nói: ‘Dưới chiếc áo cà sa mất thân người’, đây là một chuyện rất 
đáng thương xót, vô cùng bi thương. 

Tu dưỡng phẩm đức trong xã hội hiện nay phải nương dựa vào chính mình. 
Xưa kia, cha mẹ, thầy giáo có thể giúp đỡ, có thể làm tăng thượng duyên (duyên 
phụ). Xã hội hiện nay đề xướng tự do, dân chủ, mở rộng, con cái chẳng nghe lời 
dạy của cha mẹ, học sinh chẳng tiếp nhận lời khuyên của thầy giáo, cho nên trong 
hoàn cảnh như vậy nếu chẳng nương dựa chính mình thì không thể thành tựu. 
Nương dựa chính mình nghĩa là tự mình phải giác ngộ, phải luôn không quên 
‘Tam Quy’, ‘Giác chứ không mê, Chánh chứ chẳng tà, Tịnh chứ chẳng nhiễm’, 
niệm niệm đều phải tương ứng với Giác, Chánh, Tịnh, niệm niệm xa lìa Mê, Tà, 
Nhiễm, như vậy mới cứu nổi. Ðây là chuyện mà chư vị đồng học phải cảnh giác 
cẩn thận. 

Hàm nghĩa của ‘đức hạnh’, ‘hạnh’ là hành vi, bao gồm tư tưởng, kiến giải, 
ngôn ngữ và tạo tác của thân thể, được gọi chung là ‘hành vi của ba nghiệp’. 
‘Ðức’ là tánh đức, đức năng vốn sẵn có trong tự tánh. Hành vi tương ứng với tánh 
đức được gọi là ‘đức hạnh’. Tánh đức là gì? ‘Một niệm tự tánh’ là tánh đức, ‘nhất 
tâm bất loạn’ nói trong kinh Di Ðà là tánh đức; do đó có thể biết ‘nhất’ vô cùng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

190 
 

quan trọng! Cổ đại đức đã nói ‘Hiểu được một chuyện thì vạn chuyện sẽ xong hết’ 
86. ‘Nhất’ tức là chân tâm, tự tánh, chân như. Nhất chẳng phải là con số, những gì 
lọt vào số lượng thì chẳng phải là tánh đức. 

Trên thực tế, tự tánh, tánh đức chẳng thể dùng ngôn ngữ để diễn đạt, lúc 
tôi giảng kinh đã từng giới thiệu ‘Bốn thứ chẳng thể nói’ 87, đây là cách nói của 
nhà Thiên Thai, cách nói này căn cứ vào ‘Sáu thứ chẳng thể nói’ trong kinh Ðại 
Niết Bàn. Chẳng thể nói tức là chẳng thể nghĩ bàn, bất đắc dĩ phải dùng ‘nhất’ để 
biểu thị [tượng trưng]. Nhất niệm, nhất tâm tức là chân tâm, bản tánh của mình, 
tức là Phật tánh của chúng sanh hữu tình, pháp tánh của hết thảy chúng sanh. Nhị 
niệm thì đã biến chất rồi, nhị niệm là vô minh, tam niệm tức là A Lại Da. Thế nên 
nói tương ứng với nhất niệm, thuần chánh vô vọng, tư tưởng này, kiến giải này, 
hành vi này được gọi là ‘đức hạnh’. Ðây là đức hạnh của Pháp Thân đại sĩ, chúng 
ta có thể mong chứ chẳng thể bằng. 

Nơi những người sơ học chúng ta, tiêu chuẩn của đức hạnh được hạ xuống 
đến mức thấp nhất, đó là ‘Tịnh Nghiệp Tam Phước’. Tư tưởng, kiến giải, ngôn 
hạnh tương ứng với Tam Phước, hành vi như vậy thì được gọi là ‘đức hạnh’. 
Trong Tam Phước, thứ nhất là ‘Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm 
chẳng giết hại, tu thập thiện nghiệp’, từ tâm chẳng giết hại tức là ngũ giới. Hành 
vi tương ứng với hiếu thân, tôn sư, thọ trì ngũ giới, thập thiện chính là đức hạnh. 
Thứ hai: ‘Thọ trì tam quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi’; thứ ba: ‘Phát 
Bồ Ðề tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Ðại Thừa, khuyến tấn hành giả’, mười 
một câu này là tiêu chuẩn tu học đức hạnh của chúng ta hiện nay. Nếu chẳng lấy 
việc này làm cơ sở thì tu học bất cứ pháp môn nào cũng chẳng thể thành tựu, niệm 
Phật cũng chẳng thể vãng sanh. Phía sau Tam Phước, Ðức Phật tổng kết ba điều 
này chính là ‘Tịnh Nghiệp Chánh Nhân’ của ba đời hết thảy chư Phật; tu học có 
kết quả, có thành tựu hay chăng then chốt là ở chỗ này. Nói cách khác, hết thảy 

 
86 Thức đắc nhất, vạn sự tất 
87 Tứ bất khả thuyết còn gọi “tứ bất khả tư nghị cú ngữ”, giáo nghĩa này được thành lập dựa 
theo câu kinh Niết Bàn: “Sanh bất sanh bất khả thuyết, sanh sanh diệc bất khả thuyết, sanh 
bất sanh diệc bất khả thuyết, bất sanh bất sanh diệc bất khả thuyết”. Thiên Thai Trí Giả Đại 
Sư đã phối hợp với bốn giáo Tạng, Thông, Biệt, Viên để giảng như sau:  
1. Sanh sanh bất khả thuyết: Xét về lý được giảng trong Tạng giáo thì các pháp đều nương 
theo nhân duyên mà sanh, pháp tuy sanh diệt, nhưng lý vốn vô ngôn nên “bất khả thuyết” 
(chẳng thể nói được).  
2. Bất sanh sanh bất khả thuyết: Xét về lý được nói trong Thông Giáo thì các pháp đều do 
nhân duyên sanh, nhưng chúng vốn là không nên “bất khả thuyết”. 
3. Sanh bất sanh bất khả thuyết: Xét về Lý được nói trong Biệt Giáo thì lý Chân Như Bất 
Sanh nương vào sự kết hợp của nhân duyên sanh ra tướng trạng mười pháp giới sai biệt, cho 
nên gọi là “sanh bất sanh” (tuy sanh nhưng chẳng sanh). Lý vốn vô ngôn nên gọi là “bất khả 
thuyết”.  
4. Bất sanh bất sanh bất khả thuyết: Đối với lý Viên giáo thì lý Chân Như cùng tướng sai biệt 
của mười pháp giới hoàn toàn không hai, cả hai vốn đều là Thật Tướng Trung Đạo Bất Sanh, 
cho nên gọi là Bất Sanh Bất Sanh. Lý vốn vô ngôn nên gọi là Bất Khả Thuyết.  
Trong bốn câu này, hai câu đầu dựa theo Chân Đế để luận, hai câu sau luận trên Trung Đế. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

191 
 

ngàn lời vạn chữ trong kinh điển Ðại Thừa, Tiểu Thừa, những gì đức Phật nói 
trong bốn mươi chín năm chẳng qua chỉ là giải thích cho ba điều này, giải thích 
rõ ràng cho chúng ta mà thôi. 

Phương pháp và kỹ thuật giảng kinh không khó, học trong vòng một tháng 
là đủ rồi; người căn tánh chậm lụt một chút thì ba tháng cũng đủ. Lớp bồi huấn 
của chúng ta trên phương diện kỹ thuật giảng kinh đạt được hiệu quả, về phương 
diện đức hạnh thì phải dựa vào sự tự giác của các bạn đồng học, tự mình hết lòng 
nỗ lực, phải phát tâm làm thầy, làm mô phạm, ‘học vi nhân sư, hành vi thế phạm’. 
Phải phát tâm rộng lớn này, lập chí lớn lao thì đời này chúng ta mới có thể độ 
chính mình, mới có thể giúp đỡ kẻ khác. 

Muốn thỉnh pháp sư ra nước ngoài hoằng pháp lợi sanh thì đức hạnh là điều 
phải cân nhắc đầu tiên, kế đến mới là học thuật, như vậy đối với chúng ta mới có 
lợi ích chân chánh. Các bạn đồng học ở đây cùng nhau tu tập, vì tương lai đến 
khắp nơi trên thế giới hoằng pháp lợi sanh, nhất định phải trau giồi phẩm đức của 
mình, tu học đúng như lý, như pháp, chẳng cô phụ niềm hy vọng của những đại 
đức hộ pháp trong và ngoài nước, thành tựu công đức tự lợi, lợi tha, điểm này 
quan trọng phi thường. Thế nên muốn thỉnh pháp sư, chỉ cần tư tưởng, ngôn ngữ, 
và hành vi của họ tương ứng với Tam Phước thì có thể lễ thỉnh, phải đặc biệt chú 
trọng điểm này. 

Tôi hy vọng Phật thất, Phật học thuyết giảng ở Dallas cử hành mỗi tháng 
một lần, chẳng thể gián đoạn. Thể lực, tinh thần của chúng ta sánh chẳng bằng 
người xưa, chẳng thể tinh tấn như người xưa nên chúng ta tổ chức một tuần, tuần 
sau nghỉ ngơi một tuần. Mỗi tháng có một lần Phật thất, một lần Phật học thuyết 
giảng, như vậy mới giống một đạo tràng [thật sự]. 

Nếu không chịu giúp đỡ hết thảy xã hội đại chúng, tự mình muốn làm một 
người tu hành già dặn, như vậy là người theo Tiểu Thừa, ý nguyện làm lợi ích 
cho chúng sanh chẳng mạnh, chỉ hy vọng mình được thành tựu, thế thì cũng được! 
Phải kiếm một chỗ trong núi sâu dựng túp lều tranh, một mình ở đó tu hành. Ðây 
là chỗ khác biệt giữa tâm Ðại Thừa và Tiểu Thừa, nhưng như vậy cũng đáng được 
tán thán. Bồ Tát Ðại thừa có thể xả mình vì kẻ khác, hy sinh chính mình để thành 
tựu cho người. Ðại Từ Bồ Tát nói nếu trong đời này bạn chân chánh giúp đỡ hai 
người vãng sanh thành Phật thì sánh với tự mình tu hành còn tinh tấn hơn. Vì 
phước báo lớn nhất, thù thắng nhất trong thế gian và xuất thế gian chính là giúp 
đỡ cho người thành Phật. Một vị Phật sau khi thành Phật sẽ độ rất nhiều chúng 
sanh, việc này liên quan đến bạn vì bạn giúp đỡ cho họ thành Phật, cũng giống 
như bạn độ những người ấy. Nếu bạn có thể giúp đỡ mười mấy người vãng sanh 
thì phước báo của bạn sẽ vô lượng vô biên, bạn chắc chắn sẽ được vãng sanh Tịnh 
Ðộ. Chỉ cần lúc lâm chung tâm bạn có thể không điên đảo, tinh thần tỉnh táo, công 
phu niệm Phật dở một chút cũng chẳng sao, những người này sẽ tháp tùng đức 
Phật A Di Ðà tới tiếp dẫn bạn. Vì họ tri ân báo ân, nghĩ mình có thể đến Cực Lạc 
thế giới là nhờ bạn giúp đỡ, sẽ chẳng quên ân nhân của mình. Người đồng tâm 
ấy, tâm đồng lý ấy, chúng ta phải hiểu như vậy. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

192 
 

Cho nên phát tâm Ðại thừa, phát nguyện Ðại thừa, tu hạnh Ðại thừa thì hết 
thảy chư Phật, Bồ Tát tán thán. Trong kinh Lăng Nghiêm đức Phật Thích Ca Mâu 
Ni quở trách Tiểu Thừa, trách mắng Tiểu Thừa, phải hiểu ý tứ này. Tâm Ðại Thừa 
quý báu tức khắc được hết thảy chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ; 
Tiểu thừa muốn được cảm ứng chẳng dễ, đây là việc đức Phật dạy chúng ta trong 
kinh. Ðặc biệt là trong kinh Pháp Hoa, đức Phật khai thị rõ ràng: đời Mạt Pháp 
thì Ðại Thừa khế cơ, Tiểu Thừa chẳng khế cơ. Ngày nay chúng ta thể hội sâu sắc, 
xã hội thời xưa đóng kín, bảo thủ nên Tiểu Thừa khế cơ; xã hội ngày nay tự do, 
mở rộng, nếu bây giờ truyền bá giáo pháp bảo thủ thì phần đông người ta sẽ rất 
khó tiếp nhận, bởi vậy nên Ðại Thừa khế cơ hơn. 
 

2. Hoằng pháp coi trọng phẩm đức  
(Buổi sáng 14-4-99) 
Nói đến việc hoằng pháp, tuy kỹ xảo giảng kinh quan trọng nhưng tu dưỡng 

phẩm đức càng quan trọng hơn. Nếu chẳng có đức hạnh, cho dù giảng đến mức 
‘hoa trời rơi lả tả’ cũng chẳng có ích gì hết, vẫn dối mình dối người như cũ, tạo 
tác ác nghiệp, đến cuối cùng vẫn phải đọa lạc. Do đó phải coi trọng phẩm đức tu 
dưỡng, thực sự buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần, trong 
cảnh duyên có thể làm được không khởi tâm, không động niệm, như vậy mới 
chân chánh là đệ tử của Như Lai, mới có thể gánh vác sứ mạng hoằng pháp, tự 
lợi lợi tha. 

Trong việc bồi dưỡng đức hạnh cơ bản nhất là Tam Phước dạy trong Quán 
Kinh. Ðiều đầu tiên trong Tam phước bao gồm ngũ giới thập thiện, đây là căn 
bản. Có đức hạnh mới được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. Nếu 
phá giới, tâm niệm chẳng thiện, dù giảng kinh có giỏi đi nữa, pháp duyên có thù 
thắng hơn nữa thì xung quanh chỉ là yêu ma quỷ quái mà thôi, sau cùng chắc chắn 
sẽ thất bại. Kinh Lăng Nghiêm nói tâm tà, hạnh tà thì Ma sẽ có cơ hội, chí đồng 
đạo hiệp cùng Ma thì Ma sẽ nhập vào người. Bạn cũng có thể nói lời thiện, thậm 
chí cũng có chẳng ít thần thông, rất có thể dụ hoặc được người. Cùng Ma hợp tác, 
vẫn như cũ chẳng thể thoát ly cảm tình, Ma chẳng phải thánh nhân, thời gian hợp 
tác dựa trên tình cảm lâu rồi sẽ chán chường; đến lúc chán chường thì Ma sẽ rời 
khỏi, khả năng của bạn sẽ hoàn toàn mất hết, chắc chắn sẽ gặp vương nạn. Vương 
nạn tức là phạm pháp, phải chịu pháp luật trừng trị, phải chịu dư luận xét xử. 

Kinh Lăng Nghiêm nói năm mươi thứ Ấm Ma (Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, 
Thức là ngũ ấm, mỗi ấm có mười thức, cộng lại thành năm mươi Ấm Ma) Mỗi 
loại đều vô lượng vô biên. Trong xã hội hiện nay chúng ta nhìn thấy rất rõ ràng, 
rất minh bạch. Mở kinh Phật ra giống như nói về sự thật của chúng ta ngày nay. 
Chúng ta tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài đều là ma cảnh, thế nên trong hoàn 
cảnh như vậy muốn đứng vững, tu hành chứng quả thì thật sự chẳng dễ. 

Cho nên các đại đức thời xưa xây đạo tràng đều chọn những nơi núi cao, 
người ta ít đến, mục đích là để tránh sự quấy nhiễu của ngoại duyên. Tâm người 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

193 
 

sơ học vẫn còn chưa định, định lực chẳng đủ, khi tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài 
chẳng tránh khỏi bị ảnh hưởng, thế nên đạo tràng cách thôn xóm rất xa, trong kinh 
gọi những nơi này là ‘A Lan Nhã’, nơi người tu hành cư trú. Phàm phu chắc chắn 
sẽ chịu ảnh hưởng của hoàn cảnh, ‘tâm chuyển theo cảnh’ cho nên phải lựa chọn 
hoàn cảnh tốt đẹp; nếu tự mình có công phu, ‘cảnh chuyển theo tâm’ thì không 
sao cả. Thế nên cổ đức bảo hộ những người sơ học rất chặt chẽ, dụng tâm vô cùng 
châu đáo. Nhưng xã hội ngày nay, kỹ thuật thông tin phát đạt, giao thông thuận 
tiện nhanh chóng, muốn kiếm một đạo tràng chân chánh thanh tịnh để tu hành rất 
khó. 

Chúng ta làm công tác giáo dục xã hội, nhất định phải hiểu rõ người xuất 
gia học Phật diễn vai trò gì trong xã hội. Mặc y phục này, người ta xưng bạn bằng 
pháp sư, ‘sư’ là gương mẫu của quần chúng, mô phạm của nhân dân. Chúng ta 
giảng kinh hoằng pháp, chủ đề là ‘Học vi nhân sư, Hành vi thế phạm’, tự mình 
phải thường suy nghĩ sự khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của mình có thể 
làm gương tốt, mô phạm hoàn hảo cho xã hội đại chúng hay chăng; nếu chẳng thể 
thì tuyệt đối đừng làm, không thể tưởng, không thể nói. Tám chữ này là do các 
giáo sư trường Ðại Học Sư Phạm Bắc Kinh cùng chung phác thảo, định ra. Tám 
chữ này chính là ‘Ðại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh’; mỗi vị thiện tri 
thức trong kinh Hoa Nghiêm đều làm thầy, làm mô phạm cho chúng sanh. 

Trong thời đại hiện nay chẳng có ai ràng buộc bạn, chỉ có mình tự ràng 
buộc mình. Người hiện nay chẳng ai chịu bị ràng buộc nên cha mẹ không thể dạy 
dỗ con cái, thầy giáo chẳng thể răn dạy học trò. Làm theo vọng tưởng, chấp trước 
của mình thì làm sao có chuyện chẳng tạo tội nghiệp cho được. Ðã tạo tội nghiệp 
thì làm sao tránh được khổ nạn? Mọi người ai cũng đều tạo tội nghiệp nên sẽ cảm 
lấy cộng nghiệp; tai nạn toàn thế giới là cộng nghiệp của nhiều người. Người học 
Phật hiểu rõ trong cộng nghiệp có biệt nghiệp, trong biệt nghiệp có cộng nghiệp. 
Chẳng phải chỉ có người học Phật phải suy tư về việc này, rất nhiều nhà tôn giáo 
đều có giác ngộ rất sâu đậm. Tuy nhiên tín ngưỡng và hoằng dương tôn giáo khác 
nhau, chúng ta đều nhận thức như vậy, tự mình phải làm cách nào mới giảm nhẹ 
được một phần khổ nạn cho chúng sanh, đây là sự thật. ‘Ðụng một sợi tóc liền 
động đến toàn thân’, hư không pháp giới là toàn thân, đụng một sợi tóc tức là 
khởi một tâm niệm, khoa học gia nói về hiện tượng làn sóng (ba động). Khởi một 
tâm niệm tức là phát ra một làn sóng, làn sóng này trong một sát na liền lan rộng 
đến trọn khắp pháp giới. 

Sự cảnh giác của một người chân chánh học tập kinh Vô Lượng Thọ đúng 
ra phải cao hơn phần đông những người khác. Trong kinh nói nhân số của tây 
phương Cực Lạc thế giới chẳng có cách chi tính đếm nổi, mức độ rộng lớn của 
thế giới Cực Lạc cũng chẳng có cách chi đo lường được. Người ở mười phương 
thế giới vãng sanh về thế giới Cực Lạc thì bản năng đều khôi phục trở lại, thiên 
nhãn nhìn thấu suốt, thiên nhĩ nghe trọn hết, tha tâm đều biết, khi chúng sanh ở 
tận hư không trọn khắp pháp giới khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác thì người 
ở Cực Lạc đều rõ ràng, minh bạch. Thế nên chẳng phải chỉ có nhà Nho nói: ‘Mười 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

194 
 

con mắt đều thấy, mười tay đều chỉ’. Ðừng tưởng là mình khởi một tâm niệm ác, 
làm một việc xấu thì chẳng có ai biết, có thể dấu người khác. Thật ra thì chỉ có 
thể dấu những người ngu si, ngay cả người thế gian thông minh trí huệ cũng chẳng 
dấu nổi, huống chi là thiên địa quỷ thần, chư Phật, Bồ Tát! Nếu có thể cảnh giác 
như vậy thì tự nhiên sẽ tự kềm chế mình, tâm hạnh mới chánh trực. Tâm hạnh có 
chánh trực thì dù cho có kiếp nạn to lớn, có cộng nghiệp, tự mình chẳng thể tránh 
cũng không sao, chắc chắn sẽ có chỗ tốt dành sẵn cho mình trở về. Chúng ta 
buông bỏ thế gian ô uế này, một số tôn giáo thường nói đến việc lên thiên đường, 
Phật giáo nói đến sự vãng sanh Cực Lạc thế giới còn thù thắng hơn nữa. Thế nên 
tiền đồ vô cùng tươi sáng đều ở tại một niệm của mình. 

Chúng ta có duyên gặp được cơ hội này, chỉ cần nắm chắc cơ hội thì đời 
sống của mình sẽ hạnh phúc, tự tại, không gian sinh hoạt ngày càng rộng lớn, đây 
chẳng phải là ảo tưởng mà là sự thật, chỉ cần tu học đúng như lý như pháp, ngay 
trong đời này nhất định sẽ đạt được, đầu mối đều ở nơi bản thân mình, chẳng do 
người khác. Bởi vậy nên tự mình phải biết kiểm điểm, tự kềm chế, khởi tâm động 
niệm, ngôn ngữ tạo tác chẳng trái ngược với lời dạy của Phật, hết lòng nỗ lực học 
tập, như vậy mới chẳng cô phụ Phật, Bồ Tát, chẳng cô phụ chính mình. Có được 
thân người, có thể gặp được Phật pháp, duyên phận này vô cùng hiếm có, tại sao 
chẳng học theo chuyện tốt? Hai con đường ở trước mặt, một là thiên đường, hai 
là địa ngục, tại sao chẳng lên thiên đường, tại sao cứ xuống địa ngục? Hy vọng 
chúng ta cùng nhau khích lệ. 
 

3. Bí quyết giảng kinh và phương pháp tu hành. (Buổi sáng 25-4-99) 
Giảng kinh phải chú ý nghi thái (oai nghi và thái độ). Nhất định phải đạt 

được điều kiện đòi hỏi trong cuốn Nội Ðiển Giảng Tọa Chi Nghiên Cứu, khi có 
khuyết điểm thì phải không ngừng cải thiện. Giảng kinh tại phòng thâu hình khác 
với giảng tại hiện trường, mắt nhìn thẳng vào ống kiếng của máy thâu hình và coi 
nó như là đại chúng đang nghe. Nhưng cũng phải thường thường nhìn khắp cả 
hiện trường, tuy nhìn khắp toàn giảng đường nhưng ánh mắt tốt nhất phải giữ cho 
ngay thẳng, được vậy mới thêm phần trang trọng. Nhất định phải ngẩng đầu lên, 
vì vậy phải thuộc bài giảng, nếu không thuộc thì phải thường cúi xuống coi bài, 
làm vậy sẽ cho thính chúng ấn tượng không tốt. Tốt nhất là các bạn đồng học có 
thể cùng nhau nghiên cứu thảo luận, nhìn ra chỗ dở của mình rất khó, nhìn chỗ 
dở của người khác dễ hơn, thế nên cùng nhau nghiên cứu thảo luận có thể giúp 
mình tiến bộ. 

Hiện nay mọi người luyện tập thuyết giảng đều dùng kinh Vô Lượng Thọ, 
đây là một chuyện tốt. Thế Tôn nói với chúng ta tương lai lúc Phật pháp diệt tận, 
kinh Vô Lượng Thọ sẽ được lưu lại thêm một trăm năm trên thế gian. Trên thực 
tế đây là nói chúng sanh thời Mạt Pháp duy chỉ nương theo kinh này và pháp môn 
Tịnh Ðộ mới có thể thành tựu, có thể giúp đỡ chúng sanh thoát ly sanh tử luân 
hồi, vãng sanh Tịnh Ðộ, một đời thành Phật. Ngoài ra thì chẳng có pháp môn thứ 
hai nào nữa. Điển tịch Tịnh Tông là Ngũ kinh Nhất luận, đây là công khóa nhất 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

195 
 

định phải tu. Nếu còn khả năng, thời gian thì cũng nên coi những chú sớ Tịnh 
Tông do các đại đức xưa nay hội tập. Như cuốn Tịnh Ðộ Thập Yếu do Ngẫu Ích 
đại sư biên tập và cuốn Tịnh Ðộ Tòng Thơ do cư sĩ Mao Lăng Vân biên soạn, nội 
dung sưu tập tương đối phong phú, phân lượng cũng khá lớn, rất tốt cho đồng học 
chuyên tu Tịnh nghiệp làm tài liệu tham khảo. 

Muốn thành tựu thì nhất định phải thâm nhập một môn, một môn thâm 
nhập không phải là một đời chỉ đọc một bộ kinh; chuyên đọc một bộ kinh là để 
tu định, mục đích của sự tu định là khai trí huệ. Nhưng người hiện nay nói thật ra 
tu định chẳng thể khai huệ. Người xưa tu định có thể khai huệ, người hiện nay tu 
định chẳng thể khai huệ, nguyên nhân là vì chẳng buông xuống phân biệt chấp 
trước. Người xưa có thể buông xuống, người hiện nay buông chẳng nổi nên chẳng 
thể khai huệ. Như vậy thì phải làm thế nào để giúp mình khai huệ? Học rộng xem 
nhiều là một phương pháp, có thể làm tăng thượng duyên cho việc khai huệ. Học 
rộng xem nhiều tập trung trên bộ kinh chính mà mình chuyên tu, đó cũng vẫn là 
một môn thâm nhập. Trong kinh Hoa Nghiêm nói: ‘một tức là nhiều, nhiều tức là 
một, một và nhiều không hai’, tự mình vẫn chuyên tu một môn, chuyên hoằng 
một môn, một môn tức là hết thảy môn, một kinh tức là hết thảy kinh. Ðương 
nhiên đây chẳng phải là việc chúng ta hiện nay có thể làm nổi, nhưng chúng ta 
phải hiểu rõ lý này, định tâm lại, dồn sức vào một môn. [Bạn] có thể đọc trước 
những cuốn trong phạm vi liên quan đến môn này, có thể giúp cho bạn giải được 
sâu thêm, rộng thêm, và cũng giúp bạn tuyên dương kinh ấy. Thế nên lúc mới bắt 
đầu, phải coi ‘Ngũ kinh, Nhất luận’, đối với sự tu học Tịnh Tông mới dần dần mở 
rộng tâm lượng. Nhưng đó chỉ dùng để trợ tu mà thôi, chủ tu vẫn là một bộ kinh 
(trợ tu là phụ, chủ tu là chánh). Nếu dùng kinh Vô Lượng Thọ làm chủ tu, thì năm 
thứ còn lại là trợ tu; nếu chọn Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm làm chủ tu, thì năm 
thứ kia sẽ là trợ tu. 

Lúc trước Hoằng Nhất pháp sư dạy những phần tử trí thức học Phật bắt đầu 
nhập môn từ Hoa Nghiêm Sớ Sao. Hoa Nghiêm Sớ Sao nói theo ngôn ngữ hiện 
nay tức là Phật học khái luận. Bất luận tu học khoa nào đều phải bắt đầu từ khái 
luận, trước tiên phải tìm hiểu toàn thể, sau đó chuyên công [dồn sức] vào một 
môn trong đó. Nhưng căn tánh người hiện nay thua người xưa rất xa, và cũng 
chẳng có đủ thời gian và tinh lực. Phân lượng của một bộ Sớ Sao rất lớn, trong 
một thời gian ngắn chẳng thể nào đọc thuộc làu, nghiên cứu, học tập nổi. 

Thế nên Thanh Lương đại sư lưu thông cuốn chót của Tứ Thập Hoa 
Nghiêm, tức là ‘Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm’, đây là cương yếu, tổng 
kết của kinh Hoa Nghiêm. Ðã là tổng kết của kinh Hoa Nghiêm nhưng nếu chẳng 
hoàn toàn hiểu kinh Hoa Nghiêm thì làm sao có thể tổng kết? Ðối với thập đại 
nguyện vương nếu chẳng đọc toàn bộ kinh thì làm sao hiểu được! Chúng ta hiện 
nay chẳng đọc hết toàn bộ kinh, một thường thức thô thiển này chỉ có thể xem 
được trong chú giải của những đại đức thời xưa mà thôi. 

Vả nữa, Hoa Nghiêm đối với chúng ta đích thực có lợi ích chân thật. Người 
ở tây phương Cực Lạc thế giới ai cũng học Hoa Nghiêm, tây phương Cực Lạc thế 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

196 
 

giới là thế giới của Phổ Hiền Bồ Tát, phàm là người vãng sanh Cực Lạc thế giới 
thì người nào cũng là Phổ Hiền Bồ Tát. Ðoạn đầu kinh Vô Lượng Thọ có câu: 
‘Ðều cùng tuân tu đức của Phổ Hiền đại sĩ’, tức là nói rõ người ở tây phương 
Cực Lạc thế giới đều tu Phổ Hiền hạnh. Phổ Hiền hạnh khác với những hạnh Bồ 
Tát khác như thế nào? Niệm niệm của Phổ Hiền Bồ Tát đều bao gồm tận hư 
không, trọn khắp pháp giới, niệm niệm đều phục vụ cho hết thảy chúng sanh trong 
hư không pháp giới. Ðối tượng phục vụ của những Bồ Tát Ðại thừa khác là một 
đại thiên thế giới, mười đại thiên thế giới, hoặc một trăm đại thiên thế giới, chẳng 
đến tận hư không, trọn khắp pháp giới. Ðây là chỗ khác nhau giữa Phổ Hiền Bồ 
Tát và các Bồ Tát Ðại thừa khác. 
 Bất luận là Ðại thừa hoặc Tiểu thừa Phật pháp, nếu có ‘cái Ta’ và ‘cái của 
Ta’ (ngã và ngã sở) thì chẳng thể nhập môn được. Phật pháp tuy rộng lớn nhưng 
chẳng nhập môn được. Nguyên nhân chẳng thể nhập môn là vì mình có chướng 
ngại, chướng ngại ấy là: ‘Ngã chấp, pháp chấp’. Nhập môn tức là kiến tánh, kiến 
tánh tức là thấy pháp giới, cũng chính là hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 
Chân tướng của vũ trụ nhân sanh ở ngay trước mặt, nguyên nhân bạn chẳng thể 
hiểu rõ chính là vì hai chướng ngại ‘Ngã chấp, pháp chấp’. Làm cho bạn chẳng 
có cách chi khế nhập, chẳng có cách gì hiểu rõ. Nếu bạn muốn nhập cảnh giới 
của Phật, muốn minh tâm kiến tánh mà chướng ngại này không tiêu trừ thì sẽ 
chẳng làm nổi. 
 Tám vạn bốn ngàn pháp môn trong nhà Phật, vô lượng pháp môn đều là 
pháp môn phá trừ chướng ngại. Ngày nay chúng ta chọn phương pháp Trì Danh 
Niệm Phật, người niệm Phật rất nhiều nhưng người thật sự có thể dẹp trừ chướng 
ngại và đạt đến công phu đắc lực rất ít. Nguyên nhân trọng yếu nhất là chẳng triệt 
để liễu giải chân thật nghĩa của câu Phật hiệu này. Nhân tố thứ nhì là lúc phiền 
não khởi lên thì Phật hiệu chẳng khởi dậy nổi. Ðây là vì Phật hiệu chẳng thuần 
thục, vẫn còn rất sống sít. Cổ đức nói người niệm Phật muốn công phu đắc lực 
nhất định phải đem chỗ sống sít chuyển thành thuần thục, chỗ chín biến thành chỗ 
sống. Vọng tưởng tập khí là chỗ chín, Phật hiệu vẫn còn sống sít, cho nên tâm 
niệm vừa khởi đều là phiền não. Ðây là dạy cho chúng ta thay đổi chỗ sống và 
chỗ chín, ở mọi nơi, mọi lúc, trong tâm vừa khởi niệm đều là A Di Ðà Phật, đem 
Phật hiệu trở thành thuần thục (chín), biến phiền não trở thành sống sít, được vậy 
thì công phu sẽ đắc lực. 
 Thế nên chỗ hạ thủ là phải buông bỏ phân biệt, chấp trước. Tôi thường 
khuyên các vị đồng tu phải buông bỏ những ý niệm muốn khống chế tất cả người, 
sự, vật. Ý niệm khống chế là phiền não tích tụ lại từ nhiều kiếp trước, là tập khí 
từ vô lượng kiếp đến nay, đều cứ muốn quản lý người khác, [nghĩa là muốn người 
ta phải làm theo ý của mình]. Nghiêm trọng hơn nữa là chiếm hữu, lấy làm của 
riêng cho mình, đây là căn bản của sanh tử luân hồi, phải buông bỏ hết những ý 
niệm này, phải buông xả hết sạch sành sanh. Chư Phật, Bồ Tát thị hiện tại thế 
gian tuyệt đối chẳng có ý niệm khống chế, chiếm hữu, chỉ có hy sinh cống hiến. 
Hy sinh cũng là nói thuận theo phàm phu, Phật, Bồ Tát phục vụ cho hết thảy 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

197 
 

chúng sanh, chẳng ngại lao nhọc, chẳng ngại oán trách, quyết định chẳng vị kỷ. 
Sự khác biệt giữa Phật, Bồ Tát và phàm phu là ở tại chỗ này. 
 Mọi người phải thể hội kỹ càng, hết lòng học tập, được vậy thì đời này mới 
chẳng đến nỗi luống uổng. Chân chánh noi gương, học theo Phật, Bồ Tát, như 
vậy gọi là học Phật. Tự mình tu học có được tâm đắc thì giảng kinh mới có đạo 
vị. Nếu chẳng khế nhập vào cảnh giới thì giảng có hay cách mấy thì cũng chẳng 
có đạo vị. Vì những gì được giảng đều là của người khác, chẳng phải từ tự tánh 
của mình lãnh ngộ xong rồi lưu xuất. Những gì từ tự tánh lãnh ngộ xong lưu xuất 
cũng vẫn còn cạn cợt, hoàn toàn từ tự tánh tự nhiên lưu xuất mới sâu xa, việc này 
đều nhờ dụng công lúc bình thường. 
 Sau này các bạn trở về đạo tràng của mình phải nên giảng kinh mỗi ngày 
tối thiểu là một giờ rưỡi, tốt nhất là có thể giảng hai giờ, chẳng thể gián đoạn; mỗi 
ngày niệm Phật tối thiểu là tám giờ đồng hồ, thì ngày hôm đó chẳng trôi qua uổng 
phí. Chỉ cần bạn phát tâm này thì tự nhiên sẽ được hết thảy chư Phật Như Lai gia 
trì, đừng sợ chẳng có trí huệ, vấn đề là mình có chịu phát tâm hay không. Hoan 
hỷ giảng, giảng mười năm, hai mươi năm thì đâu có lý nào không thành tựu cho 
được! Giảng kinh cũng là một phương pháp tu tam muội, ‘Ngôn Thuyết Tam 
Muội’. Hy vọng các bạn đồng học đều hết lòng nỗ lực, tự khuyến khích chính 
mình. 
 
F. TRUYỀN BẢO THIỆN TÍN TẠI GIA 
 

1. Nắm lấy cơ hội, thành tựu đạo nghiệp  
(Buổi sáng 8-4-99) 
 
a. Phước từ tâm tạo 
Từ xưa đến nay trong nước và ngoài nước, chẳng có ai không mong cầu 

phước báo. Phước từ đâu đến? Tục ngữ Trung Quốc thường nói: ‘Phước do tâm 
tạo’, nếu chẳng cầu từ tâm địa thì tuyệt đối sẽ chẳng được phước báo. Nhà Nho, 
nhà Phật nói đến những đạo lý này rất nhiều, thánh triết cổ kim trung ngoại đều 
biết và cũng dạy người như vậy. Hiện nay người mong cầu phước báo càng nhiều 
hơn nữa, nhưng đều không từ chối bất cứ thủ đoạn gì để cướp đoạt tài vật của kẻ 
khác, làm những việc tổn người lợi mình. Cướp đoạt tài vật của người khác đem 
về làm của mình, thật ra những tài vật này vốn là trong mạng mình đã có sẵn, có 
câu là ‘Trong vận mạng có thì cuối cùng sẽ có, trong mạng chẳng có thì đừng 
mong cầu’88 , những gì cưỡng cầu được thì cũng là trong số mạng vốn sẵn có, 
trong mạng chẳng có thì cầu cũng chẳng được. Thế nên người xưa nói: ‘Quân tử 
vui làm người quân tử, tiểu nhân oán trách làm tiểu nhân’. Khi hiểu rõ đạo lý rồi 
mới biết ‘Một miếng ăn miếng uống, không gì chẳng là đã định trước’, sau đó thì 
tâm sẽ định, định rồi sẽ sanh trí huệ, sẽ được tự tại, an vui. 

 
88 Mạng lý hữu thời chung tu hữu, mạng lý vô thời mạc cưỡng cầu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

198 
 

 
b. Giữ tâm Bồ Tát, hành Bồ Tát đạo. 
Ðối với chân tướng sự thật, Phật pháp giảng rất thấu triệt. Hết thảy đều vì 

chúng sanh, ngay cả sinh sống cũng vì chúng sanh, ăn cơm cũng vì chúng sanh. 
Vì ăn cơm để nuôi dưỡng cái mạng sống này, mạng sống này là để phục vụ chúng 
sanh, thế nên ăn cơm là vì chúng sanh. Vì chúng sanh là Phật, Bồ Tát, Thánh 
hiền, vì mình là phàm phu, phải tham thấu đạo lý này. Thân thể này còn ở thế 
gian, tuy chẳng lâu dài, mấy mươi năm ngắn ngủi, nhất định phải lợi dụng nó để 
tạo phước cho hết thảy chúng sanh, vì tiếp tục huệ mạng của Phật, chánh pháp 
thường trụ, đó là giữ tâm Bồ Tát, hành Bồ Tát đạo. Tuy chưa thọ Bồ Tát giới, 
thậm chí vẫn chưa thọ Tam Quy Y, nhưng người đó chân chánh đã là Bồ Tát, 
chắc chắn sẽ được sanh Tịnh Ðộ. Quy y, thọ giới đều là hình thức, hình thức 
chẳng quan trọng, tuy chẳng có hình thức nhưng có thật chất, thật chất quan trọng 
hơn hình thức. 

Có thể giữ tâm Bồ Tát, hành Bồ Tát đạo, chắc chắn sẽ được hết thảy chư 
Phật hộ niệm, long thiên thiện thần giúp đỡ. Lý do chư Phật hộ niệm, long thiên 
thiện thần giúp đỡ là vì [quý ngài muốn] giúp đỡ chúng sanh, bạn giúp đỡ chúng 
sanh thì chí đồng đạo hiệp cùng chư Phật, Bồ Tát, long thiên thiện thần; những gì 
bạn làm, bạn nghĩ chính là việc chư Phật, Bồ Tát, long thiên thiện thần làm và 
nghĩ, thế thì các ngài sao không giúp đỡ bạn được? Ngày nay chúng ta nghe có 
người muốn làm một việc tốt, chuyện này chính là chuyện mà mình muốn làm, 
họ thiệt đã làm xong chúng ta liền hoan hỷ, tự động giúp đỡ. Phát tâm phổ độ 
chúng sanh thay Phật, Bồ Tát, làm sự nghiệp của Phật, Bồ Tát, thì người ấy là 
Phật, Bồ Tát. Hôm nay chúng ta đã phát tâm rồi, làm được không tốt lắm là vì 
phiền não tập khí của chúng ta quá nặng, và cũng là nghiệp chướng quá nặng. 

 
c. Nắm chắc cơ hội tốt 
Phật, Bồ Tát từ bi, giúp cho chúng ta có được hoàn cảnh tu học, hoàn cảnh 

làm việc rất tốt, cơ duyên này thật là vô cùng khó gặp, trăm ngàn vạn kiếp khó 
gặp được, nhưng thường chúng ta đều bỏ lỡ, chẳng coi trọng, ngay trước mặt mà 
luống qua, thiệt rất đáng tiếc! Nên biết cơ hội tốt rất khó gặp, thời gian gặp được 
thường thường rất ngắn ngủi, cho nên khi người có trí huệ gặp được liền mau nắm 
lấy, nhất định sẽ chẳng buông thả, lợi dụng cơ hội này thành tựu cho mình, lợi 
ích chúng sanh. Cổ kim trung ngoại, phàm những người đã thành tựu trong thế 
gian và xuất thế gian, cứ quan sát kỹ [thì sẽ thấy họ] đều biết nắm lấy cơ hội; 
phàm những người thất bại đều vì họ đánh mất thời cơ tốt đẹp. Do đó: có thể nhận 
biết cơ hội tốt là trí huệ, học vấn, nắm lấy cơ hội tốt là phước báo chân thật. 

Trong thời thế ngày nay ở đâu cũng động loạn chẳng an, từ trước đến giờ 
trong lịch sử chưa từng xảy ra. Trong kinh đức Thế Tôn nói về ‘ngũ trược ác thế’, 
chúng ta ngày nay có thể ý thức được, hơn nữa lại còn trược ác đến cùng cực. 
Trong hoàn cảnh như vậy mà chúng ta còn có thể gặp được Phật pháp, vẫn còn 
có được một hoàn cảnh tu học tốt đẹp, đây là phước báo tu được từ vô lượng kiếp 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

199 
 

đến nay. Nhiều người muốn thật sự tu hành trên thế gian nhưng kiếm chẳng ra 
hoàn cảnh tu học. Thật sự dụng công nhưng tìm chẳng ra hoàn cảnh tu học là 
duyên chẳng đủ; có hoàn cảnh tu học nhưng chẳng chịu dụng công là thiện căn, 
phước đức chẳng đủ. Trong kinh Di Ðà nói: ‘Chẳng thể dùng ít thiện căn phước 
đức nhân duyên được sanh cõi ấy’. Chúng ta có nhân duyên nhưng thiện căn, 
phước đức chẳng đủ. Sức mạnh của tín nguyện không mạnh là thiện căn chẳng 
đủ, chẳng chịu làm thật sự là phước đức chẳng đủ, người như vậy dù có gặp được 
nhân duyên nhưng đời này cũng sẽ luống uổng. 

Lúc trước tôi ở Ðài Trung cầu học, số người thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh 
Nam có đến mấy chục vạn người, có được bao nhiêu người thành tựu? Thầy Lý 
thường nói trong một vạn người chỉ có hai ba người thật sự thành tựu mà thôi. 
Ðây là sự thật bày trước mắt, chúng ta muốn thành tựu ngay trong đời này thì 
nhất định phải nắm lấy cơ hội. Hơn nữa nhất định phải nhận thức rõ ràng nếu đời 
này chẳng thể thành tựu thì sẽ chẳng tránh khỏi luân hồi lâu dài vô số kiếp. Lần 
sau muốn gặp được cơ hội này chẳng phải ở đời sau, chẳng phải đời kế tiếp, sợ là 
phải nhiều đời nhiều kiếp sau này, thế nên đại Thanh Văn, đại Bồ Tát vô cùng 
trân quý cơ duyên. Nếu chúng ta chẳng thường đọc kinh, thấy Phật, Bồ Tát coi 
trọng cơ duyên như vậy, nói thật ra chúng ta gặp được mà bỏ lỡ cơ hội, cũng 
chẳng tiếc. Cứ tưởng là những cơ hội này thường xuất hiện, hôm nay làm biếng 
một chút cũng chẳng sao, vẫn còn ngày mai; năm nay phóng dật cũng chẳng sao, 
vẫn còn năm sau. Tư tưởng này vô cùng sai lầm, đó là nghiệp chướng hiện tiền; 
Không phải chỉ là nghiệp chướng mà là Ma chướng hiện tiền, ngày mai sẽ còn có 
cơ hội này hay sao? Năm sau vẫn còn cơ hội này hay sao? Không chắc đâu! 

Năm đầu Dân quốc, Âu Dương Cánh Vô tiên sinh lập ra ‘Chi Na Nội Học 
Viện’, cũng tính là sẽ tiếp tục lâu dài, nhưng sau hai năm liền chấm dứt. Vì lúc 
đó quân phiệt phân chia, chiếm cứ [đất đai], chiến tranh dồn dập, không thể không 
giải tán, không thể không chấm dứt. Ngày nay thế giới động loạn chẳng an, ngày 
an ổn chẳng nhiều, càng phải nên nắm lấy cơ hội, dụng công nỗ lực tu học. Trong 
kinh luận có nói: ‘Sanh tử đại sự’, ‘Mạng người vô thường’, ‘Cõi nước mong 
manh’, đây đều là lời chân thật, là trí huệ cao độ, cảnh giác cao độ. 

Ngày nay người thế gian đối với danh văn lợi dưỡng đều tranh giành từng 
giây từng phút, chúng ta cũng phải có tinh thần này, từng giây từng phút nhất 
định phải tranh thủ thành tựu đạo nghiệp, lợi ích chúng sanh. Chúng sanh có tai 
nạn, chúng sanh chẳng đạt được lợi ích chân thật là vì chúng ta chẳng tu hành 
hoàn hảo, trách nhiệm nhất định phải quy về mình, vì mình ngu muội vô tri, chẳng 
thể y giáo phụng hành, chẳng thực sự chịu làm, tương lai tiền đồ đen tối. Tiền đồ 
ở tại đâu? Tại tam ác đạo, chẳng phải tam thiện đạo! Nếu chúng ta chẳng thể nắm 
lấy thời gian, cơ duyên, luống uổng hết, vậy thì đáng tiếc biết bao! Chẳng những 
là chuyện đáng tiếc trong đời này, có thể nói là chuyện vô cùng đáng tiếc từ vô 
lượng kiếp đến nay, chẳng còn chuyện gì đáng tiếc hơn chuyện này nữa đâu. Hy 
vọng các bạn đồng tu đều có nhận biết, cảnh giác như vậy, phải hết lòng nỗ lực, 
hy vọng trong một đời này có thể thành tựu. Trong kinh Di Ðà nói rất hay: ‘Nếu 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

200 
 

một ngày, nếu hai ngày, đến bảy ngày, nhất tâm bất loạn’, người lợi căn một ngày 
có thể thành tựu, người độn căn bảy ngày cũng có thể thành tựu, chúng ta phải có 
tinh thần và nghị lực này. 
 
G. TRẢ LỜI NGHI VẤN HỌC PHẬT 
 

1. Nói về ‘hòa’ (Buổi sáng 23-2-99) 
 
a. Sự quan trọng của ‘hòa’. 
Luận Ngữ nói: ‘Cái dụng của Lễ, Hòa là quý’. Lễ tức là quy phạm trong 

sanh hoạt hằng ngày. Trong đời sống hằng ngày, xử sự, đối người, tiếp vật, quý 
nhất là Hòa. Ngạn ngữ có câu: ‘Nhà hòa thuận thì vạn sự hưng vượng’. Từ xưa 
đến nay vua chúa Trung Quốc thống trị quốc gia, dạy dỗ dân chúng đều dùng chữ 
Hòa. Cơ sở của Hòa là Hiếu, Hiếu biểu hiện ở bên ngoài tức là Hòa, chẳng Hòa 
tức là chẳng Hiếu. Cố cung ở Bắc Kinh, Trung Quốc là hoàng cung của ba triều 
Nguyên, Minh, Thanh, thời gian ba triều này kéo dài gần năm trăm năm. Trong 
hoàng cung có ba kiến trúc chính, nhiều người gọi là ‘Ðiện Kim Loan’, thật ra 
tấm biển ngạch [treo trước điện] chẳng ghi Ðiện Kim Loan. Ðiện lớn nhất gọi là 
‘Thái Hòa Ðiện’, phía sau đó là ‘Trung Hòa Ðiện’, thứ ba là ‘Bảo Hòa Ðiện’. 
Triều nhà Thanh dùng ‘Thái Hòa, Trung Hòa, Bảo Hòa’ để trị thiên hạ cho nên 
có thể kéo dài hai trăm sáu mươi mấy năm. Ðến đời sau cùng, nhà chẳng hòa dẫn 
đến vong quốc; nếu con cháu đều có thể giữ gìn được hòa mục thì [có lẽ] nhà 
Thanh còn kéo dài đến ngày nay. 

Trong lịch sử Trung Quốc mỗi vị đế vương thành lập đất nước đều đề 
xướng hiếu đạo, hòa mục, nếu con cháu có thể giữ pháp tắc, quy chế của tổ tông, 
thì quốc gia sẽ vĩnh viễn chẳng suy thoái. Ngược lại chẳng tuân thủ thành quy của 
tổ tông, anh chị em trong nhà, bạn bè thân thích chẳng hòa tức là dấu hiệu vong 
quốc. Chỉ cần cục diện bất hòa sanh ra, chánh quyền tuyệt chẳng duy trì được đến 
năm mươi năm; nếu tranh chấp kịch liệt hơn thì đại khái mười năm, năm năm liền 
diệt vong. Gia đình, quốc gia, cho đến bất cứ một đoàn thể nào trong thế gian và 
xuất thế gian đều như vậy. 

Thế nào là người chân chánh tu đạo? Hòa tức là tu đạo, chẳng Hòa thì 
không có đạo gì để nói hết. Nếu tứ chúng đệ tử tuân giữ thành pháp, quy củ do 
Phật chế định thì Phật pháp sẽ trụ lâu dài trong thế gian, pháp duyên thù thắng, 
chúng sanh có phước. Nếu người xuất gia mặc trên người bộ đồ này, ở trong Tăng 
đoàn chẳng hòa hợp tức là phá hoại Tăng đoàn, quả báo sẽ ở tại địa ngục A Tỳ. 
Người xuất gia tu hành tốt, có thể thành Phật, thành Bồ Tát, thành tựu sẽ là cao 
nhất; nếu tu không tốt thì đọa lạc sẽ tới chỗ thấp nhất. Người xuất gia làm một 
người ‘lão hảo nhân’ có thể thành tựu hay không? Chẳng thể thành tựu, lão hảo 
nhân là kẻ đạo đức giả (nghĩa là kẻ giả nhân giả nghĩa), không những không thể 
duy trì hình tượng của Phật pháp, ngược lại còn bại hoại, phá hoại hình tượng của 
Phật pháp, tội nghiệp ấy vô lượng vô biên. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

201 
 

 
b.Tư cách xuất gia thời xưa 
Hiện nay người xuất gia chẳng bằng lúc trước, lúc trước xuất gia đâu có dễ 

dàng như vậy! Mặc lên chiếc áo người xuất gia thì vua chúa nhìn thấy cũng phải 
chắp tay xá một cái, đó là tôn kính đạo đức, học vấn, đức hạnh của bạn, [vì] bạn 
là ‘thầy của trời và người’, ngôn hạnh cử chỉ đều là tấm gương cho người và trời. 
Thế nên thời cổ đại xuất gia phải thông qua sự khảo thí của nhà vua, thi đậu rồi 
mới được phát văn bằng, gọi là ‘độ điệp’. Sau khi thi đậu lấy được ‘độ điệp’, bạn 
có duyên với đạo tràng nào, pháp sư nào thì đến đó để xuất gia. Nếu bạn chẳng 
có ‘độ điệp’ mà họ cạo đầu cho bạn thì là phạm pháp, phải chịu pháp luật quốc 
gia trừng trị. 

Tiến Sĩ là đẳng cấp cao nhất của sự thi cử trong nước, đây là tiêu chuẩn 
học thuật phổ thông, tương đương với cấp bằng Bác Sĩ (Tiến Sĩ, PhD) trong trường 
học hiện nay. Người xuất gia trong học thuật phổ thông đậu văn bằng Tiến Sĩ, rồi 
thi cử về Phật pháp, sau đó mới khảo đức hạnh, cả ba đều phải đậu hết mới được 
phát ‘độ điệp’. Nếu chế độ [hiện nay vẫn giống] như thời xưa, có lẽ chúng ta sẽ 
chẳng có tư cách xuất gia. Nhưng sau này chế độ ấy bị Thuận Trị hoàng đế nhà 
Thanh phế bỏ. Ấn Quang pháp sư trong Văn Sao có đề cập đến vấn đề này nhiều 
lần, đều vô cùng cảm khái, thương tiếc! Cách làm này của vua Thuận Trị sai lầm, 
làm cho Phật pháp suy bại đến như vậy, lọt xuống [đáy sâu] tận ngàn trượng. Vua 
Thuận Trị cho rằng xuất gia là một việc tốt, đáng được tôn kính, đề xướng, chẳng 
nên hạn chế một cách nghiêm khắc. Ðương lúc đó đích thật là việc tốt, làm cho 
những người có trình độ kém một chút cũng có thể xuất gia, nhưng ông ta chẳng 
nghĩ đến ba trăm năm sau, Phật giáo vì vậy đã bị hủy diệt, ông ta phải chịu trách 
nhiệm này. 

 
c. Tam Phước và Lục Hòa 
Ðức Phật dạy chúng ta tu hành, cơ sở chính là Tịnh Nghiệp Tam Phước và 

Lục Hòa Kính. Tịnh Nghiệp Tam Phước là để tự mình tu tập, Lục Hòa Kính là 
dùng để chung sống hòa đồng với đại chúng. Giống như việc xây nhà, đây là nền 
móng, nếu không có nền móng thì những việc khác chẳng cần nói nữa. Ðiều thứ 
nhất trong Tịnh Nghiệp Tam Phước: ‘Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, 
từ tâm chẳng giết hại, tu thập thiện nghiệp’, phải làm hết lòng, đây là phước báo 
nhân thiên. Học Phật thì trước tiên phải làm người cho hoàn hảo, nếu người còn 
làm chẳng nổi thì làm sao có thể thành Phật, làm Tổ? Thế nên chúng ta ngày nay 
khuyên người chẳng nói đến lý luận cao siêu, chỉ khuyên người tu tam quy, ngũ 
giới, thập thiện. Nếu có thể làm theo tam quy, ngũ giới, thập thiện được hoàn hảo 
thì người này là thánh nhân hiện đại. 

Trong Tam Quy Y, thứ nhất là Giác chứ chẳng mê, thứ nhì là Chánh chứ 
chẳng tà, thứ ba là Tịnh chứ chẳng nhiễm. Quy tức là quay về, y tức là nương 
dựa. Khi chúng ta khởi tâm động niệm, làm chuyện gì cũng đều tương ứng với 
Giác - Chánh -Tịnh, đó là quy y chân chánh. Nếu không tương ứng thì chẳng có 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

202 
 

quy y, chẳng quay về, vẫn còn mê, tà, nhiễm. Hành vi sinh hoạt, xử sự, đãi người, 
tiếp vật phải nương theo ngũ giới, thập thiện. Thực hiện ngũ giới, thập thiện vào 
trong đời sống, biến thành hành vi sinh hoạt cụ thể, như vậy mới là học Phật. Phật 
pháp được xây dựng trên cơ sở của Phước thứ nhất này, sau đó mới ‘Thọ trì tam 
quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi’; lại nâng cao lên trên ‘Phát Bồ Ðề 
tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Ðại Thừa, khuyến tấn hành giả’, như thế là Phật 
pháp. 

Phật dạy chúng ta khi tiếp xúc với đại chúng phải y theo Lục Hòa. Thứ 
nhất ‘Kiến hòa đồng giải’ là căn bản. Tức là xây dựng phương thức chung, cách 
suy nghĩ và cách nhìn của mọi người đều như nhau, vấn đề sẽ được giải quyết. 
Ðức Phật có trí huệ chân thật, cứu cánh, viên mãn, đức Phật dạy chúng ta ‘Kiến 
hòa đồng giải’, hoàn toàn buông bỏ thành kiến của mình, như vậy thì sẽ Hòa. Ðức 
Phật chẳng nói: ‘Tri kiến của ta mới đúng, tri kiến của quý vị đều sai lầm, đều 
phải theo ta’. Ðức Phật chưa từng ‘xỏ mũi người ta dắt đi’, Phật dạy chúng ta 
hoàn toàn buông xuống hết thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đây là chánh 
tri chánh kiến. Chỉ cần tự mình còn tri kiến thì đó đều là tà tri tà kiến. Mọi người 
đều chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thì thiên hạ sẽ thái bình. 

Ðức Phật giảng kinh thuyết pháp suốt bốn mươi chín năm, Ngài có tri kiến 
hay chăng? Chẳng có. Kinh Kim Cang nói: ‘Ðức Phật chẳng nói một câu pháp’ 
vì những gì Phật nói đều là chân tướng sự thật, tuyệt đối chẳng xen vào một ý 
kiến riêng của mình, thế nên mới nói: ‘chẳng nói mà nói, nói mà chẳng nói’. Tự 
mình chẳng có ý tứ, đó là chẳng nói, những gì nói ra đều là chân tướng sự thật. 
Khi thấy chúng sanh làm sai lầm thì nói với họ: ‘Việc này sai rồi, tương lai sẽ có 
quả báo’, đó là giảng sự thật. Bởi vậy nên nếu ai nói Phật thuyết pháp tức là báng 
Phật. 

 
d. Cảnh duyên chẳng tốt xấu, tốt xấu ở nơi tâm 
Vào đời Ðường, Mã Tổ Ðạo Nhất hòa thượng và Bách Trượng đại sư là Tổ 

thứ tám của Thiền Tông, phát khởi việc xây dựng tòng lâm, đề xướng cộng tu 
(cùng nhau tu tập). Xây dựng tòng lâm nói theo cách nói hiện nay tức là xây dựng 
đại học Phật giáo, thành lập chế độ cho việc tu học Phật pháp, đây là đặc sắc của 
Phật giáo Trung Quốc. Ðiều thứ nhất trong Bách Trượng Thanh Quy: ‘Tòng lâm 
lấy việc ‘vô sự’ làm hưng vượng’. Chẳng có sự việc mới là hưng vượng, có sự 
việc thì chẳng hưng vượng. Chuyện phiền toái của chúng ta ngày nay là hai con 
mắt chuyên nhìn thấy lỗi lầm của người khác, chẳng biết hồi quang phản chiếu 
nơi mình. Ngẫu Ích đại sư dạy: ‘Cảnh duyên chẳng tốt xấu, tốt xấu ở nơi tâm’. 
Cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên là hoàn cảnh nhân sự; hết thảy những người, 
sự, vật ở bên ngoài chẳng có thiện - ác, tốt - xấu; tốt - xấu ở tại tâm mình. Nếu 
bạn dùng ác tâm nhìn thì người bên ngoài đều là người ác, dùng ác tâm nhìn thì 
sự việc bên ngoài đều là việc xấu, cho nên xấu là do mình xấu, chẳng phải là bên 
ngoài xấu. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

203 
 

Phật coi hết thảy chúng sanh đều là Phật; Bồ Tát coi hết thảy chúng sanh 
đều là Bồ Tát; người thiện coi thết thảy chúng sanh đều là người thiện, người ác 
coi hết thảy chúng sanh đều là người ác. Mọi người hãy phản tỉnh xem mình rốt 
cuộc là thiện hay ác, là phàm hay thánh, là mê hay ngộ. Vô lượng vô biên tội 
nghiệp, lỗi lầm của mình đều chẳng biết, đều phản ứng ở bên ngoài; bạn nhìn thấy 
tình huống bên ngoài thực tế đều là phản ứng từ tâm thái của mình, bên ngoài thật 
sự là trung lập. Cách nói này của Ngẫu Ích đại sư, đức Phật trong kinh nói đến rất 
nhiều; Phật dạy y báo, chánh báo trang nghiêm trong thập pháp giới đều là ‘duy 
tâm hiện, duy thức biến’. Thế nên Phật nhìn hết thảy chúng sanh đều là Phật, 
chúng sanh ở địa ngục cũng là Phật, đối với chúng sanh ở địa ngục, Phật cũng 
cung kính, cũng chẳng dám coi thường. Phổ Hiền Bồ Tát Thập Nguyện dạy chúng 
ta phải ‘Lễ kính chư Phật’, đối với chúng sanh ở địa ngục và yêu ma quỷ quái 
cũng đều cung kính, đều niệm ‘Nam mô’, Nam mô nghĩa là quy y, lễ kính. Ðây 
là chân tướng sự thật. 

e. Tầm quan trọng của việc nghe kinh 
Năm xưa, Thiên Ất pháp sư ở Cao Hùng nêu ra một câu hỏi: ‘Tại sao đạo 

tràng hiện nay khó quản lý như vậy? Tôi dùng hảo tâm, ý tốt để đối xử với đại 
chúng, đại chúng lại vong ân bội nghĩa?’. Tôi chỉ nói với pháp sư một câu: ‘Ðó 
là vì đạo tràng chẳng có Ðạo’. Ðạo tức là mỗi ngày đều phải giảng kinh. Lúc 
trước người học trò mỗi ngày đều phải đọc sách; ba ngày chẳng đọc sách thì mặt 
mũi mất hết, vì thói quen tập khí từ vô thỉ kiếp đều khơi dậy. Mỗi ngày nghe kinh 
là mỗi ngày đè nén phiền não tập khí của mình; một ngày không nghe kinh thì 
thói quen đều khơi dậy. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni chưa từng hướng dẫn đại 
chúng niệm Phật, tham thiền, Ngài giảng kinh thuyết pháp mỗi ngày, còn tu hành 
là ở nơi mỗi cá nhân. Lúc trước trong đạo tràng có ‘Hai thời giảng kinh’, hai thời 
là đơn vị thời gian của Ấn Ðộ, Ấn Ðộ chia một ngày đêm thành sáu thời, ngày ba 
thời, đêm ba thời, cho nên hai thời ở Ấn Ðộ là tám tiếng đồng hồ hiện nay. Mỗi 
ngày tám giờ liên tục nghe đức Phật giảng kinh thuyết pháp, tự mình dần dần sẽ 
minh bạch, khai ngộ. Ngày nay đạo tràng chẳng giảng kinh, ai cũng nghĩ ngợi 
lung tung thì đạo tràng làm sao có thể hòa mục cho được? 

Hiện nay pháp sư giảng kinh ít, phương pháp bù đắp là dùng băng thâu 
hình, thâu âm để nghe kinh, đây là phương pháp cứu cấp. Bốn chúng đồng tu đều 
phải nghe kinh, tuyệt chẳng thể gián đoạn, cũng giống như học trò vào trường 
học, mỗi ngày nghe kinh hai giờ đồng hồ, nghe như vậy không gián đoạn trong 
vòng hai ba năm thì sẽ biến đổi thể chất. Nếu chẳng nghe kinh, chẳng nghiên giáo, 
học Phật ba mươi năm, năm mươi năm vẫn là phàm phu, mỗi ngày đều làm những 
chuyện thị phi, nhân ngã, tạo tội nghiệp tam đồ. Tôi là một phàm phu, lúc trẻ tuổi 
cũng nhìn thấy chỗ sai xấu của người khác, hiện nay tôi nhìn ai cũng là Phật, Bồ 
Tát. Cảnh giới này làm sao chuyển biến được? Là do bốn mươi năm giảng kinh, 
đọc kinh chẳng gián đoạn, đây là kinh nghiệm của tôi. Lúc tôi chẳng giảng kinh 
thì mỗi ngày đều đọc kinh, chẳng có ngày nào buông lỏng, việc này có thể nói để 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

204 
 

quý vị rút kinh nghiệm. Thế nên nhất định phải đọc kinh, nghe kinh, phải hết lòng 
thực hiện Tam Phước, Lục Hòa. 

Thiền Tông lục Tổ Huệ Năng đại sư dạy: ‘Nếu là người tu đạo chân chánh, 
chẳng nhìn lỗi của thế gian’, đây là một câu rất quan trọng, có thể giúp cho chúng 
ta tu hành thành tựu. Người chân chánh tu đạo chẳng nhìn lỗi lầm của người khác 
trong thế gian, chỉ nhìn lỗi lầm của mình. Nếu bạn chẳng nhìn lỗi của mình, 
chuyên nhìn lỗi kẻ khác thì nhất định sẽ đọa tam đồ, khẳng định chắc chắn một 
trăm phần trăm. 

 
2. Xây dựng đạo tràng (Buổi sáng 24-2-99) 

 
a. Y báo chuyển theo chánh báo. 
Ở Úc châu, Tân Tây Lan (New Zealand), tìm nơi phong cảnh đẹp đẽ, núi 

sông tao nhã để làm đạo tràng chẳng khó, vấn đề ở chỗ có người chân chánh tu 
đạo hay không. Có câu ‘cảm ứng đạo giao’, nếu chúng sanh có cảm thì Phật, Bồ 
Tát nhất định sẽ ứng; không những hữu tình chúng sanh có ứng, sơn hà đại địa 
vô tình cũng sẽ cung ứng cho bạn. Ðó là như trong kinh thường nói: ‘y báo chuyển 
theo chánh báo’, chánh báo là tâm của mình, trừ mình ra đều là y báo. Chúng ta 
nương dựa vào hoàn cảnh sinh tồn, hết thảy người, sự, việc, núi sông đại địa đều 
thuộc về y báo, thậm chí chư Phật, Bồ Tát cũng là y báo của chúng ta. Nhà Phật 
nói về danh từ ‘Y Chánh’ (y báo, chánh báo), chúng ta phải minh bạch, hiểu rõ 
khái niệm ấy. 

Tâm chúng ta chánh trực thì cảm ứng sẽ chánh trực; tâm tà vạy thì cảm ứng 
sẽ tà vạy, thế nên mới nói: ‘Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh’, ‘Hết thảy pháp 
duy tâm hiện’. Hoàn cảnh bên ngoài không tốt, xấu ác là vì tâm mình tà, tâm mình 
xấu ác, tuyệt chẳng thể trách hoàn cảnh. Làm thế nào cải tiến hoàn cảnh sinh hoạt 
của mình? Phải sửa đổi bắt đầu từ tâm niệm; tâm chánh trực, hết thảy pháp đều 
chánh trực. Cho nên sanh hoạt của chư Phật, Bồ Tát trang nghiêm như vậy, trong 
kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy y báo, chánh báo trang nghiêm của Tỳ Lô Giá 
Na Phật, trong kinh vãng sanh thấy y báo, chánh báo trang nghiêm của A Di Ðà 
Phật. Từ đó mới biết tâm hạnh chẳng tương ứng với A Di Ðà Phật thì niệm Phật 
cũng chẳng thể vãng sanh, tâm hạnh là việc quan trọng hạng nhất trong việc vãng 
sanh. 

Trong đoạn cuối của Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương 
Sớ Sao, Từ Vân Quán Ðảnh pháp sư nói đến một trăm thứ quả báo của người 
niệm Phật, quả báo đầu tiên là đọa địa ngục A Tỳ. Ðối với chuyện này tôi cảm 
thấy vô cùng kinh ngạc nên mới hỏi thầy Lý. Thầy Lý nói: ‘Ðây là một vấn đề 
quan trọng, tôi chẳng nói riêng cho anh biết, tôi sẽ trả lời trong buổi giảng kinh’. 
Tại sao niệm Phật lại đọa địa ngục A Tỳ? Cả ngày từ sáng đến tối trong miệng 
thì niệm A Di Ðà Phật, trong tâm mong cầu vãng sanh tây phương Cực Lạc thế 
giới, nhưng ngôn ngữ hành vi đều phá hoại đạo tràng, phá hoại Phật pháp, tạo 
nghiệp phá hoại Tam Bảo cho nên quả báo sẽ đọa địa ngục A Tỳ. Ðặc biệt là thời 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

205 
 

kỳ ‘Ðấu Tranh Kiên Cố’ trong đời Mạt Pháp, các người xuất gia cùng chung cư 
trú tại một đạo tràng chẳng hòa hợp, cứ đấu tranh với nhau, tuy niệm A Di Ðà 
Phật, tương lai cũng sẽ cùng nhau đọa địa ngục A Tỳ, đạo lý là như vậy. 

Niệm Phật làm sao mới có thể vãng sanh thượng phẩm? Tâm là tâm Phật, 
Hạnh là hạnh của Phật thì nhất định sẽ sanh Tịnh Ðộ. Thế nên tôi thường nói 
những người trên sáu mươi tuổi thì bất cứ chuyện gì cũng đừng để ý, đừng quan 
tâm quá nhiều, một lòng một dạ cầu sanh Cực Lạc thế giới, vạn duyên buông 
xuống. Bạn làm việc thiện, rất tốt; bạn hộ pháp, rất tốt; bạn giết người, đốt nhà 
cũng tốt, cái gì cũng tốt, đối với chính mình chẳng liên can gì hết. Bạn tạo nghiệp 
của bạn thì bạn chịu quả báo của bạn; tôi tạo nghiệp thì tôi chịu quả báo của tôi. 
Tự mình phải tìm ra một con đường thoát ly, họ tiến về địa ngục A Tỳ, nếu mình 
đi theo thì mình cũng ngu si. Người ta chửi mắng mình, mình tôn kính họ; người 
ta hủy báng mình, mình tán thán họ. Con người ai cũng có ưu điểm và cũng có 
khuyết điểm, nếu có thể chỉ nhìn ưu điểm của người ta thì người trong thiên hạ 
đều là người tốt; nếu chỉ nhìn khuyết điểm của người ta thì ngay cả Phật, Bồ Tát 
cũng chẳng là người tốt. Từ đó có thể biết thị - phi, thiện - ác chẳng có tiêu chuẩn, 
chỉ dựa trên sự khởi tâm động niệm của mình. Nếu tâm thiện thì tận hư không, 
trọn khắp pháp giới chẳng có gì là không thiện, nghĩ vậy thì cả đời bạn sẽ rất hạnh 
phúc, rất mỹ mãn. 

Thế nên đừng yêu cầu người khác giống mình. Muốn nghiên cứu một khóa 
tụng sáng tối tiêu chuẩn, một Phật thất, một Nghi thức cho Tam Thời Hệ Niệm 
tiêu chuẩn, để cho tất cả Tịnh Tông Học Hội trên thế giới đều y theo tiêu chuẩn 
đó, như vậy là sai lầm. Sự ưa thích của mỗi người khác nhau, không thể yêu cầu 
cả thế giới đều giống như mình. Khổng Phu Tử dạy chúng ta phải ‘nhập cảnh tùy 
tục’, được vậy thì sẽ tự tại biết bao! Phổ Hiền Bồ Tát dạy: ‘Hằng thuận chúng 
sanh, tùy hỷ công đức’ tức là dạy mình phải thuận theo người ta, đừng yêu cầu 
người ta thuận theo mình, đây là chỗ khác nhau giữa Phật, Bồ Tát và phàm phu. 
Phật, Bồ Tát có thể tôn trọng, thuận theo người khác, [ngược lại] phàm phu muốn 
người khác phải thuận theo mình, phục tùng theo mình, thế nên phàm hay thánh 
là dựa trên một niệm khác nhau mà thôi. 
 

b. Văn hóa đa nguyên 
Văn hóa đa nguyên là gì?  
Hằng thuận chúng sanh chính là ‘văn hóa đa nguyên’. Phải tuân lệnh của 

một người, đó là ‘văn hóa thống nhất’, là văn hóa nhất nguyên. Thí dụ một buổi 
họp quy mô lớn, quốc kỳ của toàn thế giới treo chung một chỗ sẽ rất đẹp; nếu tất 
cả quốc kỳ của các nước trên thế giới đều có cùng một màu thì sẽ chẳng đẹp cho 
lắm. Trong vườn hoa, trăm hoa đua nở sẽ rất đẹp, nếu chỉ trồng một loại hoa thì 
sẽ [rất đơn điệu], chẳng có giá trị thưởng thức. Thế nên văn hóa trên căn bản là 
đa nguyên (nhiều nguồn gốc). Lấy một thân thể để nói thì mắt có thể thấy, tai có 
thể nghe, cái tổ hợp này chính là đa nguyên vậy. Nếu phải thống nhất thành nhất 
nguyên, chỉ cần con mắt mà thôi, tai, mũi, miệng đều bỏ hết thì người ta sẽ chẳng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

206 
 

thể sinh tồn. Cho nên mỗi khí quan trong thân thể đều là một tổ hợp văn hóa đa 
nguyên, thế giới cũng là một thể cộng đồng có văn hóa đa nguyên, làm sao có thể 
ép người ta thành ‘nhất nguyên văn hóa’ được? Nhà Phật nói: ‘Một tức là nhiều, 
nhiều tức là một’, nhất là nhất nguyên, đa là đa nguyên. Nhất nguyên là nói về tự 
tánh, đa nguyên là nói về hiện tướng, tác dụng. Kinh Hoa Nghiêm nói: ‘Thể, 
Tướng, Dụng’, Thể là nhất nguyên, Tướng và Dụng là đa nguyên. Ðây là chân lý, 
chân tướng sự thật, nếu phản nghịch lại thì chẳng kiết tường, chắc chắn sẽ có 
hung hiểm, tai nạn; nếu bạn có thể thuận theo thì sẽ hạnh phúc mỹ mãn phi 
thường. 

 
c. Khống chế và chiếm hữu. 
Làm thế nào nội trong đời này thoát ly ra khỏi Tam giới, lục đạo, thập pháp 

giới, vãng sanh Cực Lạc thế giới, thành tựu viên mãn Phật đạo?  
Nhất định phải tiêu trừ chướng ngại của mình. 
Chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay, chướng ngại thứ nhất chính là có ý niệm 

muốn khống chế [điều khiển] người khác, đây là chướng ngại rất lớn. Hy vọng 
người khác đều nghe lời mình, tâm niệm như vậy là vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước, đó là căn bản của lục đạo sanh tử luân hồi, nhất định phải buông bỏ. 

Quan niệm sai lầm thứ nhì chính là muốn chiếm hữu, chiếm lấy hết thảy 
người, sự, vật. Trong kinh Bát Nhã, đức Phật giảng về chân tướng sự thật của 
Hiện Tướng, Tác Dụng, kinh Kim Cang dạy: ‘Ba tâm chẳng thể được’, đó là tâm 
quá khứ chẳng thể được, tâm hiện tại chẳng thể được, tâm tương lai chẳng thể 
được. Nếu quả thật bạn hiểu được thì bạn đã thành Phật rồi, vì cách dụng tâm của 
bạn cùng chư Phật tương đồng. Ðối với hết thảy người, sự, vật nếu bạn còn khởi 
tâm động niệm thì bạn chưa hiểu kinh Kim Cang. Ba tâm chẳng thể được cho nên 
chẳng có tâm để được (năng đắc), tâm có thể khống chế. Những gì muốn được 
khống chế, muốn đạt được là người, sự, vật ở bên ngoài, những thứ này thuộc về 
cảnh giới, hết thảy cảnh giới đều là pháp do nhân duyên sanh, chẳng có tự tánh, 
‘thể của nó là không, trọn chẳng thể được’, thế nên những thứ bên ngoài như 
người, sự, vật đều chẳng thể được. Phần cuối kinh Kim Cang có tổng kết như sau: 
‘Hết thảy các pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương và cũng như 
ánh chớp, nên quán như vậy’, cách nhìn này chính là cách nhìn của chư Phật Như 
Lai, tức là Phật tri Phật kiến. Kinh Pháp Hoa dạy chúng ta ‘nhập Phật tri kiến’, 
tri kiến của Phật chính là: ‘Hết thảy các pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng’. 

Trong hết thảy pháp đều chẳng có tâm niệm được - mất, chẳng có tâm niệm 
chiếm hữu, khống chế thì sẽ được đại tự tại. Nhà Phật nói chân giải thoát, đại tự 
tại là được từ chỗ này. Nếu vẫn lo được, lo mất, vẫn còn tâm niệm muốn khống 
chế hết thảy người, sự, vật thì như vậy là phiền não, trói buộc, bạn sẽ chẳng tự 
tại. Không tự tại chẳng phải do người khác đem cho bạn, là do chính mình tạo 
thành đấy. Hết thảy pháp đều do duyên sanh, duyên tụ duyên tán (duyên hợp duyên 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

207 
 

tan), hiểu được chân tướng sự thật này thì chúng ta mới có thể kết duyên tốt, kết 
thiện duyên với hết thảy chúng sanh, với chư Phật Như Lai. 

 
d. Xây đạo tràng 
Chân chánh phát tâm tu hành, chân chánh cần một nơi có phong cảnh xinh 

đẹp, thù thắng để làm đạo tràng, Lai cư sĩ sẽ phát tâm cúng dường, thành tựu cho 
các bạn tu đạo, tương lai làm Phật, làm Bồ Tát. Hiểu được đạo lý này, cần hay 
không cần là việc của các bạn, hôm nay tôi giao gậy [của cuộc chạy đua tiếp sức], 
tôi đã hết việc rồi, cái gì cũng chẳng cần nữa, trên thế gian này tôi không còn lưu 
luyến bất cứ thứ gì, chẳng có ưu, chẳng có lo nữa. Các bạn lo sợ thế giới có tai 
nạn to lớn, nhưng tôi chẳng lo sợ, tôi nhìn bom nguyên tử nổ tung như coi đốt 
pháo bông vậy. Ðây là quan niệm, cách nhìn, cách suy nghĩ của chúng ta chẳng 
giống nhau. 

Chúng ta xây dựng đạo tràng tại Úc châu là vì chúng sanh ở nơi đó, giúp 
đỡ họ phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, đó là hành Bồ Tát đạo, được vậy thì xây 
dựng đạo tràng này mới có ý nghĩa. Chúng ta đến nơi ấy chẳng phải là để tránh 
nạn, hưởng phước, mà là để hoằng pháp lợi sanh, đây là để báo ân Phật, báo ân 
cha mẹ, đây là nguyên nhân xây dựng đạo tràng. Có người hỏi tôi: ‘Thưa pháp 
sư, đạo tràng của thầy ở đâu?’ Tôi nói: ‘Tôi chẳng có đạo tràng, cả đời đều trụ tại 
đạo tràng của người khác’. Cho nên chúng ta xem chân tướng sự thật cho rõ ràng, 
cho minh bạch thì sẽ tâm an, lý đắc, sẽ chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước. Lìa khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, trí huệ Bát Nhã của tự tánh sẽ 
hiện tiền. Trí huệ chẳng cần học tập, là trong tự tánh vốn sẵn có đầy đủ, được vậy 
thì bạn làm sao chẳng tự tại ? 

 
e. Học giảng kinh  
Việc quan trọng nhất ở đạo tràng là giảng kinh thuyết pháp, một ngày cũng 

chẳng thể thiếu. Nếu chẳng có pháp sư có thể giảng kinh thuyết pháp thì mình 
cần phải phát tâm, cầu người chẳng bằng cầu mình. Giảng không hay thì làm sao? 
Cầu Phật, Bồ Tát gia trì. Tôi thường nói tôi chẳng biết giảng kinh, tôi hy vọng 
Phật, Bồ Tát mượn thân thể của tôi để giảng kinh, thân thể của tôi miễn phí, cho 
Phật, Bồ Tát mượn không điều kiện. Phải thật sự phát tâm này, tuyệt chẳng vì 
chính mình, hết thảy đều vì chúng sanh, vì Phật pháp. 

Cho nên nhất định phải đọc kinh, phải nghe Phật pháp, tự mình phải phát 
tâm học giảng kinh. Giống như cư sĩ Triệu Lập Bổn ở Los Angeles, Mỹ quốc, 
nghe tôi giảng kinh rất hoan hỷ nên phát tâm học giảng kinh. Ông học hai bộ ‘Lục 
Tổ Ðàn Kinh’ và ‘Kim Cang Kinh’. Ông hỏi tôi: ‘Cả đời tôi chuyên nghe hai bộ 
kinh này được không?’. Tôi trả lời ‘Ðược’. Sau khi ông nghe hai bộ kinh này hết 
hai mươi mấy lần xong nói với tôi. Tôi nói: ‘Ông tiếp tục nghe, nghe hết một trăm 
lần xong lại nghe tiếp một trăm lần nữa’. Hiện nay ông giảng hai bộ kinh này rất 
hay, còn đến khắp nơi ở Mỹ để giảng, ông đã thành chuyên gia. Cho nên không 
cần phải học phương pháp giảng kinh, thuộc lòng rồi thì sẽ biến thành của mình. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

208 
 

Dùng giảng kinh thuyết pháp để giúp đỡ người khác, có niềm nhiệt thành này thì 
tự nhiên sẽ có Phật, Bồ Tát gia trì. 

Có câu ‘Trụ sắt mài thành kim, chỉ cần công phu sâu’ 89, chỉ cần có tâm 
chân chánh, thực sự chịu làm, đâu có lý nào không thành công cho được! Thế nên 
đừng coi thường chính mình, chẳng có chuyện gì trong thiên hạ không thể thành 
tựu được cả. Việc khó nhất trong thiên hạ là việc làm Phật cũng có thể làm được, 
ngoài chuyện này ra đều là chuyện nhỏ, chẳng cần phải bận tâm, giảng kinh không 
có khó gì cả. Chỉ sợ là tự mình không chịu làm mà thôi. Cho nên tự mình làm thật 
sự, chân chánh phát tâm thì có thể thành tựu, có thể tiếp tục huệ mạng của Phật, 
tự lợi lợi tha. 

 
3. Viện dưỡng lão là công trình có hy vọng nhất (Buổi sáng 21-3-99 đến 

25-3-99) 
Hiện nay do kỹ thuật khoa học y dược phát đạt, thọ mạng của con người 

được kéo dài; Phật nói đây là phước báo của họ đã tu từ đời trước. Người trường 
thọ nhiều, nhân khẩu thêm nhiều người già, đây là vấn đề nghiêm trọng trong xã 
hội hiện nay. Chính phủ của các quốc gia, địa phương đều vô cùng quan tâm đến 
việc này, cho nên xây dựng chung cư người già và viện dưỡng lão một cách phổ 
biến. Chúng tôi thấy những làng hưu trí ở Úc châu đều là những chỗ đem phước 
lợi cho người già. 

Phật pháp rất coi trọng việc ‘dưỡng lão’, đây là thực hiện Tịnh Nghiệp Tam 
Phước. Ðiều đầu tiên dạy chúng ta ‘Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ 
tâm chẳng giết hại, tu thập thiện nghiệp’. Thế nên lập viện dưỡng lão tức là thực 
hiện lời giáo huấn của đức Phật một cách thực tiễn. Giáo huấn này là cơ sở cho 
toàn bộ Phật pháp, nếu chẳng thực sự dụng công trên việc này, niệm Phật cũng 
chẳng thể vãng sanh, tu học bất cứ pháp môn nào cũng chẳng đạt được kết quả, 
cho nên dưỡng lão là vấn đề trung tâm của Phật pháp, quan trọng hơn bất cứ việc 
gì khác. 

Nhưng trong xã hội có nhiều người cho rằng viện dưỡng lão là công trình 
chẳng có hy vọng, người già rồi thì sẽ chết, chẳng bằng lập cô nhi viện, lập trường 
học. Quan niệm này rất sai lầm, có hy vọng hay không là ở tại con người, chẳng 
ở tại sự việc. Chánh phủ Tân Gia Ba khuyến khích các đoàn thể tôn giáo lập viện 
dưỡng lão và cô nhi viện, lo cho những người già và cô nhi chẳng có người thân 
chăm sóc. Chúng tôi vô cùng quan tâm đến việc này, chúng tôi thúc đẩy giáo dục 
tái sanh, giáo dục đời sau, cho nên người già trở nên có hy vọng, hơn nữa lại là 
hy vọng chân thật. Trong kinh Lăng Nghiêm đức Phật nói rõ chân tướng của sanh 
tử, đó chỉ là hiện tượng nhân quả chuyển biến và tiếp nối mà thôi, sanh mạng là 
vĩnh hằng, sắc thân của người phàm hiện thành và chuyển biến theo nghiệp lực 

 
89 Thiết trụ ma thành châm, chỉ yếu công phu thâm 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

209 
 

mà họ đã tạo. Cho nên người già trong sự chuyển biến này sanh khởi niềm hy 
vọng lớn nhất. 

Năm 1983 tôi đến một chung cư dành cho người già ở Cựu Kim Sơn (San 
Francisco), nơi ấy có hơn bốn trăm người già, ngoài ra còn có xây thêm một nhà 
giữ trẻ, đây là do một người Do Thái xây dựng, làm rất thành công. Từ đó tôi mới 
liên tưởng đến đạo tràng Phật giáo ở thế kỷ hai mươi mốt nhất định sẽ có hình 
thức như vậy, gợi cho tôi ý tưởng về Làng Di Ðà, những người trụ ở Làng Di Ðà 
là những người về hưu. Những gì cần làm trong đời họ đều đã làm xong, đến lúc 
về hưu vẫn còn thời gian dư thừa, chúng ta nên giúp cho họ làm một sự chuyển 
biến cho đời sau, đây là công trình rất có ý nghĩa. 

Do đó chúng ta phải dạy ‘Giáo Dục về Tôn Giáo’ cho họ, mỗi ngày cho họ 
có cơ hội nghe kinh, giúp họ giác ngộ, mỗi ngày hướng dẫn họ niệm Phật. Họ sẽ 
ý thức đến sanh hoạt tu học lúc về già mới là sanh hoạt hạnh phúc nhất trong cả 
đời của họ. Người Trung Quốc thường nói: ‘Lúc còn trẻ, ‘đồng [niên], thiếu niên’ 
phải vun bồi phước, đặt nền móng cho phước đức cả đời. Lúc tráng niên phải 
phục vụ cho xã hội, cho nhân dân, đây là tạo phước. Lúc về già mới hưởng 
phước’. Thế nên hưởng phước nhất định phải đợi đến già, chúng ta phải thực hiện 
quan niệm này. Con người lúc lớn tuổi, từ từ suy yếu, nếu chẳng có việc gì để 
làm thì sẽ khởi vọng tưởng, sẽ sanh phiền não, cũng như người ngoại quốc thường 
nói: ‘Tuổi già là phần mộ của cuộc đời’, [câu này] khác hẳn với cách suy nghĩ 
của người Trung Quốc.  

Cho nên ‘Giáo dục tôn giáo’ vô cùng quan trọng, phải giải thích cho họ 
biết về tình huống trong lục đạo luân hồi, nói cho họ biết sự thù thắng trang 
nghiêm của cõi nước chư Phật trong thập pháp giới, giới thiệu lịch sử của tây 
phương Cực Lạc thế giới, sự tu học của A Di Ðà Phật lúc còn tu nhân, sự thành 
tựu trên quả địa (lúc thành Phật), sự tán thán của chư Phật, sự thù thắng của việc 
vãng sanh. Làm cho họ tràn đầy hy vọng, tràn đầy sức sống, giúp cho họ thực sự 
thấy thấu suốt thế gian, buông xuống hết thảy, được đại tự tại. Chỉ cần họ thoát 
khỏi lục đạo luân hồi, thoát ly thập pháp giới, vãng sanh đến tây phương Cực Lạc 
thế giới thì sẽ thành Phật. Ðạo tràng của chúng ta chỉ cần có một người niệm Phật 
vãng sanh thành Phật thì tất cả đầu tư, kiến thiết sẽ chẳng uổng phí, thế nên đây 
là một công trình có hy vọng nhất! Hy vọng gì trong thế gian cũng chẳng thù 
thắng bằng hy vọng này. 

Loại ‘Viện dưỡng lão’ này thành tựu cho đạo tràng hạng nhất của chư Phật, 
Bồ Tát, và cũng là đạo tràng tu học chủ yếu của thế kỷ thứ hai mươi mốt. Chúng 
ta làm trước tiên, và cũng giới thiệu quan niệm, cách làm, thành quả của việc này 
cho các tôn giáo khác. Chúng tôi hy vọng tất cả tôn giáo đều có thể chủ động [làm 
việc] dưỡng lão này, đều có thể giúp đỡ người già vãng sanh thành Phật hoặc sanh 
lên trời hưởng phước trời. 

Kinh Ðại Thừa nói: ‘vãng sanh bất thoái thành Phật’. Bất cứ người nào trên 
thế giới này chỉ cần hiểu được lý luận, phương pháp, tu học đúng như lý như pháp 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

210 
 

thì chẳng ai không thành tựu cả, cũng như cổ đại đức đã nói: ‘Vạn người tu, vạn 
người đỗ (vãng sanh)’. Vãng sanh thành Phật là việc khó nhất mà chúng ta cũng 
làm nổi thì sanh lên trời há chẳng làm nổi ư! Mỗi tôn giáo đều có Thiên Ðường 
mà họ hâm mộ và mong muốn được sanh đến, chúng ta nên dốc toàn tâm toàn lực 
để giúp họ đạt đến mục đích sanh lên trời này. Chúng ta chịu sanh lên Thiên 
Ðường và phải dẫn mọi người lên Thiên Ðường. Ðồng tu học Phật hy vọng vãng 
sanh tây phương Cực Lạc thế giới, chúng ta phải dẫn tất cả đồng tu của chúng ta 
đến Cực Lạc thế giới, đây là công đức to lớn, vô cùng thù thắng trang nghiêm. 
Hy vọng hết thảy chúng sanh nội trong đời này ai cũng làm Phật, làm Bồ Tát. Ðời 
này chúng ta sanh đến thế gian mới có ý nghĩa, có giá trị, chẳng uổng công. 

Nhưng muốn thực hiện chuyện này, muốn làm được viên mãn, thành công 
thì phải thâm nhập kinh tạng. Tôi học Phật bốn mươi bảy năm, giảng kinh bốn 
mươi năm, thể hội về việc này vô cùng sâu đậm. Người xưa học Phật thành tựu 
nhiều, nguyên nhân chính là họ chăm chỉ, chẳng xao lảng việc đọc tụng, giảng 
giải, nghiên cứu, thảo luận, cho nên xây dựng tín nguyện kiên cố, dùng tín nguyện 
kiên định làm cơ sở thì sẽ thành tựu. Năm xưa khi đức Thế Tôn còn tại thế đã làm 
gương tốt nhất cho chúng ta -- mỗi ngày đều giảng kinh thuyết pháp chưa từng 
gián đoạn. Các bạn đồng học từng giờ từng phút mỗi ngày đều nghiên cứu thảo 
luận, làm bạn với Phật, Bồ Tát, thời thời khắc khắc đều chẳng xa lìa, Ma sẽ chẳng 
thể nhiễu loạn, đạo nghiệp sẽ được thành tựu. 

Ngày nay tại Tân Gia Ba mỗi ngày chúng ta giảng kinh hai giờ đồng hồ, 
như vậy vẫn chưa đủ. Nhưng chúng sanh hiện đại chẳng có phước báo to lớn, họ 
phải làm việc, phải lo lắng cho gia đình, mỗi ngày có thể đến nghe giảng hai tiếng 
đồng hồ là quý lắm rồi. Do đó chúng tôi nghĩ lúc về già mới là giai đoạn tu học 
thích hợp nhất, họ đã buông xuống công ăn việc làm, con cháu đều trưởng thành, 
chẳng phải lo lắng nữa. Lúc bấy giờ có thể an tâm để tu đạo, đây là thời gian tu 
đạo tốt nhất. Chúng ta nhìn rõ ràng, minh bạch rồi thì phải dốc toàn tâm toàn lực 
để giúp đỡ họ, thành tựu cho họ. 

Tôi yêu cầu cư sĩ Lý Mộc Nguyên, những công nhân viên phục vụ trong 
Làng Di Ðà tương lai phải được huấn luyện, phải nghe kinh mỗi ngày, phải niệm 
Phật ở Niệm Phật Ðường. Chúng ta phải dùng tâm hiếu thuận cha mẹ để phục vụ 
cho mỗi người già, dùng tâm cung kính Phật, Bồ Tát để cung kính từng người lớn 
tuổi, đây là chuyện mà những viện dưỡng lão khác chẳng có. Trong Làng Di Ðà 
mỗi ngày có hai giờ giảng kinh, hai mươi hai giờ niệm Phật. Nhưng như vậy 
chẳng có nghĩa là mỗi ngày phải nghe kinh niệm Phật suốt hai mươi bốn giờ, mà 
là muốn người chân chánh phát tâm đến Niệm Phật Ðường niệm Phật, niệm mệt 
thì nghỉ ngơi, nghỉ xong bèn niệm tiếp. Trong Niệm Phật Ðường, Phật hiệu không 
gián đoạn suốt hai mươi bốn giờ, ban đêm ngủ tỉnh dậy liền đến Niệm Phật đường 
để niệm Phật, cho nên trong Niệm Phật Ðường luôn luôn có người niệm Phật, 
chẳng cần biết là có bao nhiêu người niệm. Còn về những chương trình giải trí 
thì cũng sẽ được an bài, như những ca vũ dân tộc, biểu diễn, ca kịch, mỗi tuần 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

211 
 

đều có một lần, để cho họ có nhiều thời gian giải trí, có đời sống bình tịnh, vui 
vẻ, giống như sống trong một đại gia đình hòa thuận đầm ấm. 

Xem những truyện vãng sanh các đời trước chúng ta thấy nếu tu học đúng 
như lý như pháp thì nhiều người có thể thành tựu trong vòng ba năm đến năm 
năm; cũng có người tám năm, mười năm mới thành công. Do đó có thể biết sau 
khi về hưu đúng là thời gian tốt để cho chúng ta dụng công niệm Phật. Thế nên 
viện dưỡng lão tràn đầy hy vọng, tuyệt đối không phải là công trình chẳng có hy 
vọng, trong lúc chẳng có hy vọng tôi nhất định phải giúp họ có được tràn đầy hy 
vọng. Hơn nữa tôi còn phải giới thiệu quan niệm này đến hết thảy các tôn giáo, 
chúng ta cùng chung nỗ lực giúp đỡ hết thảy chúng sanh, đề cao phẩm chất đời 
sống của họ, từ cõi người nâng cao lên cõi trời, từ phàm phu nâng cao lên thánh 
nhân, đây là việc chúng ta nên dốc hết tâm lực đi làm. Chúng ta giúp đỡ người 
khác nâng cao thì tự mình không hay không biết cũng sẽ nâng lên cùng lúc. Chúng 
ta giúp đỡ người ta làm Phật thì chính mình sao lại chẳng làm Phật được! Chúng 
ta giúp đỡ người ta lên trời thì chúng ta làm sao không sanh lên trời được! 

Do đó mới biết pháp thế gian và xuất thế gian đích thật giống như Phật đã 
nói: ‘chẳng có pháp nhất định’, hết thảy kiết - hung, họa - phước, thiện - ác, lợi - 
hại đều ở tại một niệm mà thôi. Nếu có thể chuyển một niệm này trở lại, chuyển 
ác thành thiện, chuyển không hy vọng thành tràn đầy hy vọng, chuyển người 
thành trời, chuyển phàm thành thánh đều ở tại một niệm. 

Những gì đức Phật giáo huấn chúng ta đều lưu xuất từ trong tự tánh, đây là 
trí huệ đức năng vốn sẵn có trong tự tánh của chúng ta, mà tánh đức nhất định 
phải biến thành hiện thực, bước đầu tiên của việc thành hiện thực này chính là 
dưỡng lão. Mỗi người chúng ta đều sẽ già, chúng ta tôn kính người già, chăm sóc 
người già, đến lúc mình già thì người trẻ tuổi sẽ tôn kính, chăm sóc cho mình. 
Nếu chúng ta không tôn kính người già, đến lúc mình già đi thì sẽ chẳng có người 
tôn kính mình, đây là nhân quả báo ứng. Trong kinh Phật nói công đức chăm sóc 
cha mẹ mình bằng như cúng dường Phật. Phật thường nói trong nhà của bạn có 
hai vị Phật sống, đó chính là cha mẹ của bạn. Chẳng hiếu dưỡng cha mẹ mà đi 
cúng dường Phật, Phật sẽ chẳng chấp nhận, cho nên nhất định phải bắt đầu từ 
‘hiếu thân tôn sư’. 

Ngày nay công tác của chúng ta tại Tân Gia Ba thứ nhất là phải xây Làng 
dưỡng lão Di Ðà, thứ nhì là bồi huấn pháp sư trẻ tuổi, thứ ba là liên kết với các 
tộc đoàn tôn giáo cùng chung tôn trọng, hỗ tương kính ái, hỗ tương hợp tác, cộng 
tồn cộng vinh. Ðể chúng ta cùng chung sáng tạo một xã hội mỹ mãn, phồn vinh, 
an định, sáng tạo hòa bình thế giới thật sự, nhất quyết chẳng thể có tâm riêng tư. 
Tự tư tự lợi là mê hoặc điên đảo, giữ [tâm niệm] tự tư chính là bảo đảm cho mình 
lọt vào tam ác đạo vĩnh viễn chẳng có ngày xuất ly, thế nên người chân chánh 
giác ngộ nhất định sẽ niệm niệm vì chúng sanh, buông bỏ lợi ích riêng tư của 
mình, như vậy mới có thể siêu việt lục đạo luân hồi, siêu việt thập pháp giới. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

212 
 

Kinh Phật thường nói: ‘Tâm bao trùm hư không, lượng gồm thâu các cõi 
nhiều như cát’, chúng ta phải biến câu này thành hiện thực. Trong thế gian có một 
số người làm ác, làm thế nào mới có thể biến người ác thành người tốt, biến người 
tà tri tà kiến thành người có chánh tri chánh kiến, biến người tạo tội nghiệp thành 
người tu phước thì bạn sẽ thành công. Chúng ta dùng chân thành, thanh tịnh, bình 
đẳng, chánh giác, từ bi để đối đãi với mọi người, [dù họ] có ác cách mấy cũng sẽ 
bị cảm hóa, nếu họ chẳng thể cảm hóa là vì mình làm chưa đủ, phải phản tỉnh và 
sửa đổi, đây là trong chân thành vẫn còn tự tư [tự lợi]. Trên sự tướng thì nhìn 
thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên là được rồi. ‘Hằng thuận chúng sanh, Tùy 
hỷ công đức’, triệt để buông xuống tâm niệm muốn khống chế, chiếm hữu hết 
thảy người, sự, vật. Buông xả thành kiến của mình, việc này rất quan trọng; [cứ 
nghĩ] mình phải làm như thế nào là sai lầm.  

Mình có rất nhiều khuyết điểm nhưng chẳng biết, người khác nhìn thấy và 
nói ra lỗi lầm của mình thì mình phải hết lòng kiểm thảo, lập tức sửa đổi, sửa sai 
tức là tiến bộ. Người khác chỉ giúp chúng ta nâng cao hướng thượng, chúng ta vô 
cùng cảm kích, đó là ân nhân, cả đời chúng ta đều sống trong sự ‘cảm ân’. Chúng 
ta dốc hết lòng, hết sức giúp đỡ xã hội, làm lợi ích cho chúng sanh, người khác 
làm như thế nào không cần phải để ý đến, tâm phải vĩnh viễn giữ gìn thanh tịnh, 
công đức này mới viên mãn. Chúng ta thấy rất nhiều người làm việc tốt, làm xong 
vẫn còn lo lắng, còn vướng bận, như vậy tâm sẽ chẳng thanh tịnh, chỉ làm để được 
những thiện quả hữu lậu trong tam giới, quả báo tại nhân thiên. Phước đức thanh 
tịnh thì quả báo tại Cực Lạc thế giới, ở Nhất Chân pháp giới, tuyệt đối sẽ chẳng 
giống nhau. 

Các bạn đồng tu học Phật, người xuất gia phải làm gương tốt cho người 
xuất gia, người tại gia học Phật phải làm gương tốt cho người tại gia, đạo tràng 
phải làm gương tốt cho đạo tràng, chúng ta xây dựng viện dưỡng lão là gương tốt 
cho hết thảy viện dưỡng lão, [được vậy] thì chúng ta sẽ thành công. Ðó đích thật 
là công trình thù thắng nhất, có hy vọng nhất trong thế gian, chúng ta gặp được 
duyên thì phải nắm chắc cơ hội, hết lòng nỗ lực làm, chẳng thể bỏ uổng cơ hội. 
Nguyện chư vị đồng tu cùng nhau khích lệ! 

 
4. Nguyện lực và dục vọng  (Buổi sáng 10-4-99) 

 
a. Nguyện lực và dục vọng 
Nguyện lực và dục vọng khác nhau ở chỗ nào? Nhà Phật nói đến ‘phát 

nguyện’, người thế gian nói: ‘tâm nguyện’, tâm nguyện là dục vọng, phát nguyện 
chẳng phải, nhưng phần đông người ta rất khó phân biệt được. Nếu bạn có thể 
hiểu đạo lý ở trong ấy thì cũng chẳng khó phân biệt. Dùng kinh Kim Cang làm 
thí dụ, nhà Phật thường nói đến ‘Tứ hoằng thệ nguyện’, nếu tách lìa tứ tướng, lìa 
tứ kiến để phát nguyện, như vậy mới là thực sự phát nguyện; trái ngược với 
nguyện tức là dục vọng, đây là một cách phân biệt. Ngoài ra hết thảy tùy duyên 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

213 
 

là phát nguyện, phan duyên là dục vọng; vì mình là dục vọng, vì hết thảy chúng 
sanh là phát nguyện. 

Kinh Kim Cang dạy: ‘Nếu Bồ Tát có tướng Ta, tướng Người, tướng Chúng 
sanh, tướng Thọ giả, tức không phải là Bồ Tát’, nếu có bốn tướng này thì chẳng 
là Bồ Tát, vẫn là phàm phu. Phàm phu có dục vọng cho nên có Dục giới; phàm 
phu có phân biệt, chấp trước cho nên có Sắc giới và Vô Sắc giới; Sắc giới chấp 
trước Hữu, Vô Sắc giới chấp trước Không. Hai bên Hữu và Không đều chẳng 
chấp trước thì mới có thể siêu việt Tam giới. Niệm niệm lấy mình làm bổn vị, 
niệm niệm đều nghĩ đến Ta, phát hết thảy nguyện cũng biến thành tham dục của 
chính mình. 

 
b. Xây đạo tràng 
Chúng ta bình tĩnh quan sát, tư duy kỹ càng, trong kinh điển đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni và các đại đệ tử chưa từng xây chùa, xây dựng đại đạo tràng. Ðạo 
tràng ở đâu? Cư sĩ Duy Ma nói rất hay: ‘Tâm thanh tịnh chính là đạo tràng, tâm 
từ bi là đạo tràng, chẳng có hình thức’. Những đạo tràng có hình thức đều do đế 
vương đại thần, tín đồ cúng dường. 

Liên Trì đại sư của Tịnh Ðộ Tông, đạo tràng của ngài được hình thành như 
thế nào? Tùy duyên thành tựu, chẳng có một tơ hào phan duyên gì cả. Ngài đến 
núi Vân Thê, thấy nơi ấy phong cảnh rất đẹp nên tự mình dựng một túp lều tranh 
trụ nơi đó tu hành. Sau này có người thấy ngài là một người có đạo đức nên muốn 
thân cận học hỏi, cũng dựng thêm lều tranh ở kế bên. Sau đó nhiều người có địa 
vị, có tài phú biết đến và phát tâm xây đạo tràng cho họ. Liên Trì đại sư chẳng 
hóa duyên, đạo tràng ở nơi đó đều tự nhiên thành tựu. Nếu tự mình đi quyên góp 
thì đó là dục vọng, chẳng phải nguyện lực. Cho nên dục vọng chẳng độ chúng 
sanh được, tương lai chính mình phải đọa vào tam ác đạo. Kinh Phát Khởi Bồ Tát 
Thù Thắng Chí Nhạo giảng rất rõ ràng. Người cả đời chẳng xây đạo tràng có thể 
vãng sanh làm Phật, Bồ Tát, quả báo này không giống nhau. 

Tông chỉ cứu cánh chân thật của Phật pháp là ‘Tự giác, giác tha’, muôn 
vàn xin chớ làm chuyện ‘Tự mê, mê người ta’, tự mê và mê người ta thì chẳng 
thể nào không đọa địa ngục cho được. Sanh hoạt của người xuất gia, ‘quần áo, đồ 
ăn, chỗ ở, hành động (y - thực - trụ - hạnh) hết thảy đều tùy duyên. Chúng xuất 
gia đối với chúng xuất gia cũng là bố thí cúng dường. Họ xuống bếp nấu cơm 
cúng dường, chúng ta dùng tâm lý ‘trì bát khất thực’ để tiếp nhận, họ cúng dường 
cái gì thì ăn cái nấy, chẳng có phân biệt. Chúng ta dùng tâm niệm và thái độ này 
để sống qua ngày, đó gọi là tu hành. Tâm phải thanh tịnh, bất cứ lúc nào, bất cứ 
ở đâu cũng đều bảo trì tâm thanh tịnh. Bàng cư sĩ thị hiện ‘Nhiều chuyện không 
bằng ít chuyện, ít chuyện chẳng bằng không có chuyện’. 

Kiếp nạn thật sự đang ở trước mắt, tự mình nhất định phải hết lòng nỗ lực, 
buông xuống vạn duyên, thành tựu đức hạnh của mình, thành tựu trí huệ chân 
thực của mình, trong đời này, thực sự có thể làm được tự độ, độ người. Duyên tự 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

214 
 

độ đầy đủ rồi, độ người thì phải tùy duyên, tuyệt đối chẳng phan duyên. Hiện nay 
trong xã hội cũng có việc gọi là ‘sáng tạo điều kiện, sáng tạo cơ hội’; Phật, Bồ 
Tát cũng sẽ sáng tạo điều kiện, sáng tạo cơ hội, nhưng sáng tạo điều kiện cũng 
phải trong lúc đầy đủ điều kiện thì mới sáng tạo được; sáng tạo cơ duyên thì cũng 
phải có cơ duyên hảo hợp; nếu chẳng có điều kiện, cơ hội thì không thể nào sáng 
tạo được. Trong Phật pháp gọi là ‘thiện xảo phương tiện’, cách nói này rõ hơn 
cách nói của người trong thế gian, nói chân thật viên mãn hơn. 

Là Phật tử chân chánh thì phải học theo đức Phật, đức Phật là gương mẫu 
tốt nhất cho chúng ta, học theo Phật chắc chắn sẽ không sai. Ðức Phật thị hiện 
cho chúng ta một tấm gương tốt nhất, mỗi ngày ăn no mặc ấm, có một chỗ nho 
nhỏ có thể che nắng che mưa, như vậy là đủ rồi! Ðức Phật chẳng có ý muốn xây 
đạo tràng, cả đời đức Phật giảng kinh thuyết pháp cho chúng sanh, giúp chúng 
sanh phá mê khai ngộ, chỉ làm công việc này. Từ những chỗ này chúng ta phải 
thể hội một cách sâu sắc. 

 
c. Thượng trí và hạ ngu 
Trong Phật pháp bất luận tu học môn phái nào, có hai hạng người có thể 

thành tựu dễ dàng: một là thượng căn lợi trí, hai là hạ ngu. Có câu nói rất hay: 
‘Ngu không thể bằng được’ 90, chúng ta chẳng bằng những người hạ ngu. Tại sao 
hai hạng người này dễ thành tựu? Hai hạng người này dụng công chẳng hoài nghi, 
chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn, cho nên họ có thể thành tựu. Người căn tánh 
trung đẳng nghi hoặc, xen tạp, và còn gián đoạn nửa chừng, thế nên bất luận tu 
học pháp môn nào đều chẳng dễ thành tựu, đạo lý là như vậy. Thế nên Phật mới 
dạy chúng ta ‘Một môn thâm nhập, huân tu trong thời gian dài’, như vậy mới có 
thể giảm bớt nghi hoặc, xen tạp. Khi học nhiều rồi, thấy đức Phật trong kinh này 
nói ‘Hữu’ (Có), trong kinh kia lại nói ‘Không’, [nên sẽ tự hỏi] rốt cuộc là Hữu 
hay Không? Bạn sẽ hoài nghi đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ngay cả Phật cũng 
chẳng tin tưởng nữa. 

Phải biết đức Phật chẳng có pháp gì để nói, Phật thuyết pháp là vì phá chấp 
trước. Người ấy chấp trước Hữu nên Phật mới giảng Không, phá cái chấp trước 
Hữu của họ. Nếu người đó chấp trước Không, Phật bèn giảng Hữu để phá cái 
chấp trước Không của họ. Chính vì chúng sanh có vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước nên Phật mới có pháp để nói. Nếu chúng sanh chẳng có vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước, đại đức Tông Môn thường nói: ‘Treo miệng trên tường’, sẽ chẳng 
còn gì để nói hết. Chúng ta đọc kinh luận nhiều rồi thì nhất định sẽ sanh nghi 
hoặc, nghi hoặc là chướng ngại lớn nhất của Bồ Tát. Bởi vậy nên chẳng bằng 
hạng hạ ngu, chẳng bằng những cụ già, cái gì họ cũng chẳng nghĩ tưởng, cái gì 
cũng chẳng biết, cũng không nghe kinh, một câu Phật hiệu niệm đến cùng, có thể 
đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, lúc ra đi hiện tướng lành hy hữu, đây là những 
người chúng ta chẳng sánh bằng. Nếu có nghi hoặc thì nhất định phải giải trừ, nếu 

 
90 Ngu bất khả cập 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

215 
 

không thì sẽ thành chướng ngại. Người thượng trí nghe một hiểu ngàn, vừa tiếp 
xúc liền thông đạt, liền hiểu rõ, một tí nghi hoặc gì cũng chẳng có, cho nên rất dễ 
thành tựu. 

 
d. Kết luận 
Chúng ta phải hiểu rõ sự khác biệt giữa nguyện lực và dục vọng một cách 

rõ ràng, lọt vào dục vọng tức là tạo nghiệp tam ác đạo, đó là tâm luân hồi, tạo 
nghiệp luân hồi. Nên biết dùng tâm luân hồi để tu học Phật pháp thì cũng là nghiệp 
luân hồi, dùng tâm luân hồi để niệm A Di Ðà Phật cũng vẫn tạo nghiệp luân hồi. 
Trong phần chót của cuốn ‘Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương 
Sớ Sao’, Quán Ðảnh pháp sư nói người niệm Phật có một trăm thứ quả báo, thứ 
nhất là đọa địa ngục A Tỳ. Tại sao niệm A Di Ðà Phật lại còn đọa địa ngục A Tỳ? 
Tức là tâm luân hồi, mê hoặc điên đảo, họ chẳng phải phát nguyện, chỉ vì muốn 
thỏa mãn dục vọng của họ, tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp, thiệt rất đáng sợ! 
Nếu người khác tạo, chúng ta cũng chẳng cần phải nói, nói ra thì sẽ kết oán thù 
với người, họ cũng chẳng tiếp nhận, quan trọng là tự mình phải hiểu rõ ràng, minh 
bạch, tự mình tuyệt đối đừng tạo, phải hết lòng trọn ý, an phận, tu hành đàng 
hoàng, niệm niệm đều phải tương ứng với Giới Ðịnh Huệ. 

Chúng ta giảm tiêu chuẩn sinh hoạt tới mức thấp nhất, niệm niệm đều tương 
ứng với ngũ giới, thập thiện thì tốt lắm rồi, chân chánh giữ ngũ giới, thập thiện 
đến cứu cánh viên mãn thì có thể thành Phật, sự trì giới của bạn sẽ được viên mãn, 
tâm địa chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chắc thật niệm Phật, đời này chắc chắn 
sẽ thành tựu. Giới thiệu pháp môn mà mình thành tựu cho chúng sanh có duyên, 
đây tức là tự hành hóa tha. Ngoài những chuyện này ra thì buông xuống hết thảy, 
đừng tiếp tục khởi vọng tưởng nữa. Ðừng nghĩ mình phải xây một đạo tràng to 
lớn, phải tiếp dẫn rất nhiều chúng sanh; chúng sanh thì cũng sẽ tiếp dẫn, nhưng 
chẳng biết là tiếp dẫn đến nơi nào? Chư vị phải bình tĩnh tư duy, quan sát thì mới 
hiểu được chân tướng sự thật. 

 
5. Nói về xây dựng đạo tràng (Buổi sáng 13-4-99) 

 
a. Xây đạo tràng 
Một vị đồng tu ở Tần Hoàng Ðảo hy vọng xây dựng một tự viện Tịnh Tông 

ở địa phương đó. Sự tu học và hoằng dương Phật pháp ở thời đại này, công năng 
của tự viện dần dần giảm bớt, có hiệu quả lớn nhất là lợi dụng kỹ thuật truyền bá 
thông tin tân tiến. Năm xưa lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế chẳng có 
xây dựng tự viện đạo tràng, phương thức sanh hoạt của Ngài là du hóa nhân gian, 
chẳng ở một nơi nhất định, đây là việc mà ngày nay chúng ta gọi là ‘cơ hội giáo 
dục’, hiệu quả rất cao, rất đáng để chúng ta suy tư. 

Kinh điển ghi chép những đệ tử thường tùy chúng của đức Phật gồm có 
một ngàn hai trăm năm mươi người, họ đi theo đức Phật trong thời gian ngắn 
cũng có tám đến mười năm, thời gian dài là đi theo cả đời. Họ chính là người kế 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

216 
 

thừa Phật pháp, nhân tài hoằng pháp được bồi huấn như vậy. Có đạo tràng thì sẽ 
có rất nhiều chuyện lắt nhắt trong thế tục, những chuyện này sẽ làm loạn tâm 
thanh tịnh. Có thể giữ gìn tâm thanh tịnh mà chẳng bị xen tạp trong khi quản lý 
người, sự, vật là một việc hầu như không thể nào làm được. Thế Tôn làm ra khuôn 
mẫu cho chúng ta xem, tốt nhất là không có đạo tràng, không có đạo tràng mà đi 
tìm đạo tràng là tự mình đi tìm rắc rối. 

Sự hành trì của Phật, Bồ Tát và Tổ sư đại đức là tấm gương tốt nhất cho 
chúng ta. Trong bốn mươi mấy năm kinh nghiệm của tôi cũng cảm nhận được, 
những vị cùng chung xuất gia với tôi chẳng ít, người giảng kinh thuyết pháp chỉ 
có một mình tôi. Tuyệt đối chẳng phải tài trí của tôi vượt trội người khác, nguyên 
nhân là vì họ có đạo tràng, phải quản lý người, quản lý sự, quản lý tiền bạc, lao 
tâm mệt óc, đối với việc hoằng pháp lợi sanh, tự hành hóa tha sanh ra chướng 
ngại. Lợi điểm của tôi chính là chẳng quản lý người, chẳng quản lý sự việc, chẳng 
quản lý tiền bạc, chẳng có đạo tràng, cả đời đều ở nhờ tại đạo tràng của người 
khác, chỉ làm khách chứ không làm chủ. Làm chủ rất mệt, làm khách rất tự tại. 
Giống như chúng ta ở khách sạn, chủ khách sạn là ông chủ, họ chẳng tự tại, khách 
trọ ở khách sạn rất tự tại. Chúng ta nên có một thái độ: đến thế gian này chỉ là để 
làm khách, chẳng mong lập nhà, chẳng mong ‘cắm dùi’ ở nơi đây, được vậy thì 
bạn sẽ được tự tại. Thế nên cả đời chúng ta học Phật, tùy duyên chứ không phan 
duyên. 

 
 
 
 
b. Quay lại là bến bờ 
Xây dựng quan niệm, sanh khởi lòng tin nhất định phải có nhận thức và lý 

giải tương đương đối với giáo lý, cho nên đọc kinh nghe pháp rất quan trọng. 
Ngạn ngữ có nói: ‘Ba ngày không đọc sách, mặt mày dễ ghét’, câu này là nói 
người đọc sách thời xưa, ba ngày không đọc sách thánh hiền, thì phiền não tập 
khí liền khởi lên. Học Phật cũng vậy, nếu mấy ngày không đọc kinh, không nghe 
kinh thì phiền não tập khí cũng sẽ khơi dậy, tùy thuận phiền não tập khí thì chắc 
chắn sẽ đọa lạc. Phiền não tập khí chính là tâm luân hồi, phiền não tập khí làm 
chủ cho nên hết thảy tư tưởng kiến giải, ngôn ngữ hành vi đều tạo nghiệp luân 
hồi, quả báo tương lai chắc chắn sẽ ở trong lục đạo luân hồi. Từ vô thỉ kiếp đến 
nay chúng ta chưa từng giác ngộ qua. 

Tâm thiện, hạnh thiện thì tương lai sẽ sanh lên trời, cõi trời có hai mươi 
tám tầng cũng chẳng thoát ra khỏi lục đạo luân hồi. Thọ mạng trên trời dài hơn 
nhân gian, đợi đến lúc thọ mạng chấm dứt, những chủng tử tập khí ác ẩn chứa 
trong A Lại Da Thức sẽ làm cho bạn đọa lạc. Cho nên sẽ chẳng siêu việt lục đạo 
luân hồi, tu học như vậy trong Phật pháp chẳng kể là có thành tựu. Thành tựu thấp 
nhất trong Phật pháp là siêu việt lục đạo luân hồi, đây là Tiểu Quả Thanh Văn, 
thuộc về thành tựu nhỏ. Thoát ly thập pháp giới mới kể là thành tựu lớn. Chúng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

217 
 

ta là phàm phu, tội nghiệp sâu nặng, trong đời này có thể đạt được thành tựu lớn 
hay không? Câu trả lời chắc chắn là được. Tội nặng hơn cũng không sợ, chỉ cần 
có thể giác ngộ, có thể quay trở lại, đúng như câu ‘quay đầu là bến bờ’. Trong 
kinh Phật nói tội Ngũ nghịch Thập ác quay trở lại cũng có thể thành tựu. Ngũ 
nghịch là giết cha, giết mẹ, giết A La Hán, làm thân Phật ra máu, phá hòa hợp 
Tăng, tạo những tội nặng như vậy nếu [sám hối] quay đầu lại cũng có thể đạt 
được thành tựu thù thắng ngay trong đời này.  

Có rất nhiều đồng tu nghi hoặc, tạo tội nặng như vậy làm sao có thể thành 
tựu cho được? Tạo tội nghiệp là mê hoặc nhất thời, sau khi giác ngộ thì tội này sẽ 
tiêu mất. Trong kinh Phật ví tội nghiệp như bóng tối, giác ngộ ví như ánh sáng, 
‘phòng tối ngàn năm’ là thí dụ gian phòng tối tăm suốt một ngàn năm chẳng có 
ánh sáng, đây là tạo tội nghiệp rất lâu dài, rất sâu, nhưng khi thắp một ngọn đèn 
lên thì bóng tối liền tiêu mất. Phật pháp quý ở trí huệ, giác ngộ, đừng nên thường 
nghĩ mình tạo tội nghiệp, vì mỗi lần suy nghĩ thì cũng như tạo tội thêm một lần. 
Phật dạy chúng ta phải chuyển đổi tâm niệm trở lại, hãy nghĩ đến Phật, đến Bồ 
Tát, đây là một chuyển biến to lớn, như vậy mới là quay về. 

Từ đâu quay lại? Từ mê quay trở lại, nghĩ về giác ngộ. Chư Phật, Bồ Tát 
là người giác ngộ rốt ráo viên mãn, chúng ta thường nghĩ đến Phật, thường học 
theo Phật mới đúng. Thường nghĩ về mình là sai lầm, thường nghĩ đến hết thảy 
chúng sanh là giác ngộ. Các bạn phải bình tĩnh suy tư, quan sát, để hiểu rõ đạo lý 
sự thật này, hiểu rõ thì sẽ yên tâm, mạnh dạn đi làm. Chẳng vì mình, chỉ vì xã 
hội, vì chúng sanh, chắc chắn sẽ có lợi ích. Mong muốn mình giàu thêm thì phải 
bận tâm, trên phương diện sanh hoạt, chuyện gì cũng phải tự lo lắng, lo cho mình. 
Nếu chúng ta niệm niệm luôn nghĩ đến xã hội, vì chúng sanh, hết thảy sẽ có người 
chiếu cố, chăm sóc, một tí gì cũng chẳng cần bận tâm, vậy thì tự tại biết mấy! 
‘Tôi vì người ta, người ta vì tôi’ là chuyện đương nhiên, đạo lý chân thật. Người 
thế gian thường nói đến ‘chân lý’, đây chính là chân lý. Học Phật chẳng qua chỉ 
là làm một sự chuyển biến mà thôi, ‘Chuyển ác thành thiện’, ‘Chuyển mê thành 
ngộ’, ‘Chuyển phàm thành thánh’. 

 
c. Trí huệ 
Có năng lực phân biệt tà chánh, thị phi, thiện ác, lợi hại là trí huệ. Thông 

minh trong thế gian là ‘thế trí biện thông’, chẳng có khả năng phân biệt những 
thứ này. Người Trung Quốc có trí huệ,. Khoa học kỹ thuật phát minh sớm nhất là 
ở Trung Quốc, thời đại Vương Mãng, người Trung Quốc đã nghĩ muốn học phi 
hành. Gia Cát Lượng phát minh Trâu Gỗ Ngựa Máy, tàu chuyên chở cơ giới hóa. 
Tại sao người Trung Quốc chẳng tiếp tục phát triển? Vì họ có trí huệ, biết được 
sự phát triển khoa học kỹ thuật sẽ đem lại ảnh hưởng phụ cho con người, nếu 
muốn thế giới bình trị lâu dài, không thể chú trọng trên sự phát triển khoa học kỹ 
thuật. Người tây phương chẳng có cái nhìn xa này, lao đầu vào sự phát triển khoa 
học kỹ thuật, tài nguyên thiên nhiên của địa cầu cơ hồ đều kiệt tận mau chóng. 
Dùng hết thì thế giới hủy diệt, phát triển khoa học kỹ thuật đến cuối cùng là cả 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

218 
 

thế giới phải cùng nhau diệt vong. Cho nên người chân chánh có trí huệ sẽ chẳng 
làm những chuyện này. 

d. Khôi phục bản năng 
Thế Tôn, chư Phật, Bồ Tát có trí huệ cứu cánh viên mãn, các Ngài biết về 

sự phát minh của người hiện đại còn rõ hơn chúng ta, trong kinh Phật cũng có lý 
luận tri thức khoa học kỹ thuật. Phật pháp chẳng phát triển từ phương diện cơ giới 
bên ngoài, mà phát triển từ thiền định nội tâm. Hiện nay khoa học kỹ thuật còn 
chưa làm được việc phân thân, chúng ta từ đây muốn đi Mỹ phải ngồi máy bay, 
còn người có công phu thiền định thâm sâu có thể phân thân. Ðây chẳng phải là 
lời thần thoại, đều là sự thật, chúng ta có thể thấy được trong kinh điển, chuyện 
ngắn, bút ký của người đời xưa càng ghi nhiều nữa. Trong ‘Tây Du Ký’, Tôn Ngộ 
Không bảy mươi hai phép biến chỉ là tiểu thần thông, chẳng đáng nói. Chuyện 
này có thể xảy ra không? Có thể lắm, vì đây là bản năng, đây là ‘Thần túc thông’, 
là một trong sáu thứ thần thông thường nói đến trong Phật pháp. Sáu thứ thần 
thông đều là bản năng của chúng ta, tại sao bản năng lại mất hết? Vì có ba chướng 
ngại to lớn: vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, che lấp mất trí huệ đức năng. Khi 
bản năng hiện tiền thì mới được đại tự tại. 

Phật dạy chúng ta khôi phục bản năng, mắt chúng ta có thể thấy chẳng bị 
chướng ngại, tận hư không, trọn khắp pháp giới đều có thể nhìn thấy rõ ràng, 
minh bạch. Những gì nói trong kinh chúng ta đều xem như thần thoại, đều coi 
như khả năng của chư Phật, Bồ Tát, chẳng phải của chính mình, cho nên chúng 
ta tu hành chẳng thể nhập vào cảnh giới của Phật. Tôi thường khuyên các bạn 
đồng tu, từng ly từng tí nói trong kinh đều là chuyện của chính bản thân chúng ta, 
đều là trí huệ đức năng vốn sẵn có trong tự tánh của chúng ta. Khả năng của Phật 
hiện tiền, khả năng của chúng ta chẳng thể hiện tiền, như vậy là có chướng ngại, 
dẹp chướng ngại thì khả năng của chúng ta sẽ khôi phục trở lại. Phật hy vọng mỗi 
người đều khôi phục đức năng vốn sẵn có trong tự tánh, không gian sinh hoạt sẽ 
mở rộng đến tận hư không, trọn khắp pháp giới, đâu phải chỉ là phạm vi nhỏ nhoi 
này đâu! 

 
e. Tầm quan trọng của việc nghe kinh 
Cho nên không thể không đọc kinh, không nghe giảng. Phải nghe cho 

nhiều, cho thường xuyên, đừng gián đoạn, nghe suốt ba năm, năm năm thì bạn sẽ 
giác ngộ, hiểu rõ, nhà Phật thường gọi là ‘khai ngộ’. Nếu có nghi hoặc thì tồn 
nghi, không cần hỏi, cứ tiếp tục nghe kinh không ngừng, sẽ có một ngày nghe đến 
lúc nghi hoặc đều mất hết, đó gọi là có chỗ ngộ. Thế nên tiểu nghi có tiểu ngộ, 
đại nghi có đại ngộ, nghi hoặc không cần phải đi hỏi người khác liền, dù người ta 
giải thích cho bạn thì bạn cũng chẳng khai ngộ; không những chẳng khai ngộ mà 
lại còn gây thêm chướng ngại cho sự khai ngộ, chắn ngang cánh cửa khai ngộ. 
Nếu tự mình hiểu rõ, tự mình giác ngộ thì đó là của mình; những gì người khác 
nói, nghe xong hình như đã hiểu nhưng không rõ, chớp mắt liền mê hoặc. Ðây là 
thái độ cầu học, chúng ta phải hiểu rõ. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

219 
 

Vài năm gần đây, tôi đặc biệt nhấn mạnh tầm quan trọng của việc nghe 
kinh, vì có rất nhiều bạn đồng học tu tập lâu năm vẫn bị thoái chuyển, công phu 
không đắc lực, nguyên nhân là vì không hiểu thấu triệt, vọng tưởng quá nhiều, 
cho nên chẳng thể xây dựng lòng tin, tâm nguyện. Muốn giải quyết vấn đề này 
thì phương pháp duy nhất là phải nghe kinh. Tôi nghĩ đến tại sao đức Phật Thích 
Ca Mâu Ni mỗi ngày đều giảng kinh trong suốt bốn mươi chín năm, đạo lý là như 
vậy. Thế Tôn dặn dò cặn kẽ, phó chúc kỹ càng muốn chúng ta phải ‘thọ trì, đọc 
tụng, vì người diễn nói’. Y giáo phụng hành là thọ trì, thọ trì vẫn phải đọc tụng 
hằng ngày, nếu không đọc tụng hằng ngày, không nghe kinh hằng ngày, thì thọ 
trì sẽ thoái chuyển. Vì người diễn nói là ‘hóa tha’; diễn là biểu diễn, làm ra khuôn 
mẫu cho người ta coi; nói là giải thích cho người ta, toàn thân thuyết pháp, đó 
thực sự là đem lại lợi ích cho chúng sanh. Nếu chỉ biết nói, chẳng biết làm thì 
cũng không được; phải tự mình làm được, thì mới có thọ dụng thật sự. 

 
f. Xây túp lều tranh 
Nếu muốn xây dựng đạo tràng tôi đề nghị xây những túp lều tranh nhỏ, 

đừng xây tự viện, hao tiền hao sức. Bạn ra ngoài quyên góp là phải chịu trách 
nhiệm nhân quả. Nhà Phật nói rất hay:  

‘Một hạt gạo của thí chủ   
To như núi Tu Di    
Ðời này không chứng đạo  
Mang lông đội sừng trả’ 91   
Nếu bạn không thể thành tựu, tương lai phải trả nợ. Ngày nay bạn quyên 

góp được rất nhiều, tương lai trả nợ rất khổ nhọc, phải biết đạo lý ‘không mắc nợ 
cả người khỏe re’, thế nên tuyệt đối đừng mắc nợ. Hết thảy đều phải thành tựu 
một cách tự nhiên, đừng nên có một tơ hào miễn cưỡng, như vậy mới tốt. 

 
6. Ba thứ chân thật (Buổi sáng 15-4-99) 

Phật pháp là trí huệ chân thật, kinh Vô Lượng Thọ giảng đến ba thứ chân 
thật, đây là trung tâm của toàn bộ sự tu học Phật pháp. 

Thứ nhất ‘Khai mở hiển thị chân thật Tế’ 92, câu này giải thích rõ Phật giáo 
là gì. Khai là khai đạo - dạy dỗ, nhà Phật nói là ‘khai thị’, cũng tức là giảng giải, 
thuyết minh. Giảng rõ ràng, nói rõ ràng, thì tư tưởng quan niệm của thính chúng 
sẽ thay đổi, đó là thành quả của sự giáo học, dạy dỗ. Giảng những gì? Trong tâm 
của thính chúng biến đổi những gì? ‘Chân thật chi tế’. Chân thật chi tế nói theo 

 
91 ‘Thí chủ nhất lạp mễ  
   Ðại như Tu Di sơn  
   Kim sanh bất liễu đạo  
   Phi mao đới giác hoàn’ 
92 (Khai hóa hiển thị chân thật chi tế) 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

220 
 

cách bây giờ là ‘chân lý’, cũng tức là ‘chân tướng của vũ trụ nhân sanh’, đây là 
giáo học của Phật giáo, mục tiêu chung của sự tu học. 

Hoàn toàn hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh thì xưng là ‘Phật’; tuy 
hiểu rõ nhưng chưa được viên mãn thì xưng là ‘Bồ Tát’. Do đó có thể biết Phật, 
Bồ Tát chẳng phải là người, cũng chẳng phải là thần linh, Ngài chẳng là gì hết, 
nhưng cái gì cũng là Ngài hết, trong nhân gian thì Ngài hiện thân người, trên trời 
thì hiện thân người trời, trong cõi súc sanh thì hiện thân súc sanh, trong cõi ngạ 
quỷ thì hiện thân ngạ quỷ, trong pháp giới nào thì hiện thân ấy, nhưng trình độ tu 
học của các Ngài thì đích thật là Phật, Bồ Tát. Thân tướng thị hiện trong thập 
pháp giới chẳng giống nhau, tộc loại khác nhau, đó là Dị (khác nhau); nhưng cảnh 
giới mà Ngài khế nhập đích thật hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh, đó là 
Ðồng; ‘Ðồng chẳng ngại cho Dị , Dị chẳng ngại cho Ðồng’. Cũng giống như giáo 
học hiện đại, thí dụ bạn đậu được bằng Tiến sĩ, bạn đi làm việc trong chánh quyền 
thì chức vị là quan viên chánh phủ; còn một người cũng đậu cấp bằng Tiến sĩ đi 
bán đậu hủ, là chủ tiệm bán đậu hủ (đậu phụ); tuy thân phận khác nhau nhưng đều 
là Tiến sĩ. Tiến sĩ là Ðồng; thân phận, địa vị, công việc chẳng đồng, như vậy tức 
là ‘Trong Dị có Ðồng, trong Ðồng có Dị, Dị chẳng ngại Ðồng, Ðồng chẳng ngại 
Dị’. Kết cấu của hết thảy chúng sanh trong vũ trụ đều là hiện tượng này. 

Trong xã hội chúng ta đóng vai trò gì thì nhất định phải rõ ràng. Thân phận 
của đức Phật Thích Ca Mâu Ni là một người làm công tác giáo dục nghĩa vụ xã 
hội, hơn nữa chẳng cần trả lương, hoàn toàn thiện nguyện; đệ tử của Phật thì cũng 
phải vậy. Ðệ tử Phật buông bỏ công việc đáng làm của mình, đây là hiện tượng 
xảy ra trong thời cận đại, chuyện này mới xảy ra trong vòng hai trăm năm gần 
đây. Những năm đầu đời nhà Thanh, người xuất gia vẫn còn làm việc giáo học; 
kể từ giữa đời Thanh trở đi mới biến thành Kinh Sám Phật sự, làm pháp hội. Hiện 
nay giáo học Phật pháp cơ hồ đã chẳng còn tồn tại nữa, những gì chúng ta thấy 
được hiện nay đều là Phật giáo đã biến hình, đó gọi là Phật giáo [như một] tôn 
giáo. Cho nên người ta nói Phật giáo là tôn giáo, chúng ta không thể không thừa 
nhận, hình tướng này đích thật là tôn giáo, đây là Phật pháp đã biến chất, chúng 
ta phải nhận thức rõ ràng. 

Muốn khôi phục lại bộ mặt nguyên thủy của Phật giáo, khôi phục lại giáo 
dục xã hội thì Phật pháp mới có thể quảng độ chúng sanh. ‘Ðộ’ nói theo ngôn ngữ 
hiện nay tức là giúp đỡ, giúp đỡ hết thảy chúng sanh; ‘Quảng’ là phổ biến, chẳng 
phân chia tộc đoàn, chẳng phân chia chủng tộc, thập pháp giới đều giúp đỡ một 
cách bình đẳng. Vả lại tuyệt đối là giúp đỡ tình nguyện, chẳng mong cầu những 
cá nhân được giúp đỡ này đáp trả, trong tâm vĩnh viễn giữ được chân thành, thanh 
tịnh, bình đẳng, đây là tự giác. 

Gần đây tôi thường nghĩ xây cất đạo tràng tuyệt đối là sai lầm. Thế Tôn cả 
đời chẳng xây dựng đạo tràng, Bồ Tát, A La Hán chẳng xây dựng đạo tràng, các 
vị Tổ sư đại đức cũng chẳng xây dựng đạo tràng. Tại sao vậy? Chẳng xây đạo 
tràng thì tâm ở tại đạo; một khi đã xây đạo tràng thì tâm liền biến đổi. Cho nên 
chẳng có đạo tràng thì tâm an trụ trên Phật đạo, Bồ Tát đạo; một khi đạo tràng 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

221 
 

xây xong thì tâm an trụ trên ‘luân hồi đạo’. Ai có thể xây cất đại đạo tràng? Cư sĩ 
tại gia. Họ xây dựng đạo tràng rồi cúng dường, chúng ta có thể tiếp nhận nhưng 
tự mình tuyệt đối không thể xây cất. 

Liên Trì đại sư làm một tấm gương rất tốt cho chúng ta, lúc ban đầu Ngài 
thấy hoàn cảnh ở núi Vân Thê rất tốt nên tự mình dựng lều tranh tu hành tinh tấn 
nơi ấy. Sau đó người ta phát hiện Ngài là người có đạo đức, có học vấn, muốn 
thân cận Ngài, nên cũng dựng lều tranh ở kế bên. Sau đó một số quan lớn, Tể 
tướng, trưởng giả giàu có biết nhiều cao tăng đại đức ở nơi ấy tu hành, nên mới 
[phát tâm] xây đại điện, phòng ốc, từ đó nơi ấy mới trở thành một ngôi tòng lâm. 
Liên Trì đại sư và những người cùng chung tu hành ở núi đó không những chẳng 
nhọc tâm này, ngay cả tâm niệm cũng chẳng khởi, thế nên đạo tràng ấy là tự nhiên 
hình thành. Tự nhiên hình thành thì chẳng mất tâm thanh tịnh. Tuy đạo tràng đã 
hình thành, trong tâm người tu hành chẳng chấp trước một mảy tơ, có thể buông 
xuống, vẫn giữ được chẳng mất tâm thái lúc trụ ở lều tranh xưa kia, chút tơ hào 
lưu luyến cũng chẳng có. 

Ðạo tràng tại Dallas của chúng ta cũng là tự nhiên hình thành, chưa từng 
hóa duyên. Thành tựu của đạo tràng này là phước báo của người ở tiểu bang Ðức 
Châu (Texas). Chúng ta giúp đỡ và thành tựu cho việc này, nhưng đối với việc 
này chẳng lưu luyến; nếu lưu luyến đạo tràng thì sẽ chẳng thể vãng sanh. Ðạo 
tràng của người chân chánh tu hành ở đâu? Tận hư không, trọn khắp pháp giới 
đều là đạo tràng, tự tại biết bao! Còn đạo tràng của tôi là những máy móc này, tôi 
đi đến đâu thì máy móc cũng đi theo, mỗi ngày tôi giảng kinh đều phát hình, phát 
thanh trên mạng lưới điện toán (internet), đó là đạo tràng vậy. 

Ðạo tràng là tận hư không, trọn khắp pháp giới, chúng ta phải xây dựng 
quan niệm này. Quan niệm này tức là ‘Trụ chân thật huệ’ trong ba thứ chân thật. 
Có thể trụ chân thật huệ, có thể hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh, sau đó 
mới có thể làm được điều chân thật thứ ba ‘ban cho lợi ích chân thật’; giúp đỡ 
người khác, bố thí lợi ích chân thật, cúng dường cho đại chúng. Ba thứ chân thật 
này trong kinh Vô Lượng Thọ, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trong cuốn Chú Giải đặc 
biệt nhắc nhở chúng ta phải chú ý. Ba thứ chân thật này đại biểu cho toàn bộ Phật 
pháp, không những Phật pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật dạy chẳng tách lìa ba thứ 
chân thật này, những gì thập phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai tu chứng 
và hoằng dương cũng chẳng ra ngoài ba thứ chân thật này. 

Hai mươi mấy năm về trước, pháp sư Tẩy Trần ở Hương Cảng đã từng đến 
Ðài Loan thăm tôi. Tôi đề nghị với thầy, chúng tôi tìm năm vị tỳ kheo thật sự chí 
đồng đạo hiệp, đến khắp nơi trên thế giới hoằng pháp lợi sanh. Mỗi người chúng 
tôi vác theo một cái lều nhỏ, ban đêm dựng năm cái lều này với nhau. Năm xưa 
Thế Tôn ngủ dưới gốc cây, ngày nay thể lực chúng ta chẳng làm nổi cho nên phải 
ở trong lều. Thầy nghe xong rất hoan hỷ, nhưng sau đó thì cũng tăm hơi bặt tiếng. 
Ðó là đời sống người xuất gia phải nên sinh sống, là sinh hoạt trì bát [khất thực]. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

222 
 

Ở Lương Hương, Trung Quốc tôi có một miếng đất, diện tích là hai ngàn 
ba trăm mẫu, Lương Hương sản xuất đá gạch nên chúng ta lấy tài nguyên nơi đó 
xây nhà bằng đá. Mỗi người xây một gian nhỏ, cách xa nhau khoảng chừng ba 
đến năm phút đi bộ. Trong đó chỉ cung cấp nước, không cung cấp điện, không có 
điện thoại, như vậy con người sẽ thanh tịnh. Ban đêm đốt đèn cầy để bạn phải 
ngủ sớm, thức sớm; trời tối rồi thì đi ngủ, trời chưa sáng liền thức dậy làm công 
phu sáng. Lớp học ở tại một phòng lớn có nhiều công năng; lạy Phật, cùng tu tập, 
sinh hoạt tại một trung tâm hoạt động được đặt tên là ‘Lục Hòa Ðường’. Ðạo 
tràng có rất nhiều cây ăn trái, có đến vài ngàn cây, do đó đạo tràng được đặt tên 
là ‘Thiện Quả Lâm’, trồng thiện nhân được thiện quả. Chỉ cần phát tâm chân thật, 
mọi việc đều có Tam Bảo gia trì, long thiên ủng hộ. 

 
7. Hết thảy pháp vô ngã (Buổi sáng 22-4-99) 

 
a. Vô Ngã Vô Pháp 
Trong Linh Phong Tông Luận, có đoạn Ngẫu Ích đại sư khai thị về ‘vô ngã’ 

rất đáng cho chúng ta học tập. Ðại ý là nói hết thảy chúng sanh từ vô thỉ kiếp đến 
nay ngộ nhận có một cái Ta nên từ đó phân biệt Ta, chấp trước Ta. Bởi vì sự nhận 
biết sai lầm này nên mới biến Nhất Chân pháp giới thành lục đạo luân hồi; [mãi 
trôi lăn] trong luân hồi, tri kiến này ngày càng sâu dày, chẳng thể phá vỡ, nên mới 
khởi Hoặc, tạo nghiệp, thọ báo. Thế nên nguyên nhân căn bản chúng sanh luân 
hồi trong lục đạo chính là sự nhận thức sai lầm ấy. Trong hết thảy kinh luận bất 
luận là Ðại Thừa hay Tiểu Thừa, Hiển Giáo hay Mật Giáo, đức Phật đều thường 
giảng về Vô Ngã và Vô Pháp. Ðiển tịch nhập môn của Tướng Tông, tôi nghĩ rất 
nhiều đồng tu đều đã đọc qua, Bách Pháp Minh Môn Luận mọi người đều đã đọc 
qua. Văn tự trong bộ luận này tuy chẳng nhiều nhưng chú giải của nó rất phong 
phú, trong Tục Tạng đã có sáu bản chú giải, còn rất nhiều chú giải chẳng được 
ghi trong ấy. Những gì bộ luận này nói chính là ‘Hết thảy pháp vô ngã’. Hết thảy 
pháp là gì? Vô ngã là gì? Trong Du Già Sư Ðịa Luận, Di Lặc Bồ Tát quy nạp hết 
thảy pháp thành sáu trăm sáu mươi pháp. Thiên Thân Bồ Tát lại quy nạp sáu trăm 
sáu mươi pháp này thành một trăm pháp, tiện lợi cho người sơ học, một trăm pháp 
này mở rộng ra tức là vô lượng vô biên hết thảy pháp. Trong hết thảy pháp này 
vô ngã, không những người vô ngã, pháp cũng vô ngã. Cho nên vừa nhập môn 
vào Tướng Tông thì liền phá hai thứ ngã chấp và pháp chấp, nếu phá được hai 
thứ chấp trước này thì bạn sẽ nhập vào cánh cửa Ðại Thừa, như vậy mới kể là đã 
nhập môn. 

Do đó có thể biết ngày nay chúng ta tu học chẳng nhập môn nổi, và cũng 
chẳng biết cánh cửa này ở đâu, chúng ta có tâm tìm cầu, cũng rất hết lòng nỗ lực, 
nhưng rốt cuộc cũng chẳng nhập môn được. Trong kinh luận đức Phật nói với 
chúng ta rất rõ ràng, đề ra thì hình như chúng ta đều hiểu rõ, tại sao vẫn chẳng thể 
nhập môn như cũ? Ðó là vì chẳng buông xuống. Ðọc thì đã đọc rồi, nghe thì cũng 
nghe rồi, nhưng chẳng thực hiện được. Muốn buông xuống thiệt chẳng phải dễ, 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

223 
 

tại sao vậy? Trong kinh Phật nói rất rõ: tập khí từ vô thỉ kiếp đến nay chứ chẳng 
phải chỉ một đời này mà thôi, đã mê chấp từ nhiều đời nhiều kiếp về trước. Người 
như thế nào mới có thể buông xuống? Có hai hạng: một là thượng căn, lợi trí (trí 
óc lanh lợi), hai là thiện căn phước đức sâu dày; khi họ vừa nghe, vừa tiếp xúc liền 
thật sự tin tưởng, thật sự hiểu rõ lợi ích của sự buông xuống, họ chịu [buông 
xuống]. Người căn tánh trung hạ thì khó hơn, hình như họ hiểu nhưng thật sự 
chẳng hiểu, họ vẫn tạo nghiệp, vẫn thọ báo như cũ; chúng ta là những người này. 
Hạng người này chỉ có một phương pháp cứu nổi, đó chính là nghiêm trì giới 
cấm, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ. Trừ cách này ra không thể cứu nổi! 
Tuy có vô lượng pháp môn, pháp môn bình đẳng, nhưng chẳng khế hợp căn cơ 
của chúng ta; chúng ta khổ công tu học nhưng vẫn chẳng đắc lực như cũ; so ra 
chẳng bằng những người chắc thật niệm Phật, bạn hãy xem tướng lành khi họ 
vãng sanh. Gần đây đồng tu ở Dallas nhìn thấy tận mắt, trong Phật Thất có người 
vãng sanh an lành, chẳng bị bịnh khổ. Những năm gần đây, ở Tân Gia Ba, ở Mã 
Lai Á những người niệm Phật vãng sanh chẳng ít, tướng lành vô cùng thù thắng. 
Trong Phật pháp có ‘Tam chuyển pháp luân’ những người này thị hiện cho chúng 
ta bằng cách ‘chứng chuyển’, niệm Phật vãng sanh, đây là chứng minh cho chúng 
ta coi. Trong kinh điển đức Phật dạy chúng ta, khuyên chúng ta, hiện nay lại có 
nhiều người như vậy chứng minh cho chúng ta thấy, chúng ta còn không tin nữa 
hay sao? Vẫn để nhân duyên này trôi qua, uổng phí hay sao? 

 
b. Bàn về gia trì 
Trong xã hội hiện nay, Phật pháp tuy rất tốt, chẳng có gì trong thế gian, 

xuất thế gian có thể sánh nổi, nhưng người phát tâm hoằng dương quá ít. Có rất 
nhiều bạn đồng học khiêm tốn và nói ‘Nghiệp chướng của tôi quá nặng, tôi chẳng 
có khả năng hoằng pháp lợi sanh, nếu đời này tôi có thể vãng sanh thì cũng mãn 
nguyện rồi’. Nói như vậy cũng chẳng thể nói là sai, nhưng cũng chẳng thể nói là 
đúng hoàn toàn. Sau khi bạn được lợi ích nơi Phật pháp xong rồi bạn ra đi, thế 
gian này chẳng có người tiếp nối, thế thì chẳng phải Phật pháp đã đoạn dứt trong 
đời của bạn hay sao? Từ khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni sáng [lập] giáo [đoàn] 
đến nay, đã truyền sang nhiều thế hệ [liên tục nên] chúng ta mới có duyên phận 
gặp được Phật pháp, đến đời này của chúng ta lại bị đoạn dứt, như vậy thì làm 
sao chẳng có lỗi đối với chư Phật, Bồ Tát cho được? Làm sao chẳng có lỗi đối 
với chư vị Tổ Sư Ðại Ðức? Ðức Phật hiểu rõ tâm lý của những người này nên 
trong kinh thường khuyên chúng ta, không những phải tự hành mà còn coi trọng 
hóa tha, giúp đỡ người khác. Nếu tôi chẳng có trí huệ, chẳng có khả năng, phiền 
não tập khí còn rất nặng, nhưng tôi phát tâm rộng lớn, xả mình vì người để làm 
sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh thì nhất định sẽ được chư Phật Như Lai gia trì.  

Nói thật ra, chư Phật Như Lai gia trì một cách bình đẳng cho hết thảy chúng 
sanh; có người có thể nhận được sự gia trì còn người khác lại chẳng nhận được, 
vấn đề chẳng ở phía chư Phật mà ở phía chúng ta, vấn đề là chúng ta có chịu tiếp 
nhận oai thần của Như Lai gia trì hay không? Làm thế nào mới tiếp nhận được? 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

224 
 

Tâm hạnh cùng Phật tương ứng thì sẽ tiếp nhận được; trái ngược với Phật thì sẽ 
tiếp nhận không được, Phật sẽ gia trì không được, đạo lý là ở tại chỗ này. Nếu 
tâm nguyện của chúng ta tương ứng với Phật, sức gia trì chúng ta nhận được vẫn 
không rõ ràng lắm, tại sao như vậy? Nguyên nhân ở chỗ xen tạp. Chỗ tương ứng 
của chúng ta có xen tạp ô nhiễm, cũng như Ngẫu Ích đại sư nói: xen tạp ‘Ta và 
cái của Ta’ (ngã và ngã sở), nên sự tương ứng này giảm xuống thật nhiều. Nếu có 
thể buông xuống ‘Ta và cái của Ta’ thì sức gia trì sẽ rõ ràng vô cùng, hầu như 
chính mình cũng có thể cảm giác được, người có công phu cũng có thể thấy được. 
‘Tâm - Nguyện - Giải - Hạnh’ của chúng ta tương ứng với Như Lai thì trong đó 
nhất định phải buông bỏ ‘Ta và cái của Ta’, tự mình mới có thể thực sự trở thành 
pháp khí, có thể tiếp nhận đại pháp của Như Lai. Cũng như chạy đua tiếp sức vậy, 
chúng ta phát nguyện đến thay thế, đến nhận ‘cái cây tiếp sức’ này; sau khi nhận 
rồi lập tức nghĩ đến phải giao cho người khác, làm cho Phật pháp có thể truyền 
mãi đến những đời sau, làm cho chánh pháp được trụ lâu dài trên thế gian. Pháp 
vận của Thế Tôn về sau còn chín ngàn năm nữa, chẳng như nhiều người nói đến 
năm 1999 là ngày tận thế, trong Phật pháp chẳng có cách nói như vậy, thế nên 
chúng ta phải có lòng tin, có nguyện lực, hết lòng nỗ lực tu học. Cơ sở tu học nhất 
định là tịnh giới. Ðoạn mở đầu kinh Vô Lượng Thọ liền dạy chúng ta ‘khéo giữ 
gìn ba nghiệp’, đây là lời dạy chân thành. 

 
c. Nhất tâm niệm Phật 
Nhất tâm niệm Phật, niệm Phật là nghĩa rộng, chẳng phải nghĩa hẹp, tâm 

nguyện tương ứng với Phật chính là niệm Phật. Chúng ta nhìn thấy ‘Phổ Hiền 
Hạnh Nguyện Phẩm’, ‘Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm’ cũng được gọi là ‘Tứ Thập 
Hoa Nghiêm’; Thiện Tài đồng tử tham học Kiết Tường Vân tỳ kheo, pháp môn 
tu của Kiết Tường Vân tỳ kheo chính là pháp môn Niệm Phật, trong kinh được 
gọi là ‘Ban Chu Tam Muội’. Kiết Tường Vân tỳ kheo giảng giải cho Thiện Tài 
đồng tử và giới thiệu pháp môn Niệm Phật, giới thiệu hết hai mươi mốt loại; hai 
mươi mốt pháp môn Niệm Phật này hầu như đã bao gồm hết tất cả Phật pháp 
trong ấy; Trong kinh Hoa Nghiêm, một tức là nhiều, nhiều tức là một, một và 
nhiều chẳng hai, Kiết Tường Vân giảng vô cùng viên mãn. Bởi vậy nên nói Niệm 
Phật thì pháp nào chẳng phải Niệm Phật? Nói Tọa Thiền thì pháp nào chẳng phải 
Tọa Thiền? Nói Trì Giới thì pháp nào chẳng phải Trì Giới? Chúng sanh chúng ta 
khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước trong những pháp này, lìa khỏi vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước thì bất cứ pháp nào cũng là Phật pháp viên mãn, như 
vậy mới có thể thành vô thượng đạo. Chẳng giống như người thế gian, chúng ta 
tu Tịnh, Tịnh chẳng phải Thiền, Thiền chẳng phải Giới, Giới chẳng phải Mật, 
chúng ta ngăn chia ranh giới rõ ràng như vậy nên từ đầu đến cuối đều chẳng thể 
thâm nhập. Bất luận là tu học pháp môn nào đều chẳng thể thành tựu, tâm chẳng 
thanh tịnh, chúng ta từ đầu đến cuối đều chẳng đạt được Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, 
Giác. Nguyên nhân ở tại chỗ nào, biết hay chăng? Lìa khỏi vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước thì bất luận là tu học pháp môn nào đều đạt được Thanh Tịnh, Bình 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

225 
 

Ðẳng, Giác. Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác tức là Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh 
Giác, cũng tức là cứu cánh viên mãn đại Bồ Ðề, đại Niết Bàn. 

Từ đó có thể biết gốc bịnh của chúng ta là phân biệt, chấp trước, trong kinh 
Kim Cang, Kinh Bát Nhã nói đến ‘chấp tướng’, gốc bịnh ở tại chấp tướng. Chúng 
ta phải dùng: lìa hết thảy tướng, tức hết thảy pháp, dùng phương pháp này để đối 
trị. Làm thế nào lìa tướng? Chúng ta cũng chẳng biết. Dù cho bạn có biết đi nữa, 
biết đạo lý và phương pháp, thật ra cũng chẳng thực hiện được trong đời sống 
hằng ngày, chẳng làm nổi! Tổ sư đại đức dạy chúng ta niệm Phật, khi phân biệt 
chấp trước vừa khởi lên, lập tức dùng một câu A Di Ðà Phật phủ kín nó, đây là 
công phu ban đầu; công phu lên thêm một chút nữa thì câu A Di Ðà Phật này hóa 
giải nó, đây là công phu bậc thứ nhì; lên thêm một bậc nữa thì câu A Di Ðà Phật 
này viên dung rồi. Cùng niệm một câu A Di Ðà Phật, công phu của mỗi người 
chẳng giống nhau, phương pháp này rất tốt! Thiện Tài tham vấn vị thiện tri thức 
thứ nhất dùng phương pháp này. Thứ tự sắp xếp trong Phật pháp đều có ý nghĩa, 
chẳng phải tùy tiện sắp đặt. Vị thiện hữu thứ nhất trong năm mươi ba lần tham 
vấn là ‘Pháp môn Niệm Phật’, vị thiện hữu sau cùng, Phổ Hiền Bồ Tát ‘Thập đại 
nguyện vương, dẫn về Cực Lạc’, các bạn xem như vậy có ý nghĩa gì? Từ đầu đến 
cuối đều là một câu A Di Ðà Phật này niệm đến cùng. Không những phải niệm 
Phật, sau cùng còn phải yêu cầu vãng sanh tây phương Tịnh Ðộ, Phổ Hiền Bồ Tát 
thập đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc, chư vị nghĩ xem đó là ý nghĩa gì? Hy 
vọng chúng ta từ chỗ này có thể lãnh ngộ.  

 
8. Phong thủy và vận mạng (Buổi sáng 26-4-99) 

 
a. Phong thủy và vận mạng 
Nhà Nho nói ‘Ðạo của phu tử chỉ là trung hậu, khoan thứ mà thôi’ 93. Nhà 

Phật nói: ‘Từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa’, quan niệm chánh nói trong nhà 
Nho và nhà Phật đích thật có thể giúp đỡ hết thảy chúng sanh đạt đến nguyện 
vọng hạnh phúc mỹ mãn. 

Phàm phu nhất định sẽ phải chịu ảnh hưởng của sự vật bên ngoài, phàm 
phu có phân biệt, chấp trước cho nên lọt vào trong vận mạng. Vận mạng có thể 
đoán được, Liễu Phàm Tứ Huấn nói về những đạo lý này rất rõ ràng. Thế nên lúc 
khởi tâm động niệm mà có phân biệt chấp trước thì sẽ chẳng thoát ra vòng chi 
phối của vận mạng. Vẫn còn chịu sự quyến rũ, ảnh hưởng của những sự vật bên 
ngoài thì tâm sẽ chuyển theo cảnh giới; tâm vẫn còn chuyển theo cảnh giới là 
phàm phu, như vậy thì chắc chắn sẽ có phong thủy. 

Thông đạt hiểu rõ hết thảy sự vật thì gọi là thánh nhân. Thánh nhân chẳng 
bị vận mạng chi phối vì họ đối với tất cả người, sự, và vật trong thế gian và xuất 
thế gian chẳng có phân biệt chấp trước, họ đã vượt ra ngoài vận mạng. Vẫn chịu 
ảnh hưởng của hoàn cảnh thì sẽ có phong thủy; chẳng bị hoàn cảnh bên ngoài ảnh 

 
93 Phu tử chi đạo, trung thứ nhi dĩ 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

226 
 

hưởng, tự mình có thể làm chủ mình là chư Phật, Bồ Tát. Kinh Lăng Nghiêm nói: 
‘Nếu chuyển được cảnh giới thì cũng giống như Như Lai’, có năng lực không bị 
cảnh giới chuyển, lại có thể chuyển cảnh giới tức là thánh nhân. Sự khác biệt giữa 
phàm và thánh là ở tại chỗ này. 

Chúng ta không có năng lực chuyển biến cảnh giới nên phải lựa chọn những 
hoàn cảnh tốt, có ích cho sự tu học của mình; người xưa lúc công phu chưa thành 
tựu đều chọn ở trong núi sâu, đầm lớn. Phần đông các tòng lâm đạo tràng ở Trung 
Quốc đều được xây dựng trên núi cao, ở những chỗ giao thông chẳng thuận tiện, 
người ta ít lui tới, hoàn cảnh như vậy có ích cho sự tu học. Nếu chúng ta dễ bị 
ngoại cảnh ảnh hưởng thì phải tránh tiếp xúc, đây là cách làm thông minh, sự lựa 
chọn có trí huệ. Ðến khi đạo nghiệp của mình có thành tựu, chẳng bị hoàn cảnh 
ảnh hưởng, có thể làm chủ được mình, đến lúc này xuống núi, vào đời giúp đỡ 
chúng sanh khổ nạn. Nếu chẳng thành tựu mà cứ đi vào xã hội, đặc biệt là xã hội 
ngày nay, chắc chắn sẽ mê mất chính mình, rất dễ bị đọa lạc. Không chỉ hiện tại 
đọa lạc trong danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, mà đời sau sẽ đọa vào ba 
đường ác, như vậy thì khổ lắm. Bởi vậy nên lựa chọn hoàn cảnh đối với sự học 
tập của chúng ta vô cùng quan trọng. 

Ngày nay hoàn cảnh lớn xung quanh chẳng tốt, chúng ta phải xây dựng 
hoàn cảnh nhỏ tốt hơn, bảo vệ mình. Hoàn cảnh là gì? Người ngoại quốc gọi là 
từ trường, người Trung Quốc gọi là phong khí, cũng có thể nói từ trường của hoàn 
cảnh xung quanh chẳng thuận tiện cho sự tu học của chúng ta. Hiện nay hoàn 
cảnh ở đô thị chẳng giống như ở thôn quê, hoàn cảnh ở thôn quê còn mộc mạc, 
sự dụ dỗ quyến rủ còn ít, mức dụ hoặc còn nhẹ. Những sự dụ hoặc ở đô thị nhiều 
hơn, sức dụ hoặc mạnh mẽ, nếu chẳng có công phu định huệ tương đối khá thì rất 
khó bảo toàn mình. 

Có thể tìm được một nơi núi sông tao nhã, hoàn cảnh vắng lặng để tu học 
là tùy nơi phước báo của từng người. Chúng ta rất muốn ẩn cư nhưng chẳng có 
phước báo, tu hành ở thành thị rất khó khăn, mỗi ngày đều phải chống chọi với 
ngoại cảnh, phải đề cao cảnh giác từng giây từng phút, vừa sơ hở chút xíu liền bị 
đánh bại, liền bị đọa lạc. Nếu y theo Phật pháp mà nói thì xã hội ngày nay chỗ 
nào cũng là cạm bẫy, đi đâu cũng dẫn tới cửa địa ngục, có bao nhiêu người có thể 
cảnh giác nổi, có thể nhìn thấy, có thể phòng ngừa? Phàm những ai có thể nhìn 
thấy chân tướng sự thật này thì họ được cứu; nếu chẳng nhìn thấy mà nhắc nhở 
cũng chẳng tỉnh ngộ thì sẽ không có cách chi cứu nổi. 
 

b. Học vi nhân sư, hành vi thế phạm 
Chúng ta có trách nhiệm giữ gìn sự an định, hòa bình của xã hội, quốc gia, 

thế giới. Luôn luôn nghĩ cho sự hạnh phúc của chúng sanh, chẳng vì mình là hành 
Bồ Tát đạo. Phải luôn luôn nghĩ đến ‘Học vi nhân sư, hành vi thế phạm’, làm 
gương mẫu tốt cho xã hội đại chúng. Xã hội hiện tại phạm lỗi lầm gì thì chúng ta 
phải đối trị, giúp đỡ họ, như vậy thì phải làm ngược lại những chuyện này. Người 
thế gian tham hưởng danh văn, lợi dưỡng thì chúng ta phải buông bỏ danh văn, 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

227 
 

lợi dưỡng. Người thế gian chạy theo vinh hoa phú quý thì chúng ta phải buông 
bỏ vinh hoa phú quý, phải thật sự làm ra khuôn mẫu cho người ta xem. Người thế 
gian luôn luôn muốn khống chế hết thảy người, sự, vật thì chúng ta phải buông 
xuống những ý niệm muốn khống chế này. Người thế gian luôn tìm cách chiếm 
lấy, tranh đoạt tất cả người, sự, vật thì chúng ta phải buông xả những tâm niệm 
muốn chiếm đoạt này; nếu chẳng có tâm niệm thì làm sao có hành động cho được! 

Khi người khác nhìn thấy đời sống của chúng ta [có lẽ nghĩ rằng] rất cực 
khổ, nhưng khổ và vui chẳng có tiêu chuẩn, những gì chúng ta cảm thọ đều là 
niềm vui chân thật. Khi chúng ta hưởng lạc, hưởng thanh phước, thanh phước là 
chân lạc, là niềm vui khỏe mạnh. Người thế gian hưởng thọ niềm vui của ngũ dục 
lục trần, đó là ma túy, niềm vui của sự hút thuốc phiện, là niềm vui bệnh hoạn, 
chẳng bình thường! Chỉ trong chớp mắt, quả báo sẽ chẳng thể tưởng tượng nổi. 
Lời giáo huấn của Phật, Bồ Tát, và thánh triết thế gian đều là lời vàng ngọc. Trong 
xã hội hiện nay đích thật có nhiều người bị danh lợi, vật dục làm mờ mắt, mê mất 
phương hướng, tìm đủ mọi cách tranh giành danh văn lợi dưỡng, hưởng thọ vật 
dục, đã đến mức chẳng từ một thủ đoạn nào hết, ngay cả Phật pháp cũng bị lợi 
dụng. Trong kinh có ghi lại một chuyện lúc Thế Tôn còn tại thế, Ma Vương Ba 
Tuần khuyên Thế Tôn sớm nhập Niết Bàn, Ma thề sẽ phá hoại Phật pháp. Phật 
nói: ‘Phật pháp là chánh pháp, chẳng có ai có thể phá hoại nổi’. Ma Vương đáp: 
‘Ðợi đến thời kỳ Mạt Pháp của ông, tôi sẽ kêu ma con, ma cháu của tôi đều xuất 
gia để tiêu diệt pháp của ông’. Thế Tôn nghe xong chẳng nói một lời, rơi lệ, đúng 
như câu ‘ví như con trùng trên thân sư tử rỉa thịt sư tử’ 94. Hiện nay là thời Mạt 
Pháp, trong tâm mọi người ai cũng biết rõ. 

Chúng ta phải làm người đệ tử chân chánh của đức Phật, phải nghĩ nội 
trong một đời này phải có thành tựu thực sự, trước hết phải nhận biết căn bịnh tệ 
hại này, cắt đứt mầm mống của nó trong tâm chúng ta thì mới có thể thành tựu. 
Thực ra, Thế Tôn đã làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta, Ngài buông bỏ hoàn 
toàn, sinh sống vô cùng tự tại, khoái lạc. Thế Tôn cả đời chẳng có đạo tràng, đều 
ở trong những túp lều tranh, Phật giảng kinh thuyết pháp ngay trên bải cỏ, dưới 
bóng cây. Ngày nay chúng ta cùng nhau tu tập cũng nên khôi phục lại cách sống 
trong lều tranh, việc này có ích lợi rất lớn, đối với hoàn cảnh cư trú chẳng có mảy 
tơ lưu luyến. Nếu cư trú trong nhà cao cửa rộng, phòng ốc tráng lệ, rất thoải mái, 
rất an ổn thì sẽ chẳng muốn xa lìa, sẽ sanh khởi tâm tham, khống chế, chiếm hữu. 
Tương lai lúc chết đi phải đọa làm thân súc sanh, sanh làm dán, kiến, và những 
loài côn trùng trong đạo tràng, như vậy thì đáng thương quá, bi thương quá! 

Năm xưa lúc đức Thế Tôn còn tại thế, tăng đoàn chẳng có tổ chức hẳn hòi, 
chẳng có tầng tầng tiết chế, chỉ có quan hệ thầy trò. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 
là thầy, một ngàn hai trăm năm mươi người là học trò. Những ‘thượng thủ’ đề 
cập trong kinh đều là tiêu biểu pháp, chẳng phải tổ chức thật sự. Nguyên nhân họ 
sống vui vẻ, hạnh phúc là vì mỗi ngày đều nghe pháp, tư tưởng và kiến giải của 

 
94 Thí như sư tử trùng, hoàn phệ sư tử nhục 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

228 
 

mọi người dần dần giống nhau. Giống nhau ở đây không có nghĩa là tiếp nhận tư 
tưởng và kiến giải của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, mà mỗi người đều buông bỏ 
vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của mình, được vậy thì tư tưởng sẽ giống nhau, 
đây là ‘kiến hòa đồng giải’. Chẳng phải nói “tư tưởng của Phật chính xác, chúng 
ta đều sai lầm hết, chúng ta phải dùng tư tưởng của đức Phật Thích Ca Mâu Ni 
làm tư tưởng của mình”. Ðức Phật tuyệt đối chẳng làm việc này, làm vậy là Ma. 
Phật tuyệt đối chẳng khống chế người, Phật dạy hết thảy chúng sanh đều có Phật 
tánh, đều sẽ làm Phật. Cho nên Phật pháp chân chánh tuyệt đối chẳng có tâm niệm 
khống chế, chiếm hữu hết thảy người, sự, vật. Nếu chúng ta có thể buông bỏ tâm 
niệm khống chế, chiếm hữu, phân biệt, chấp trước thì sẽ được đại tự tại, sống 
cuộc đời của Phật, Bồ Tát, Trời, Thần Tiên. Ðây là việc chúng ta phải hiểu, phải 
hết lòng nỗ lực học tập. 

Những tổ chức có hình thức hẳn hòi rất dễ bị người ta lợi dụng, chẳng có 
tổ chức vẫn tốt hơn. Có người nói nếu không có tổ chức thì sẽ chẳng có sức mạnh, 
đây là sức mạnh tranh giành quyền lợi, chúng ta chẳng ham những thứ này. Chúng 
ta muốn được sức mạnh của Giới, Ðịnh, Huệ, sức mạnh này có thể đột phá tam 
giới, đoạn dứt sanh tử, có thể mở rộng không gian sinh hoạt của chúng ta đến tận 
hư không pháp giới, đây là trí huệ chân thật. Trí huệ chân thật mới có thể giúp đỡ 
xã hội an định, thế giới hòa bình, hết thảy chúng sanh đạt đến hạnh phúc mỹ mãn, 
đây là đại từ đại bi, đây là đạo trung thứ (trung hậu, khoan thứ) của Khổng Phu 
Tử. Người học Phật phải có trí huệ chân chánh, đem đạo trung thứ của Khổng 
Phu Tử và đại từ đại bi của Thế Tôn thực hiện ngay trong đời này, được vậy mới 
chẳng thẹn làm đệ tử của thánh nhân, sống cuộc đời này mới có ý nghĩa, có giá 
trị. 
 

 
Phụ lục 1: Ðạo cư xử giữa má chồng và con dâu 

Hòa thượng Tịnh Không giảng thuyết 
Ðệ tử cung kính chỉnh lý 
 
Có một đồng tu học Phật trẻ tuổi nói với tôi rằng cô muốn ly hôn. 
Tôi nói: ‘Tại sao cô lại có ý niệm này, đời sống có trục trặc khó khăn gì 

chăng?’ 
Cô nói: ‘Chồng không tốt, ba má chồng không tốt, đặc biệt là ba má chồng 

khó quá’. 
Nếu cô chẳng học Phật thì tôi không nói, đã là người học Phật thì phải biết 

cách đối xử giữa người với nhau, bất luận là gặp nhau một giờ, một ngày, hoặc 
một đời cũng vậy, hết thảy đều là nghiệp duyên từ đời trước, nếu không có duyên, 
dù có đối diện thì cũng chẳng gặp gỡ. Vì đã có nghiệp duyên thì phải nhẫn chịu, 
dù là ác duyên cũng phải nhẫn chịu, khó nhẫn cũng phải nhẫn. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

229 
 

Khi gặp cảnh duyên và cảm thấy khó nhẫn vì tự mình chẳng có trí huệ, phải 
luôn luôn nhắc nhở mình: lỗi chẳng ở tại người khác, đều ở tại chính mình. Hãy 
ghi nhớ kỹ lời Lục Tổ Huệ Năng đại sư dạy: ‘Nếu là người chân thật tu hành thì 
không thấy lỗi của thế gian’. 

Má chồng và con dâu không hạp, người con dâu có học Phật thì phải phản 
tỉnh ‘má chồng mình chẳng có lỗi gì hết, lỗi ở tại nơi mình’, nếu thường nghĩ như 
vậy tức là hành Bồ Tát đạo. Lúc nào cũng sửa sai đổi mới thì có thể cởi mở những 
oán kết từ đời trước. 

Nếu lúc nào cũng oán trách người khác, luôn cảm thấy là lỗi của đối 
phương, chính mình chẳng có lỗi lầm chi cả, gút mắt trong tâm ngày càng cứng 
chắc, đời đời kiếp kiếp cứ trả thù lẫn nhau, oan oan tương báo đến chừng nào mới 
dứt? Tại sao không thừa dịp này tháo mở gút mắt ra? Người có trí huệ có thể tháo 
gỡ gút mắt, sau khi gỡ ra thì oan gia quyến thuộc sẽ trở thành pháp quyến, như 
vậy thì tốt biết mấy! Thực sự độ mình và độ người, đây là sự nghiệp của Bồ Tát. 
Thế nên nếu gặp hoàn cảnh như vậy thì phải biết đây là cơ duyên tốt để mình 
hành Bồ Tát đạo. 

Tu hành không phải là mỗi ngày chỉ niệm kinh, lạy Phật, gõ mõ, đó đều là 
hình dáng bề ngoài mà thôi; thực chất phải ở tại việc xử sự, đãi người, tiếp vật, 
hóa giải hết thảy ân oán từ vô lượng kiếp đến nay, như vậy mới là chân tu hành. 

Không những tự mình trong đời này phải siêu việt Lục Ðộ, thập pháp giới, 
vãng sanh Tịnh Ðộ bất thoái thành Phật, mà cũng phải khiến cho oan gia chủ nợ 
của mình đều thức tỉnh, và giúp họ niệm Phật vãng sanh bất thoái thành Phật; tâm 
đại từ bi của bạn hiển lộ ra, những oan gia chủ nợ này nhất định sẽ được độ, vì họ 
có duyên với bạn. Trong kinh Phật thường nói: ‘Phật không độ người chẳng có 
duyên’, chỉ cần có duyên thì nhất định sẽ được độ, bất luận là thiện duyên, ác 
duyên đều là có duyên cho nên đều sẽ được độ. 

Nếu đem hết thảy sai lầm đều gán cho người khác, kết tội trên hoàn cảnh, 
luôn luôn cảm thấy mình chẳng sai, đây chính là lỗi lầm lớn nhất của chúng ta, 
và cũng là lý do tại sao một người cả đời tu học chẳng thể thành công. Phật nói 
trong thế gian chỉ có hai hạng người không có lỗi lầm: thứ nhất là chư Phật Như 
Lai, cho dù Ðẳng Giác Bồ Tát cũng vẫn còn lỗi lầm, duy chỉ có chư Phật Như Lai 
chẳng có lỗi lầm. Hạng thứ hai là phàm phu, người ngu, có lỗi lầm đầy mình 
nhưng chẳng thừa nhận. Trừ hai hạng này ra thì ai chẳng có lỗi lầm? Do đó lỗi 
lầm chẳng ở tại cảnh giới bên ngoài mà ở tại mình. Cổ đức dạy ‘quay đầu là bến 
bờ’, nếu có thể quay về phản tỉnh thì đó là giác ngộ, khai ngộ rồi; sau khi phản 
tỉnh xong niệm niệm đều sửa sai đổi mới, nỗ lực hướng thiện, đó mới là tu hành 
chân chánh. Phải tìm cầu lợi ích chân thật của Phật pháp ở nơi này, phải chân 
thành, phải cung kính; ‘kính’ là kính người, kính sự, kính vật, kính nghiệp. Tâm 
thành kính lớn thì đạt được lợi ích lớn; tâm thành kính nhỏ thì đạt được lợi ích 
nhỏ; chẳng có thành kính thì chẳng đạt được gì cả. Ðó là điều Ấn Tổ dạy chúng 
ta: ‘Có một phần thành kính thì được một phần lợi ích; mười phần thành kính thì 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

230 
 

được mười phần lợi ích’. Nếu chân thành, cung kính đến cùng cực thì bạn có thể 
đạt được hoàn toàn, đây chính là chỗ ‘minh tâm kiến tánh’ trong Tông Môn. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ đức Phật dạy chúng ta phải: ‘Ban lợi ích chân 
thật cho chúng sanh’, dạy cho chúng sanh đạt được lợi ích chân thật tức là dạy 
chúng sanh dùng tâm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi để xử sự, đãi người, 
tiếp vật, sau đó trên sự tướng mới thực sự có thể nhìn thấu, buông xuống. ‘Nhìn 
thấu’ là hiểu rõ triệt để, ‘buông xuống’ là tâm địa thanh tịnh, mảy trần chẳng 
nhiễm, như vậy mới được tự tại, tùy duyên, niệm Phật sẽ nhất định được sanh 
Tịnh Ðộ. 
 
Phụ lục 2: Nói chuyện với bốn mươi ba vị Tu Nữ Thiên Chúa Giáo. 

Hòa Thượng Tịnh Không giảng thuyết. 
 
Trước hết chúng tôi nhiệt liệt hoan nghinh chư vị Tu Nữ Thiên Chúa Giáo 

tôn kính từ mười bốn quốc gia, địa phương đến phỏng vấn Cư Sĩ Lâm Tân Gia 
Ba. 

Hai năm nay chúng tôi dốc toàn lực khởi động đa nguyên văn hóa, có người 
hỏi tôi tại sao phải làm như vậy? 

Câu trả lời là từ lời dạy của đức Phật. Bản thân Phật giáo vốn là một giáo 
dục xã hội đa nguyên văn hóa. Hai ngàn năm trăm năm trước lúc đức Phật Thích 
Ca Mâu Ni còn tại thế, sự giáo học của Ngài chẳng phân giới hạn quốc gia, chẳng 
phân chủng tộc và tôn giáo. Chúng ta từ những bản ghi chép lời dạy của Ngài 
(kinh điển) thấy được năm xưa khi đức Phật dạy học khắp nơi ở Ấn Ðộ, có mười 
mấy vị quốc vương và rất nhiều nhà truyền giáo, lãnh đạo tôn giáo đều đến tham 
dự nghe giảng. 

Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni chẳng phải thần, Ngài là người. Nói theo ngôn 
ngữ hiện nay thì Ngài là một học giả giáo dục xã hội, hơn nữa còn là một vị vô 
cùng nhân từ, chuyên làm công tác giáo dục xã hội đa nguyên. Ngài dạy chúng ta 
giữa người với người phải nên chung sống như thế nào, làm sao sinh sống trong 
hoàn cảnh thiên nhiên, đối xử với thiên địa quỷ thần, và cũng là làm thế nào để 
đối xử với các tôn giáo khác. 

Nói sâu thêm nữa, như khoa học gia hiện nay phát hiện khái niệm về Thời 
Không (thời gian và không gian) có rất nhiều duy thứ (nhiều chiều), chúng ta chẳng 
nhìn thấy những chúng sanh sinh sống ở thời gian và không gian bốn chiều trở 
lên. Thích Ca Mâu Ni Phật nói với chúng ta Thời Không là nhiều duy thứ, Thời 
Không nhiều duy thứ này đã được chứng minh bởi khoa học gia. Chúng sanh ở 
Thời Không cao duy thứ hơn những chúng sanh mà chúng ta biết được, tiếp xúc 
đến rất nhiều. Cho nên mục đích giáo học của Thích Ca Mâu Ni Phật là muốn 
chúng ta hiểu rõ, mở rộng tâm lượng, siêu tình ly kiến, bao dung vạn vật, từ ái 
chúng sanh; được vậy thì xã hội mới có thể hòa hài, an định, phồn vinh, hưng 
vượng. 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

231 
 

Hiện nay mọi người đều biết, năm 1999 và 2000 trên thế giới sẽ có rất 
nhiều tai nạn. Những tai nạn này đều do con người tạo ra, vì tư tưởng của con 
người sai lầm, kiến giải, ngôn ngữ, hành vi đều sai lầm nên mới tạo thành thiên 
tai nhân họa. Những tai nạn này không phải ngày nay mới có, mà đã từng xảy ra 
hai ngàn năm trước. Thích Ca Mâu Ni Phật đã xuất sanh trong thời đại đó, nên 
Ngài hiểu rõ vô cùng, biết việc này chẳng thể dùng chánh trị, võ lực giải quyết 
được, bản thân của Ngài là một vị Vương tử, nên Ngài buông bỏ ngôi vua. Kinh 
tế và khoa học kỹ thuật hiện nay tạo thành rất nhiều ảnh hưởng phụ trong xã hội, 
thế nên kinh tế và khoa học cũng không thể giải quyết vấn đề. Hiện nay chúng ta 
hiểu rõ duy chỉ có nhà tôn giáo đem lòng chân thành và trí huệ, lòng thương yêu 
bình đẳng để giúp đỡ xã hội thì vấn đề này mới được giải quyết một cách viên 
mãn. 

Phật Ðà, Bồ Tát, và A La Hán trong Phật giáo đều là danh xưng của học 
vị. Phật nói hết thảy chúng sanh vốn thành Phật, cho nên chúng ta nhìn hết thảy 
chúng sanh đều là Phật, đều là Bồ Tát. Những người chẳng mê hoặc, hiểu rõ vũ 
trụ nhân sanh thì chúng ta xưng là Phật, đây là định nghĩa của Phật, Phật là một 
người tràn đầy từ bi, viên mãn trí huệ chân thật. 

Tôi đã từng tiếp xúc với rất nhiều người lãnh đạo tôn giáo, họ là Bồ Tát. 
Hôm nay quý vị đến đây thăm viếng, mỗi người quý vị đều là Bồ Tát. Bồ Tát tức 
là người có trí huệ, có lòng thương yêu, có thể hy sinh, dâng hiến, là danh xưng 
cho những người làm công tác [phục vụ] xã hội đại chúng. Chúng tôi tiếp xúc với 
rất nhiều tôn giáo, cho dù lễ nghi và giáo nghĩa của quý vị chẳng đồng nhưng 
lòng thương yêu chân thành hoàn toàn tương đồng, lòng thương yêu chân thành 
này có thể cứu độ hết thảy hoạn nạn của chúng sanh. 

Chúng ta phải mở rộng tâm lượng. Phật nói tâm lượng của mỗi người vốn 
to bằng hư không nếu chúng ta chẳng có chấp trước, chẳng có phân biệt, chẳng 
có vọng tưởng. Tâm lượng đích thật là như hư không, việc này có thể tin được. 
Thế nên chúng ta muốn dùng trí huệ và lòng thương để giúp đỡ xã hội rộng lớn 
thì nhất định phải bắt đầu làm từ sự mở rộng tâm lượng. 

Chúng tôi xây dựng một đạo tràng nhỏ ở đây, đạo tràng này chẳng phải xây 
cho giáo hội chúng tôi, cũng chẳng phải vì địa phương Tân Gia Ba này, mà là vì 
toàn thế giới, vì hết thảy chúng sanh mà xây dựng. Chúng ta hiến dâng trí huệ, ái 
tâm, lao lực là để làm một gương tốt cho hết thảy chúng sanh, thế nên tông chỉ 
của giáo học nhà Phật tức là ‘Học vi nhân sư, hành vi thế phạm’. Vì thế chúng tôi 
là một học trò của Thích Ca Mâu Ni Phật thì khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo 
tác đều phải nghĩ tâm niệm và hành vi của mình có thể làm gương mẫu cho xã 
hội đại chúng hay chăng. Nếu chẳng thể làm gương tốt cho xã hội đại chúng thì 
chẳng thể suy nghĩ, chẳng thể nói, chẳng thể làm. 

Chúng ta học tập theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tiếp nhận lời giáo huấn 
của Ngài thì phải hy sinh, phụng hiến giống như Ngài. Chúng ta biết một cách 
sâu sắc nếu chỉ thương mình, gia đình mình thì sẽ có xung đột với người khác, 



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

232 
 

gia đình khác; nếu chỉ thương yêu tôn giáo mình mà bài xích tôn giáo khác thì sẽ 
dẫn đến chiến tranh tôn giáo; nếu chỉ thương yêu quốc gia mình mà chẳng thương 
yêu quốc gia của người khác thì giữa quốc gia này với quốc gia khác sẽ sanh ra 
đối kháng; chỉ thương yêu địa cầu này của chúng ta, chẳng thương tinh cầu khác 
thì sẽ có chiến tranh giữa các tinh cầu. Thế nên chúng ta nhất định phải mở rộng 
tâm lượng, phải thương yêu hết thảy chúng sanh trong tận hư không, trọn khắp 
pháp giới. 

Có người hỏi tôi niệm Phật như thế nào? Tôi trả lời những gì mắt tôi nhìn 
thấy, tai tôi nghe đến, thân thể tiếp xúc đến, hết thảy người, hết thảy sự, hết thảy 
vật đều là A Di Ðà Phật. Thế nên dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình 
đẳng, tâm từ bi để đối đãi với hết thảy người, sự, vật, đó chính là niệm Phật. 

Chúng tôi vô cùng hy vọng mỗi tôn giáo đều coi trọng giáo dục ‘Chân Trí 
Nhân Ái’. Tuyên giảng giáo học Nhân Ái của Thượng Ðế, giáo học Nhân Ái của 
Thần, hoàn toàn tương đồng với tuyên giảng giáo học của đức Phật. Trước lúc 
học Phật tôi cũng rất thích đọc điển tịch của các tôn giáo, đều hết sức tôn trọng. 
Luôn cho rằng duy chỉ có nhà truyền giáo và tín đồ của các tôn giáo nối vòng tay 
lớn với nhau, hỗ tương tôn trọng, hỗ tương kính ái, hỗ tương hợp tác thì thế giới 
mới an định, hòa lạc. 

Xã hội hiện nay có cảnh giới tốt và không tốt; có người thiện và cũng có 
người ác. Ðối với người không tốt thì mình phải nghĩ họ chỉ mê hoặc điên đảo 
nhất thời, bản tâm bản tánh của họ vốn đều tốt, chúng ta phải giúp đỡ họ quay trở 
lại, nhà Phật nói: ‘Quay lại là bến bờ’. Thế nên giáo dục văn hóa đa nguyên là 
giáo dục chân thành thương yêu, có thể thương yêu hết thảy chúng sanh một cách 
phổ biến. 

Hôm nay chúng tôi vô cùng hoan nghinh quý vị quang lâm đến tham quan 
Cư Sĩ Lâm, chúng tôi cũng hy vọng quý vị có thể dùng tâm thương yêu chân 
thành để cứu vớt thế gian khổ nạn này. Nếu quý vị cần chúng tôi hợp tác, giúp đỡ 
thì chúng tôi sẽ dốc toàn tâm toàn lực để giúp đỡ quý vị. Chúng tôi xem những 
chuyện tốt của mỗi người trong thế gian đều như chuyện mình nên làm, giúp đỡ 
người khác chính là giúp đỡ mình; thương người khác chính là thương mình. 

Chúc mọi người khỏe mạnh, vui vẻ, phước huệ tăng trưởng. 
Xin cám ơn quý vị! 
 
 
 
 
Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các bậc thức 

giả hoan hỷ phủ chính cho.  



Học Vi Nhân Sư Hành Vi Thế Phạm 

233 
 

Xin chân thành cảm tạ đạo hữu Như Hòa đã tận tụy sửa chữa, giảo duyệt 
bản dịch cũng như hướng dẫn và giúp đỡ chúng tôi trong công việc chuyển ngữ. 

Một nhóm Diệu Âm cư sĩ,  
Tu chỉnh và trình bày, 4-tháng 9-2006 
 
 
Hồi hướng 

Nguyện đem công đức này trang nghiêm Phật Tịnh Ðộ 
Trên đền bốn ân nặng, dưới độ ba đường khổ 
Nếu có người nghe được đều phát Bồ Ðề Tâm 
Ðến hết báo thân này đồng sanh Cực Lạc quốc 


