














B

Buddhisten sind wirklich gliickliche, ruhige und gelassene Menschen, dies zumindest ist die
Aussage eines Londoner Berichtes, der aufgrund von Gehirnscans von Buddhisten erstelit
wurde. Mit neuesten Abtastverfahren haben Neurologen entdeckt, dass bestimmte
Gehirnbereiche von Buddhisten standig hervorgehoben werden, dies sind positive Gefiihle
und gute Stimmung — und dies nicht nur wenn sie meditieren.

"Wir kdnnen mit gréBter Gewissheit davon ausgehen, dass jene anscheinend gliicklichen,
buddhistischen Seelen, die man an Orten wie z.B. Dharamsala, Indien, trifft, wirklich
glucklich sind," sagt Professor Owen Flanagan, von der Duke University in Nordcarolina.
Dharamsala ist die Exilheimat des Tibetanischen Fihrers Dalai Lama. Die Abtastung des
Gehirns durch Wissenschaftler der Universitdt von Wisconsin, Madison, zeigte, die Aktivitét
des linken Stirnbereiches bei erfahrenen, praktizierenden Buddhisten. Der Bereich wird mit
positiven Gefiihlen, Selbstkontrolle und Temperament verbunden. Andere Untersuchungen
durch Paul Ekman, von der Universitét von Kalifomien, San Francisco, Medizinische
Fakultst, zeigte, dass Meditation und Achtsamkeit das AMYGDALA, zahmt, ein Bereich des
Gehims, der das Zentrum fiir Angst und Erinnerung ist. Ekman entdeckte, dass erfahrene
Buddhisten weniger erschittert, aufgeregt, Giberrascht oder #rgerlich reagieren, als andere
Menschen. Flanagan glaubt, dass, wenn die Entdeckungen der Studien bestatigt werden
kénnen, sie von auBerordentlichem Wert sind.

"Die sicherste Hypothese ist, dass bewusst praktizierende Buddhisten einen Zustand des
Glucks erreichen, den wir uns alle wiinschen", sagte Flanagan in einem Bericht der "New

Scientist" (Neue Wissenschaftler).




C
TEACHING THE TRUTH IS MORE SACRED THAN ANY CHARITY

This period can be regarded as the period where all Buddhist devotees celebrate their
main religious function — Buddha’s birth, enlightment and death. We as Sri Lankans
inherit Buddhistm which has a great history of 2548 years. Years ago, Buddhism was
practiced only in Asian countries but nowadays it is evident that the western world is

embracing Buddhism faster because of the mental relief they get by practicing Buddhism.

Realisation of four sublime states in Buddhism (Brahma-vihara) i.e. Metta (extending
unlimited, universal love and good-will to all living beings without any kind of
discrimination (2) Karuna (compassion for all living beings who. ,‘\re suffering in trouble
and affliction (3) Mudita (sympathetic joy in others’ success, welfare and happiness (4)
Upekkha (equanimity in all vicissitudes of all life) had helped the people in this highly
developed world to have a mental relief. Iot is a great pleasure to issue this message for
the people who are living in Germany and who celebrates vesak festival in Bonn
Buddhist Temple. As per Buddha’s teachings, teaching the truth of life (Dhamma-dana)
is more sacred than any charity in the world. We as Buddhist priests have dedicated our
lives for that sacred duty. I hope and wish in near future more books of this nature will
be published in Germany.

I take this opportunity to thank Mr Gamini Kariyawasam, the Consul General at Sri
Lanka Consulate in Bonn for his great effort for giving the truth of Buddhism for the
people living in Bonn.

May the Triple Gem Bless you.

Bodhagama Chandima Thero
Chairman
Dhaama Chakra Foundation




D

DIE WAHRHEIT ZU LEHREN IST HEILIGER ALS JEDE FORM DER
WOHLTATIGKEIT

Zu diesem Zeitpunkt feiern alle Anhiinger des Buddhismus das wichtigste
buddhistische Fest — Geburt, Erleuchtung und Tod des Buddha. Wir Srilanki
praktizieren einen Buddhismus, der 2548 Jahre in die Vergangenheit zuriickreicht.
Vor einiger Zeit gab es nur in asiatischen Lindern Anhiinger dieser Lehren.
Heutzutage jedoch oOffnet sich die westliche Welt dem Buddhismus, weil die
Menschen begreifen, da sie durch die Ausiibung dieser Religion ausgeglichener und
gliicklicher sind.

Die Realisierung der Vier Wahrheiten des Buddhismus (Brahma-vihara) helfen den
Menschen in dieser hochtechnisierten Welt, mehr Besonnenheit und geistige Ruhe zu
erlangen. Die Vier Wahrheiten sind: Metta (die uneingeschréinkte und allumfassende
Liebe zu allen Kreaturen ohne jegliche Form der Diskrimination), Karuna (Mitleid
mit allen Lebewesen, die unter Problemen leiden und in Bedringnis sind), Mudita
(Freude an Erfolg, Wohlergehen und Gliick anderer) und Upekkha (Gleichmut in
allen Lebenslagen). Es ist mir eine groBe Freude, diese Botschaft an alle Menschen zu
senden, die in Deutschland leben und im buddhistischen Tempel in Bonn das Veask
Fest feiern. Buddha zufolge ist dic Lehre der Wahrheit des Lebens (Dharma-dana)
heiliger als jegliche Form von Wohltitigkeit. Wir, die buddhistischen Mdnche, haben
unsere Leben in den Dienst dieser heiligen Aufgabe gestellt. Ich hoffe und wiinsche
mir, daB noch viele weitere Biicher dieser Art in Deutschland verdffentlicht werden.

"An dieser Stelle - mochte ich mich bei Herrn Gamini Kariyawasam, dem
Generalkonsul von Sri Lanka in Bonn flir seine Bemiihungen bedanken, den
Menschen in Bonn die Wahrheit des Buddhismus zu iibermitteln.

Moge das Dreifache Juwel Sie segnen.
Bodhagama Chandima Thero

Vorsitzender
Dharma Chakra Stiftung

B||B




E

MESSAGE FROM THE CHIEF BUDDHIST PRIEST, BONN BUDDHIST
ASSOCIATION PRESIDENT AND HEAD MONK IN GERMANY- REV:
RADDOLUWE WIMALAWANSA

I am really glad to issue this message for the Dhamma Book which is being published by
the Consulate of Sri Lanka in Bonn on the occasion of vesak celebration which falls on

4™ May 2004.

Vesak day is a very important day for all the Buddhists in the world.

As per Buddha, teaching the truth of life (Damma Dana) is more sacred than any charity
in the world. With the deep understanding of this, Mr Gamini Kariyawasam, the Consul
General of the Sri Lanka Consulate in Bonn have taken steps to publish a Dhamma Book
for the people living in Germany.

I should admit that it is very rare that a Dhaama Book is published in German Language
and I believe that will be fulfilled on this vesak day. Also, I should state that this will
help the Bonn Buddhist temple to mobilize its work of giving Buddhism to the German
Nationals.

I would like to place my appreciation personally together with the Bonn Buddhist
Association for this great effort of publishing a Dhamma Book on vesak day where all

the Buddhists celebrate birth, enlightment and death of Buddha.

May the Triple Gem Bless you.




F

BOTSCHAFT VON REV.RADDOLUWE WIMALAWANSA; VORSITZENDER
MONCH, PRASIDENT DER BONN BUDDHIST ASSOCIATION UND
OBERHAUPT DER BUDDHISTISCHEN MONCHE IN DEUTSCHLAND

Es ist mir eine groBBe Freude, diese Botschaft fiir das in Kiirze erscheinende Dharma-
Buch zu entsenden. Das Generalkonsulat von Sri Lanka wird dieses Buch anlidBlich
des anstehenden Vesak Festes am 04. Mai 2004 herausgeben.

Fiir die Buddhisten dieser Welt ist Vesak ein sehr wichtiger Tag.

Buddha sagte, daf} die Lehre von der Wahrheit (Dharma Dana) heiliger als jegliche
Wohltitigkeit sei. Der Generalkonsul von Sri Lanka in Bonn, Herr Gamini
Kariyawasam, hat diese Worte verinnerlicht und die Veroffentlichung dieses Buches
zum Wohle der in Deutschland lebenden Menschen in die Wege geleitet.

ZugegebenermalBen ist ein Dharma-Buch in deutscher Sprache eine Seltenheit. Ich bin
der Ansicht, daB die Herausgabe dieses Buches dem buddhistischen Tempel in Bonn
dabei helfen wird, den Deutschen den Buddhismus niher zu bringen.

An dieser Stelle méchte ich meine persénliche Freude, aber auch die Wertschitzung
der Bonn Buddhist Association daflir zum Ausdruck bringen, daf ein solch
grofartiges Projekt wie die Verdffentlichung des Dharma-Buches am Vesak Tag
umgesetzt werden kann, denn an diesem Tag feiern alle Buddhisten Geburt,
Erleuchtung und Tod Buddhas.

Moge das Dreifache Juwel Sie segnen..

il it
ﬂ |'”,“'| i | tl‘l lll t'lllh' ,IJ
i "'” it T et
e "ll.ltlci'J;,;!'..!Ihm gt

lll

}!lhl

l'ﬂ o '

) Il‘ ;|»” l’!



G

MESSAGE FROM CHAIRPERSON OF ALL CEYLON
BUDDHIST CONGRESS.

I have great pleasure in conveying this religious message to your ‘Special Wesak
Publication’ to be sponsored by Rev. Bodagama Chandima Thero, the Chief
Incumbent of Thaiwan, to mark Wesak celebration falling this year, in Bonn.

Buddhist renaissance in Germany commenced a few decades ago and various
religious activities were high-lighted in this couniry, under the auspices of Buddhist
insdtutions in Sri Lanka. Buddhist culture remains a catalytic contribution, we can
afford specially to Europe to heal many social and human problems. Buddhist
philosophy, it is acclaimed, is very much popular and found indispensable in Europe,
particularly in Germany, where meditation programmes, Buddhist sermons are a
regular feature.

As an inaugural publication in relation to Wesak celebration I very much appreciate
the efforts of the Consulate General of Sri Lanka, in organizing such religious
activities and would wish to take this opportunity to bless whole-hearteuly that allied
meritorious services may stand in good stead, and prove fruitful.

With blessings of the Triple Gem!

Milina Sumathipala
Chairperson,
All Ceylon Buddhist Congress

-

I m———




H

BOTSCHAFT DER VORSITZENDEN DES ALL CEYLON BUDDHIST
CONGRESS; MILINA SUMATHIPALA

Es ist mir eine groBe Ehre, diese religiose Botschaft zu Ihrem besonderen "Vesak
Buch" beizutragen. Dieses Buch wird von Rev. Bodagama Chandima Thero, dem
amtierenden Vorsitzenden aus Taiwan, unterstiitzt und an Vesak herausgegeben.

In Deutschland erfuhr der Buddhismus vor ein paar Jahrzehnten eine regelrechte
Renaissance, und unter den Auspizien der buddhistischen Einrichtungen in Sri Lanka
fanden einige religiose Aktivitdten statt. Die buddhistische Kultur ist ein
katalystischer Beitrag, und gerade in Europe kdnnen wir bei der Lsung sozialer und
zwischenmenschlicher Probleme behilflich sein. Die buddhistische Philosophie ist in
Europe sehr beliebt, vor allem in Deutschland, wo Meditationsprogramme und
buddistische Predigten keine Seltenheit mehr sind.

An dieser Stelle méchte ich betonen, daB ich die Veréffentlichung dieses Buches
anléBlich des Vesak Festes sehr begrii8e. Das Generalkonsulat von Sri Lanka hat sich
sehr viel Miihe dabei gemacht, religiése Veranstaltungen zu organisieren. Wir

wiinschen uns, daB sich solch verdienstvolle Arbeit als fruchtbar erweist.

Moge das Dreifache Juwel Sie segnen!

Milina Sumathipala
Vorsitzende
All Ceylon Buddhist Congress




[
PREFACE

There is a growing interest for Buddhism in Germany. Germans are looking
for solace, calmness and mental peace.

As natives of a country which has been blessed with the truth, "the
Theravada Buddhism” we have a vital role to play in helping our fellow
human beings in this respect.

Our Mother land Sri Lanka is privileged in the sense that it has
preserved and protected the Theravada Buddhism for the welfare of the
many. Theravada Buddhism is synonymous with the fully enlightened
blessed one’s sacred teachings. It has preserved the Dhamma in its
original excellence and therefore is the most pure form of Buddhism to
be found. It is pure also because it has not been polluted by any
external views and hence reflects an accurate account of the Dhamma as
preached by the Lord Buddha two and a half millennia ago.

As many are aware Vesak Poya day marks the birth, the enlightenment and
the Passing away of the Blessed one, The Lord Buddha. 2547 years have
passed since the Lord Buddha’s Enlightenment. In Sri Lanka, the theme of
this year's Vesak Day is "Dhammachari Sukam Sethi”. It means that those
who lead a righteous life in accordance with the Dhamma live happily.

Nowadays books written on Theravada Buddhism are not freely available
for all. There are not as many books written in the German language on
Buddhism as there are books available in the English language. Due to
this the reach for the doctrine of truth is severely limited for Germans
and therefore they are disadvantaged in this sense.

As the Consul General of Sri Lanka to Germany I thought it would be
timely to publish a book with a collection of Theravada Buddhist

essays. The upcoming Vesak Full Moon Poya day naturally arose in my mind
as the best day for issuing it.

The President of Dhammachakka foundation, most venerable Bodagama
Chandima thero understood the significance of such a book and
volunteered to get this book published free of charge. He coordinated
with the corporate body of the Buddha educational foundation in Taiwan
in this regard. I take this opportunity to express my most sincere
gratitude to Venerable Bodagama Chandima Thero and the Corporate Body of
the Buddha Educational Foundation for undertaking a task of the greatest
magnitude by sponsoring and publishing this book free of charge.

I would like to use this opportunity to express my heart felt gratitude
to the Buddhist Publication Society of Sri Lanka in Kandy for granting
us permission to use texts published by them in this effort. We are also
thankful to the respective authors of the other original books which are
not from the BPS.

I now want to wholeheartedly thank all the people who have contributed
at various stages of the development of the book.

Firstly, I want to thank sincerely the Venerable theros, and the fine
ladies and gentlemen; who have translated the English essays into the
German language equivalents or have written directly in the German
language. There names are mentioned along with the Chapters so that the
readers can associate their names with the compilations.

I like to express my gratefulness to Mrs. Nimalka Pieris and Ms. Martina
Schulz for continually improving the quality of the book by contacting
the compilers when any statements needed to be clarified, and for
preparing the final versions of the compilations.



I also want to thank Mr A M Indranesan, Mr Chula Gunesekara, Sugath Edirisooriya,
Mr Nihal Jayathilaka, Mrs Aruni Warnakula, Ms Nishani Herath and Mr Rohana
Ruwanwella who have all worked as a team to turn the concept of this book into a reality.
Mrs Hemamali Jayathilaka deserves credit for designing the cover of the book with much
dedication. My son, Amal Kariyawasam extended his invaluable support to me by
undertaking to digitally edit the original cover design to derive the final version, which is
now printed.

Last but not least, I thank Rev. Kandagolle Palitha Thero, Mr Ranjith Kuruppu,
Mr Ravisara Kariyawasam, Bonn Buddhist Association and Bonn-Sri Lanka Mithuru
Sansadhaya for the support they extended.

Before concluding, I would like to request the dear readers to send us your comments on
this collection of essays to the address mithuru@myway.com You can also visit www.
geocities.com/bonnslms to find some good links on Theravada Buddhism.

We place this book at the hands of the Germans and sincerely wish this would introduce
Buddhism and considerably broaden the depth of their understanding of Buddhism as
taught by the Lord Buddha.

Gamini Kariyawasam
Consul General For
Sri Lanka in Bonn Germany.




K

Vorwort

In Deutschland interessieren sich immer mehr Menschen fiir die Lehren des
Buddhismus. Die Deutschen suchen nach Ruhe und Ausgeglichenheit. Wir kommen
aus Sri Lanka, einem Land, in dem die Wahrheit, der "Theravada Buddhismus", tief
verwurzelt ist. Wir sehen es als unsere Aufgabe an, unseren Mitmenschen bei ihrer
Suche nach Gliick und Frieden behilflich zu sein.

In unserem Heimatland Sri Lanka ist es uns gelungen, den Theravada Buddhismus zu
bewahren. Der Theravada Buddhismus steht fiir die heiligen Lehren des Erleuchteten.
Er hat das Dharma in seiner urspriinglichen Form kultiviert und gilt daher als die
reinste Form des Buddhismus. Der Theravada Buddhismus ist deshalb rein, weil er
nicht durch externe Einfliisse verschmutzt wurde und von daher ein wahrheitsgetreues
Dharma des vor zweieinhalb Jahrtausenden lebenden Buddha wiederspiegelt.

Wie vielen von Thnen schon bekannt sein wird, ist Vesak das Fest der Geburt,
Erleuchtung und Tod des Gesegneten, des Buddha. Seit seiner Erleuchtung sind
nunmehr 2546 Jahre vergangen. Das Motto des diesjdhrigen Vesak Festes ist
"Dhamachari Sukam Sethi". Es bedeutet, daf diejenigen, die ein rechtes Leben im
Sinne der Dharma fiihren, gliicklich sein werden.

Es gibt heutzutage nur eine begrenzte Anzahl von Biichern iiber den Theravada
Buddhismus. Die meisten Biicher existieren nur in der englischen Sprache. Es gibt zur
Zeit noch nicht allzu viele deutsche Biicher iiber den Buddhismus. Aus diesem Grund
ist es fiir viele Deutsche schwierig, sich buddhistische Biicher zu beschaffen, und oft
bleibt ihnen der Zugang zur Wahrheit deshalb versperrt.

Als in Deutschland amtierender Generalkonsul von Sri Lanka bin ich der Ansicht, da
es an der Zeit ist, ein Buch mit verschiedenen buddhistischen Essays herauszubringen.
Das demniichst anstehende Vesak Full Moon Poya Fest ist meiner Meinung nach ein
geeigneter Zeitpunkt hierfiir.

Um es den Menschen ein wenig leichter zu machen, hat sich der Prisident der
Dhammachakka Stiftung, der ehrenwerte Bodagama Chandima Thero, bereit erklirt,
dieses Buch kostenlos zu publizieren. An dieser Stelle méchte ich mich ganz herzlich
bei der buddhistischen Bildungsstiftung in Taiwan bedanken, ohne deren
Unterstiitzung dieses Buch nicht herausgegeben werden kénnte.

Mein Dank gilt auch der Buddhist Publication Society der Stadt Kandy in Sri Lanka.
Mit ihrer freundlichen Genehmmigung konnten wir die von ihnen verdffentlichten
Texte verwenden. Den Autoren der Originalausgaben, die nicht zum BPS gehéren,
danke ich ebenfalls.

Selbsverstédndlich bedanke ich mich auch bei all den Menschen, diee bei der
Entwicklung des Buches mitgeholfen haben.

Ich méchte mich an dieser Stelle auch ganz besonders bei den verehrten Theros,
jedoch auch bei den hilfsbereiten Damen und Herren bedanken, die einige Artikel



L

dieses Buches iibersetzt haben. Sie werden an gegebener Stelle namentlich erwihnt,
so daB der Leser ihre Namen mit den Artikeln in Verbindung bringen kann.

Besonderer Dank gilt auch Frau Nimalka Peris und Frau Martina Schulz, die stetig an
der Verbesserung der Qualitit des Buches arbeiteten. Sie haben sich bei offenen
Fragen an diejenigen gewandt, die zu diesem Buch beigetragen haben und somit die
endgiiltige Version des Buches vorbereitet.

Desweiteren danke ich Herrn A.M. Indranesan, Frau Aruni Warnakula, Frau Nishani
Herath, Ravisara Kariyawasam, Herrn Sugath Edirisooriya, Herrn Nihal Jayathilaka,
Herrn Chula Gunesekara und Herrn Ruwan, die als Team daran gearbeitet haben ,die
Idee fiir dieses Buch in die Realitit umzusetzen.

Mein Sohn Amal Kariyawasam war mir bei der Gestaltung des Buchcovers eine groBe
Hilfe und Unterstiitzung.

Letztendlich mochte ich mich bei Rev. Kandagolle Palitha Thero, Herrn Ranjith
Kurruppu, der Bonn Buddhist Association und Bonn-Sri Lanka Mithuru Sansadhaya
furr ihre tatkriftige Unterstiitzung bedanken.

Zum AbschluB habe ich noch eine Bitte an die Leser: Bitte senden Sie uns Ihre
Kommentare und Anregungen zu dieser Ausgabe an mithuru@myway.com. Bitte
besuchen Sie auch unsere Seite im Internet: www.geocities.com/BonnSLMS Dort
finden Sie weitere niitzliche Links zum Thema Theravada Buddhismus.

Dieses Buch ist ein Geschenk an die Deutschen. Wir hoffen, hiermit einen Einstieg in
den Buddhismus und die buddhistische Lehre bieten zu kénnen.

Gamini Kariyawasam
Generalkonsul Sri Lanka, Bonn
Deutschland




DHAMMAPADA

Long is the night to the wakeful, long is the league to him who is weary. Long is Sansara to
the foolish who know not the Sublime Truth.

From craving springs grief, from craving springs fear;
For him who is wholly free from craving there is not grief, whence fear?

Of bones is this body made,
Plastered with flesh and blood;
Wherein are deposited decay and death,
Conceit and detraction.

Before long, alas! this body will lie upon the earth;
Cast aside, devoid of consciousness, even as a useless log.

To many a refuge do men go,- to hills and woods,
To gardens, trees, and shrines, when tormented by fear.

Nay, such is no refuge secure, such is no refuge supreme;
Resorting to such a refuge one is not released from all sorrow.

One must take refuge in oneself: what other protector (refuge) can there be?
By being fully controlled one obtains a refuge which is hard to gain.

Hard is birth as man,
Hard is the life of mortals,
Hard is the hearing of the Sublime Truth,
Hard is the appearance of a Buddha.

Not to do any evil,
To cultivate good,
To purify one's mind, -
This is the advice of the Buddhas.

" Transient are all conditioned things"-When this with wisdom one discemns,
Disenchanted then is one with all,-This is the path to Purity.

Let go the past, let go the future, let go the present (front, back and middie).
Crossing beyond the shores of existence, with mind released every-where, do not again
undergo birth and decay.

Overcome anger by loving-kindness, evil by good;
Overcome the stingy by generosity and liars by truth.

Calm is his mind, calm is his speech, calm is his deed, - who, rightly knowing, is wholly freed,
perfectly peaceful and equipoised.

Health is the highest profit,
Contentment is the highest of riches,
The trustworthy are the highest of kinsmen,
Nibbana is the highest happiness.,
Dhammapada



N
DHAMMAPADA

Lang ist die Nacht fiir den Wachen

lang ist die Wegstunde fiir den Miiden

lang ist "der Kreislauf des Lebens" fiir den Torichten,
fiir den, der die erhabene Wahrheit nicht erkennt

Vom Geiz entspringt der Kummer
vom Geiz entspringt die Angst
der, der frei von Geiz, ist frei von Kummer und von Angst

Dieser Korper aus Haut und Knochen
tragt die Vergéanglichkeit und den Tod
die Einbildung und den Zerfall

Schon bald, o Gott, wird dieser Korper leblos da liegen
allein gelassen, verlassen vom Bewusstsein
sogar nutzlos fiir einen Scheit

Um die Rettung zu finden, und der Angst zu entkommen

fliehen Menschen an viele Orte, Berge, Wélder, Gérten, Baume, Altire
jedoch sind dies keine sicheren Orte,

sie bringen die EWIGE ERLOSUNG nicht

Die Erlésung liegt in uns selbst

Wo sonst kann die Erlosung sein?

Durch véllige Beherrschung gewinnt man eine Erlésung,
die nur schwer zu erlangen ist

Hart ist das Leben als Mensch

hart das Leben fiir Sterbliche

schwer ist die Lehre der ERHABENEN WAHRHEIT
schwer ist es, den Buddha zu erkennen

Keine Siinden zu begehen

das Gute kultivieren und bewahren
den Geist zu lautern

dies ist der Rat Buddhas

"ALLES IST VERGANGLICH",
erkennt man diese Wahrheit, geht man mit den Dingen im Leben leichter um,
dies ist der Weg zur Lauterung des Geistes

Vergangenheit, Zukunft, Gegenwart lass ziehen
(vorne, hinten und Mitte)

Uber den Dingen steigen,

den Geist in alle Richtungen ziehen lassen,
nicht wieder Geburt und Vergénglichkeit
unterworfen sein



Besiege Arger mit Liebe

Boses mit Gutem

besiege Geiz mit Grofsherzigkeit
und Liigner durch Wahrheit

Gelassen ist sein Geist

gelassen seine Worte

ruhig seine Taten

der, der die Erkenntnis hat, ist vollkommen frei
vollkommen friedlich und im Einklang mit sich selbst

Gesundheit ist das hochste Gut

Zufriedenheit der grofite Reichtum

die Vertrauenswiirdigen sind die engsten Verwandten (Begleiter)
Nibbana ist die Erlésung

DHAMMAPADA - UBERSETZUNG AGNES KURUPPU.







1
Germans heed the silent call of the Buddha’~M. N. HEBBAR

As man continues to grope for the meaning of life in a world that ne doesn't fully
understand, various religions have tried to come to the rescue, giving him a little
succour here, a little comfort there, and sometimes none at all, but apparently always
leaving a void that yearns for more.

Where rigid dogmas have failed, the silent call of the Buddha has quietly entered the
German consciousness, offering solace, entreating the individual to tarry a while and
look into himself for the elusive light. Ever since, it has continued to exercise a pull
and fascination for Germans that the passage of time has not diminished. Through
academic channels or through personal awakening, the perennial message for
suffering mankind has struck a chord in the German psyche - for several decades.

At a time when the imagination of the Germans was already gripped by the Vedas
and the Upanishads of ancient India, the emergence of Buddhism - a non-
transcendental religion that was unconcerned with theology or its ethical values -
made a fascinating impact on the minds of German laymen and scheolars, who then
began to search for deeper philosophical meanings in Buddhist teachings.

The quest has not wavered. In fact, it has been made easier by the fact that the life of
the Buddha afforded, for the first time, a possibility of studying the rise of the religion
in its entirety, from the birth of Gotama until his demise, and against the political
conditions of the period as revealed in Buddhist scriptures.

But then what was it about Buddhism that distinctively made its mark so strikingly?
Well, to begin with, Buddhism does not know of sin. It only distinguishes between the
wholesome (kusala or punna) and the unwholesome (akusala or apunna). The two
causes of suffering are — craving and ignorance. The Buddha explained the world not
in terms of knowledge but in terms of the path to salvation, of being liberated from
bondage, from perpetual suffering.

According to Buddhism, the process of liberation consists merely in untying the knots
of our own being. We have to reverse the descent of the spirit into matter by untying
the knots one by one in the reverse order in which we created them. They are the
knots tied in the essential unity of our mind, says the Buddha to his favourite disciple
Ananda, in one of his beautiful dialogues.

There was more wisdom to guide individual conduct. “It's not the action itself which
determines the individual's (kammic) futurs, but its motive, the mental attitude
preceding it. Not the execution of the action but the action-intention (sankhara or
cetana) shapes the future existence”

Arthur Schopenhauer (1788-1860) was tremendously moved by the Buddha’s
message and was credited with first acquainting Europe with Buddhism. His magnum
opus “The World as Will and Idea” (1818) claimed a close philosophical identity with
the tenets of Buddhism when it became better known. Later, he called himself a
Buddhist, and installed a shrine with a gilded Tibetan Buddha image in his Frankfurt



2

house. And the influence began to permeate German thinking and inspire the
adventure of the sprit.

Philosophical musings were followed by interpretations. A work that was published
long before distinct interpretations of Buddhist schools — Theravada, Mahayana and
Tantrayana - came into existence was Carl Friedrich Koeppen's “The Religion of the
Buddha” (1857-1859), which marks the beginning of scholarly investigations into
Buddhism.

Belonging to this genre was Hermann Oldenberg (1854-1920), who produced a
masterly work on the life and teachings of Buddha: “Buddha — His life, his teachings,
his community”, based completely on Pali sources. It was Oldenberg who proved
beyond doubt the historicity of the Buddha, thereby refuting a theory put forward by a
French scholar that the story of Gotama Buddha'’s life was nothing but a solar myth!

One of the most distinguished Buddhist scholars and one very passionately devoted
to the cause of the Dhamma, the spiritual anchor of Buddhism, was Helmuth von
Glasenapp (1891-1963), a professor at Tuebingen University. He produced a prolific
output of books and papers covering all its branches from Theravada and Mahayana
to Tantrayana. His popular lectures on the subject awakened the interest of many
Germans in Buddhism.

The Tantric aspect of Buddhism was not neglected either. “Buddhist Mysteries”
(1940) by von Glasenapp and two publications by Helmuth Hofmann: - “The History of
Tibetan Religion” (1936) and “The Symbolism of Tibetan Religions and Shamanism”
(1967) - amply proved this point.

Buddhist studies produced not only scholars but fervent followers as:well. The
distinction of being the first German to don the robe went to Anton Florus
Gueth,(1878-1957) who was ordained as Nyanatiloka Mahathera in 1904. In 1911,
he founded the island hermitage “Polgasduwa”, a monastery in Ceylon, which in the
course of time became a place of pilgrimage for German Buddhists. His book “The
World of the Buddha” (1906) is still acclaimed as a Buddhist classic.

The beauty of Buddhist thought fascinated many. The Buddhist concept of ultimate
realisation drew on the analogy of the dewdrop in the lotus: “The dew drop slips into
the shining sea”. But in a way not normally understood.

“It's not the drop that slips into the sea, but the sea that slips into the:drop! The
universe becomes conscious in the individual (but not vice versa) and it's in this
process that completeness is achieved; in regard to which we neither can speak any
more of “individual' nor of “universe’...”

German interest in Buddhism reached its first peak towards the beginning of the 20™
century. In August 1803, Karl Seidenstuecker (1876-1936) founded the first Buddhist
group, the “Society for Buddhist Mission in Germany”, in Leipzig with the aim of
promoting Buddhist studies. Steadily, Buddhist groups sprang up all over Germany
and periodicals began to circulate regularly.



3

Buddhist groups now exist in Berlin, Bonn, Bremen, Flensburg, Frankfurt, Giessen,
Hamburg, Hanover, Heidelberg, Munich, Stuttgart, Wiesbaden and Wuerzburg. And
their number is growing. While the Munich group held sway initially, the lead was
subsequently taken by the Hamburg group, which was founded in 1954. The
“Deutsche Buddhistische Union” serves as the umbrella organisation of all German
Buddhist Societies.

The Hamburg group established Germany’s first meditation centre by acquiring a
beautiful country house with a large park and a lake in Roseburg, near Hamburg, in
1861. Its idyllic surroundings have enhanced its appeal as an oasis of peace. Called
the “House of Quiet”, its activities have increased over the years and have turned the
centre into a meeting place for Buddhists of all denominations.

The predominant appeal of Buddhism lay in its path to freedom from:suffering.
Germans, who had suffered not a little during the Second World War, turned
themselves more and more to the unusual consolations offered by the new religion.
The kinship of all living beings and the teaching that “by inviting everybody’s self to
enter our own personality, we break down the barriers separating us from others”,
had a great humanising effect.

An intellectual appreciation of some of the Buddhist teachings proved a great
consolation. Faced with the riddles of existence and life thereafter, it was possible to
acknowledge the treatment of rebirth — in the Buddhist view, there is no continuous
entity answering to the idea of the individual soul - as a great mystery, which could
not be shaken by investigations of any kind on the part of natural science. Salvation
was distinctly possible for man but only through his own efforts.

German universities, ever endowed with the sprit of delving into the sprit of the times
and the history of mankind’s quest for a spiritual meaning in life, have taken up the
challenge of understanding the message of the Buddha in all its dimensions.

The University of Bonn provides an appropriate distinction as it was here that
Buddhist studies received an impetus through the establishment of the first
professor's chair for Indological studies in 1818. August Wilhelm von Schlegel (1767
1845) was the first to honour this chair and set German Indology on a scientific
footing. Research on Buddhist literature has had particularly strong focus here and
several dissertations have centred on the deeper meaning of Buddha’s “Middle Way”.

Other German universities soon picked up the thread and today Buddhist studies
figure at some 17 universities. A “Professorship for Buddhist Studies” — the first chair
in Germany for this academic branch — was established in 1966 at the University of
Hamburg.

Goettingen University has almost become the stronghold of Buddhist studies. Its
publication of two volumes on “Buddhism, State and Society in Theravada countries”
(1966-67) by Prof.Heinz Bechert has been notable for a thorough inquiry into the
influence of the Theravada branch of Buddhism on pglitics and society in Ceylon (Sri
Lanka), Burma (Myanmar), Cambaodia, Laos, Thailand and Vietnam, testifying to the
efforts of German Indologists in focusing not only on the past but also on
contemporary Asia. -



4

The South Asia Institute at the University of Heidelberg has also been notable for a
comprehensive study of Buddhism over the decades while many mare universities
have been reportedly drawing more and more students into their departments of
Buddhist studies.

A study of Buddhist influence on present-day Christian doctrines is also occupying
the attention of German scholars and theologians, seeing it as a movement towards
a closer understanding of the philosophy of the East in a fruitful dialogue.

In the meanwhile, latest information indicates that the growing interest of Germans in
Buddhism has now led to over 100 Buddhist groups, with more than 100,000
members, in Germany at present. Eighty meditation centres have also sprung up.
While their numbers are growing, their spiritual influence is unfathomable.

In conclusion, the reader can savour some of the simplicity and beauty of the
Buddha's message in a passage by German author Hermann Hesse in his famous
novel Siddhartha:

“... Through your teachings, we look at the world, completely coherent, without a
loophole, clear as crystal, not dependent on chance, not dependent on the Gods.
Whether it's good or evil, whether life in itself is pain or pleasure, whether it is
uncertain — that it may perhaps be, this is not important -; but the unity of the world,
the coherence of all events, the embracing of the big and the small from the same
stream, from the same law of causality, of becoming and dying: this shines clearly
from your exalted teachings, O Perfect One.”




5

Die Deutschen héren "den sanften Ruf des Buddha” M. N. HEBBAR.
UBERSETZUNG- AGNES KURUPPU.

So wie der Mensch weiter auf der Suche nach einer Antwort nach dem SINN DES
LEBENS in einer Welt ist, die er in ihrer Komplexitat nicht véllig versteht, haben
verschiedene Religionen versucht, einen Rettungsanker zu bieten, ein wenig Balsam
hier, ein wenig Linderung da; jedoch die groRe Leere bleibt — man sehnt sich nach
mehr Seelenheil.

Wo starre Dogmen versagt haben, ist der sanfte Ruf des Buddha in das Bewusstsein
der Deutschen eingetaucht. Er bietet Trost, Iadt den Einzelnen ein, sich eine Weile in
seinem Innersten aufzuhalten und das nur schwer zu schauende Licht zu erfahren.
Seit jeher Ubt der Buddhismus auf die Deutschen eine Faszination und
Anziehungskraft aus, die auch die Zeit nicht vermindern konnte. Durch akademische
Schulungen oder durch persénliches "Erwachen" hat die immer wiederkehrende
Botschaft vom Leid der Menschheit Eindruck auf die deutsche Psyche gemacht — seit
vielen Jahrzehnten.

Zu einer Zeit, als die Fantasie der Deutschen bereits durch die Vedas und die
Upanishads des alten Indien gefesselt war, machte das Aufkommen des
Buddhismus — einer nicht-tberirdischen Religion, in der die Theologie oder ihre
ethischen Werte gleichgiiltig sind — einen faszinierenden Eindruck auf deutsche
"Laien" und "Gelehrte", die sich fortan eingehend mit den philosophischen Inhalten
der buddhistischen Lehre beschéftigten.

Die Suche hat nicht nachgelassen. Tatséachlich ist sie durch den Umstand erleichtert
worden, dass das Leben des Buddha es ermdglichte, zum ersten Mal die Lehre in
ihrer Ganzheit zu studieren, angefangen bei der Geburt von Gotama bis zu seinem
Tod, dies vor dem Hintergrund der politischen Gegebenheiten der Zeit, so wie es die
buddhistischen Schriften offenbaren.

Aber, was war es, was den Buddhismus so hervorhob? Nun, um zu beginnen — Der
Buddhismus kennt keine Siinde. Er unterscheidet zwischen Karmisch-heilsam
(kusala oder punna) und Karmisch-unheilsam (akusala oder apunna). Die zwei
Ursachen des Leidens sind Gier und Ignoranz. Buddha erklarte die Welt nicht im
Sinne von Wissen, sondern im Sinne vom Weg zur Rettung, befreit sein von Fesseln,
vom wiederkehrenden Leid.

Dem Buddhismus zu Folge besteht der Prozess der Befreiung im Loslassen der
Bindungen unseres Selbst. Wir miissen den Geist in umgekehrter Weise in Materie
abbauen, indem wir uns von Bindungen, die wir aufgebaut haben, nacheinander im
umgekehrten Verfahren Iésen. In einer der schonsten Dialoge, die Buddha mit
seinem Lieblingsjlinger, Ananda, gefiihrt hatte, sagte er, dass dies die Bindungen
seien, die in den wesentlichen Elementen unseres Geistes verankert sind.

Eine weitere Weisheit fur das individuelle Verhalten besagt: "Nicht die Tat selbst
bestimmt die individuelle Zukunft (Karma), sondern das ihm zugrunde liegende
Motiv, die geistige Haltung, die dem Tun vorangeht. Nicht die Ausfiihrung der Aktion,
sondern die Absicht der Aktion (sankhara oder cetana) bestimmt die zukiinftige
Existenz."



Arthur Schopenhauer (1788-1860) war auBerordentlich beeindruckt von Buddhas
Lehre und ihm ist es zu verdanken, als Erster Europa mit dem Buddhismus bekannt
gemacht zu haben. Mit seinem Werk "Die Welt als Wille und Vorstellung" (1818)
beanspruchte er eine enge philosophische Identitdt mit den Glaubenssatzen des
Buddhismus. Spéter bekannte er sich als Buddhist. Sein Frankfurter Haus schmiickte
ein Schrein mit einem vergoldeten Tibetanischen Buddha. So befliigelte die
Philosophie Buddhas das spirituelle Denken der Deutschen.

Ein Werk, das lange vor Interpretationen buddhistischer Richtungen — Theravada,
Mahayana und Tantayana — veroffentlicht wurde, war Carl Friedrich Koeppens Werk"
Die Religionen des Buddha" (1857 — 1859); es stellte die ersten Weichen der
wissenschaftlichen Erforschung des Buddhismus.

Hermann Oldenberg (1854 — 1920) gehorte dieser Denkschule an; er schuf ein
Meisterwerk (ber das Leben und die Lehre des Buddha: "Buddha — sein Leben,
seine Lehre, seine Gemeinde", dessen gesamte Quellen aus dem Pali stammen.
Zweifellos war es Oldenberg, der die Geschichtlichkeit Buddhas untermauerte. Damit
widerlegte er die Theorie eines franzésischen Gelehrten, dass die Geschichte tber
das Leben des Gotama Buddha nichts als ein Mythos sei.

Einer der ehrenvolisten buddhistischen Gelehrten und passioniertesten Anhanger
des Dhammas - spiritueller Zufluchtsort des Buddhismus - war Helmuth von
Glasenapp (1891 — 1963), Professor an der Universitat von Tubingen. Er verfasste
Werke, die die gesamten Abspaltungen des Buddhismus, Theravada und Mahajana
bis zum Tantrayana behandelten. Seine Vorlesungen weckten das Interesse der
Deutschen am Buddhismus. Der Tantrische Aspekt des Buddhismus wurde ebenfalls
nicht vernachléssigt. Die "Buddhistische Mysterien" (1940), die von Glasenapp
verfasste sowie die beiden Veréffentlichungen von Helmuth Hoffmann "Die
Geschichte der Tibetanischen Religion" (1936) und " Symbolik der Tibetanischen
Religionen und des Schamanismus " (1967) — belegten dieses.

Die Beschéftigung mit dem Buddhismus brachte nicht nur Gelehrte hervor, sondern
auch viele Anhanger der Gedankenlehre Buddhas. Die Ehre, der erste Deutsche zu
sein, der die Mdnchsrobe anlegte, kam Anton Florus Gueth zu (1878-1957). 1904
wurde er als Nyanatiloka Mahathera geweiht. 1911 griindete er die Einsiedelei
"Polgasduwa”, ein Ménchstempel in Ceylon, der im Laufe der Zeit ein Zufluchtsort fur
deutsche Buddhisten wurde. Sein Buch "Die Welt des Buddha" (1906) wird immer
noch als buddhistischer Klassiker gefeiert.

Das Reine der buddhistischen Gedanken faszinierte viele. Die buddhistische
Vorstellung der letztendlichen Erkenntnis zeichnet sich in der Analogie des
Tautropfens in der Lotusblume wieder: Der Tautropfen gleitet in das leuchtende
Meer. Jedoch wird dies normalerweise nicht verstanden.

"Es ist nicht der Tropfen, der in das Meer gleitet, sondern das Meer, das in den
Tropfen gleitet. Das Universum erlangt im Individuum Bewusstsein (nicht umgekehrt)
und es ist in diesem Prozess, in der die Ganzheit erreicht wird; diesbeziiglich kénnen
wir nicht mehr vom "Individuum" noch vom "Universum" sprechen......

Das deutsche Interesse am Buddhismus erreichte seinen Héhepunkt Anfang der
20iger Jahre. Im August 1903, griindete Karl Seidenstuecker (1876 — 1936) in



7

Leipzig die erste buddhistische Gemeinde mit dem Namen "Gemeinde der
buddhistischen Mission in Deutschland". Sie hatte das Ziel, die buddhistische Lehre
hierzulande zu férdern. Uberall in Deutschland wuchsen stetig buddhistische
Gemeinden.

Buddhistische Gemeinschaften existieren in Berlin, Bonn, Bremen, Flensburg,
Frankfurt/Main, Giessen, Hamburg, Hannover, Heidelberg, Minchen, Stuttgart,
Wiesbaden und Wurzburg, ihre Zahl wachst. Wahrend die Minchner Gemeinde
anfanglich die Szene beherrschte, ging die Fiuhrung alimahlich auf die Hamburger
Gemeinde Uber, diese wurde 1954 gegriindet. Als Schirmherrschaft aller deutschen
dient die "Deutsche Buddhistische Union".

Mit dem Erwerb eines wunderschén gelegenen Landhauses mit einem groen Park
und einem See grindete die Hamburger-Gruppe 1961 das erste deutsche
Meditationszentrum in Roseburg, in der Ndhe von Hamburg. Das Zentrum tragt den
Namen "Haus des Ruhe". Die idyllische Umgebung hat die Anziehungskraft als Oase
des Friedens bereichert, und es ist zu einem Treffpunkt fur Buddhisten jeglicher
Herkunft geworden. Die gewaltige Anziehungskraft des Buddhismus liegt in seinem
Weg, der zur Erlésung vom Leiden fiihrt.

Nach dem 2. Weltkrieg wendeten sich viele Deutsche der trostspendenden
Offenbarung zu, die diese neue Religion bot. Die Verwandtschaft aller Lebewesen
und die Lehre "durch Selbstfindung Barrieren niederzureien, die uns von anderen
trennen”, hatte eine tiefe menschliche Wirkung. Eine intellektuelle Anerkennung
einiger buddhistischer Lehren erwiesen sich als trostlich. Angesichts der Fragen
nach dem Sein und dem Leben "danach”, war es méglich, die Wiedergeburt als
groBes Geheimnis zu betrachten, das durch jegliche Untersuchungen der
Naturwissenschaft nicht widerlegt werden kann; im buddhistischem Glauben gibt es
keine dauerhafte Ganzheit, die die Ideen der individuellen Seele beantwortet. Die
Rettung des Menschen ist méglich, jedoch nur durch seine eigene Anstrengung.

Deutsche Universitdten haben die Herausforderung aufgenommen, die Botschaft
Buddhas in all ihren Dimensionen zu analysieren.

Eine herausragende Stellung nimmt hier die Bonner Universitit ein. Es war hier,
dass die buddhistische Lehre eine treibende Kraft durch die Griindung eines ersten
Lehrstuhls fiir Indologische Studien im Jahr 1818 erhielt. August W. von Schiegel
(1767 — 1845) war der erste, der diesen Lehrstuhl innehatte. Forschungsarbeiten an
buddhistischer Literatur fanden hier besondere Aufmerksamkeit. Verschiedene
Dissertationen haben sich mit der tiefergehenden Bedeutung des "Mittleren Weges"
des Buddhas beschéftigt.

Andere Universitaten folgten. Heute bieten ungefahr 17 Universitaten Buddhistische
Studien an. 1966 richtete die Universitat Hamburg den ersten Lehrstuhl fir
Buddhistische Studien ein.

Goettingen hat sich gewissermalen zu einem Zentrum fiir Buddhistische Studien
entwickelt. Das zweibdndige Werk "Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den
Landern des Theravada-Buddhismus" (1966-1967) von Prof. Heinz Bechert hat
aufgrund griindlicher Analysen groe Beachtung erlangt. Es zeigt den Einfluss des
Buddhismus der Theravadarichtung auf die Politik und die Gesellschaft in Ceylon



8

(Sri Lanka), Burma (Myanmar), Cambodia, Laos, Thailand und Vietnam, nicht nur in
der Vergangenheit, sondern auch auf die Gegenwart.

Das Sudasiatische Institut an der Universitat von Heidelberg hat ebenfalls aufgrund
einer Gesamtstudie des Buddhismus uber Jahrzehnte hinweg Beachtung erlangt.
Gleichzeitig wuchs auch die Zahl der Studenten, die die Studien der Indologie
aufnahmen.

Eine Studie Uber den Einfluss des Buddhismus auf heutige christliche Doktrinen
findet ebenfalls die Aufmerksamkeit deutscher Gelehrter und Theologen, die es als
einen Weg zu einem besseren Verstandnis der Philosophie des Ostens in einem
fruchtbaren Dialog sehen.

Neueste Informationen belegen, dass das wachsende deutsche Interesse am
Buddhismus zu iiber 100 buddhistischen Zentren mit mehr als 100,000 Mitgliedern
gefuihrt hat. 80 Meditationszentren sind ebenfalls gegriindet worden. Der spirituelle
Einfluss des Buddhismus ist unergriindlich.

Zusammenfassend kann der Leser ein wenig von der Einfachheit und Reinheit der
Buddhistischen Lehre aus einem Auszug des deutschen Autors Hermann Hesse in
seiner berilhmten Novelle "Siddartha" genieen:

".....Alles in deiner Lehre ist vollkommen kiar, ist bewiesen; als eine vollkommene, als
eine nie und nirgends unterbrochene Kette zeigst du die Welt als eine ewige Kette,
gefugt aus Ursachen und Wirkungen. Niemals ist dies so klar gesehen, nie so
unwiderleglich dargestellt worden; h6her wahrlich muss jedem Brahmanen das Herz
im Leibe schlagen, wenn er, durch deine Lehre hindurch, die Welt erblickt als
vollkommenen Zusammenhang, Iiickenlos, klar wie ein Kristall, nicht vom Zufall
abhéngig, nicht von Géttern abhéngig. Ob sie gut oder bése, ob das Leben in ihr Leid
oder Freude sei, mége dahingestellt bleiben, es mag vielleicht sein, dass dies nicht
wesentlich ist — aber die Einheit der Welt, der Zusammenhang alles Geschehens,
das Umschlossensein alles GroBen und Kleinen vom selben Strome, vom selben
Gesetz der Ursachen, des Werdens und des Sterbens, dies leuchtet hell aus deiner
erhabenen Lehre, o Vollendeter."

W\

A

:v’ ) ’-“Q.— VA
N ‘;f’l%v ‘(3‘!' N
s gy / / OOV

M
° S




9

BUDDHISM AND SCIENCE-EGERTONC BAPTIST
TRANSLATED By PETER QUANDER

The truth is the same in any age, even if the
methods leading to its understanding vary.
And, when we consider the evidence in the
light of modern science, we shall find that the
results achieved have been the same.

For instance, the Buddhist view of mind and
matter-phenomena is that they are all ill illu-
sions, not real. Numerous are the instances
wherein the Buddha draws attention to this.
Maya is what He called the illusory nature of
material phenomena. Whether man or beast,
angel or devil, from the atom to the stars in
the heavens, everything is governed by the
law of Dependent Origination - Paticca-
Samuppada. When the conditions or causes
cease, the object, too, ceases. But the
sphere of Maya — lllusion — is one of relative
reality, that is to say, a thing is real on its
own level, but not real in any absolute sense.
For example, to the consciousness func-
tioning on the same level a solid is a solid
exactly as it appears to us, but to the cons-
ciousness functioning on a different level, or
on a different vibrational frequency, the solid
would appear in a different way. It would be,
as physics tells us it is, a collection of atomic
particles in continual movement, held to-
gether by the electronic laws of attraction
and repuision, and so forth. Another easily
understandable would be that of light. For,
while we say there is light, there are beings
who see darkness, where we, humans, see
light. Such beings are the owls. Hence, in a
world from the Buddhist point of view the
material world is one of illusion. And, it is this
fundamental fact that the Buddha strives so
hard to drive into the minds of His followers.
Unless the basic fact of all phenomena is
recognized and realized by the Seeker, he
remains tied to the wheel of life, and can
make no progress on the path to Liberation.

Die Wahrheit ist in jedem Zeiwlter dieselbe,
selbst wenn sich die Methoden, die zu ihrem
Verstehen fuhren, &ndemn. Und, wenn wir Uber
die Beweise im Lichte der modernen Wissen-
schaft nachdenken, werden wir erkennen, dass
die erreichten Ergebnisse dieselben waren.

Zum Beispiel besteht die Buddhistische An-
sicht zu Geist- und Materie-Ph&nomenen da-
rin, dass dies alles lllusionen sind — nichts
Echtes. Die Beispiele, mit denen der Buddha
darauf aufmerksam macht, sind zahlreich.
Maya ist, was Er die illusiondre Natur
materieller Phanomene nannte. Ganz gleich,
ob Mensch oder Tier, Engel oder Teufel, ob
vom Atom bis zu den Sternen am Himmel,
alles wird durch das Gesetz der Bedingten
Entstehung — Paticca-Samuppada — gelenkt.
Wenn die Bedingungen oder Ursachen
wegfallen, hort auch das Objekt auf zu
existieren. Aber der Bereich des Maya — der
lllusion - ist ein Bereich von relativer Realitat;
das heiflt, eine Sache ist auf ihrer eigenen
Ebene real, nicht aber im absoluten Sinn. Zum
Beispiel: Fur ein Bewusstsein, das auf
gleicher Ebene arbeitet, ist ein Festkdrper ein
Koérper, und zwar genau wie er uns erscheint;
aber fur ein Bewusstsein, das auf einer
anderen Ebene oder mit anderer
Schwingungsfrequenz arbeitet, erschiene der
Koérper in einer anderen Weise. Der Kérper
ware, wie es uns die Physik lehrt, eine
Ansammiung atomarer Teilchen in standiger
Bewegung, die zusammengehalten werden
durch die elektrischen Gesetze der Anziehung
und AbstoBung, und so weiter. Ein anderes
leicht verstandliches Beispiel wére das Licht.
Denn, wahrend wir sagen, es ist Licht, gibt es
andere Lebewesen, die Dunkelheit sehen,
wenn wir Menschen Licht sehen. Soiche
Lebewesen sind die Eulen. Daher ist die
materielle Welt aus buddhistischer Sicht eine
Welt der lllusion. Und es ist diese
fundamentale Tatsache, die der Buddha
nachhaltig versucht, in die Denkweise seiner
Anhanger einzubringen. Wenn die
grundiegende Tatsache aller Phdnomene vom
Suchenden nicht anerkannt und verwirklicht
wird, bleibt er an das Rad des Lebens ge-



For his ignorance leads him to believe that
there is form and substance when in reality
there is not. And his ignorance binds him to
the processes of cause and effect, and his
mind continues to move like a prisoner con-
fined within his own faise constructions. He
cannot get outside the orbit of his own limi-
tations, and so cannot see the process in its
entirety or understand his own nature. There
is, therefore, no end to suffering for one who
is victim to such Delusion (Moha). To win
one's liberation there must be realization that
relative concepts are unreal, because they
are relative.

In fact, experiments have revealed that the
whole mass of the electron was due to its
electrical charge. This also proved conclu-
sively that matter was devoid of a material
substratum and paved the way for the mak-
ing of the atom bomb which became a pos-
sibility once it was proved that matter was
energy pure and simple. On the authority of
science, therefore, we have to look upon the
whole material world as an illusion in which
energy masquerades in the form of matter.

Indeed, the Buddha's views on phenomena
are thus confimed today by western sci-
ence. For, whatever our senses may say, the
picture presented to us through physics of
the phenomenal world, is that there is no so-
lidity, form or substance to be seen any-
where in the universe, but merely a collo-
cation of forces in a perpetual state of flux, a
momentary arising and passing away. The
turning point in the scientific world came
when the atom was analysed, and it was
found to resolve into energy — a process of
transmutation from one form of radiation to
another, a continual cycle of arising and
passing away of electronic particles. Accor-
ding to physics, then, solids are nothing
more than events in the continuum of space
and time, and material objects are mainly
space. Solid itself is merely a convention of

10

bunden, und kann keine Fortschritte auf dem
Pfad zur Befreiung machen.

Denn seine Verblendung bringt ihn dazu zu
glauben, dass es Form und Inhalt gibt, wenn
diese in Wirklichkeit nicht existieren. Und
seine Verblendung bindet ihn an die Prozesse
von Ursache und Wirkung, und sein Verstand
bewegt sich weiterhin wie ein Gefangener, der
innerhalb seiner eigenen falschen
Konstruktionen eingesperrt ist. Er kann die
Bahn seiner eigenen Beschrankungen nicht
verlassen und so den Prozess nicht in seiner
Gesamtheit sehen oder dessen Eigenheiten
verstehen. Es gibt folglich kein Ende des
Leidens fir den, der Opfer einer soichen
Verblendung (Moha) ist. Um seine Befreiung
zu finden, muss man erkennen, dass relative
Konzepte irreal sind, weil sie relativ sind.

Tatsé&chlich haben Experimente gezeigt, dass
die ganze Masse des Elektrons auf seine elek-
trische Ladung zurOckzufihren ist. Dies hat
auch schilssig bewiesen, dass es Materie an
einer materiellen Grundlage mangelt, und dies
machte den Weg frei fir die Herstellung der
Atombombe, die moglich wurde, als erst
einmal bewiesen worden war, dass Materie
reine und einfache Energie ist. Nach der
Wissenschaft mlssen wir deshalb die
gesamte materielle Welt als eine lllusion
ansehen, in der Energie sich in der Form von
Materie darstelit.

Tatséachlich werden die Ansichten des Buddha
Ober Phanomene heute durch die westliche
Wissenschaft bestatigt. Was immer unsere
Sinne sagen mdgen, das Bild, das uns durch
die Physik prasentiert wird, ist, dass es
nirgendwo im Universum Festigkeit, Form
oder Inhalt gibt, sondern lediglich eine
Anordnung von  Kraften in  einem
fortwdhrenden Wandel, ein momentanes
Entstehen und Vergehen. Der Wendepunkt in
der wissenschaftlichen Welt kam, nachdem
das Atom analysiet worden war und
herausgefunden wurde, dass es sich in
Energie aufldst - ein Prozess der Umwandlung
von einer Form der Strahlung in eine andere,
ein standiger Zykilus von Entstehen und
Vergehen elektrischer Teilchen. Entsprechend
der Physik sind damit Kdrper nichts anderes
als Ereignisse im Kontinuum von Raum und



speech based on the deceptive data pro-
vided by the senses and has no basis in re-
ality. From the electrons therefore to the
stars in their heavenly courses there is noth-
ing that is not in motion. Immobility is only in
appearance.

Thus, we see, that in its own way science
has helped the Buddhist cause, because the
process of universal flux and its inherent
substancelessness of matter are fundamen-
tals of Buddhism. But this process of univer-
sal flux and inherent substancelessness of
matter have greater implications than we at
first suspected. For, now, we find that man
and his mind are themselves part of the
causal process. Man cannot get outside it,
as it were, and view phenomena objectively,
because he, too, is a part of this illusory fab-
rication. In other words, the whole subject-
object relationship is now brought into ques-
tion.

Our conclusion then is that the phenomenal
world is unreal, though on our present levels
of consciousness, receiving deceptive data,
through the five bases of sense-organs, we
are led to believe that it is real. In fact, it is
this unreal mind which is itself part of the il-
lusory phenomenal world, that makes us be-
lieve in a non-existent soul — or atma.

11

Zeit, und materielle Objekte sind
hauptsachlich Raum. "Korper" selbst ist
lediglich eine Sprachvereinbarung, die auf
irrefGhrenden Daten, die von den Sinnen
bereitgestelit werden, beruht und keine
Grundlage in der Wirklichkeit hat. Deshalb gibt
es von den Elektronen bis hin zu den Sternen
in ihren himmlischen Bahnen nichts, was nicht
in Bewegung ist. Unbeweglichkeit ist nur das
auBere Erscheinungsbild.

So sehen wir, dass die Wissenschaft auf ihre
eigene Weise der buddhistischen Sache
geholfen hat, weil der Prozess des
universellen Flusses (= Weltformel) und
seiner innewohnenden Substanziosigkeit der
Materie Grundlagen des Buddhismus sind.
Aber dieser Prozess des universellen Flusses
und seiner innewohnenden Substanzlosigkeit
der Materie hat gréBere Auswirkungen, als wir
zunachst vermuteten. Denn jetzt erkennen wir,
dass der Mensch und sein Geist selbst Teil
des kausalen Prozesses sind. Der Mensch
kann dem sozusagen nicht entkommen, da er
ebenfalls Teil dieser illusorischen Scheinwelt
ist. Mit anderen Worten, die gesamte Subjekt-
Objekt-Beziehung wird jetzt in Frage gestelit.

Unsere Schlussfolgerung ist dann, dass die
phanomenale Welt unwirklich ist, obwohl wir
auf unserer gegenwdrtigen Bewusstseins-
ebene, auf der wir irreflhrende Daten durch
die als die fanf Grundiagen geltenden
Sinnesorgane erhalten, dazu verleitet werden
zu glauben, dass sie real ist. Tatséchlich ist es
diese irreale Meinung, die selbst Teil der
illusorischen phanomenalen Welt ist, die uns
an eine nicht existierende Seele - oder atma -
glauben lasst.




How this happens is explained by the Bud-
dha by reference to a ball of fire, which when
whirled rapidly, can, for a time, create the il-
lusion of a circle. From which We see that
motion can create the illusion of rest under
certain circumstances and for a certain time.
Therefore, everything in the Universe is
Maya - lllusion — a set of relations, nothing
more !

The modemn scientific view of the material
world is thus in harmony with that of the
Buddha.

Kant had actually suspected the subjectivity
of space and time, but 50 years ago scien-
tists were agreed that space and time were
independent realities. But Einstein has now
finally revolutionised the minds of scientific
men by propounding his famous Theory of
Relativity. And, as if to add to the discomfi-
ture of the theists, late in 1949, Einstein put
forward his most recent theory — the Unified
Field Theory, which encompasses not only
the boundless gravitational and electro-
magnetic fields of interstellar space, but also
the tiny, terrible field inside the atom.

In the light of this enlightening theory regard-
ing the two primordial forces, as a commen-
tator puts it, the whole complex of the uni-
verse — the macrocosmos and the micro-
cosmos will resolve into a homogeneous fab-
ric in which matter and energy are indistin-
guishable and all forms of motion from the
slow-wheeling of the galaxies to the wild
flight of electrons become simply changes in
the structure and concentration of the pri-
mordial fields.

Here, then, is beautiful explanation of the
puzzling harmony of the Cosmos without re-
course to a mysterious unknown — God. The
Buddha encompassed both gravitational and
electro-magnetism in his Doctrine of Anicca
- Transiency.

12

Wie das geschieht, wird von dem Buddha
unter Hinweis auf einen Feuerball erklart, der,
wenn er schnell herumgewirbelt wird, eine Zeit
lang die lllusion eines Kreises erzeugen kann.
Woraus wir ersehen, dass Bewegung unter
gewissen Umstdnden und fir eine gewisse
Zeit die lllusion von Ruhe schaffen kann.
Deshalb ist alles im Universum Maya — lllusion
- eine Reihe von Beziehungen, nichts mehr!

Die moderne wissenschaftliche Ansicht der
materiellen Welt steht folglich im Einklang mit
der des Buddha.

Kant hatte Gibrigens die Subjektivitét von Raum
und Zeit geahnt, aber vor 50 Jahren sind
Wissenschaftler Ubereingekommen, dass
Raum und Zeit unabhéngige Realitidten sind.
Aber Einstein hat schlieBlich die Denkweise
von Wissenschaftiern durch seine berOhmte
Relativitatstheorie revolutioniert. Und, als ob
damit zur Frustration der Theisten
beizutragen, hat Einstein gegen Ende 1949
seine neuste Theorie - die Einheitliche
Feldtheorie - vorgelegt, die nicht nur die
grenzenlosen Gravitations- und
elektromagnetischen Felder des interstellaren
Raums, sondern auch das ' winzige,
furchterliche Feld innerhalb des Atoms
umfasst.

Im Licht dieser aufschlussreichen Theorie
bezlglich der zwei urspriinglichen Krafte wird
sich, wie ein Kommentator dies ausdriickte,
der ganze Komplex des Universums - .der
Makro-Kosmos und der Mikro-Kosmos - in
einer homogenen Struktur auflésen, in dem
Materie und Energie nicht zu unterscheiden
sind und alle Formen der Bewegung - von sich
langsam drehenden Galaxien bis zum wilden
Flug von Elektronen - auf einfache
Anderungen in der Struktur und Konzentration
der ursprlinglichen Felder zurtckgefahrt
werden.

Hier also ist eine bewundemswerte Erkldrung
der ratselhaften Harmonie des Weltalls ohne
Zuflucht zu einem mysteridsen Unbekannten -
Gott. Der Buddha umfasste in seiner Doktrin
von Anicca — der Vergéanglichkeit - sowohl
Gravitations- als auch Elektromagnetismus.



There is also ample proof that the corollaries
which spring up as a result of Einstein's
revolutionary outlook have all been antici-
pated by the Buddha. For, the whole uni-
verse, as we have seen, is Maya. After all
we identify an object by its colour, smell,
taste, and so on, but these exist only in our
minds and 'can no more ascribed to the ex-
ternal object than can the tickling or pain
caused sometimes by touching such an ob-
ject. Thus scientists and philosophers are
agreed that the whole universe is a construc-
tion of the mind and exists only in the mind
as an edifice of conventional by the senses
of man. Hence, if we could see 'things as
they really are’, the world may appear in an
entirely different hue or even as one vast
void.

By mind the world is led, by mind is drawn:
and all men own the sovereignty of mind.

From time to time in His discourses the Bud-
dha has compared the world to foam, a bub-
ble or to a mirage. The unsubstantiality of
matter is specifically referred to in the Sutta
Nipata: -

As void one should look upon the world
O Mogharégja, being ever mindful:

When he has destroyed the theory of self
Then will he overcome death.

Now Einstein has also said that matter and
mind must arise together or not at all; that, in
other words, there is simultaneous genesis
of matter and mind. The question then
arises, 'Who created these two illusions ?'
The answer obviously is that they created
each other, for no other reason, than that no
sane person would attempt to create an illu-
sion and confer his imprimatur on it as per-
fect truth having the basis of Seff.

13

Es gibt auch hinreichend Beweis, dass die

Folgeerscheinungen, die infolge der
revolutiondren  Meinung von  Einstein
aufkommen, von dem Buddha alle

vorausgesehen worden sind. Denn das ganze
Weltall ist, wie wir gesehen haben, Maya.
SchiieBlich identifizieren wir ein Objekt durch
seine Farbe, seinen Geruch, seinen
Geschmack und so weiter, aber diese
bestehen nur in unseren Vorstellungen und
kénnen dem externen Objekt nicht mehr
zugeschrieben werden als das Kitzeln oder
der Schmerz, der manchmal durch das
Berlthren eines solchen Objekts verursacht
wird. So stimmen Wissenschaftler und
Philosophen Gberein, dass das ganze
Universum ein Gedankengebilde ist und nur in
Gedanken durch die Sinne der Menschen als
ein herkdbmmliches Geb&dude existiert.
Folglich, wenn wir Dinge sehen kdnnten, wie
sie wirklich sind, kdnnte die Welt in einem
vollig verschiedenen Farbton oder sogar als
eine unermessliche Leere erscheinen.

Durch Meinung wird die Welt gefiihrt,
durch Meinung wird [sie] gezogen:
und alle Menschen besitzen die
Souveranitat der Meinung.

Der Buddha hat des Ofteren in seinen Lehr-
reden die Welt mit Schaum, einer Luftblase
oder einer Fata Morgana verglichen. Auf die
Unwirklichkeit der Materie wird speziell im
Sutta Nipata verwiesen: -

Als Leere sollte man die Welt betrachten

O Mogharaja, immer aufmerksam seiend:
Wenn er die Theorie des Selbst zerstdrt hat,
dann wird er den Tod (iberwinden.

Einstein hat auch gesagt, dass Materie und
Geist zusammen entstehen mssen oder (iber-
haupt nicht; dass es, mit anderen Worten,
gleichzeitiges Entstehung von Materie und
Geist gibt. Dann stellt sich die Frage: "Wer
schuf diese zwei lllusionen?” Die Antwort ist
offensichtlich, dass sie einander schufen, und
zwar aus keinem anderen Grund, als dass
eine verniinftige Person nie versuchen wirde,
eine |lllusion zu schaffen und ihr sein
Imprimatur zu erteilen als vollkommene
Wahrheit, die die Basis des Selbst hat.



And, Einstein says, 'l cannot conceive of an
Almighty Creator who punishes and rewards
the objects of his, own creation. It is a chal-
lenge to his omnipotent fairness'.

The Buddha explained the strange phe-
nomenon of 'selfcreation’ by referring to two
sticks neither of which can be made to stand
upright by itself, but both of which can be
made to do so if they are made to support
each other.

The fact, however, that they must arise to-
gether or not at all, also makes them insepa-
rable twins, which in tum, point to common
source. Henri Bergson has shown what that
source is. For, he has explained at some
length that mind is a condensation from
Consciousness. He has also said that once
Consciousness is present, matter can be
deduced from it. In other words, Conscious-
ness gives rise to mind and matter. And, that
precisely is what the Buddha has said: 'Con-
sciousness (Vifiiana) gives rise to mind
(N&ma) and matter (Rapa)’. Now, how would
we explain this ?

According to the Buddhist law of Dependent
Origination (Paticcasamuypéda), Mind (or,
fiama) stands only for the three mental
groups, viz. feeling, perception, mental-for-
mations. Consciousness is singled out, in
order to show that all mental and physical
life of beings is dependent on it. In other
words, this means that without Conscious-
ness (or, awareness), there can not be men-
tal or phenomena, while at the same time,
for there to be consciousness, there must
also be mental and physical phenomena.
Hence, any state of Consciousness (or,
awareness), can arise only along with its
concomitant Mental phenomena, such as
feeling, etc. by way of 'Co-nascence’, or, si-
multaneous arising (Sahajata-paccaya). Be-
cause Consciousness (or, awareness) can-
not arise and exist without feeling, and feel-
ing cannot arise and exist without con-
sciousness (or, awareness) of it.

14

Und Einstein sagt: "Ich kann mir keinen
Alimachtigen Schopfer ausdenken, der die
Objekte seiner eigener Entwicklung bestraft
und belohnt. Das ist ein Infragestellen seiner
alimachtigen Gerechtigkeit."

Der Buddha erkidrte das sonderbare
Phanomen der "Selbstschaffung durch
Bezugnahme auf zwei Stdocke, von denen
keiner selbst aufrecht stehen kann, die dies
aber konnen, wenn sie sich gegenseitig
stitzen.

Die Tatsache jedoch, dass sie zusammen
entstehen muissen oder Gberhaupt nicht,
macht sie zu untrennbaren Zwillingen, was
wiederum auf einen gemeinsame Ursprung
hindeutet. Henri Bergson hat gezeigt, was
diese Quelle ist. Denn er hat ziemlich
ausfihrliich erkiart, dass Meinung eine
Verdichtung von Bewusstsein ist. Er hat auch
gesagt, dass sobald Bewusstsein vorhanden
ist, Materie daraus abgeleitet werden kann.
Mit anderen Worten, Bewusstsein fihrt zu
Geist und Materie. Und das ist genau, was der
Buddha gesagt hat: "Bewusstsein (Vififiana)
fuhrt zum Geistigen (Nama) und Korperlichen
(Rapa)". Nun, wie wiirden wir das erkiéren?

Gemal dem Buddhistischen Gesetz der
Bedingten Entstehung (Paticcasamuypéada)
steht das Geistige (oder fiama) nur fur die drei
geistigen Gruppen, namlich Gefihl,
Wahmehmung und Geistesformationen. Das
Bewusstsein wird herausgehoben, um zu
zeigen, dass alles geistige und physische
Leben von Wesen von ihm abh#ngig ist. Mit
anderen Worten bedeutet dies, dass es ohne
Bewusstsein (oder Bewusstheit) keine
geistigen oder physischen Ph&nomene gibt,
wéhrend es gleichzeitig, um Bewusstsein zu
haben, auch geistige und physische
Phanomene geben muss. Daher kann jeder
Zustand des Bewusstseins (oder der
Bewusstheit) nur zusammen mit seinen
begleitenden geistigen Phanomenen, wie
GefOhl, "'usw. durch gemeinsames oder
gleichzeitiges Entstehen (Sahajata-paccaya)
entstehen. Weil Bewusstsein (oder
Bewusstheit) nicht ohne Gefthl entstehen und
existieren kann, und Geflhl nicht ohne



It is therefore true to say that through Con-
sciousness (or, awareness) mental and
physical phenomena are conditioned, while
on the other hand, it is equally true to say
that there can be no consciousness without
mental and physical phenomena. For, there
must be mental and physical phenomena
present if one is to be conscious (or, aware)
of them. Hence, with the arising or presence
of Consciousness (or, awareness), there is
mental and physical phenomena by way of
'‘Co-nascence’, or, simultaneous arising (Sa-
hajata-paccaya). This, as Bergson has ex-
plained at some length, means that mind is a
condensation from Consciousness. For mind
(nama) as we have seen, means the three
mental groups, viz. feeling, perception, men-
tal-formations. And, for these to arise there
must be Consciousness. Hence, if Con-
sciousness is reduced to a smaller circuit or
circle, we get mind.

We now come to the next proposition made
by Bergson, namely the once Conscious-
ness is present, Matter (or, Rapa) can be
deduced from it. To get a clearer under-
standing of this let us study one of the states
of Consciousness, eye-consciousness, for
example. We find that when for the first time
at birth, the visual organ, the eye, begins to
function, at the very first moment, of the aris-
ing of eye-consciousness, there is co-arising
or simultaneous arising (Sahajata-paccaya)
of sensitive visual organ. For, as long as the
sensitive organ of the eye, does not exist, so
long eye-consciousness does not arise.
Hence, if eye-consciousness is present, the
sensitive organ of the eye has also arisen.

A further explanation here, however, would
not be out of place. During life there is a dif-
ference. For during life, Consciousness is a
later-arising condition dependent on the al-

15

Bewusstsein (oder Bewusstsein) entstehen
und existieren kann.

Es ist deshalb wahr zu sagen, dass durch Be-
wusstsein (oder Bewusstheit) geistige und phy-
sische Phanomene bestimmt werden,
wéahrend es andererseits ebenso wabhr ist zu
sagen, dass es kein Bewusstsein ohne
geistige und physische Phanomene geben
kann. Denn es muss geistige und physische
Phanome geben, wenn man sich derer
bewusst (oder gewahr) sein soll. Folglich gibt
es mit dem Entstehen oder Vorhandensein
von Bewusstsein (oder Bewusstheit) geistige
und physische Phanomene durch
gemeinsames oder gleichzeitiges Entstehen
(Sahajata-paccaya). Das bedeutet, wie
Bergson ausfihrlich erklart hat, dass das
Geistige eine Verdichtung von Bewusstsein
ist. Denn das Geistige (ndma) bedeutet, wie
wir gesehen haben, die drei geistigen
Gruppen, namlich Gefohl, Wahmehmung und
Geistesformationen. Und, damit diese
entstehen konnen, muss es Bewusstsein
geben. Folglich erhalten wir, wenn
Bewusstsein auf einen kieineren Bereich
reduziert wird, das Geistige.

Wir kommen jetzt zum néchsten Theorem von
Bergson, namlich, sobald Bewusstsein
vorhanden ist, kann das Korperliche (oder
Rapa) daraus abgeleitet werden. Um ein
kiareres Verstandnis davon zu bekommen,
lassen sie uns einen der Zustdnde des
Bewusstseins, zum Beispiel das
Sehbewusstseins, untersuchen. Wir werden
erkennen, dass wenn zum ersten Mal zum
Zeitpunkt der Geburt das Sehorgan, das
Auge, zu funktionieren beginnt, also beim
Entstehens des Sehbewusstseins, es ein
gemeinsames oder gleichzeitiges Entstehen
(Sahajata-paccaya) des  empfindsamen
Sehorgans gibt. Denn solange das
empfindsame Organ Auge nicht existiert,
solange entsteht auch kein Sehbewusstsein.
Folglich ist, wenn Sehbewusstsein vorhanden
ist, auch das empfindsame Organ Auge
entstanden.

Eine weitere Erkidrung ware hier jedoch nicht
fehl am Platz. Wahrend des Lebens gibt es
einen Unterschied. Denn wahrend des Lebens
ist Bewusstsein eine spéter entstehende, von



ready arisen (Rdpa) physical phenomena, as
the sensitive organ of the eye may be pre-
sent without eye-consciousness, when, for
example, another sense-organ like the ear,
is functioning. Hence, during life, Conscious-
ness forms merely a prop and support for the
upkeep of the body. In as much as the feel-
ing of hunger is a condition for the feeding
and upkeep of this already arisen body, so,
too, by its later-arising, Consciousness is a
condition and support to this already arisen
body. For, if Consciousness would arise no
more, the physical organs would gradually
cease their functioning, lose their faculties,
and the body would die.

From which we see that for Consciousness
to arise there must be the 'Co-nascence’, or,
simultaneous arising of feeling, perception,
etc., because Consciousness and all its
mental concomitants are inseparably up to-
gether and mutually dependent upon one
another. And as long as these mutually sup-
port and depend on each other, the body be-
ing fed through the sense-organs, continues
to live.

We have, however, not discussed another
important question that arises, namely, that
mental phenomena, such as feeling, per-
ception, and so on, cannot arise without
physical bases, or sense-organ. How, then
do the sense-organs arise ?

According to Buddhism, the four characteris-
tics of matter, viz. cohesion, extension, heat
and motion, are to any one of the five bases
or sense-organs, at the very moment of their
first coming into existence, a condition by
way of simultaneous-arising (Sahajata-pac-
caya), during life these four physical charac-
teristics are to the five bases, or sense-
organs, a condition by way of Foundation
(Nissaya), on which the sense-organs are
entirely dependent. Furthermore, the physi-
cal phenomenon 'Vitality', or, ripa-jivitIndriya,
is a necessary condition by way of its "pres-

16

bereits entstandenen physischen Phdnomenen
(Rapa) abhangige Bedingung, da das
empfindsame Organ Auge ohne
Sehbewusstsein existieren kann, wahrend,
zum Beispiel, ein anderes Sinnesorgan wie
das Ohr, funktioniert. Folglich bildet
Bewusstsein wahrend des Lebens bloB eine
Stitze und  Unterstitzung fur das
Instandhalten des Korpers. So wie das
Hungergefiihl eine Bedingung fiur die
Emahrung und das Instandhalten des bereits
entstandenen Korpers ist, so ist das
Bewusstsein durch sein spateres Entstehen
eine Bedingung und Unterstiitzung fir diesen
bereits entstandenen Korper. Denn, wenn
Bewusstsein nicht mehr entstinde, wirden
die physischen Organe ihre Funktion
alimahlich  einstellen, ihre Fahigkeiten
verlieren und der Kérper wilrde sterbe.

Woraus wir sehen, dass es fir das Entstehen
von Bewusstsein ein gemeinsames oder gleich-
zeitiges Entstehen von Gefilhlen,
Wahrnehmung usw. geben muss, weil
Bewusstsein und alle seine geistigen
Begleiterscheinungen untrennbar zusammen
geh6ren und gegenseitig von einander
abhéngig sind. Und solange diese sich
gegenseitig unterstiitzen und von einander
abhéngen, lebt der Koérper, der durch die
Sinnesorgane ernghrt wird, weiter.

Wir haben jedoch eine andere wichtige Frage
nicht besprochen, die entsteht, ndmlich dass
geistige Phanomene wie Gefihl,
Wahrnehmung und so weiter ohne physische
Grundlage oder Sinnesorgan nicht entstehen
kénnen. Wie entstehen dann die
Sinnesorgane?

Gemal dem Buddhismus sind die vier
Eigenschaften der Materie, namlich
Zusammenhalt, Erweiterung, Hitze und
Bewegung, fUr jede der finf Grundlagen oder
Sinnesorgane eine Bedingung von
gleichzeitigem Entstehen (Sahajata-paccaya),
und zwar zum Moment ihres allerersten
Entstehens; wéhrend des Lebens sind diese
vier physischen Eigenschaften fir die finf
Grundlagen oder Sinnesorgane  eine
Bedingung als Stutze (Nissaya), von der die
Sinnesorgane véilig abhangig sind. AuBerdem
ist das physische Phanomen "Lebenskraft”,



ence" for the arising of the five bases, or
sense-organs. In other words, for the five
Bases, or sense-organs to exist there must
be Physical life which depends on "Vitality",
without which the five Bases or sense-
organs, could not arise and exist. The five
sense-organs can also exist only as long as
they get their necessary nutriment (&héra)
thro».:gh the presence of physical phenom-
ena.

Buddhism thus proves conclusively what
Bergson perhaps merely surmised, namely,
that ‘'once Consciousness is present, matter
can be deduced from it.'

Thus, we see, that both modemn science and
philosophy have arrived at the stage where
'‘Consciousness gives rise to mind (Nama)
and matter (ROpa)'. But the Buddha goes fur-
ther, to the root of the matter, and in explain-
ing the Law of Dependent Origination —
Paticca-Samuppada - shows how Con-
sciousness (Vififidna) is derived from Sank-
hédras (karma-formations), and how Sank-
héras (karma-formations) arise from Igno-
rance (Avijja).

What applies to mind and matter must also
apply to object and observer. But, matter and
mind, we know, are unreal. Hence object
and the observer are both unreal because
they have no separate existence. The cor-
rect view of the world then is that the world
itself is real enough, but it is only a set of re-
lations. These relations are the building
blocks of the Universe and are explained in
detail in Patthana (the last of the great works
on the Abei-Dhamma - Buddhist Psychol-

ogy).

The Law of Dependent Origination (Paticca-
Samuppéada) arose from the Orient, and was
the fruit of long struggle experience and re-
search carried out by the Bodhisattva (i.e.
Aspirant to Bodhi or Enlightenment), as be

! Condensed from Word of the Buddha by Nyanatiloka

17

1

oder rapa-jivit'Indriya, durch seine
"Anwesenheit" eine notwendige Bedingung flr
das Entstehen der funf Grundlagen oder
Sinnesorgane. Mit anderen Worten, damit die
fanf Grundlagen oder Sinnesorgane existieren
kénnen muss es physisches Leben geben,
das auf "Lebenskraft" beruht, ohne die die funf
Grundlagen oder Sinnesorgane  nicht
entstehen und existieren kénnten. Die funf
Sinnesorgane kdnnen auch nur bestehen,
solange sie ihre notwendige Nahrung (&héra)
durch die Anwesenheit physischer
Phanomene bekommen.!

Der Buddhismus beweist somit schlissig, was
Bergson vielleicht lediglich vermutete, namlich
dass "sobald Bewusstsein gegenwartig ist,
Materie daraus abgeleitet werden kann.”

So sehen wir, dass sowohl die moderne
Wissenschaft als auch die Philosophie das
Stadium erreicht haben, wo "Bewusstsein
Geist (Nama) und Materie (R0pa) entstehen
lasst". Aber der Buddha geht weiter, zur
Wurzel der Sache, und zeigt beim Erki&ren
des Gesetzes der Bedingten Entstehung -
Paticca-Samuppada -, wie Bewusstsein

(Vinifigna) aus Sankharas (Karma-
Formationen) abgeleitet wird, und wie
Sankhéras (Karma-Formationen) aus

Verblendung (Avijja) entstehen.

Was fir Geist und Materie gilt, muss auch far
Objekt und Beobachter geiten. Aber, Geist
und Materie sind, wie wir wissen, irreal.
Folglich sind auch Objekt und Beobachter
beide irreal, weil sie keine getrennte
[eigenstandige] Existenz haben. Die richtige
Sicht der Welt besteht dann darin, dass die
Welt selbst echt genug ist, dass dies aber nur
eine Reihe von Beziehungen ist. Diese
Beziehungen sind die Bausteine des
Universums; sie werden im Detail in Patthana
erklart (die letzte der groBen Arbeiten am
Abei-Dhamma - Buddhistische Psychologie).

Das Gesetz der Bedingten Entstehung
(Paticca-Samupp&da) entstand im Orient, und
es war das Resultat langer mihsamer
Erfahrung und Forschung ausgefihrt durch
den Bodhisattva (d. h. Bewerber fur Bodhi

gekarzt aus dem Wort des Buddha von Nyanatiloka



struggled from existence to existence seek-
ing Perfection. In His final birth He attained
Full Enlightenment and became a Samma-
Sambuddha. That was 2.500 years ago. The
Doctrine was first preached to only five per-
sons, who were at one time His erstwhile
companions and, later on, after their conver-
sion by Him, became His first disciples. To-
day the are over 500.000,000 disciples,
comprising the Buddhist world.

This great Doctrine now appears to find an
almost parallel in the West, in the Theory of
Relativity and the Unified Field Theory pro-
founded by Einstein in 1949. Thus Einstein
becomes one of the greatest scientists of our
time, even though he has not completely
solved the whole problem of manifest exis-
tence.

18

oder Erleuchtung), als von Existenz bis
Existenz kdmpfend um Vollkommenheit zu
suchen. In seiner letzten Geburt erreichte Er
volle Erleuchtung und wurde ein Samma-
Sambuddha. Das war vor 2.500 Jahren. Die
Doktrin wurde zuerst nur fanf Personen
gepredigt, die frlher Seine ehemaligen
Begleiter waren und die spéter, nach ihrer
Bekehrung durch Ihn, seine ersten Jlnger
wurden. Heute gibt es mehr als 500.000.000
Janger, die die Buddhistische Welt bilden.

Diese groe Doktrin scheint nun eine beinahe
Parallele im Westen zu finden, und zwar in der
Relativitdtstheorie und der Einheitliche
Feldtheorie gegriindet durch Einstein 1949.
So wird Einstein zu einem der groRten
Wissenschaftler unserer Zeit, wenn auch er
das ganze Problem der greifbaren Existenz
nicht vollig geldst hat.




19

Die Doktrin des 'Anatta’

Jene Doktrin, durch die der Buddhismus sich am meisten von anderen Religionen unterscheidet, ist
diejenige, die ein Bestehen einer dauerhaften und wirklichen Seele ablehnt. Diese Doktrin der Nicht-
Seele oder Anatta ist der eigentliche Grundstein des Buddhismus.

Was ist diese Seele, deren Existenz der Buddha verneint? In Kiirze erklirt ist sie eine unzerstérbare
Einheit, die im Menschen vom Augenblick seiner Geburt an lebt und die bis zu seinem Tode in ihm
weilt. Dann verlisst sie den Korper, um sich an einem anderen Platze, in Himmel oder Holle, fiir alle
Ewigkeit aufzuhalten Diese Seele ist jedem individuellen Lebewesen eigen, sie ist ein Teil des Gottlichen,
ein himmlischer Funken, der in jedem Menschen angeziindet wird und der am Ende zu seinem
Schopfer heimkehren muss. Solange die Seele im Korper wohnt, ist sie der Lenker seiner Gedanken,
der Vollbringer seiner Taten und der Leiter seines Organismus. Sie ist der Herr nicht nur des Korpers,
sondern auch des Geistes; sie empfingt ihre Erfahrungen durch die Sinneseindriicke des Korpers.
Obwohl die Seele nicht mit den Augen gesehen werden kann, nicht mit der Sprache erreicht werden
kann und auch nicht mit dem Geist erfasst werden kann, muss an ihr Bestehen geglaubt werden. Ohne
die Unsterblichkeit der Seele, so wird behauptet wiire dieses Leben nicht lebenswert und wir kénnten
niemals die Friichte unserer Handlungen geniefien, denn ohne die Seele giibe es keine Belohnung im
Himmel und keine Bestrafung in der Hoélle.

So, im allgemeinen, lauten die Doktrinen der anderen Religionen im Bezug auf die menschliche Seele.
Der Buddhismus verneint vollkommen diese ganzen Theorien und erklirt, dass ganz im Gegenteil
dieser Glaube an eine unsterbliche und gottliche Seele ein geradezu gefihrlicher und bésartiger Irrtum
sei, eine groBe, triigerische Illusion, die die Menschen unwiderstehlich in die tiefsten Abgriinde des
Leides und der Verzweiflung fiihre. Dieser Glaube, sagt der Buddha, sei die Ursache alles Leides, da
der Glaube an ein eigenes, gottliches Selbst Egoismus und Selbstsucht briite; und Selbstsucht wiederum
ist die Ursache der Begierde nach Leben und seinen Freuden-Tanha nidmlich, das die Menschen im
Meer des Samsara festhiilt - in der immerwiihrenden Lebensexistenz.

Diese Hauptdoktrin des Buddha ist das Ergebnis geistiger, kritischer Zerlegung. Der Buddhismus
wird deshalb Vibhajjavada genannt, die Religion der Kenntnis and Anwendung geistiger Analyse.

Nach der Meinung des Buddha besteht der Mensch aus zwei Teilen; der physische Korper und der
Geist. Lasst uns nun diese zwei Bestandteile zerlegen und sehen, ob in ihnen etwas von Géttlichkeit oder
Bestiindigkeit zu finden ist. Der Korper scheint unser Eigentum zu sein und doch kénnen wir ihn nicht
kontrollieren. Er wird alt, ist krankheitsanfiillig und stirbt. Wie steht as mit dem Geist? Er ist sogar
noch unbestindiger, denn wihrend der Korper zumindest fiir einige Zeit besteht, verfliichtigt der Geist
sich immerfort, ohne stetig zu bleiben ... Das Gewissen des Menschen, seine Gedanken und sein
Charakter miissen sich éindern, denn sonst gibe es keine Moglichkeit einer Reformierung und eines
Fortschrittes. Das gleiche gilt fiir die dem Geist anverwandten Eigenschaften der Urteilskraft, des
Willens und des Erinnerungsvermagens.

Es mag eingewendet werden, dass, da die Seele in keinem jener TEILE des Menschen zu finden sei, sie
daher das GANZE Wesen des Menschen bedeuten konne. Dies ist logischerweise unrichtig, denn die
Erscheinung des Ganzen ist eine Illusion. Wie kann es etwas Ganzes in einem Lebewesen geben, dessen
samtliche Teile' sogar die Kleinsten Partikel, sich immer im Zustand der Verwandlung befinden? So
hiingen wir an unserem nichtigen Selbst und hoffen, darin etwas Unsterbliches zu finden, wie Kinder,
die einen Regenbogen erhaschen wollen. So sind eben alle Dinge - ein triigerischer Schein wie der
Regenbogen; er ist wohl eine sichtbare Tatsache, ein Resultat eines bestimmten Vorganges, ja,
aber :nirgends findet sich auch nur die leiseste Andeutung von etwas Bestindigem.

Das Leben also ist ein Phiinomen, oder besser eine Folge von Phiinomenen, die durch das Gesetz von -
Ursache and Wirkung entstehen. Eine individuelle Existenz ist nicht als etwas Bestehendes anzusehen,



20

sondern als eine Folge von Erscheinungen, die immer wieder vergehen. Ein jeder von uns ist eine
zeitweise Kombination von stofflichen. und geistigen Bestandteilen; jeder Mensch, jedes Ding und auch
jeder Gott ist nur etwas Zusammengesetztes. Und dieses zusammengesetzte Individuum wird solange in
seinem lose gefiigtem Zustand bleiben, solange ihm nach Samsara verlangt und solange seine Begierden
es leiten. Kamma, mit seinem Wechsel von Ursache und Wirkung in unseren Taten, Gedanken und
Worten, treibt das Leben an.

Wenn beim Tode der Lebensdrang noch nicht gestillt ist, entwickelt er eine neue Antriebskraft, einen
neuen Korper und Geist.

Aus dieser Wunschkraft also entsteht ein neues Lebewesen. Es geht zwar nichts Stoffliches von dem
sterbenden Lebewesen zu dem neuen iiber, sondern es ist das Kamma, das schon in friiheren Leben und
im jetzigen Leben aufgebaut wurde, welches neue Energie entwickelt. Der neue Kérper und Geist sind
das Ergebnis eines fritheren Korpers und Geistes. Und ebenso wie dieses Leben die Wirkung der
- vergangenen Leben darstellt, so wird unser nichstes Leben das Produkt aller unserer vergangenen
UND unseres jetzigen Lebens sein. Die Theorien iiber Tod und Wiedergeburt sind fiir einen Buddhisten
aber weniger wichtig als die Tatsache dass die nach seinem Tode freigewordene Lebensenergie
kontrollierbar ist und dass der Mensch selbst sein zukiinftiges Leben entscheiden kann. Obwohl die
Charakterveranlagungen eines vergangenen Lebens die Gedankenvorginge der nachfolgenden
Wiedergeburten beeinflussen, ist doch in die Geisteskraft eines jeden Menschen die Fihigkeit
eingepflanzt, iibernommenes Ubel weitgehendst zu iiberwinden.

Muss diese Kette von einem Leben zum nichsten fiir immer weitergehen? Nein, antwortet der
Buddha, dem kann abgeholfen werden. Seine Lehre hat den Zweck uns zu erkliren, wie die Kette
gebrochen weiden kann. Und mit der Zerstérung dieses Vorganges erreicht man Nibbana (in Sanskrit
Nirvana). Es ist der Stillstand des Lebens, wie wir es kennen. In einem gewissen Sinne ist es
Vernichtung, aber nicht die Vernichtung des Selbst, denn ein Selbst gibt es iiberhaupt nicht. Das Feuer
ist erloschen, da es nicht mehr genihrt wird. Nirvana ist das Aufhéren der Illusion des Selbst, der
Verschiedenheit. Alle Triebe, wie der Wunsch nach Bindung, die Liebe fiir sich selbst, die Begierden
und Durst Tanha, die dieser Illusion zugrunde liegen, werden zerstért der ebenso wie Ubel, Unwissen,
Hass, Neid und Lust. All das vergeht, da es nicht mehr geniihrt wird, nicht mehr gereizt wird. Es kehrt
nie wieder. Nirvana ist kein negativer Zustand, sondern ein positives Walten reinsten Gliickes,
grenzenlose d Friedens und wahrer Freude. Zahllos sind die Beweise, die uns, diejenigen iiberbringen,
die Nirvana erreicht haben. "Aho sukham, aho sukham" so sagen sie, "ah, welches Gliick, welche
Seligkeit. Erloschen sind die Schmerzen des Lebens, fort ist alle Furcht. Reinste Freude waltet."

Wenn ein Arahant, ein Vollendeter, der Nirvana erreicht hat, stirbt, dann wird er nirgendwo
wiedergeboren, denn er untersteht nicht mehr den Gesetzen, die iiber Leben und Tod herrschen. Was
in Wirklichkeit mit ihm geschieht, kénnen wir nicht sagen, denn alle unsere Gedanken und die Worte
und Sinnbilder, mit denen wir sie formulieren, sind dem menschlichen Selbst entsprungen und daher
auBlerstande zu erkliren, was nach dem Tode eines Arahants geschieht. Der Tod ist ein Zustand, der
das genaue Gegenteil des Lebens ist, wie wir es kennen. Er ist eine Erfahrung, und keine Spekulation
kann ihn erfassen. Alles was wir dariiber sagen konnen ist, dass der Tod auBlerhalb der begreifbaren
Dinge liegt. Die alten Texte sprechen sich dariiber auf folgende Weise aus: "Der Tod eines Menschen,
der Nirvana erreicht hat, ist, wo weder feste noch fliissige Materie ist, weder unsere Welt noch eine
andere, weder Sonne noch Mond, wo nichts anféingt und nichts aufhért, wo nichts geboren wird und wo
nichts stirbt, wo keine Materie besteht, die als Grundstoff einer Weiterentwicklung dienen kinnte".
Nirvana aber bedeutet das Ende des Leides, das Aufhéren von Miihsal und Gefahr. Seine duBerlichen
Merkmale sind Selbstvertrauen, Friede, Stille, Gliick, Reinheit und Frische. Es gibt keine anderen
Wegweiser. Dies ist also das hohe Ziel der Buddhisten, zu dessen Erreichung der Buddha die "Vier
Edlen Wahrheiten" und den "Edlen Achtfachen Pfad" lehrte.



21

Das Gesetz des Kamma

Genau so wie der Mensch es ist, der an seiner Erlosung arbeiten muss, so ist auch
er es, der zuerst sich seine Probleme selbst erschuf. Es war kein Zufall, noch war es
eine andere unpersonliche Macht, die der Menschen Fehler in ihnen einpflanzte.
"Nichts geschah durch Zufall," sagte der Buddha, So formulierte er jene Doktrin, die
als das Gesetz des Kamma (Karma) bekannt ist und die eine der wichtigsten
Grundlagen seiner Lehre ist.

Kamma heiit Tat, Arbeit, Unternehmen; und das Gesetz des Kamma kann als das
Gesetz von Ursache und Wirkung (Vergeltungskausalitit) betrachtet werden. Man
kann es kurz folgendermaflen erkliren: Alles was geschieht hat eine Ursache und
wenn sie verschwindet, endet auch die Wirkung. Alles ist das Resultat eines
bestimmten Antriebes und das Resultat wird selbst wiederum zur Ursache eines
weiteren Resultats. Dieses Gesetz gilt fiir alle Gebiete des Universums. Was den
Menschen anbetrifft, so hingt sein Gliick oder Ungliick von diesem Gesetz ab. Es
besteht auBlerhalb der Zeit, es hatte nie einen Anfang, es war nie ein "Gebot" und
kann daher nicht gebrochen werden. Es gibt im Buddhismus deshalb keine Siinde, die
ein Brechen der Gebote Gottes darstellt. Jedoch kann niemand das Gesetz des Kamma
aufler Acht lassen, ohne dafiir die Folgen auf sich nehmen zu miissen. Das Wirken des
Gesetzes kann nie beeinflusst werden, weder durch Kasteiung noch durch Opfer. Kein
Gott kann es iindern. Gebete, Ritual und Zeremonien sind daher véllig nutzlos und
eine Priesterschaft iiberfliissig.

So hat der Buddha an die Stelle eines Schipfergottes das Walten des Gesetzes des
Kamma gestellt.

Eng verbunden mit dieser Doktrin des Kamma ist auch jene des Samsara, welche
das menschliche Bestehen als ewig fortdauernd ansieht - von einer Geburt zur anderen.
Vor uns sowohl als hinter uns erstreckt sich eine lange Reihe von Leben, die
vergangenen, die jetzt bestehenden und die zukiinftigen; alle sind unbestiindig und
unbefriedigend, solange bis der Mensch sich mit eigener Anstrengung aus dieser Kette
des Leidens (Dukkha) befreit. Dieses Samsara hat auch seinen Grund, seine Ursache,
und jene ist die Begier de (Tanha), der Durst nach Leben im weitesten Sinne; also der
Drang nach den Freuden, die wiederum Leben zeugen, die Hoffnung des Sterbenden
auf eine Wiedergeburt und wiithrend des Lebens. die Begierde nach Macht, Reichtum
und Vorteilen aller Art. Sobald wir erkennen, dass unsere Leiden diese Ursachen
haben, konnen wir die Kette sprengen und dem Samsara entflichen. Wir bleiben nur
dann im Samsara gefangen, wenn wir unsere Augen dieser Tatsache verschlieflen.




22

Die buddhistische Anschauung des Kamma hat nichts mit Vorbestimmung zu tun.
Was wir in der Vergangenheit taten, hat uns zu dem gemacht, was wir jetzt sind; und
was wir gerade im Begriffe sind zu tun, wird uns so machen, wie wir in Zukunft sein
werden. Die Zukunft ist ein fortschreitendes Gestalten, /welches wir heute veranlassen.
Sie ist immer im Werden begriffen und nie beendigt. So wie wir in unseren friiheren
Leben uns vorwiirts entwickelt haben, so liegt es nun an uns, unsere Zukunft zu bauen.
Es gibt keinen Gott, der uns davon abhalten konnte. Unsere Vergangenheit gewiihrte
uns verschiedene Eigenschaften und Neigungen- diese konnen wir nach unserem
Belieben weiterbilden. Wir sind unsere eigenen Erschopfer, uns zum Wohl oder zum
Weh.

Ein boses Kamma kann bezwungen werden, indem man sich von all umfassendem
Wissen und tiefer Erkennungskraft fiihren ldisst. Hierzu ist es notig, sich der Hilfe
eines Freundes zu bedienen, eines Kalyanamittas. Ein Kalyanamitta ist ein
auserlesener Mann, der selbst Erkenntnis gewonnen hat und der den anderen
Suchenden den rechten Weg lehrt.

Der Buddha wird allerseits als der grofite der Kalyanamittas angesehen.

Sehr oft werden im Zusammenhang mit der Lehre des Kamma zwei Einwiinde
gemacht. Erstens die Frage, ob dieses Gesetz bewiesen werden kann. Die Antwort ist :
Nein, es gibt keine Beweise, zumindest keine solchen, die wir normalerweise als
glaubwiirdig ansehen. Der Buddha sagt, dass er das Wirken des Gesetzes klar
erkannte, als er auf seine eigenen, friiheren Leben und die anderer Menschen
zuriicksah. Diese Fihigkeit, auf seine friiheren Leben zuriickzuschauen und das
Gesetz zu erkennen, ist kein besonderes Attribut des Buddha. Sie kann von jedem
erworben werden, der sich die Miihe dazu gibt. Bis dahin -nuss man den Worten des
Buddha glauben.

Der zweite Einwand ist, dass es '"ungerecht" sei, fiir liingst vergangene Taten
biien zu miissen, Kamma hat nichts mit Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit zu tun.
Diese Feststellung entspringt der allgemeinen Meinung, dass Gesetze von jemandem
niedergelegt sind und dass, wenn sie gebrochen werden, Siihne aus bestimmten
"berechtigten" Griinden auferlegt werde.




23

Die fiinf Hindernisse und ihre Uberwindung
NAYANAPONIKA THERO
Aus der Abhandlung
"Die Fruchte des Monchtums"

Samannaphala Sutta
(Digha Nikaya No. 2)

Mit Ausziigen aus dem Kommentar
Sumangala Vilasini

Dt. Ubersetzung
Myriam Vizcaino
Christian Eckhardt

Allgemeine Texte

Es gibt funf Behinderungen und Hemmnisse, Auswucherungen des Geistes, die die
Einsicht 1ahmen. Welche funf?

Sinnliche Begierde ist eine Behinderung und ein Hemmniss, eine Auswucherung des
Geistes, die die Einsicht Iahmt. Boser Wille ... Faulheit und Tragheit... Rastlosigkeit
und Gewissensbisse... skeptische Zweifel sind Behinderungen und Hemmnisse,
Auswucherungen des Geistes, die die Einsicht Iahmen.

Ohne diese fiinf iberwunden zu haben ist es unméglich fiir einen Ménch, welchem
es auf dieser Weise innerlich an Stérke und Kraft mangelt, sein eigenes, wahres
Glack, das Wohl anderer und das Wohl beider zu kennen; noch wird er je zu diesem
ubermenschlichen Grad an aussergewohnlicher Leistung fahig sein, zur Weisheit und
Weitsicht die ihn zur Erlangung der Heiligkeit befahigen.

Aber wenn ein Monch diese finf Hindernisse Giberwindet, dann ist es moglich, daR er
sein eigenes, wahres Glick, das Wohl anderer und das Wohl beider erkennt: daR er
je zu diesem Ubermenschlichen Grad an aussergewshnlicher Leistung fahig sein
wird, zur Weisheit und Weitsicht die ihn zur Erflangung der Heiligkeit befahigen.

Einer, dessen Herz von ungeziigeltem Verlangen erfillt ist, wird tun, was er nicht soll
und vernachlassigen, was er tun solite. Dadurch wird sein guter Name und sein
Gluck ruiniert.

Einer, dessen Herz erfiillt ist von bésem Willen, von Faulheit und Tragheit, von
Rastlosigkeit und Gewissensbissen, von skeptischen Zweifeln, wird tun, was er nicht
soll und vernachlassigen, was er tun sollte. Dadurch wird sein guter Name und sein
Glick ruiniert. '

Aber wenn ein edler Schuiler diese fiinf als Ungereimtheiten des Geistes erkannt hat,
wird er sie aufgeben. Und indem er das tut, wird er als jemand mit groBer Weisheit



24

angesehen, mit Gppiger Weisheit, klarsichtig, mit sehr viel Weisheit ausgestattet.
Dies nennt man "Austattung mit Weisheit".

Es gibt funf Unreinheiten von Gold, die beeintrachtigen, da es biegsam und
beeinflussbar ist, dal der Lack glanzt, dal® es sprode wird und nicht richtig
geschmiedet werden kann. Welche fiinf sind das? Eisen, Kupfer, Zinn, Stahl und
Silber.

Aber wenn das Gold von diesen flinf Unreinheiten befreit wirde, wird es
biegsam und flexibel, strahlend und fest und es kann gut geschmiedet werden.
Welches Schmuckstiick man auch immer daraus machen méchte, sei es ein Diadem,
Ohrringe oder ein goldenes Armband, es wird diesem Zweck dienen.

Ahnlich dazu gibt es fiinf Unreinheiten des Geistes, die beeintrachtigen, dai
der Geist biegsam und beeinflussbar ist, daR er glanzt, dal er bestandig ist und sich
nicht auf die Ausléschung dieses Makels konzentrieren kann. Diese sind: sinnliches
Verlangen, boser Wille, Faulheit und Tragheit, Ruhelosigkeit und Reue und
skeptischer Zweifel.

Aber wenn der Geist frei ist von diesen funf Unreinheiten, wird er biegsam und
beeinflussbar, er glanzt, wird bestandig und kann sich auf die Ausléschung dieses
Makels konzentrieren. Auf welchen Zustand den die htheren Mentalen Fahigkeiten
auch immer hervorrufen kénnen sich jemand auch konzentriert, er wird auf jeden Fall
die Fahigkeit des Erkennens erlangen, wen die anderen Bedingungen erfilllt sind.

Wie praktiziert ein Monch eine Geist-Objekt Betrachtung der Sinnesobjekte
der funf Hindernisse?

Hier, Mdnche, wenn in ihm sinnliches Verlangen ist, weilt der M6nch, "Sinnliches
Verlangen ist in mir", oder wenn sinnliches Verlangen in ihm nicht vorhanden ist weif}
er "Es ist kein sinnliches Verlangen in mir". Er weil3, wie das Entstehen von noch
nicht entstandenem sinnlichem Verlangens kommt; er weif}, wie er entstandenes
sinnliches Verlangen zuriickweisen kann; und er weif3, wie er das zukiinftige
Entstehen von jetzt zuriickgewiesenem sinnlichem Verlangen verhindern kann.

Wenn in ihm Faulheit und Trégheit sind, weid der Ménch, "Faulheit und
Tragheit sind in mir", oder wenn Faulheit und Trégheit in ihm nicht vorhanden sind
weil} er "Es ist keine Faulheit und Tragheit in mir". Er weil, wie das Entstehen noch
nicht entstandener Faulheit und Tragheit kommt; er weil wie er entstandene Faulheit
und Trégheit zurlickweisen kann; und er weif} wie er das zukiinftige Entstehen von
jetzt zuriickgewiesener Faulheit und Tragheit verhindern kann.

Wenn in ihm Ruhelosigkeit und Reue sind, weil der Ménch, " Ruhelosigkeit
und Reue sind in mir", oder wenn Ruhelosigkeit und Reue in ihm nicht vorhanden
sind weil} er "Es ist keine Ruhelosigkeit und Reue in mir". Er weil, wie das Entstehen
noch nicht entstandener Ruhelosigkeit und Reue kommt; er wei}, wie er entstandene
Ruhelosigkeit und Reue zuriickweisen kann; und er weil wie er das zukiinftige
Entstehen von jetzt zurtickgewiesener Ruhelosigkeit und Reue verhindern kann.

Wenn in ihm skeptische Zweifel sind, weill der Ménch, "skeptische Zweifel
sind in mir", oder wenn skeptische Zweifel in ihm nicht vorhanden sind weil er "Es
sind keine skeptischen Zweifel in mir". Er weiR, wie das Entstehen noch nicht



25

entstandener skeptischer Zweifel kommt; er weil}, wie er entstandene skeptische
Zweifel zuriickweisen kann; und er weill wie er das zukinftige Entstehen von jetzt
zuriickgewiesener skeptischer Zweifel verhindern kann.

Geistesgegenwartig und sofort das Entstehen dieser Hindernisse zu erkennen, wie
im voran gegangenen Text beschrieben, ist eine einfache aber sehr effektive
Methode diesen gegeniiber zu treten und anderen Verschmutzungen des Geistes.

Indem man dies tut, wird eine Bremse angewandt gegen ungehemmte
Fortfiihrung ungesunder Gedanken, und die Aufmerksamkeit des Geistes gegeniber
ihrer Wiederkehr wird gestarkt.

Diese Methode basiert auf dem einfachen psychologischen Tatsache, die von
Beobachtern wie folgt erklart wird: "Ein guter und ein béser Gedanke kdnnen nie
zusammen auftreten. Daher, in dem Moment wo man sich bewusst wird, daR ein
Gedanke des sinnlichen Verlangens aufgetreten ist, kann dieser Gedanke nicht mehr
existieren, sondern nur noch die Tatsache des Bewusstseinwerdens dieses
Gedankens."

Il Die individuellen Hindernisse

So wie, Ménche, der Kérper durch Nahrung lebt, Leben an sich auf Nahrung
angewiesen ist, nicht ohne Nahrung auskommt - auf die selbe Art und Weise, Ihr
Ménche, leben die fiinf Hindernisse durch Nahrung, sind angewiesen auf Nahrung,
kénnen ohne Nahrung nicht leben.

1. Sinnliches Verlangen

A. Nahrboden fir sinnliches Verlangen

Es gibt schéne Gegenstande; ihnen unkluge Aufmerksamkeit zu schenken - das ist
der N&hrboden fiir das Entstehen von sinnlichem Verlangen das bis jetzt noch nicht
entstanden ist, und der Nahrboden fiir das Ansteigen und Starken von sinnlichem
Verlangen das schon aufgekeimt ist.

B. Wie man sinnlichem Verlangen den Nahrboden entzieht

Es gibt unreine Objekte, die zur Meditation benutzt werden; ihnen kluge
Aufmerksamkeit zu schenken - das ist die Entziehung des Nahrbodens fiir das
Entstehen von sinnlichem Verlangen das bis jetzt noch nicht entstanden ist, und der

Nahrboden fiir das Ansteigen und Starken von sinnlichem Verlangen das schon
aufgekeimt ist.

Sechs Dinge helfen, sinnliches Verlangen zu besiegen

1. Lernen, wie man uber unreine Objekte meditiert



26

2. Sich der Meditation tiber das unreine widmen
3. Die Turen des Geistes bewachen

4. MaRiges Essen

5. Edle Freundschaft

6. Angemessene Rede

1. Lernen, wie man (ber unreine Objekte meditiert
2. Sich der Meditation (iber das Unreine widmen
Unreine Objekte

In dem, der sich der Meditation Uber unreine Objekte widmet, ist die Abscheu
gegenuber schénen Objekten fest verankert. Dies ist das Ergebnis

"Unreine Objekte" bezieht sich im besonderen auf die Friedhofsmeditationen wie im
Satipatthana Sutta und im Visuddhimagga beschrieben, aber auch auf die
abstossenden Aspekte von Sinnesobjekten im allgemeinen.

Die Abscheulichkeit des Kérpers

Hierin, M6nche, reflektiert ein Mdnch Gber eben diesen Kérper, begrenzt innerhalb
der Haut und voll von mannigfaltigen Unreinheiten von den Sohlen aufwarts bis zu
den Haarwurzeln: "Es gibt im Kérper Kopfhaare, Kérperhaare, Nagel, Zahne, Haut,
Fleisch, Sehnen, Knochen, Knochenmark, Nieren, Herz, Leber, Rippen, Milz,
Lungen, Eingeweide, Gedarme, den Magen, Exkremente, Galle, Schleim, Eiter, Blut,
Schweil}, Fett, Tranen, Lymphdriisen, Spucke, Flissigkeiten, Urine und das Gehirn
im Schadel.

Durch Haut und Sehnen verbunden

mit Fleisch und Gewebe verschmiert,

versteckt durch die Haut

erscheint der Kérper nicht als das, was er ist

Der Narr denkt, es ist schon

Seine Unwissenheit filhrt ihn auf den falschen Weg

Sutta Nipata
Verschiedene Betrachtungen

Sinnesobjekte geben kleine Freuden, aber sehr viel Schmerz und Verzweiflung, die
Gefahr Gberwiegt in Ihnen.

Das Unbequeme liberwaltigt einen gedankenlosen Mann in der Maske des
Bequemen, das Widerwartige in der Maske des Liebenswiirdigen, der Schmerz in
der Maske des Vergnigens.

3. Die Tiiren des Geistes bewachen



27

Wie Uberwacht man die Tuiren des Geistes? Hier, Mdnch, eine Form gesehen zu
haben enthilit nicht ihre tarnende Erscheinung, noch lhre Bestandteile. Wenn seine
Sicht der Dinge unkontrolliert ware, wiirden Begehren, Kummer und anderes Bdses
in ihn flieBen. Deswegen praktiziert er um des Kontrollierens Willen, er tiberwacht
sein Sehvermoégen, er ibernimmt seine Kontrolle. Wenn er ein Gerdusch hort... einen
Geruch wahrnimmt... einen Geschmack schmeckt... eine Berlihrung fihlt... ein
Sinnesobjekt erkennt... ergreift er nicht seine Erscheinung als Ganzes, er tibernimmt
seine Kontrolle.

Es gibt annehmbare Formen fur das Auge, die begehrenswert sind, liebenswert,
erfreulich, angenehm, verbunden mit Wiinschen, Lust hervorrufend. Wenn der
Ménch sich nicht an lhnen erfreut, Ihnen nicht zugewandt ist, er sie nicht willkommen
heil3t, wird er sich Ihnen verschlieBen. Wenn dieses Erfreuen namlich nicht
vorhanden ist, gibt es keine Knechtschaft. Es gibt wahrnehmbare Téne fir die
Ohren... wahrnehmbare Gertiiche fiir die Sinne, wenn es keine Freude daran gibt,
gibt es keine Knechtschaft.

4. MaBiges Essen

Wie kann er sein Essen méaRigen? Hier nimmt ein Ménch nach weiser Betrachtung
sein Essen nicht zum Zwecke des Vergniigens, des Stolzes, um seinen Koérper zu
verschdnern oder ihn mit Muskeln zu verzieren, sondern nur zur Erhaltung seines
Koérpers, um Schmerz zu vermeiden und um sein heiliges Leben zu unterstitzend,
wahrend er denkt: "Auf diese Weise mdge das alte, leidvolle Gefiihl vergehen und
kein neues erwachen. Ein langes Leben wird das meine sein, ohne Schande und gut.

5. Edle Freundschaft

Hier ist Bezug genommen auf solche Freunde, die Erfahrung haben und ein Vorbild
sein kénnen, bzw. eine Hilfe bei der Uberwindung von sinnlichem Verlangen, speziell
durch Meditation des Unreinen. Aber auch auf edle Freundschaft im allgemeinen.
Dieselbe zweiseitige Erklarung ist auch gultig bei den anderen Hindernissen, mit
entsprechenden Anderungen.

Das gesamte heilige Leben, Ananda, ist edle Freundschaft, edle Begleitung, edle
Gesellschaft. Von einem Ménch, Ananda, der edle Freunde, edle Begleitung, edle
Gesellschaft hat ist anzunehmen, daR er den Weg des Edlen Achtfaltigen Pfades
pflegen und ausiiben wird.

6. Angemessene Konversation

Hier ist im einzelnen gemeint die angemessene Konversation iiber das Uberwinden
von sinnlichen Winschen, speziell Giber die Meditation des Unreinen. Das gilt auch
fir jede Unterhaltung, die angemessen ist, den eigenen Fortschritt auf dem Pfad zu
férdern. Dies gilt auch fiir die anderen Hindernisse.

Wenn der Geist eines Mdnches entschlossen ist zu sprechen, sollte er sich an dies
erinnern: "Rede, die von niederer Herkunft ist, rau, weltlich, nicht nobel, nicht



28

nitzlich, die nicht zur Erlésung fihrt, nicht zur Befreiung von Leidenschaft, nicht zum
Stillstand, nicht zur Ruhe, nicht zu héherem Wissen, nicht zur Aufklarung dient, nicht
zum Nibbana, namlich dann, wenn man lber Kénige, Rauber und Minister redet,
Uber Armeen, Gefahren und den Krieg, Gber Essen und Trinken, Kleider, Betten,
Girlanden, Parfums, Verwandte, Autos, Dorfer, Stadte, Grol3stadte und Provinzen,
Uber Frauen und Wein, Geschwétz von der Stral’e und aus der Gosse, Uber
Vorfahren, liber verschiedene Kleinigkeiten, Marchen tber die Entstehung der Welt
und des Meeres, Rede Uber das, was passiert ist und das, was nicht passiert ist - an
solcher und ahnlicher Rede soll ich mich nicht erfreuen." Dessen ist er sich total
bewusst.

Diese Dinge helfen, sinnliches Verlangen zu iiberwéltigen

Gedanken nur in einer Richtung, dank eindringlicher Beschaftigung
Geistesgegenwartigkeit, durch spirituelle Fahigkeiten
Geistesgegenwartigkeit, durch Aufklarung

C. Gleichnis

Wenn in einem Gefall Wasser ist, gemischt mit roter, gelber, blauer oder orangener
Farbe, ein Mensch mit einer normalen Sicht der Dinge, der in es hinein sieht, das Bild
seines Gesichtes nicht richtig erkennen. Auf die gleiche Weise, wenn jemandes
Gedanken von kérperlichem Verlangen beherrscht sind, tiberwaltigt von kérperlichem
Vertangen sind, kann er nicht den Ausweg aus dieser Situation sehen, er versteht :
und sieht sein Wohlergehen nicht, auch das eines anderen nicht, nicht das von
beiden zusammen; auch Schriften, die er vor einer langen Zeit gelesen und
gespeichert hat, kommen ihm nicht mehr ins Gedachtnis, schon gar nicht die, die er
nicht bewusst gespeichert hat.

2. Béser Wille

A. Nahrboden von bésem Willen

Es gibt Dinge, die Widerwillen verursachen, wenn man Ihnen stetige unkluge
Aufmerksamkeit schenkt - dies ist der Nahrboden fiir bésen Willen, der bis jetzt noch

nicht aufgekommen ist, und fiir das Ansteigen und Starken bereits aufgekommenem
bésen Willens.

B. Entziehung des Nahrbodens fiir bosen Willen
Da gibt es die Befreiung des Herzens durch liebevolle Freundlichkeit - das entzieht

den Nahrboden fiir bésen Willen der bis jetzt noch nicht aufgekommen ist, und fiir
das Ansteigen und Starken bereits aufgekommenem bésen Willens.

Pflege die Meditation liebevoller Freundlichkeit! Durch diese wird béser Wille
verschwinden.



29

Pflege die Meditation von Mitgefiihl! Durch diese wird boser Wille verschwinden.

Bauen Sie die Meditation auf empfanglicher Freude auf. Dadurch verschwindet jede
Lustlosigkeit.

Bauen Sie die Meditation auf Ausgeglichenheit auf! Dadurch verschwindet jeder
Zorn.

Sechs Dinge helfen, den bésen Willen zu besiegen

1. Lernen, wie man mit einem Gefiihl von Liebenswiirdigkeit meditiert

2. Sich selbst der Meditation von Liebenswiirdigkeit widmen

3. Bedenken, dall man selbst der Verursacher und Erbe seiner Handlungen ist
4. Standiges Nachdenken dariber (auf folgende Art und Weise):

"Dies sollte man bedenken: Wenn Sie bdse auf jemand anders sind, was kénnen sie
ihm tun?

Koénnen Sie Dinge wie Seine Tugend oder andere gute Charaktereigenschaften
zerstéren? Sind Sie nicht durch Ihre eigenen Handlungen geworden was Sie sind,
und wird das in Zukunft nicht genau so sein? Zorn auf jemand anders ist so, als wenn
jemand, der eine andere Person treffen will, nach gliihenden Kohlen greift, nach
einem glihenden Eisenstab oder nach Exkrementen. Und, andererseits, wenn
jemand auf Sie zornig ist, was kann dieser Jemand Ihnen tun? Kann er lhre Tugend
und andere guten Charaktereigenschaften zerstéren? Auch er wurde was er ist durch
seine eigenen Handlungen, und auch das wird sich zukiinftig nicht &ndern. Wie ein
nicht angenommenes Geschenk oder eine Handvoll Schmutz die man in den Wind
streut wird sein Zorn auf ihn zuriickfallen."

5. Gutige Freundschaft
6. Eine angemessene Konversation

Auch diese Dinge helfen, den bésen Willen zu besiegen

Verziickung durch eindringliche Beschaftigung (hananga)
Glaube an die spirituellen Fahigkeiten (indriya)
Verzickung und Ausgeglichenheit durch Aufklarung (bajhanga)

C. Gleichnis

Wenn ein Kessel Wasser auf dem Feuer erwarmt wird, wenn es kocht und schaumt,
kann ein Mensch mit einer normalen Sicht der Dinge, der in es hinein sieht, das Bild
seines Gesichtes nicht richtig erkennen. Auf die gleiche Weise, wenn jemandes
Gedanken von bésem Willen beherrscht sind, iiberwiltigt von bésem Willen sind,
kann er nicht den Ausweg aus dieser Situation sehen, er versteht und sieht sein
Wohlergehen nicht, auch das eines anderen nicht, nicht das von beiden zusammen;
auch Schriften, die er vor einer langen Zeit gelesen und gespeichert hat, kommen
ihm nicht mehr ins Gedé&chtnis, schon gar nicht die, die er nicht bewusst gespeichert
hat.



30

3. Faulheit und Trédgheit

Es gibt ein Element, seine eigene Energie zu erwecken, das Element der
Anstrengung, das Element stetiger Anstrengung. Schenken Sie ihm grof3e
Aufmerksamekeit - es entzieht noch nicht aufgekeimter Faulheit und Tragheit den
Nahrboden und ebenso bereits aufgekeimter Faulheit und Tragheit.

"Es soll nichts ubrig bleiben als Haut und Krafte und Knochen, Fleisch und Blut sollen
im Kdrper vertrocknen. Nicht, bevor ich erreicht habe was ich erreichen kann durch
mannliche Starke, ménnliche Energie, ménnliche Anstrengung soll meine Energie
abklingen."

Sechs Dinge sind leitend zum Verzicht auf Faulheit und Tragheit

1. Wissen, dal} GberméaRiges Essen ein Grund dafir ist
2. Veranderung der Kérperhaltung

3. Immer an die Wahrnehmung des Lichts denken

4. An der frischen Luft bleiben

5. Gutige Freundschaft

6. Eine angemessene Konversation

Auch diese Dinge helfen, Faulheit und Tréagheit zu {iberwinden

1. Die Erinnerung an den Tod

Heute soll Dein Werk vollbracht werden, wer weifd ob morgen nicht der Tod kommt?
2. Wahrnehmen des Leidens durch Unstetigkeit

In einem Ménch, der gewohnt ist das Leiden durch Unstetigkeit zu sehen und der
haufig in diese Betrachtung verwickelt ist, bildet sich ein solcher scharfer Spiirsinn fiir
die Gefahr von Faulheit, MuRe, Schiaffheit, Arbeitsscheue und Gedankenlosigkeit,

als wenn er von einem Mérder mit geziicktem Schwert attackiert wiirde.

3. Empféngliche Freude

Bauen Sie die Meditation auf empfanglicher Freude auf. Dadurch verschwindet jede
Lustlosigkeit.

Angewandte Gedanken, durch eindringliche Beschaftigung (jhananga)
Glaube an die spirituellen Fahigkeiten (indriya)
Erforschung von Realitat. Energie und Verziickung durch Aufklarung (bojjhanga)

Wenn der Geist trége ist, ist es nicht an der Zeit folgende Faktoren der Aufklarung zu
pflegen: Ruhe, Konzentration und Ausgeglichenheit, weil ein trager Geist von lhnen
kaum aufgeweckt wird. Wenn der Geist trége ist, ist es an der Zeit, folgende Faktoren



31

der Aufklarung zu pflegen: Erforschung der Realitat, Energie und Verziickung, weil
ein trager Geist leicht von ihnen geweckt werden kann.

4. Betrachtung der spirituellen Reise

"Ich muf schreiten auf dem Weg, den die Buddhas, Paccekabuddhas und die
GroRen Anhanger gegangen sind, doch von einer tragen Person kann dieser Pfad
nicht beschritten werden."

5. Betrachtung der Gréf3e des Meisters

"Voller Gebrauch von Energie wurde von meinem Meister gelobt, und er ist
unerreicht in seinen Anordnungen und grof3er Hilfe fiir uns. Er wird geehrte durch das
Ausiiben seines Dhammas, durch nichts anderes."

6. Betrachtung der GréR3e des Erbes

"Ich muss Besitz ergreifen vom Grossen Erbe, genannt Gutes Dhamma. Aber der,
der trage ist, kann niemals Besitz davon ergreifen.”

7. Wie man den Geist stimuliert

Wie stimuliert man seinen Geist, wenn dieser Stimulation braucht? Wenn er getriibt
ist wegen Langsamkeit in Erreichen der Weisheit oder der Nichterlangung der
Weisheit des Gliicks durch Ruhe, dann sollte man ihn erwecken durch Besinnung auf
die acht bewegenden Dinge. Diese acht sind: Geburt, Verfall, Krankheit und Tod,
Leiden in einer Welt voll Elend, Leiden der Vergangenheit verwurzelt im Kreis der
Existenz, Leiden der Zukunft verwurzelt im Kreis der Existent, Leiden der Gegenwart
verwurzelt in der Nahrungssuche.

8. Wie man Muidigkeit iiberwiltigt

Einst sprach der Ehrhabene zum Ehrwiirdigen Maha-Moggallana dies: "Bist Du
schlafrig, Moggallana?" - "Ja, sehr schiafrig”

1 "Nun denn, Moggallana, an welchem Gedanken Tragheit Dich befallen hat, auf
diesen Gedanken solltest Du keine Aufmerksamkeit verschwenden, Du solltest Dich
daran nicht aufhalten. Dann ist es mdglich, das die Tragheit verschwindet.”

2 "Und wenn Du das tust und die Tragheit nicht verschwindet, denke und erinnere
Dich an das Dhamma wie Du es gehort und gelernt hast, und Du solltest es
gedanklich noch einmal ansehen. Dann ist es moglich, das die Tragheit
verschwindet."

3 "Und wenn Du das tust und die Tragheit nicht verschwindet, solltest Du von Herzen
das Dhamma in seiner Gesamtheit lernen, so wie Du es gehért und gelernt hast.
Dann ist es moglich, das die Tragheit verschwindet."

4 "Und wenn Du das tust und die Tragheit nicht verschwindet, schiittel Deine Ohren
und reibe Deine Gliedmassen mit Deinem Handteller. Dann ist es méglich, das die
Trégheit verschwindet."

5 "Und wenn Du das tust und die Tragheit nicht verschwindet, steh aus Deinem
Sessel auf, und nachdem Du Deine Augen mit Wasser gewaschen hast, sieh Dich in



32

alle Richtungen um und schau nach oben zu den Sternen am Himmel. Dann ist es
mdglich, das die Tragheit verschwindet."

6 "Und wenn Du das tust und die Tragheit nicht verschwindet, solltest Du fest die
innere Wahrnehmung des Lichts aufbauen, am Tag genauso wie bei Nacht, in der
Nacht genauso wie bei Tag. Dadurch, mit einem Geist der klar und nicht versperrt ist,
solltest Du ein Bewusstsein entwickeln das voll von Klarheit ist. Dann ist es moglich,
das die Tragheit verschwindet."

7 "Und wenn Du das tust und die Tragheit nicht verschwindet, solltest Du, bewusst
dessen was vor Dir liegt und was hinter Dir, auf und ab gehen, mit all Deinen Sinnen
nach innen gekehrt, Deinen Geist nicht nach au3en lassend. Dann ist es moglich,
das die Tragheit verschwindet."

8 "Und wenn Du das tust und die Tragheit nicht verschwindet, solltest Du Dich auf
Deine rechte Seite legen, die Haltung eines Léwen einnehmen, einen Fuf mit dem
anderen bedecken - geistesgegenwartig, voll klarem Bewusstsein, immer an den
Gedanken des Aufstehens denken. Wenn Du aufgewacht bist, solltest Du schnell
aufstehen, und denken: "Ich werde nicht der Freude am Hinlegen und Zuriicklehnen
nachgeben, der Freude am Schiaf!"

"Dies, Moggallana, solltest Du Dir selbst beibringen!"
9. Die fiinf drohenden Gefahren

Wenn, Ménche, ein Monch diese fiinf drohenden Gefahren wahrnimmt, ist es genug
fur ihn aufmerksam zu leben. Eifrig, mit einem Herz, das entschlossen ist das
Unerreichte zu erreichen, das Unvollendete zu vollenden, das Unerkannte zu
erkennen. Welche sind diese finf Gefahren?

1 Hier, M6nche, denkt ein Monch tber folgendes nach: "Jetzt bin ich jung, ein
Jugendlicher, jung im Alter, schwarzhaarig, in der Blite meiner Jugend, im ersten
Teil meines Lebens. Aber es wird eine Zeit kommen, wenn dieser Kérper in der
Klammer des Alters sein wird. Aber der, der vom Alter besiegt wird kann sich nicht so
leicht mit Buddha's Lehren befassen; es ist nicht einfach fiir ihn in der Wildniss oder
im Dschungel zu leben, oder in einsamen Wohnplatzen. Bevor dieser unerhoffte
Zustand, so unbequem und widerwartig, mich erreicht, viel frither, lass mich all meine
Energie zusammenfassen um das Unerreichte zu erreichen, das Unvollendete zu
vollenden, das Unerkannte zu erkennen damit Ich, wenn es an der Zeit ist, glicklich
leben kann, sogar mit hohem Alter."

2 Und weiter, Mdnche, denkt ein Ménch hieriiber nach: "Ich bin jetzt gesund, ohne
Krankheit, meine Verdauung arbeitet gut, meine Kérperwarme ist nicht zu warm und
nicht zu heil. Aber es wird eine Zeit kommen, wenn dieser Kérper in der Klammer
von Krankheit sein wird. Aber der, der krank ist kann sich nicht so leicht mit Buddha's
Lehren befassen; es ist nicht einfach fiir ihn in der Wildniss oder im Dschungel zu
leben, oder in einsamen Wohnplatzen. Bevor dieser unerhoffte Zustand, so



33

unbequem und widerwartig, mich erreicht, viel friiher, lass mich all meine Energie
zusammenfassen um das Unerreichte zu erreichen, das Unvollendete zu vollenden,
das Unerkannte zu erkennen damit Ich, wenn es an der Zeit ist, glicklich leben kann,
sogar mit Krankheit."

3 Und weiter, Mdnche, denkt ein Mdnch hierliber nach: "Momentan gibt es einen
Uberfluss an Nahrung, gute Ernten, leicht wird durch Almosen ein Essen bekommen,
es ist leicht durch gesammeltes Essen und Gaben zu iberleben. Aber es wird eine
Zeit kommen, wenn es Hungersnot gibt, schlechte Ernten, wenn es schwer sein wird
durch Almosen ein Essen zu bekommen, wenn es schwer sein wird durch
gesammeltes Essen und Gaben zu tberleben. Und in Zeiten der Hungersnot werden
die Menschen zu Platzen wandern, wo es Essen im Uberfluss gibt, und dort werden
die Hauser eng und uberfillt sein. Aber in engen und berflliten Hausern ist es nicht
einfach, sich mit Buddha's Lehren befassen; es ist nicht einfach fir ihn in der Wildnis
oder im Dschungel zu leben, oder in einsamen Wohnplatzen. Bevor dieser unerhoffte
Zustand, so unbequem und widerwartig, mich erreicht, viel friiher, lass mich all meine
Energie zusammenfassen um das Unerreichte zu erreichen, das Unvollendete zu
vollenden, das Unerkannte zu erkennen damit Ich, wenn es an der Zeit ist, gliicklich
leben kann, sogar in einer Hungersnot."

4 Und weiter, Mdnche, denkt ein Ménch hierliber nach: "Momentan leben die
Menschen in Frieden, in freundlichem Miteinander wie vermischte Milch mit Wasser
und sehen einander aus freundlichen Augen an. Aber es wird eine Zeit der Gefahr
kommen, voller Unruhen unter den Dschungelstdmmen, wenn die Dorfleute ihre
Karren befullen und wegziehen und &ngstliche Menschen an einen sicheren Ort
ziehen, und dort werden die Hauser eng und tberfillt sein. Aber in engen und
Uberfiliten Hausern ist es nicht einfach, sich mit Buddha's Lehren befassen; es ist
nicht einfach fir ihn in der Wildnis oder im Dschungel zu leben, oder in einsamen
Wohnplatzen. Bevor dieser unerhoffte Zustand, so unbequem und widerwartig, mich
erreicht, viel friher, lass mich all meine Energie zusammenfassen um das
Unerreichte zu erreichen, das Unvollendete zu vollenden, das Unerkannte zu
erkennen damit ich, wenn es an der Zeit ist, gliicklich leben kann, sogar in
gefahrlichen Zeiten."

5 Und weiter, Monche, denkt ein Monch hiertiber nach: "Momentan lebt die
Monchsgemeinschaft in Frieden, in freundlichem Miteinander, ohne Streit, gliicklicher
unter einer Lehre. Aber es wird eine Zeit kommen, wenn die Gemeinschaft gespalten
wird. Und wenn die Gemeinschaft gespalten ist, ist es nicht einfach, sich mit
Buddha's Lehren befassen,; es ist nicht einfach fiir ihn in der Wildnis oder im
Dschungel zu leben, oder in einsamen Wohnplatzen. Bevor dieser unerhoffte
Zustand, so unbequem und widerwartig, mich erreicht, viel friiher, lass mich all meine
Energie zusammenfassen um das Unerreichte zu erreichen, das Unvollendete zu
vollenden, das Unerkannte zu erkennen damit ich, wenn es an der Zeit ist, gliicklich
leben kann, sogar wenn die Gemeinschaft gespalten ist."

C. Gleichnis

Wenn ein Kessel Wasser mit Moos und Wasserpflanzen bedeckt ist, kann ein
Mensch mit einer normalen Sicht der Dinge, der in es hinein sieht, das Bild seines



34

Gesichtes nicht richtig erkennen. Auf die gleiche Weise, wenn jemandes Gedanken
von Faulheit und Tragheit sind, Gberwaltigt von Faulheit und Tragheit, kann er nicht
den Ausweg aus dieser Situation sehen, er versteht und sieht sein Wohlergehen
nicht, auch das eines anderen nicht, nicht das von beiden zusammen; auch
Schriften, die er vor einer langen Zeit gelesen und gespeichert hat, kommen ihm
nicht mehr ins Gedachtnis, schon gar nicht die, die er nicht bewusst gespeichert hat.

4. Ruhelosigkeit und Reue
A. Nahrboden fiir Ruhelosigkeit und Reue

Es gibt Unruhe des Geistes, ihm unkluge Aufmerksamkeit zu schenken - das ist der
Nahrboden fir das Entstehen von Rastlosigkeit und Reue die bis jetzt noch nicht
entstanden sind, und der Nahrboden fiir das Ansteigen und Starken von
Rastlosigkeit und Reue, die schon aufgekeimt sind. :

B. Wie man Ruhelosigkeit und Reue den Nahrboden entzieht

Es gibt Ausgeglichenheit des Geistes, ihm kluge Aufmerksamkeit zu schenken - das
ist die Entziehung des Nahrbodens fiir das Entstehen von Ruhelosigkeit und Reue
die bis jetzt noch nicht entstanden ist, und der Nahrboden fiir das Ansteigen und
Starken von Ruhelosigkeit und Reue die schon aufgekeimt ist.

Sechs Dinge fiihren zum Verzicht von Ruhelosigkeit und Reue

1. Kenntnis der Buddhistischen Lehre (Doktrin und Disziplin)

2. Diese immer zu hinterfragen

3. Mit der Vinaya vertraut zu sein (dem Kodex Ménchischer Disziplin)

4. Der Umgang mit diesen an Alter und Erfahrung reifen Menschen, die Giite,
Beherrschung und innere Ruhe besitzen

5. Edle Freundschaft

6. Angemessene Konversation

Auch diese Dinge helfen, Ruhelosigkeit und Reue zu besiegen

Verziickung durch eindringliche Beschaftigung (hananga)
Glaube an die spirituellen Fahigkeiten (indriya)
Verzickung und Ausgeglichenheit durch Aufklarung (bajhanga)

Wenn der Geist ruhelos ist, ist es nicht an der Zeit folgende Faktoren der Aufklarung
zu pflegen: Untersuchung der Doktrin, Energie und Verziickung, weil ein aufgeregter
Geist von Ihnen kaum von ihnen beruhigt wird. Wenn der Geist ruhelos, ist es an der
Zeit, folgende Faktoren der Aufklarung zu pflegen: Ruhe, Konzentration und
Ausgeglichenheit, denn ein unruhiger Geist kann leicht von Ihnen beruhigt werden.

C. Gleichnis



35

Wenn ein Kessel Wasser vom Wind geschittelt und gerittelt wird, schwankt und
Wellen produziert, kann ein Mensch mit einer normalen Sicht der Dinge, der in es
hinein sieht, das Bild seines Gesichtes nicht richtig erkennen. Auf die gleiche Weise,
wenn jemandes Gedanken von Ruhelosigkeit und Reue besessen sind, Gberwaltigt
von Ruhelosigkeit und Reue, kann er nicht den Ausweg aus dieser Situation sehen,
er versteht und sieht sein Wohlergehen nicht, auch das eines anderen nicht, nicht
das von beiden zusammen; auch Schriften, die er vor einer langen Zeit gelesen und
gespeichert hat, kommen ihm nicht mehr ins Gedé&chtnis, schon gar nicht die, die er
nicht bewusst gespeichert hat.

5. Zweifel
A. Nahrboden fur Zweifel

Es gibt Dinge, die Zweifel verursachen; ihnen unkluge Aufmerksamkeit zu schenken -
das ist der Nahrboden fir das Entstehen von Zweifeln die bis jetzt noch nicht
entstanden sind, und der Nahrboden fiir das Ansteigen und Starken von Zweifeln die
schon aufgekeimt sind..

B. Wie man Zweifeln den Nahrboden entzieht

Es gibt Dinge die gesund oder ungesund sind, schuldlos oder schuldhaft, nobel oder
einfach, und es gibt andere Gegenséatze von hell und dunkel - ihnen kluge
Aufmerksamekeit zu schenken - das ist die Entziehung des Nahrbodens fir das
Entstehen von sinnlichem Verlangen das bis jetzt noch nicht entstanden ist, und der
Nahrboden fiir das Ansteigen und Starken von sinnlichem Verlangen das schon
aufgekeimt ist.

Von den sechs Dingen, die zum Verzicht auf Zweifel fiihren, sind die ersten drei und
die letzten zwei identisch mit denen zur Verzicht auf Ruhelosigkeit und Reue. Der
vierte ist wie folgt:

Starke Uberzeugung betreffend Buddha, Dhamma und Sangha
Zusétzlich, sind die folgenden hilfreich bei Uberwinden von Zweifel

Angewandte Gedanken, durch eindringliche Beschaftigung (jhananga)
Glaube an die spirituellen Fahigkeiten (indriya)
Erforschung von Realitat, Energie und Verziickung durch Aufklarung (bojjhanga)

C. Gleichnis

Wenn ein Kessel Wasser schmutzig ist, verschmutzt, und wenn er dann an einen
dunklen Platz gestellt wird, kann ein Mensch mit einer normalen Sicht der Dinge, der
in es hinein sieht, das Bild seines Gesichtes nicht richtig erkennen. Auf die gleiche
Weise, wenn jemandes Gedanken von Zweifeln Reue besessen sind, tberwaltigt von
Zweifeln, kann er nicht den Ausweg aus dieser Situation sehen, er versteht und sieht



36

sein Wohlergehen nicht, auch das eines anderen nicht, nicht das von beiden
zusammen; auch Schriften, die er vor einer langen Zeit gelesen und gespeichert hat,
kommen ihm nicht mehr ins Gedéchtnis, schon gar nicht die, die er nicht bewusst
gespeichert hat.




37

VIER ERHABENE GEISTESZUSTANDE
TRANSLATED By DAYA ANORANI MENDIS

Nyanaponika Thera

Vier erhabene Geisteszustdnde sind vom Buddha gelehrt worden

Liebevolle Giite (metta)
Mitgefiihl/Mitleid (karuna)
Mitfreude ( mudita)

Gleichmut (upekkha), Gelassenheit

In Pali, der Sprache, in der die Buddhistischen Schriften verfasst wurden, sind diese Vier
als Brahma-vihara bekannt, ein Ausdruck, den man mit ausgezeichneten, erlesenen oder
erhabenen Geisteszustinden iibersetzen kann; oder auch als Brahma-gleich, wie-Gott,
oder als gottliche Verweilzustinde.

Diese vier Zustinde werden als hervorragend oder erhaben betrachtet, weil sie die
richtige oder ideale Verhaltensweise zu anderen Lebewesen (sattesu samma patipatti)
sind. Sie geben tatsichlich Antwort auf alle Situationen, die durch soziale Kontakte
entstehen. Sie schaffen es, Spannungen zu entladen, Frieden in sozialen Konflikten zu
stiften, und Wunden zu heilen, die man sich im Uberlebenskampf zugezogen hat. Sie
iiberbriicken soziale Schranken, bauen intakte Gemeinden, erwecken lang vergessene
Grossziigigkeit, beleben lang vernachlissigte Freude und Hoffnung, und férdern
menschliche Briiderlichkeit gegen die Krifte des Egoismus.

Die Brahma-viharas sind nicht vereinbar mit einem hasserfiillten Geist. Darin gleichen
sie Brahma, dem gottlichen aber vergénglichen Herrscher der Himmelshdhen der
traditionellen buddhistischen Idee vom Universum. Im Unterschied zu vielen
Gottervorstellungen im Osten und Westen, von denen sogar ihre Anhénger sagten, sie
zeigen Arger, Wut, Eifersucht und ,,selbstgerechte Entriistung®, ist Brahma frei von Hass;
und jemand, der gewissenhaft diese vier erhabenen Zusténde mit Hilfe von Meditation
und Verhalten entwickelt, wird ebenbiirtig mit Brahma (brama-samo). Wenn sie der
domierende Einfluss auf unseren Geist werden, dann wird man in geistesverwandte
Welten wiedergeboren, in den Reichen Brahmas. Delhalb nennt man diese
Geisteszustdnde Brahma-gleich, oder Gott-gleich.

Sie heissen auch Verweilzustinde (vihara), weil sie die immerwiahrende Zuflucht des
Geistes sein sollen, wo wir uns frei und ,,zuhause fiihlen; sie sollen nicht nur Orte des
Vorbeigehens und der kurzen Besuche sein, die man bald vergisst. Man kann sagen, dass
unser Geist von ihnen gut durchtréinkt werden soll. Sie sollen unsere untrennbaren
Gefihrten werden, und wir sollten uns ihrer in unseren alltidglichen Aktivititen immer
bewusst sein. Wie es der Matta Sutta, das Lied der Liebevollen Giite sagt:

Ob wie stehen, gehen, sitzen oder liegen,

wann immer wir frei von Miidigkeit sind

lasst uns eingehend diese Achtsamkeit schaffen---
das, so sagt man, ist der Géttliche Zustand.

Diese Vier - Liebe, Mitgefiihl, Mitfreude, und Gleichmut- sind auch bekannt als



38

grenzenlose, unermessliche Zustinde (appamanna), weil sie in ihrer wahren Natur und
Perfektion nicht durch die Einschriankungen derer, an die sie gerichtet sind, eingeengt
werden sollen. Sie sollen allumfassend und unvoreingenommen sein und nicht
eingegrenzt durch wahlerische Vorlieben oder Vorurteile. Ein Geist, der die
Grenzenlosigkeit der Brahma-viharas erreicht hat, wird keinen National-, Rassen-,
Religions-, oder Klassenhass hegen. Aber solange in uns nicht eine starke, natiirliche
Neigung fiir diesen mentalen Zustand verwurzelt ist, wird es sicherlich nicht leicht sein,
diese grenzenlose Anwedung mit Hilfe von bewusster Willenskraft und durch konstante
Vermeidung etweiliger Voreingenommenheit herbeizufithren. Um das zu erreichen
miissen wir in den meisten Fillen diese vier ehrenhaften Qualititen nicht nur als
Verhaltensprinzipen und Objekte unserer Reflektion benutzen, sondern auch als
Gegenstand methodischer Meditation. Diese Meditation nennt man brahma-vihara-
bhavana, die meditative Entwicklung des erhabenen Zustandes. Das praktische Ziel ist
es, mit Hilfe dieser erhabenen Zustinde, den hohen Zustand der Konzentration zu
erreichen, ,,meditative Versenkung®, genannt jhana. Die Meditationen, die auf Liebe,
Mitgefiihl und Mitfreude ausgerichtet sind kénnen jeweils zum Erreichen der ersten drei
Zusténde der Versenkung fithren, wahrend die Meditation, die auf Gleichmut ausgerichtet
ist, zur vierten fiihrt, in der nur Gelassenheit die wichtigste Rolle spielt.

Allgemein gesprochen kann man sagen: Beharrlichkeit der meditativen Ubung wird zu
zwei kronenden Erfolgen fiithren: erstens werden die vier Qualitéten tief in ihrem Herzen
verschmelzen, so dass es spontan zu Haltungen kommt, die sich nicht leicht verwerfen
lassen; und zweitens wird es ihre grenzenlose Verbreitung hervorbringen und sichern, die
sich in einer Allumfassenheit entfaltet. ‘

Tatsédchlich sind die Instruktionen der Buddhistischen Schriften fiir die vier
Meditationsiibungen ganz deutlich beabsichtigt, die Grenzenlosigkeit der erhabenen
Zustinde nach und nach zu entfalten. Systematisch iiberwinden sie alle Hindernisse, die
ihrer Anwendung bei bestimmten Personen oder Orten im Weg stehen kénnten.

Die Auswahl der Menschen, an die die Gedanken von Liebe, Mitgefuehl und Mitfreude
wihrend der Meditationsiibungen gerichtet sind, steigert sich von leicht zu schwer. Wenn
man zB. mit liebevollem Mitempfinden meditiert, beginnt man mit dem eigenen
Wohlergehen als Ziel, um es dann als Anhaltspunkt iier eine allmihliche Steigerung zu
benutzen. ) »

"Genauso wie ich mir wiinsche gliicklich und frei von Leiden zu sein, so wiinsche ich,
dass alle Lebewesen gliicklich und leidfrei sind." Dann erweitert man den Gedanken des
liebevollen Mitgefiihls auf eine Person, fiir die man liebevoll Respekt hegt, wie zB. fiir
einen Lehrer; dann weiter zu einer liebgewonnen Person, dann zu einer, die einem
gleichgiiltig ist, und am Ende zu Feinden, oder wenn es sie gibt, zu einem
nichtgemochten Menschen. Weil es bei dieser Meditation um die Fiirsorge und das
Wohlwollen der Menschen geht, sollte man nicht Personen, die schon verstorben sind
aussuchen; auch sollte man vermeiden, Leute zu nehmen, zu denen man sich sexuell
hingezogen fiihit.

Nachdem man die schwierigste Aufgabe geschafft hat, ndmlich die Gedanken liebevoller
Giite auf eine unsympatische Person zu lenken, sollte man nun alle Hindernisse
tiberwinden (simasambheda). Ohnen einen Unterschied zwischen diesen vier Arten von
Personen zu machen, sollte man man die liebevolle Giite allen gleich zukommen lassen.
An dem Punkt der Ubung wird man bei einem hohern Grad an Konzentration angelangt




39

sein: mit dem Erscheinen einer geistigen Vorstellung, dem sogenannten Gegenbild
(patibhaga-nimitta) wird eine erste, schwach ausgebildete Vertiefung, genannt
"angerenzende Sammlung" (upacara-samadhi), erreicht sein, und weiterer Fortschritt
wird zur vollen Konzentration/ Sammlung (appana) der ersten jhana und dann zu den
hoheren jhanas fiihren.

Fiir rdumliche Erweiterung beginnt man die Ubung in seiner unmittlerbaren Umgebung
wie die der Familie. Dann weitet man es zu den Nachbarn aus, dann zur ganzen Strasse,
zum Ort, zum Land, zu anderen Léndern, und der ganzen Welt. In der Ausbreitung aller
Richtungen beginnt der Gedanke der liebevollen Giite erst im Osten, geht dann zum
Westen, zum Norden und Siiden, mittlere Richtungen, dem Zenit und dem Nadir.
Dasselbe Prinzip der Ubung wendet man bei der Entwicklung von Mitgefiihl, Mitfreude
und Gleichmut an, mit nur leichten Verdnderungn in der Auswahl der Personen.

Das eigentliche Ziel beim Erlangen der jhanas mit den Brahma-viharas ist das
Hervorbringen eines Geisteszustandes, der als Grundlage fiir den befreienden Einblick in
die wahre Natur aller Phinomene, welche endlich, fiir Leid anfillig und unwesentlich
sind, dient. Ein Geist, der die meditative Versenkung mit Hilfe der erhabenen
Geisteszustdnde erreicht hat, wird rein, ruhig, fest, gefasst, und frei von rohem Egoismus.
Er wird somit gut auf die endgiiltige Aufgabe der Befreiung vorbereitet, die nur mit
Einsicht (insight) beendet werden kann.

Die vorrangegangenen Bemerkungen zeigen, dass es zwei Wege gibt, die erhabenen
Zustdnde zu entwickeln: erstens durch praktisches Verhalten und eine bewusste Lenkung
der Gedanken; und zweitens durch eine methodische Meditation, die auf die Versenkung
gerichtet ist. Jedes wird sich fiir das Andere als hilfreich erweisen. Methodische
Meditationsiibungen werden dazu beitragen, dass Liebe, Mitgefiihl, Mitfreude und
Gleichmut spontan werden. Es wird helfen, den Geist zu beruhigen und zu festigen,
damit er den vielen Irritationen, die uns im Leben herausfordern, stand hilt, so dass wir
die vier Qualitéten auch in unseren Gedanken, Worten und Taten pflegen kénnen.

Auf der anderen Seite wird der Geist weniger Abneigung, Anspannung und Reizbarkeit
mitsichtragen (all das, was oft unterschwellig in den Meditationsstunden stort und dort
eine ,,Hiirde der Ruhelosgkeit“ bildet), wenn das alltégliche Verhalten von den erhabenen
Geisteszustdnden gelenkt wird.

Unser Alltag und die tdglichen Gedanken nehmen grossen Einfluss auf den meditativen
Geist: nur wenn die Liicke zwischen den beiden behaarlich verringert wird, kann es eine
Moglichkeit fiir stetigen Fortschritt geben, und zum héhsten Ziel unserer Ubung fiihren.

Meditative Entwicklung der erhabenen Geisteszustdnde werden unterstiitzt von der
wiederholten Reflektion ihrer Qualititen, von der Wohltat, die sie erweisen, und von den
Gefahren der Gegenseite. Wie der Buddha sagt: ,,Was eine Person fiir lange Zeit bedenkt
und reflektiert, danach wird sein Geist sich formen.*

BETRACHTUNGEN DER VIER ERHABENEN ZUSTANDE
I

LIEBE (Metta)
Liebe, ohne den Wunsch zu besitzen, die genau weiss, dass es schliesslich keinen Besitz

und keinen Besitzer gibt: sie ist die hochste Liebe.
Liebe, ohne vom ,,Ich® zu sprechen und ans ,,Ich“ zu denken, weiss genau, dass dieses



40

sogenannte ,,Ich“ nur Illusion ist.

Liebe, ohne auszusuchen und auszuschliessen, weiss genau, dass dieses zu tun nur
bedeutet, die Unterschiede zur Liebe hervorzubringen: Abneigung, Ablehnung und Hass.
Liebe umfasst alle Lebewesen: klein und gross, nah und fern, sei es auf Erden, im Wasser
oder in der Luft.

Liebe schliesst vorurteilslos alle filhlenden Wesen ein, nicht nur die, die fuer uns
niitzlich, angenehm und amiisant sind.

Liebe schliesst alle Wesen sein, ob sie ehrenhaft oder niedere Gedanken haben, gut oder
bose sind. Die Ehrenhaften und Guten sind angenommen, weil die Liebe zu ihnen
automatisch fliesst. Die Unehrenhaften und Bosen, weil sie die Liebe am meisten
benétigen. In vielen von ihnen mag der Keim des Guten einfach abgestorben sein, weil
Wiérme fiir seine Entwicklung fehlte, und er in einer kalten, lieblosen Welt
verkuemmerte. '

Liebe schliesst alle Wesen ein, und weiss genau, dass alle Reisenden auf dieser
Lebensfahrt- dass wir all dieselben Gesetze des Leids {iberwinden miissen.

Liebe, aber nicht die Liebe des sinnlichen Feuers, das verbrennt, verkohlt und quilt, die
mehr Wunden als Heilungen verursacht, die von einer Minute zur anderen aufflackert
und wieder verglimmt, die mehr Kilte und Einsamkeit hinterlésst als vorher zu spiiren
war.

Nein, die Liebe ist gemeint, die wie eine zirtliche aber standhafte Hand auf den Leiden
der Wesen liegt, immer unverindert in ihrem Mitgefiihl, ohne Schwankungen,
unbeeindruckt von irgendwelchen Reaktionen. Die Liebe, die wohltuend kiihl ist fiir die,
die voll Leid und Leidenschaft brennen; sie ist lebensbringende Warme fiir die, die vom
Frost der lieblosen Welt zittern; fiir die, deren Herzen leer und verdorrt sind nach all den
Hilferufen in tiefster Verzweiflung.

Liebe, das ist erhabener Edelmut des Herzens und Verstandes, welche erkennt, versteht
und bereit ist zu helfen.

Liebe, die Stirke ist und Stérke gibt, ist die hochste Liebe.

Liebe, die der Erleuchtete ,,die Freiheit des Herzens* und ,,die edelste Schonheit” nannte:
das ist die hochste Liebe.

Und was ist der hochste Ausdruck der Liebe? Es ist der Welt den Weg zum Ende des
Leids zu zeigen; der Weg, den Er, der Erhabene, der Buddha vorgezeigte, auf den er sich
begab, und den er realisiert hat.

I

MITGEFUHL (Karuna)

Die Welt leidet. Aber die meisten Menschen haben ihre Augen und Ohren geschlossen.
Sie sehen den ungebrochenen Fluss von Tréinen, der durch’s Leben fliesst, nicht; sie
horen nicht die Hilferufe, die dauernd die Welt durchdringen. Ihre eigene geringe Trauer
und kleine Freuden verhindern die Sicht, und betduben die Ohren. Geknebelt von
Selbstsucht werden ihre Herzen starr und eng. Wenn sie starr und eng sind, wie sollen sie
dann ein hoheres Ziel anstreben, um zu erkennen, dass nur ein Verzicht auf eigenniitziges
Verlangen Einfluss auf das Ende allen Leids nehmen wird ?

Es ist Mitgefiihl, dass den grossen Balkeh entfernt, die Tiir zur Freiheit 6ffnet und das
verengte Herz wieder erweitert, so weit wie die Welt ist. Mitgefiihl nimmt dem Herzen
seine Trigheit und seine ldhmende Schwere; es gibt denen Fliigel, die an den



41

Niderungen des Selbst haften.

Durch das Mitgefiihl nehmen wir die Realitit des Leidens deutlich wahr, selbst wenn wir
personlich frei davon sind. Es gibt uns die reiche Erfahrung des Leidens, und stérkt uns
so, es gefasst zu ertragen, wenn es uns befillt.

Mitgefiihl versohnt uns mit unsererm eigenen Schicksal, indem es uns Leben anderer vor
Augen fiihrt, die es oft viel schwerer getroffen haben als wir.

Betrachte den endlosen Strom von Lebewesen, Mensch und Tier, die mit der Last von
Leid und Schmerz geplagt sind! Die Last von jedem Einzelnen haben wir schon in
vorhergegangen Zeiten durch die unvorstellbare Folge von Wiedergeburten getragen.
Betrachte dieses, und 6ffne dein Herz dem Mitgefiihl.

Diese Not mag ja wieder unser eigenes Schicksal sein. Jemand, der jetzt ohne Mitgefiihl
ist, wird eines Tages danach rufen. Wenn Anteilnahme fehlt, muss diese durch lange und
schmerzhafte eigene Erfahrungen erlernt werden. Das ist das bedeutente Gesetz des
Lebens. Weil du dies nun weisst, pass auf dich auf.

Wesen, die in Dummbheit versunken und in Illusionen verloren sind, hasten von einem
Leidenszustand zum nichsten; sie kennen nicht den wahren Grund dafiir und wie man
dem entkommt. Nicht ein einzelner Apsekt des Leids, sondern die Einsicht in das Gesetz
des Leidens ist die reale Basis fiir unsere Mitgefiihl.

Somit wird unser Mitgefiihl auch die einschliessen, die im Augenblick gliicklich sein
mogen, aber die doch mit einem bésen und umnebelten Geist agieren. Aus ihren jetzigen
Taten werden wir ihren zukiinftigen Leidenszustand erkennen, und Mitgefiihl wird daraus
entstehen.

Das Mitgefiihl des Klugen verhindert, dass er ein Opfer von Leid wird. Seine Gedanken,
Worte und Taten sind voll von Mitgefiihl. Aber sein Herz schwankt nicht, unveréndert
bleibt es, klar und ruhig. Wie sonst sollte man helfen konnen?

Moge dieses Mitgefiihl in unseren Herzen wachsen! Mitgefiihl ist die erhabene Ehre von
Herz und Verstand, die kennt, versteht und bereit ist zu helfen.

Mitgefiihl, das Stérke ist und Stirke gibt ist das hochste Mitgefiihl.

Und was ist der héchste Ausdruck des Mitgefiihls? Es ist der Welt den Weg zum Ende
des Leids zu zeigen; der Weg, den Er, der Erhabene, der Buddha vorgezeigte, auf den er
sich begab, und den er realisiert hat.

III

MITFREUDE (Mudita)

Nicht nur Mitgefiihl, auch Freude mit anderen 6ffnet dein Herz!

Der Anteil von Gliick und Freude auf Wesen verteilt ist in der Tat klein. Wenn ein klein
wenig Gliick zu ihnen kommt, darfst du jubeln, dass wenigstens ein Strahl der Freude es
durch das Dunkel ihres Lebens geschafft und den grauen, verschleierten Nebel ihrer
Herzen geliiftet hat.

Dein Leben wird an Freude gewinnen, in dem du an der Freude der Anderen teilnimmst
als wire es deine eigene. Hast du nie beobachtet wie in Augenblicken des Gliicks sich
die Gesichter der Leute verdndern und voll Freude gldnzen? Hast du nie bemerkt, wie
Freude die Menschen zu ehrenhaftem Bestreben und noblen Taten anstiftet, die sonst ihre
normalen Moglichkeiten iibersteigen? Hat diese Erfahrung nicht dein eigenes Herz mit
Freude erfiillt? Es ist in deiner Macht solche Erfahrungen der Mitfreude zu vermehren
und Gliick fiir Andere zu erzeugen, in dem du ihnen Freude und Trost bringst.



42

Lasst uns wahre Freude lehren! Viele haben es verlernt. Das Leben, obwohl voll von
Schmerz, hilt auch die Quellen des Gliicks und der Freude bereit, die aber die meisten
nicht kennen. Lasst uns lehren, wie man in sich selbst nach wirklicher Freude sucht, und
auch tiber das Gliick der anderen jubelt. Lasst uns lehren, ihre Freude zu immer
erhabeneren Hohepunkten zu bringen!

Edle und erhabene Freude ist den Lehren des Erleuchteten nicht fremd. Manchmal wird
Buddhas Lehren filschlicher Weise bloss als Doktrin, die Schwermut zerstreut,
angesehen.

Weit gefehlt. Buddhas Lehre von Ursache und Wirkung, Dhamma, fiihrt Schritt fiir
Schritt zu einem reineren und stattlicheren Gliick. Ehrenvolle und erhabene Freude ist ein
Hilfsmittel auf dem Weg das Leid auszuloschen. Nicht einer, der von Trauer gedriickt ist,
sondern jemand, der von Freude besessen ist, findet diese klare Ruhe, die zu einem
besinnlichen Geisteszustand fiihrt. Und nur ein klarer, gesammelter Geist kann die
befreiende Weisheit erlangen. Je erhabener und ehrenvoller die Freude der Anderen ist,
desto mehr wird unsere eigene Mitfreude gerechtfertigt sein. Ein Grund zu unserer
Freude mit Anderen ist ihr ehrenvolles Leben, das ihnen Gliick jetzt und in spéteren
Leben sichern wird. Noch ein ehrenhafterer Grund zur Freude mit Anderen ist ihr
Vetrauen auf Dhamma, das Verstehen des Dhamma, und dem Befolgen des Dhamma.
Lasst uns ihnen die Hilfe des Dhamma geben. Lasst uns versuchen, mehr und mehr selbst
solche Hilfe zu leisten! .

Mitfreude bedeutet eine erhabene Ehre von Herz und Verstand, die kennt, versteht und
bereit ist zu helfen. Mitfreude, die Stirke ist und Stirke gibt: sie ist die hochste Freude.
Und was ist der hochste Ausdruck der Mitfreude? Es ist der Welt den Weg zum Ende
des Leids zu zeigen; der Weg, den Er, der Erhabene, der Buddha vorgezeigte, auf den er
sich begab, und den er realisiert hat.

v

GLEICHMUT (Upekkha)

Gleichmut ist eine perfekte, unerschiitterliche Ausgeglichenheit des Geistes, die in
Einsicht wurzelt.

Wenn wir die Welt um uns herum und unser eigenes Herz betrachten, sehen wir deutlich,
wie schwierig es ist, diese Ausgeglichenheit des Geistes zu erlangen.

Wenn wir das Leben betrachten, bemerken wir, wie es sich bestindig zwischen
Gegensitzen bewegt: auf und ab, Erfolg und Versagen, Verlust und Gewinn, Ehre und
Schuld. Wir fithlen, wie unser Herz auf all das reagiert: mit Gliick und Trauer, Freude
und Verzweiflung, Hoffnung und Angst. Diese Wellen der Emotionen tragen uns rauf
und runter; und sobald wir Ruhe gefunden haben, kommt schon wieder die Macht der
ndchsten Welle. Wie konnen wir erhoffen, einen Halt auf der Spitze der Welle zu
finden? Wie konnen wir in mitten dieses unruhigen Ozeans unserer Existenz das
Lebensgebdude errichten, wenn nicht auf der Insel des Gleichmuts?

Eine Welt, wo nur nach vielen Enttduschungen, Fehlschldgen und Niederlagen ein
kleines bischen Gliick sicher ist;

Fine Welt, wo nur nach vielen Enttduschungen, Fehlschlagen und Niederlagen ein
kleines bischen Gliick sicher ist;

eine Welt, in der nur der Mut wieder und wieder von vorne zu beginnen zihlt;

eine Welt, in der magere Freude in mitten von Krankheit, Trennung und Tot wéchst;



43

eine Welt, in der Wesen gerade noch durch Mitfreude mit uns verbunden waren, im
néchsten Moment schon unser Mitgefiihl brauchen --- solch eine Welt braucht Gleichmut.
Aber diese Art von bendtigtem Gleichmut muss auf einer wachsamen
Geistesgegenwirtigkeit beruhen , nicht auf gleichgiiltiger Schwerfalligkeit. Sie muss das
Ergebnis von hartem, bewussten Training sein, nicht das zufillige Resultat einer
vorriibergehenden Laune. Aber Gleichmut hétte seinen Namen nicht verdient, wenn er
durch immerwéhrende Anstrengung hervorgebracht wird

In solch einem Fall wuerde es sicherlich geschwicht und am Ende von der
Unbeséndigkeit des Lebens geschlagen. Wahrer Gleichmut sollte jedoch all diesen harten
Tests standhalten und sollte wieder erneut Kraft aus den inneren Quellen gewinnen. Es
wird diese Widerstandskraft und Macht zur Selbsterneuerung nur erlangen, wenn es in
Einsicht verwurzelt ist.

Aber was ist nun die Natur dieser Einsicht? Es ist ein klares Verstdndnis fiir den
Ursprung der Unbestindigkeiten des Lebens, und unserer eigenen wahren Natur. Wir
miissen begreifen, dass die unterschiedlichen Erfahrungen, die wir machen, aus unserem
Kamma resultieren - unserem Tun in Gedanken, Worten und Taten, und zwar aus denen
unseres jetztigem und vorrangegangegem Leben. Kamma ist der Schoss, aus dem wir
entspringen, und ob wir es mdgen oder nicht, wir sind die uniibertragbaren "Besitzer"
unserer Taten (kammassaka). Aber sobald wir eine Tat vollbracht haben, haben wir die
Kontrolle dariiber verloren: sie bleibt immer bei uns und kehrt zwangsldefig als unser
Erbe zu uns zuriick (kamma-dayada). Es passiert uns nichts, dass von "aussen" kommt,
von einer feindlichen Umwelt, die uns selber fremd ist; alles ist das Resultat unserer
eigenen Gedanken und Taten. Weil uns dieses Wissen von Angst befreit, ist es die erste
Grundlage fiir Gleichmut. Denn warum sollten wir Angst haben, wenn in allem, was uns
befillt, wir doch nur uns selbst wiedertreffen?

Wenn jedoch Angst und Ungewissheit aufkommen sollten, kénnen wir diese doch
verringern in der Zuflucht unserer guten Taten (kamma-patisarana). Durch diese
Zuflucht, werden Selbstvertrauen und Mut in uns gestérkt - Vertrauen in die
besciietzende Kraft der vergangenen guten Taten; und Mut, mehr gute Taten zu
vollbringen, trotz vieler widerer Umstinde in unserem jetztigen Leben. Denn wir wissen,
dass ehrenvolle, selbstlose Taten die beste Abwehr gegen harte Schicksalsschlidge sind.

Es ist nie zu spét, und immer die rechte Zeit fiir gute Taten. Wenn diese Zuflucht mit
guten Taten und der Vermeidung des Bésens einmal fest in uns verankert ist, dann wird

man sich eines Tages sicher fithlen koennen : "Mehr und mehr verstummt das Elend und
Bose aus der Vergangenheit. Dieses jetztige Leben versuche ich sauber und rein zu
halten. Was kann in der Zukunft kommen, ausser eine Vermehrung des Guten?" Durch

diese Gewissheit wird unser Geist ruhig werden, und wir gewinnen die Kraft und Geduld
des Gleichmuts, es mit den wideren Umstéinden aufzunehmen. Dann werden unsere Taten

unsere Freunde (kamm-bandhu) werden.

Gleichfalls werden verschiedene Ereignisse in unserem Leben, weil sie das Ergebnis
unsere Taten sind, und obwohl sie Trauer und Schmerz bringen, auch zu unseren
Freunden. Unsere Taten kehren oft versteckt zu uns zuriick, so dass wir sie nicht
erkennen kénnen. Manchmal treten sie darin auf, wie andere uns behandeln, manchmal
durch einen Umbruch in unserem Leben. Oftmals entsprechen sie nicht unseren
Erwartungen oder sind gegen unseren Willen. Diese Erfahrungen zeigen uns die
Konsequenzen unserer Taten, wie wir sie nicht vorraussehen konnten; sie machen die nur




44

halbbewussten Motive unserer vergangenen Taten, die wir sogar von uns selbst und unter
Vorwinden verstecken wollten, sichtbar. Wenn wir lernen, die Dinge aus dieser Sicht zu
betrachten, und die Botschaft, die mit dieser Erfahrung kommt, zu lesen, dann wird auch
Leid zu unserem Freund. Es wird ein strenger Freund, aber ein ehrlicher und
wohlmeinender, der uns das schwerste Fach lehren wird, Selbstkenntnis, und er uns vor
den Untiefen warnt, auf die wird blindlinks zusteuern. Indem wir Leid als Freund und
Lehrer betrachten, werden wir erfolgreich, sein mit Gleichmut auszuharren.
Dementsprechend wird uns die Lehre von Kamma einen michtigen Antrieb zur
Befreiung von Kamma geben, und von den Taten, die uns immer wieder in den endlosen
Kreislauf der Wiedergeburt werfen. Wir werden uns vor unseren Begierden und unseren
Irrvorstellungen ekeln, vor unserer Neigung Situationen herbeizufiihren, die unsere Kraft,
Wiederstandsfahigkeit und unseren Gleichmut storen.

Die zweite Einsicht, auf die unserer Gleichmut basieren sollte ist Buddhas Lehre vom
Nicht-Selbst (anatta). Diese Lehre zeigt, dass im eigentlichen Sinne Taten weder von
einem Selbst begangen werden, noch ihre Konsequenzen einen Einfluss auf ein Selbst
haben kénnen. Weiterhin zeigt es, dass wir nicht von "meinem eigen" sprechen kénnen,
wenn es kein Selbst gibt. Es ist die Illusion eines Selbst, dass Leid hervorbringt und
Gleichmut verhindert oder es stért. Wenn die eine oder andere Eigenschaft in uns fiir
etwas verantwortlich gemacht wird, denkt man "ich war es, es ist meine Schuld" und
Gleichmut gerit ins Wanken. Wenn diese oder jene Arbeit nicht erfolgreich ist, denkt
man "meine Arbeit hat versagt", und Gleichmut gerét ins Wanken. Wenn man Reichtum
oder Nahestihende verliert, denkt man "was meins war ist fort", und Gleichmut gerét ins
Wanken.

Um Gleichmut zu einem unerschiitterlichen Geisteszustand zu etablieren, muss man alle
besitzergreifenden Gedanken von "mein" aufgeben, und zwar angefangen mit den kleinen
Dingen, von denen es leicht ist, sich zu trennen, um sich dann langsam an
Besitzgegenstinde und Ziele zu wagen, an denen das ganze Herz hidngt. Man muss auch
das Gegenstiick solcher Gedanken aufgeben, namlich alle egoistischen Gedanken des
"Selbst", angfangen mit den kleinen Personlichkeitsteilen, mit Eigenschaften von
geringer Bedeutung, mit Schwichen, die man deutlich erkennt, bis hin zu den Gefiihlen
und Aversionen, die man als zentralen Kern seines Wesens bétrachtet. So sollte Loslosen
gelibt werden.

So weit wir bereit sind, Gedanken von "Mein" und vom "Selbst" aufzugeben, wird
Gleichmut in unser Herz eindringen. Denn wie kann uns etwas, was wir als fremd und
ohne Selbst erkennen, der Grund zu Arger durch Verlangen, Hass oder Trauer sein? So
kann die Lehre des Nicht-Selbst unsere Anleitung auf dem Weg der Befreiung und zu
perfektem Gleichmut sein.

Gleichmut ist die Krone und der Hohepunkt der vier erhabenen Zustinde. Aber man
sollte nicht denken, dass er die Negierung von Liebe, Mitleid und Mitfreude ist, oder
diese geringer zu schitzen. Ganz im Gegenteil, Gleichmut durchdringt sie und schliesst
sie alle mit ein, genauso wie sie ganz durchdrungen von perfektem Gleichmut sind.

DIE BEZIEHUNGEN DER VIER ERHABENEN ZUSTANDE

Wie sollen nun diese 4 Zustinde einander durchdringen?
Unbegrenzte Liebe schiitzt Mitleid davor zu Voreingenommenheit zu werden, verhindert



45

es, Unterscheidungen durch Selektion und Ausgrenzung zu machen, und schiitzt das
Mitleid somit davor, in Vorliebe oder Aversion gegen die ausgeschlossene Seite zu
verfallen.

Liebe bringt dem Mitgefiihl seine selbstlose, grenzenlose und sogar leidenschafttliche
Natur. Denn auch Leidenschaft, solange verandert und kontrolliert, ist ein Teil perfekten
Gleichmuts, das die Kraft tiefen Eindringens und weiser Zuriickhaltung starkt.

Mitleid verhindert, dass -wihrend beide geniessen oder zeitweise beschranktes Gliick
bringen- Liebe und Mitfreude vergessen, dass es in der Welt noch die schlimmsten
Zeiten voll Leid gibt. Es erinnert sie daran, dass ihr Gliick neben unermesslichem Leid
exisitiert, vielleicht sogar Tiir an Tiir. Fiir Liebe und Mitfreude gilt es zu erinnern, dass es
mehr Leid in der Welt gibt, als sie es zu mildern vermégen. Und dass, nachdem die
Wirkung der Linderung nachgelassen hat, Schmerz und Leid sicherlich wiederkommen
werden und zwar solange, bis das Leid ginzlich durch die Erreichung von Nibbana
(Nirvana- Erloeschen) ausgemerzt ist. Mitleid erlaubt nicht, dass Liebe und Mitfreude
sich verschliessen, indem sie sich nur auf einen kleinen Teil der weitenWelt beschridnken.
Mitleid hindert Liebe und Mitfreude daran, inmitten einer geringfiigigen Gliickseligkeit
und auf der Hut vor Eifersucht, sich in Zustéinde selbstzufriedener Selbstgerechtigkeit zu
verwandeln. Mitleid weckt und bedréngt die Liebe, ihren Einflussbereich zu erweitern;
es weckt und bdringt die Mitfreude nach neuer Nahrung zu suchen. Somit hilft Mitleid
beiden zu einem wahrhaft grenzenlosen Zustand (appamanna) zu wachsen.

Mitleid beschiitzt Gleichmut davor, zur kalten Gleichgiiltigkeit zu werden, und hilt es
'von triger, egoistischer Isolation ab. Bis Gleichmut Perfektion erreicht hat, wird Mitleid
es immer wieder und wieder bedridngen, den Kampf mit der Welt aufzunehmen, um den
Test durch Abhirtung und Festigung seiner selbst standzuhalten.

Mitfreude hilt das Mitleid ab, vom Anblick des Leid der Welt zu iiberwaeltigt zu sein,
und sich davon, bis hin zum Ausschluss aller anderen Dinge, zu verzehren. Mitfreude
erleichtert die Anstrengung des Geistes, und beruhigt das schmerzliche Brennen des
leidenschaftlichen Herzen. Es hindert Mitleid daran, melancholisch iiber etwas grundlos
zu griibeln, und hilt es fern von sinnlosen Gefiihlsduseleien, die nur das Herz schwichen
und die Krifte des Geistes verschlingen. Mitfreude macht Mitleid zu einem aktiven
Mitgefiihl.

Mitfreude gibt Gleichmut ihre milde Gelassenheit, die ihre strenge Erscheinung
abschwicht. Es ist das gottliche Licheln im Gesicht des Erleuchteten, ein Licheln, das
trotz der eingehenden Kenntnis vom Leid der Welt unbeirrt weiterldchelt; ein Lécheln,
das Trost und Hoffnung spendet, Furchtlosigkeit und Selbstvertrauen ; es spricht : "Weit
sind die Tiiren zur Befreiung ge6ffnet."

Gleichmut, der in Einsicht verwurzelt ist, ist die fithrende und beherrschende Kraft der
drei anderen erhabenen Zustéinde. Es zeigt ihnen die Richtung, die sie nehmen miissen,
und geht sicher, dass sie ihr auch folgen. Gleichmut schiitzt Liebe und Mitleid davor,
sich nicht in zwecklosen Unterfangungen zu verstricken, und im Labyrinth der
unkontrollierten Gefiihle verloren zu gehen. Um des endgiiltigen Ziels Willen, erlaubt
die wachsame Selbstkontrolle des Gleichmuts nicht, sich mit bescheidenen Resultaten
zufrieden zu geben,wobei wir die wahren Ziele unserer Bestrebungen vergessen.
Gleichmut, was so viel wie 'Ausgeglichenheit' (even-mindedness) bedeutet, liebt eine
ausgeglichene Festheit und Treue. Es beschenkt sie mit der grossen Tugend der Geduld.
Gleichmut stattet Mitleid mit einem ausgeglichenen, unerschiitterlichen Mut und



46

Furchtlosigkeit aus, mit der Folge, dass es dem gewaltigen Abgrund des Elends und der
Verzweiflung gegeniiber treten kann, mit der grenzenloses Mitleid immer wieder
konfrontiert wird. Fiir die aktive Seite des Mitleids ist Gleichmut die starke, ruhige Hand
von Weisheit gefiihrt, ohne die wir, die schwierige Kunst des Helfens nicht ausiiben
konnen. Auch hier bedeutet Gleichmut Geduld, die geduldige Hingabe zur Arbeit des
Mitleids.

Wegen dieser und anderer Wege kann man vielleicht sagen, dass Mitleid die kronende
und hdochste aller erhabenen Geisteszustinde ist. Die ersten Drei mégen, wenn sie nicht
mit Gleichmut und Einsicht verbunden werden, auf Grund ihres Mangels an Stabilitét
langsam verschwinden. Vereinzelnte Tugenden, die ihnen nicht durch andere
Eigenschaften die notige Besténdigkeit und Beugsamkeit geben, verkiimmern oft an ihren
eigenen Charakterschwichen. So kann sich zB. liebende Giite ohne Einsicht und
Energie, leicht in ihre bloss sentimentale Giite zurlickentwickeln, die schwacher und
unzuverldssiger Natur wire. Ausserdem bringen uns die vereinzelten Tugenden oft in
endgegengesezte Richtung unserer eigentlichen Ziele und sind auch nicht mit dem
Wohlergehen anderer vereinbar. Es ist der feste und ausgeglichene Charakter eines
Menschen, der die isolierten Tugenden zu einem organischen und harmonisiereden
Ganzen zusammenfiigt. In diesem Ganzen zeigen sich die einzelnen Eigenschaften von
ihrer besten Seite und vermeiden so die Fallen ihrer jeweiligen Schwéchen. Das ist vor
allem die Funktion des Gleichmuts: zu einer idealen Beziehung zwischen den vier
erhabenen Zusténden beitzutragen. ‘
Gleichmut ist eine perfekt, unerschiitterliche, in Einsicht verwurzelte Ausgeglichenheit
des Geistes. Aber in seiner Perfektion und unerschiitterlichen Ausgeglichenheit ist es
nicht triage, herzlos oder frostig. Seine Perfektion entsteht nicht durch eine emotionale
"Leerheit", sondern durch die "V6lle" des Begreifens und durch das sich selbst
vollkommen Sein. Seine unverwiistliche Natur ist nicht die Unbeweglichkeit eines toten,
kalten Steins, sondern der Ausdruck hdchster Kraft.

In wie weit nun ist Gleichmut perfekt und unerschiitterlich?

Was auch immer Stillstand hervorruft ist hier zerstoert, was im Wege steht weggeschafft,
was verhindert ist zerstért. Verschwunden sind die Wirbelwinde der Gefiihle und die
Abschweifungen des Intellekts. Ungehindert verlduft nun der ruhige, konigliche Strom
des Bewusstseins, rein und strahlend. Aufmerksame Achtsamkeit (sati) hat die Warme
des Vertrauens (saddha) mit der scharfsinningen, begeisterten Weisheit (panna)
harmonisiert; es hat die Stirke des Willens (viriya) mit der Ruhe des
Geistes/Konzentration (samadhi) ausgeglichen; und diese 5 Sinne (indriya) sind zu einer
innerern Kraft (bala) zusammengewachsen, die nicht wieder verloren gehen kann. Sie
kénnen nicht verloren gehen, weil sie selbst nicht mehr im Labyrinth der Welt, dem
ewigen Kreislauf von Wiedergeburt (samsara) und in der endlosen Weitschweifigkeit des
Lebens (papanca) verschwinden kénnen. Diese inneren Kréfte kommen aus dem Geist
und reagieren auf die Umwelt, aber durch Achtsamkeit gehiitet, sind sie an nichts
gebunden und kehren unveréndert wieder. Liebe, Mitleid und Freude entspringen
weiterhin unserem Geist und reagieren auf die Welt, aber geschiitzt durch Gleichmut,
klammern sie sich an nichts und kehren ungeschwacht und makellos zuriick.

So wird also in einem edlen Menschen (4harat), dem Befreiten, nichts genommen; er hat
nicht weniger durch Geben, und er wird nicht &rmer durch die reichen Geschenke seines
Herzens und Geistes an Andere. Der Aharat ist wie der klare, gut geschliffene Kristall,



47

der, wenn unbeschmutzt, alle Lichtstrahlen ganz in sich aufnimmt, und sie, in seiner
Konzentration gebiindelt, zuriickstrahlt. Die Strahlen konnen den Kristall mit ihrern
vielen Farben nicht beflecken. Sie koennen weder seine Hirte durchbohren, noch seine
harmonische Struktur stéren. In seiner echten Reinheit und Kraft bleibt der Kristall
unverindert. "So wie alle Fliisse der Welt in den grossen Ozean fliessen, und alle
Himmelswasser in ihn laufen, so kann doch kein Anwachsen oder Abnehmen beobachtet
werden" - so ist auch das Wesen des heiligen Gleichmuts.

Heiliger Gleichmut, oder wie andere sagen: der Aharat, der mit heiligem Gleichmut
ausgestattet ist, er ist das innere Zentrum der Welt. Aber wir sollten dieses innere
Zentrum von den beschrinkten Welten der unzihligen scheinbaren Zentren
unterscheiden, ndmlich ihre sogenannten von "Personlichkeiten" regierten Gesetze. All
das sind nur scheinbare Zentren, weil sie aufhéren zu existieren sobald die von den
Gesetzen der Unbestindigkeit regierten Welten ihre ganze Struktur verdndern, und somit
sich das mentale und materielle Zentrum ihrer Schwere verlagert. Aber das innere
Zentrum des Gleichmuts eines Aharat ist unerschiitterlich, weil es undurchdringbar ist.
Es ist undurchdringbar, weil es sich an nichts klammert.

So sagt der Meister: "Fiir den, der klammert, existiert Bewegung; aber fiir den, der nicht
klammert, gibt es keine Bewegung. Wo es keine Bewegung gibt, ist Ruhe. Wo es Ruhe
gibt, ist kein Verlangen. Wenn es kein Verlangen gibt, gibt es kein Kommen und kein
Gehen. Wo weder Kommen noch Gehen ist, gibt es weder ein Aufgehen noch ein
Vorbeigehen. Wo es weder Aufgehen noch Vorbeigehen gibt, ist weder diese Welt noch
eine Welt da draussen, und kein Zustand dazwischen. In der Tat, das ist das Ende vom

Leid. (Udana 8:4)

) N N 7 //:.—V:A
TS
pz I

T ——")
e ————

3
AR
N




48

Das Streben nach Gliick und die Tatsache des Leidens

Natasha Jackson

Aus dem Englischen von Henriette von Rauch-Steinmann

TRANSLATED By SUSANTHA WICKRAMA SINGHE

In seinen ,,Religionen der Menschheit“ definiert Prof. Huston-Smith den Menschen als ,,das Tier,
das sich wundert®. Diese sehr treffende Beschreibung legt in sich zu Grunde, dass jedem
Individuum des Homo sapiens ein eingebauter Mechanismus innewohnt, der ihn treibt, Erkenntnis
zu suchen. Der Mensch will wissen. Dieser Drang macht sich bereits in einem sehr frithen Alter
geltend, bei sehr kleinen Kindern, die zu allem, was sie sehen, tasten und spiiren, Fragen zu stellen
beginnen. Kipling hat dies in dem Vers ausgedriickt:

,,Jch habe sechs rechtschaffene Diener,
die lehrten mich alles, was ich weil3.
Was und Warum und Wer,

Wann, Wie und Wo ich sie heif3.“

Dies bedeutet, dass der Mensch das einzige Glied des Tierreichs ist, das fihig ist, Fragen zu stellen
und logisch zu iiberlegen. Der Hauptpunkt in diesem Prozess ist, die rechten Fragen zu stellen, und
noch wichtiger ist die Reihenfolge, in der sie gestellt werden.

Die Frage, die dem Menschen am wissenswertesten erschien (vermutlich schon in
vorgeschichtlicher Zeit) und ihn noch immer neugierig macht, ist die nach dem Ursprung, wie alles
begann. Auf diese Frage finden sich in den Religionen und Philosophien der Welt mannigfaltige
Antworten. Die griechische Philosophie begann mit dem Versuch, herauszufinden, ob es eine Art
uranfianglicher Substanz gebe, aus der die Welt gemacht sei. Die Griechen machten einen
erstaunlichen Fortschritt, indem sie diesen Gedankengang verfolgten, der in der Schule der
Atomtheoretiker von Leucippus und Demokrit gipfelte, die bereits vor mehr als zweitausend Jahren
die Entdeckungen der Moderne vorwegnahmen.

Die verschiedenen Religionen néherten sich der Fragestellung in einer ginzlich unterschiedlichen
Weise. Die Griechen befassten sich, zumindest zu Anfang, ausschlieflich mit dem physikalischen
Universum. Der Gedanke einer Ersten Ursache wurde erst durch die Sokratische Schule (Sokrates,
Platon, Aristoteles) eingefiihrt und wurde mit Eifer von den frithen Vitern der Christlichen Kirche
aufgegriffen, da dieser so genau mit ihrer eigenen Vorstellung eines gottlichen Urhebers
zusammenpasste, mit Gott, dem Vater, dem Jehova der alten Hebrier, den die Christen von ihnen
iibernommen hatten. Auch Brahma des indischen Glaubens und Ahura Masda der Zoroastrier
griinden auf dhnlichen Vorstellungen und verkérperten das Wunschdenken ihrer Anhénger. Dieser
Ersten Ursache, diesem Hochsten Wesen, diesem Schopfergott waren Allmacht, Allwissenheit,
Gnade, Weisheit und Gerechtigkeit zu Eigen, die Absolutheit in jedem Sinne. Von dem Héchsten
Wesen wird in der Tat oft als von dem Absoluten gesprochen. Und, wie wir in dem ersten Kapitel
der Genesis lesen, war Gott der Herr mit seiner Schopfung sehr zufrieden:

,»Und Gott sah an alles, was er gemacht hatte; und siehe da, es war sehr gut.

Dieses Lob war etwas verfriiht und stellte sich als nicht ganz korrekt heraus. Die Verfasser der
Genesis befanden zu ihrer Betriibnis, dass sie etwas hochgestapelt hatten. Wenn alles so gut



49
gewesen wire, wie erklirte sich dann all das Leiden in der Welt? Gewiss konnten all die
schrecklichen Dinge, deren das Fleisch Erbe war, und all die vielfiltigen Ubel, die die lebenden
Kreaturen heimsuchen, nicht einem allgiitigen, allgnadigen, allweisem Wesen zugeschrieben
werden! Um den Widerspruch auszugleichen, musste also der Teufel erfunden werden, Luzifer. der
nicht nur auf einige unserer besten Schriftsteller und Dichter. wie Milton, Goethe, Dante und.
zeitgemifer, D. H. Lawrence, eine Faszination ausgeiibt hat und sie anregte ihren Witz zu entfalten.
sondern auch auf eine keineswegs unbedeutende Anzahl von ansonsten ganz normalen Leuten, von
denen man nicht erwarten wiirde. dass sie Phantasiefliigen zugetan seien. D.H. Lawrence wurde
durch Seine Satanische Majestiit zu dem Gedicht ..Luzifer™ inspiriert:

LEngel glinzen noch immer, wenn auch der leuchtendste fiel.

Doch sag mir. wie willst du wissen.

ob er irgendetwas von seinem Glanz im Fall verlor?

[n den blau-dunklen Tiefen. unter Lagen und Lagen von Dunkelheit
sehe ich ithn mehr dem Rubin gleich,

ein Schein aus dem Innern seiner eignen Herrlichkeit,

glithend wie der Rubin in dem unsichtbaren Dunkel,

dunkel leuchtend zu uns durch seine eigene Verkiindigung.”

Die Vorstellung einer Gewaltenteilung verfestigte sich in einem Dualismus von Gut als dem
Gegensatz von Bose, von Licht als dem Gegensatz von Finsternis. Sie flihrte zu einer Anschauung,
die Manichdismus genannt wird. Diese besagt, dass man Gott anbeten miisse, jedoch der Teufel
durch Riten und Zeremonien, der jeweiligen Gelegenheit angemessen, giinstig zu stimmen sei. Dies
war in der Tat eine sinnreiche Methode um sicher zu gehen. Viele der Hexenprozesse griindeten auf
dem Verdacht einer Teilnahme an Riten, bei denen das dem Teufel Gebiihrende dargebracht worden
sein sollte. Waren die Hexen auch widerwirtig, so waren es ihre Verfolger und folternden Peiniger
um ein Vielfaches mehr. (Dem Hexenwahn fielen wihrend eines halben Jahrtausends, vom 13. bis
zum18. Jahrhundert, Millionen unschuldiger armer Frauen zum Opfer, auf sadistischste Weise von
der katholischen Kirche gefoltert und verbrannt. - Anmerkung der Ubersetzerin)

Dies Erwachen des Interesses an dem Teufel und das Beschiftigtsein mit ihm ist indessen nicht so
emporend, wie es zunidchst erscheint. Der Gott, den sich der Mensch bildet, entspricht immer
seinem eigenen Abbild, und Jehova, das Produkt der sich noch auf einer barbarischen Stufe
befindenden alten Hebrder. war launenhaft, eifersiichtig, rachgierig und voll eifernden Zorns. So ist
es nicht génzlich tiberraschend, dass sich Menschen seinem Gegensatz zuwandten und unbewusst
einen Anti-Helden aus dem Teufel schufen.

Um ein umfassendes Maf} an Schuld dem Menschen selbst zuzuweisen, stellte die christliche Kirche
die Lehre von der Erbsiinde auf, einem Zustand, in welchen alle Menschen nach Adams Siindenfall
automatisch hineingeboren werden. Das Dogma der Erbsiinde forderte folgerichtig das Dogma der
Crlosung, das jedoch die Widerspriiche nicht behebt. Warum der allmichtige Gott Jesus auf die
Erde senden musste um getotet zu werden, nur weil Adam ein Tabu gebrochen hatte, ist jenseits des
Verstandes normal intelligenter Sterblicher. Warum konnte das der Allméchtige nicht einfach
vergeben und vergessen, anstatt dem Groll Tausende von Jahren zu fronen? Selbst das
unvollkommenste menschliche Wesen sihe es als eine unertrégliche Last an, einen Groll eine ganze
Lebensspanne lang zu hegen - geschweige denn Tausende von Jahren.

Die Tatsache bleibt, dass Dukkha oder die Allgegenwart des Leidens der Fluch aller theistischen
Religionen bildet. Die ungelegenen Fragen werden nach wie vor gestellt: ., Wusste Gott nicht gleich
von Anfang an, dass Adam fallen musste?” Und ,,Da das Essen von der verbotenen Frucht
allgemein als Genuss des Geschlechtsverkehrs ausgelegt wird - warum waren Adam und Eva mit all
dem Nétigen daflir ausgestattet, wenn der Allméchtige nicht vorhatte, dass es jemals benutzt wiirde,
sondern immerwéhrend kalt gelagert werden sollte?** ,,Wusste Gott nicht vorher, dass der Teufel
gegen ihn rebellieren wiirde, und da er nun gegen ihn rebelliert hatte, warum erlaubte er ihm , eine



50

Holle zu betreiben? Wenn er es nicht wusste, ist er nicht allwissend. Entweder kann er Dukkha,
dem Leiden, ein Ende setzen oder er kann es nicht. Wenn er es kann und ja nicht tut, ist Gott nicht
gut. Wenn er es gerne tite, jedoch nicht die Macht dazu hat, ist er nicht allméchtig. Auf alle diese
Anzweifelungen haben die Theologen gezwungenermalen die stereotype Antwort: ,.Gottes Wege
sind unerforschlich! - eine fiir unsere Zeit etwas unzulingliche Erklarung.

Das Gedankengebiude. das von den Theologen so miihsam aufgestellt wurde. hat seine Zeit gehabt
- eine verwunderlich lange Zeit. Es hat eine reiche Vergangenheit gehabt, aber in der Gegenwart
schwankt es, und die Zukuntft sieht sehr triibe aus. Skeptizismus ist zweifellos an der Tagesordnung
infolge einer Vielfalt von Griinden, hauptséchlich jedoch auf Grund des wissenschaftlichen
Fortschritts, der Verbreitung der Bildung und der sich verdndernden Gesellschaftsstruktur.
Gleichgiiltigkeit der Religion gegeniiber und Skeptizismus kénnen in Stadtghettos, wo grofe Teile
der Bevolkerung in Armut und Schmutz und unter extrem harten Bedingungen leben, in explosiven
Hass iibergehen, was auch geschieht. Die Aussagen der Religion scheinen vielen Leuten in keinerlei
Zusammenhang mit den Lebensproblemen, die sie erfahren, zu stehen. Die Abkehr von den alten
Dogmen hilt an und spiegelt sich in der geistigen Ode wider, in der viele und besonders die
Jugendlichen heute leben.

Buddha machte, wie wir alle, zweifellos eine Periode des Sich-Wunderns durch. Dass ihm jede
Schattierung des religiosen und philosophischen Gedankenguts wohl vertraut war, wissen wir aus
der Brahmajala Sutra, die davon einen Uberblick gibt, d.h. etwa zweiundsechzig Theorien erdrtert.
Den Brahmanismus, die vorherrschende Religion, verwarf er vollig, da auch dieser an der
Unlosbarkeit des Leidens zerbricht.

Buridatta Jataka No. 543 schreibt Buddha folgende Worte in Bezug auf Brahma zu:

~Wer Augen hat, kann den krankmachenden Anblick sehen;

Warum kiimmert sich Brahma nicht um seine Geschopfe?

Wenn seine Macht grenzenlos ist,

warum streckt er seine Hand so selten zum Segen aus?

Warum sind alle seine Geschopfe dazu verdammt, Pein zu erleiden?
Warum spendet er nicht allen Gliick?

Warum herrschen Betrug, Liigen und Unwissenheit?

Ich zéhle euren Brahma zu den Ungerechten,

als einen, der eine schutzlose Welt erschuf.”

Buddha war in seiner Opposition gegeniiber allen Arten metaphysischer Spekulation unerbittlich. Er
betrachtete sie als unniitz und nannte solche Fragen ,,den Dschungel, die Wiiste, das Puppenspiel,
die Verdrehungen, die Verwicklung der Spekulation (Dialoge II). Er legte keinen Wert auf Rituale
oder Anbetung oder Metaphysik. Er war nicht nur nicht-theologisch, sondern antitheologisch. Sir
Edwin Arnold fasst diese Haltung zusammen, wenn er Buddha sagen lésst:

,,Miss nicht mit Worten
das Unermessliche;
noch senke den Gedankenfaden
ins Unergriindliche.*
(Asiens Licht)



51

Wie weise Buddha war, kénnen wir nun, etwa 2511 Jahre spéter, besser wiirdigen und trauern nur
um die vielen Menschen. die fiir die Verteidigung von Absurdititen so viel Zeit und Energie
verschwendeten oder sogar ihr Leben dafiir gaben. Die Menschheit lernt und erkennt sehr langsam,
dass eine Verneinung auch eine Bejahung ist. Buddha verneinte, dass Heiligkeit und Zufriedenheit
von der Kenntnis von Gott und dem Ursprung des Universums abhingig seien und behauptete, dass
diese wiinschenswerten Gemiitszustidnde einfach das Ergebnis eines selbstlosen und wohltitigen
[.ebens seien. Buddha war von Natur aus ein logischer Denker und, wenn dies auch viele
Kommentatoren abschwichten. ein groBer Intellektueller. Seine Uberlegungen fiihrten ihn zu der
rkenntnis, dass der angeborene Wissensdrang nicht die starkste Triebfeder des menschlichen
Wesens sei. Die grofBte Triebkraft des Menschen ist das Streben nach Gliick. Sein Wissensdrang ist
nur ein Teil davon. Daher konzentrierte er sich darauf und setzte die wichtigsten Dinge an die erste
Stelle. Buddha selbst betonte immer wieder : ,,Eins und nur eins lehre ich: Dukkha und das Ende
von Dukkha. Er hatte erkannt, dass alle metaphysischen Spekulationen nicht die geringste Hilfe bei
der Suche nach Gliick und der Vermeidung von Pein boten. In vielen Artikeln Buddhistischer
Schriftsteller werden wir davor gewarnt, in Vorstellungen zu denken. Jedoch bleiben diese unklar;
die praktischen Beispiele fehlen. welche diese zu vermeidenden Ideen seien. Gemeint sind die
Vorstellung, dass alles einen Anfang haben muss und die Begriffe einer Ersten Ursache, eines
Schopfergottes und die daraus folgenden weiteren Vorstellungen.

Buddha war indessen ein Realist. Er akzeptierte die Tatsache, dass sich jedes menschliche Wesen an
erster Stelle mit dem befasst, von dem er denkt, dass es seinen eigenen Interessen niitzt und fiir sein
Wohlbefinden forderlich ist. Wollen wir es doch wahrhaben, genau so ehrlich und realistisch wie
Buddha, und uns eingestehen, dass wir von allem in der Welt uns selbst am meisten lieben. Der
folgende Vers kommt sowohl in der Samyatta-Nikaya I als auch in der Udana vor:

.lch besichtigte alle Gegenden mit meinem Geist

und ich fand nichts Lieberes als mein eigenes Selbst;

gleich wie das Selbst ist jeder andere wert;

wer sich selbst liebt, wird niemals einem anderen ein Leid antun.*

Es gibt iiber die Frage der Selbstsucht eine Menge nutzloser Argumentationen: ob das Verlangen
nach Nibbana ein selbstsiichtiger Wunsch ist; ob das Arahat Ideal auch selbstsiichtig ist. Der
entscheidende Punkt ist, dass unsere Motivationen immer gleich sind. Was wir auch tun - ob jemand
eine Bank ausraubt oder einen Mord begeht oder sein Leben fiir ein Prinzip opfert oder ein Ménch
wird und die Welt aufgibt - hinter jedweder dieser Taten steht der Glaube, dass sie dazu dient, das
Gliick der entsprechenden Person zu fordern.

Es mag schockierend wirken, wenn Leute fragen, ob Buddhas Lehre auf Selbstsucht basiert und die
Antwort dies bestatigt. Der wichtigste Aspekt der Lehre Buddhas ist, dass sie auf einem
erleuchteten Eigeninteresse basiert. Das Streben nach Gliick an und fiir sich ist nicht falsch. Nur
die Verblendung ist es, die von der Unkenntnis, wie dieses Gliick zu erlangen sei, herriihrt. Gliick
oder Freiheit von Dukkha zu erlangen schlieft einen scheinbaren Widerspruch des Buddhismus ein.
Niemand kann gluicklich sein, der dem Ich-Gedanken als einer personlichen privaten Erfiillung,
losgeldst von der Gemeinschaft, anhangt.

Niemand aufler Buddha hat iiber das Leidensthema so tief nachgedacht und es so griindlich
analysiert, wenn es auch andere gab, die erkannten, dass das Leben in seiner Essenz Leiden ist. Der
Verfasser der Ecclesiastes fasste es wie folgt zusammen: ,,Nichtigkeit der Nichtigkeiten, alles ist
Nichtigkeit. Auch der Philosoph Schopenhauer legte Dukkha mit groBem Verstdndnis aus. Die
modernen Existenzialisten vertreten eine Anschauung, die ebenfalls das Wesen des Lebens als
unzufriedenstellend und elend darstellt. Aber keiner von ihnen hat eine Losung aufgezeigt. Der



52

Verfasser der Ecclesiastes bietet einen widerspriichlichen Rat an. An einer Stelle sagt er den
Menschen: ,,Gedenke deines Schopfers jetzt in den Tagen deiner Jugend™ und an anderer Stelle:
..Sei nicht iibertrieben rechtschaffen: auch werde nicht allzu weise. Warum solltest du dich selbst
zerstoren? Sei nicht zu bose, auch sei kein Dummkopf. Warum solltest du vor deiner Zeit sterben?*
In dieser ganzen Rede behauptet er bescheiden: ..Meine Weisheit verblieb bei mir.” Einige
Abschnitte weiter fligt er hinzu: ., Ja, ich hasste meine ganze Miihe, die ich mir unter der Sonne
gegeben habe. denn die Friichte meiner Arbeit {iberlasse ich dem, der nach mir kommt."
Oftensichtlich konnte er an dem Gedanken, dass jemand aus seinen Anstrengungen einen Vorteil
ziehen konnte, keine Freude finden. Die Weisheit, deren er sich rithmt, ist also zu bezweifeln.
Weder Schopenhauer noch die Existenzialisten bieten irgendeine hilfreiche Richtlinie. Buddha
Jedoch beschrinkte sich nicht mit der bloBen Feststellung, dass das Leben Dukkha sei, er bot auch
einen Weg aus dem Leiden heraus.

Jeder, der in eine Buddhistische Gemeinde eintritt, kommt bewusst oder unbewusst mit der
unausgesprochenen Frage, was der Buddhismus fiir ihn tun kann. Wir sagen Lhnen ausdriicklich -
und es ist besser, dies gleich zu Anfang zu tun -, dass der Buddhismus nicht lhren ganzen
Wissensdrang und lhr Verwundern hinsichtlich der metaphysischen Fragen iiber die verwirrenden
Rétsel des Universums befriedigen kann. Zu einem gewissen Grad kénnen manche der Fragen von
der Wissenschaft beantwortet werden. Jedoch beschrinkt sich die Wissenschaft auf die Erforschung
der Phianomene, darauf, wie sie wirken. Dieses Wissen versetzt die Menschen in die Lage, die
Kréfte der Natur fiir unser materielles Wohlergehen nutzbar zu machen, das Leben auf diese Weise
zu erleichtern und in einem gewissen Ausmaf sicherer zu machen. Die Wissenschaft kann jedoch
keinen Deus ex machina liefern, nicht das Numen hinter dem Phinomen - das géttliche Wesen
hinter den Erscheinungen. Auch kann sie nicht bestimmen, worauf sich menschliches Streben
richten solle, und auch kein Rezept fiir Gliickseligkeit bieten. Sie beschiftigt sich nur mit der
objektiven Welt. Die subjektive Welt des inneren Wesens liegt vollig auBerhalb des
wissenschaftlichen Bereichs.

Dukkha 1aBt sich in drei Kategorien aufteilen:

1. Dukkha, das einer unvollkommenen Welt innewohnt, in der es alle Arten von Sintfluten,
Erdbeben, Uberflutungen und Uberschwemmungen gibt, dazu bestindigen Wechsel,
Anderungen, Bewegung, Fliichtigkeit, Unbestdndigkeit, Krankheit und Tod, und in der das
Leben Leben raubt.

2. Dukkha, das auf Grund der Unzuldnglichkeit und Ungerechtigkeit des sozialen und
wirtschaftlichen Systems verbreitet ist.

3. Dukkha oder Leiden, das durch falsches Denken und geistige Unkenntnis entsteht und
charakterliche Makel und Fehler verursacht.

Die fundamentalste Kategorie ist die dritte, denn diese ist es, die wir #ndern kénnen. Nur zu einem
kleinen Ausmaf} vermdgen wir einige der schrecklichen Katastrophen der ersten Kategorie zu
mildern oder gar zu verhindern, wie z.B. Uberflutungen, Waldbriinde usw. Wir kénnen Krankheiten
heilen und Leben verléngern, aber wir miissen die Unvermeidlichkeit der Verginglichkeit und des
Todes hinnehmen. Was die wirtschaftlichen und sozialen Systeme anbetrifft, so liegt es in unserer
Macht, diese vollkommen zu dndern. Wie Omar Khayyam sagte:

,»Oh Liebe! Konntest du dich nicht mit mir gegen das Schicksal verschwéren,
um diesen traurigen Plan aller Dinge zu vernichten

und ihn in Stiicke zu reiflen -

und ihn dann nach des Herzens Wiinschen neu zu schaffen.*



53

Dies ist zugestandenermaBen ein etwas utopischer Traum, doch zumindest ist es innerhalb
des Reichs der Méglichkeiten, wenn nicht gar der Wahrscheinlichkeit. Die dritte Kategorie
von Dukkha ist die wichtigste, weil der Mensch selbst alle Anderungen vorzunehmen hat.
Hierin liegt die GroBe Buddhas. Er zeigte den Weg. durch welchen der Mensch seine eigene
Unwissenheit {iberwinden kann, die ihn auf falsche Wege und in falsche Richtungen auf der
Suche nach Gliick leitet. Er zeigte ihm einen positiven Weg, auf welchem er ein bleibendes,
nicht fliichtiges Gliick erlangen kann. Kehren wir also zu der Frage, was der Buddhismus fiir
Sie tun kann, zuriick. Wenn Sie Dukkha anerkennen, kann es [hnen helfen es zu verstehen
und somit es zu tiberwinden. Wir zielen darauf hin, Buddhas Lehre nur denen anzubieten,
die sie begehren. Das sind die Menschen. die zumindest wahrmehmen. dass Leben Dukkha
ist. Der Mensch, der nicht gelitten hat und der nicht imstande ist. jede Art von Leiden
anzuerkennen oder zu erfahren, ist auflerstande sich zu entwickeln. Wenn ihn orthodoxer
Glaube noch immer befriedigt, der ihm versichert, dass dies ,,die beste aller mdglichen
Welten™ ist, und dass Gott in seinem Himmel und alles in Ordnung mit der Welt ist, und
wenn er damit zufrieden ist, der Fata Morgana von endlosem Vergniigen am sténdig
zuriickweichenden Horizont der Zeit nachzujagen, indem er den Schatten fiir die
Wirklichkeit halt, dann ist der Buddhismus offensichtlich nichts fiir ihn. So versteht sich,
dass wir etwas getadelt wurden, weil wir nicht versuchen, den Buddhismus jedwedem ,.zu
verkaufen™, sondern dass es unsere Haltung ist zu sagen: ,Nimm es oder lass es!™ Wir
miissen zugeben, dass diese Beschuldigung im Wesentlichen ganz richtig ist. In erster Linie
ist der Buddhismus nur fiir solche geeignet, die reif genug sind, um auf die Requisiten, mit
denen die orthodoxen Glaubensrichtungen ausgestattet sind, zu verzichten. Er ist fiir solche
gedacht, die ein sinnvolleres Leben fiir sich selbst und die anderen anstreben, fiir solche, die
das Leiden verhindern wollen - das eigene und das der Mitmenschen. Was das ,,Nimm es
oder lass es!" anbetrifft, so wissen wir sehr wohl, dass Sie genau dies ohnehin tun, und wir
wollen keinerlei Druck oder Zwang ausiiben. Jedoch ist unsere Haltung keine sanfte
Gleichgiiltigkeit. Im Innersten denken wir, dass die Welt ein sehr viel besserer Ort wire,
wenn wir Buddhas Lehren aufrichtig und pragmatisch folgen wiirden. Es gédbe dann keine
Kriege, keine Ausbeutung, keine Rassenverfolgungen, keinen neidvollen Wettstreit, und es
wiirde gar iiber all dies hinausgehen, denn das letzte Ziel ist, wie Buddha es darlegt, das
Nirvana.

Nicht durch Erkenntnis allein, sondern durch die Erfahrung der Welt geschieht es, dass wir
damit in Beriihrung kommen. Buddhas wesentliche Lehre zielte auf das Nirvana, das Ende
des Leidens. Der Weg zum Nirvana ist der ,,Edle achtfache Pfad™, dessen Ziel der Zustand
des endgiiltigen Erloschens ist. Aber, um dafiir bereit zu sein, muss der einzelne Mensch ein
Gefiihl der Kreuzigung, einer qualvollen Vernichtung durchleben, ein Gefiihl bitterer
Nichtigkeit aller erfahrbaren Existenz, die dem Gesetz der Vergénglichkeit und des Todes
unterliegt.

Es war diese Anfangserkenntnis der Hohlheit des Lebens, die Buddha aus seinem Palast
trieb, um Erlosung zu finden. Es ist die gleiche, die uns antreibt, seinen Weg anzunehmen
und seinen Ful3stapfen zu folgen, die uns zur Erlésung fiihren, zu dem Grofen Frieden, wo
es weder Geburt noch Tod, weder Kummer noch Gram und auch keine Wehklagen mehr
gibt. ' '

Das ist das erleuchtete Eigeninteresse, auf das ich mich bezogen habe. Auf welcher Seite ihr
Brot gebuttert ist, konnen viele Leute wegen der Marmelade nicht sehen, aber sogar
Marmelade nimmt am Ende einen bitteren Geschmack an, was jeder fiir sich selbst
herausfinden und erfahren muss.



54

Und nun? Kénnen wir irgendjemanden zwingen, den Buddhismus anzunehmen, eine Wahl
zu treffen, die Bassanios Wahl des bleiernen, und nicht des silbernen oder goldenen
Kistchens gleicht? Auf dem bleiernen Kéastchen stand eine Warnung:

., Wer mich wihlt,
muss alles, was er hat, geben und aufs Spiel setzen.*




55

Metta als Ubung im tiglichen Leben BHANTE PUNNARATANA

Als ich aus Sri Lanka nach Berlin in das Buddhistische Haus kam, ist mir vor allem
aufgefallen, dass die Menschen hier auf der StraBe oder in der BVG in sich verschlossen,
traurig und missmutig sind. Am Anfang habe ich geldchelt und einige Worte mit ihnen
gewechselt, wie es in Sri Lanka iiblich ist. Die Menschen haben mir nicht geantwortet und
auch nicht zuriickgelichelt. Ich war sehr erstaunt dariiber und habe gedacht, sie wiirden
sich so verhalten, weil ich ein Auslinder bin. Dann habe ich aber festgestellt, dass sie auch
nicht miteinander sprechen oder sich zulicheln. Jeder ist mit sich selbst beschiftigt und
scheint den anderen gar nicht wahrzunehmen. Das hat mich sehr verwundert.

Die Menschen hier machen einen traurigen und einsamen Eindruck. Sie sind aggressiv
gegeneinander und scheinen viele Probleme zu haben. Wiirden sie sich gegenseitig
wahrmehmen und mehr miteinander reden, gibe es mehr positive Reaktionen. Interesse am
anderen zeigen, hilft Schwierigkeiten zu iiberwinden, denn alle Lebewesen brauchen Liebe,
so wie die Pflanzen Wasser brauchen, um zu wachsen und zu gedeihen. Wir sollten einmal
beobachten, wie wir uns verhalten. Wir sollten iiben, andere Menschen wahrzunehmen,
ihnen mit Freundlichkeit und Aufgeschlossenheit zuzuliicheln. Wir sollten mit ihnen reden,
Interesse fiir sie zeigen und auf sie zugehen. Wir sollten ihnen gegeniiber positive
Gedanken entwickeln und ihnen helfen..

Alle Religionen betonen die Bedeutung der Liebe in Form von Niéchstenliebe. Im
Christentum heiBt es: ,Liebe deinen Nichsten wie dich selbst.“ Der Mensch lebt in einer
Gemeinschaft, er ist auf sie angewiesen. Jeder Mensch braucht einmal Hilfe und Ansporn
von anderen. So sollte er auch stets bereit sein, fiir die anderen da zu sein und ihnen zu
helfen.

Was bedeutet nun Liebe oder liebende Giite im Buddhismus? Liebende Giite gehort zu den
vier ,,Unermesslichen” (appamaiifia), die da sind: metta (liebende Giite), karuna
(Mitgefiihl), mudita (Mitfreude) und upekkha (Gleichmut). Ubt man metta oder hat man
diese verinnerlicht, so stellt man das Wohl anderer iiber das eigene, so wie es ein
Bodhisattva tut. Ein Beispiel dafiir ist der Asket Sumedha. Das war des Buddhas Name,
als er noch ein Bodhisattva war, zur Zeit von Dipankara. Es wird erzihlt, dass der Asket
Sumedha einst horte, dass Dipankara, nachdem er die vollkommene Buddhaschaft erreicht
und das Rad des Dhamma in Bewegung gesetzt hatte, durch das Land wanderte. Er 16ste
sein Haar, breitete sein schwarzes Antilopenfell, seine verfilzten Locken und seine



56

Rindentiicher iiber den dunklen Sumpf und legte sich auf den Sumpf wie eine Briicke,
damit Buddha Dipankara diesen unbeschidigt iiberschreiten konnte und dachte: ,,Ware es
doch moglich, dass ich genau so wie Dipankara eines Tages die hochste Selbst-
Erleuchtung erlangte, das Schiff des Dhamma bestiege, der groBen Volksmenge iiber den
Ozean des Samsara hiniiberhiilfe und danach dann das endgiiltige Nirwana fiinde!“ Durch
diese uneigenniitzige Tat gab der Buddha sein unmittelbares Eingehen in das Nirwana auf
und zog es vor, zunichst die 10 paramita zu meistern und anderen Menschen zu helfen.

Die zehn ,,Vollkommenheiten“ — paramita oder parami — sind: Freigebigkeit, Sittlichkeit,
Entsagung, Wissen, Willenskraft, Nachsicht, Wahrhaftigkeit, Entschluss, Giite — also
metta — und Gleichmut. Die Bodhisattva iiben Freigebigkeit und geben ,,allen Wesen zu
ihrer Begliickung Gaben — dana —, ohne zu priifen, ob diese oder jene der Gaben wiirdig
sind oder nicht.“ Dabei handelt es sich (1) um materielle Gaben, (2) um immaterielle
Gaben und (3) um die Gabe des dhamma. , Auch heutzutage noch wird in buddhistischen
Lindern Siidasiens die Freigebigkeit, ganz besonders aber das Geben von Gewand,
Almosenspeise usw. an die Monche als eine grundlegende Tugend gepriesen und als
Mittel, die Habgier und Selbstsucht im Menschen zu unterdriicken.

Wie bei allen anderen Handlungen, so kommt es auch beim Geben auf die Gesinnung an,
denn es ist in Wirklichkeit die Willensverfassung, die als Tat (kamma) zihlt, als gute oder
bose.“

Es geht also nicht darum, etwas zu verschenken oder zu spenden, was man eigentlich
sowieso wegwerfen wollte, sondern man sollte aus Mitgefiihl dem anderen das Leben
erleichtern, auch wenn man selbst dabei etwas hergeben muss, was man lieber behalten
mochte.

Freigebigkeit — dana — beinhaltet aber auch immaterielle Gaben. Ein Beispiel gibt der
Asket Sumedha, wenn er die Befreiung der anderen Wesen iiber sein eigenes Wohl stellt
und erst Nirwana erreichen will, wenn es alle anderen erreicht haben. Wir sollten uns selbst
nicht so wichtig nehmen, sondern viel mehr fiir andere Menschen da sein. Wir sollten
lernen, die eigenen Wiinsche zuriickzustellen. Dazu brauchen wir kein Ménch oder Asket
sein, denn Freigebigkeit — dana — konnen wir als ganz gewohnliche Menschen im
tiglichen Leben praktizieren. So sollten wir beispielsweise keine laute Musik héren, wenn
andere dadurch gestort werden. Auch wenn wir selbst etwas gerne tun — wie z.B. rauchen
—, sollten wir es in Gegenwart anderer unterlassen, um sie nicht zu beléistigen oder
gesundheitlich zu schidigen. Wie oft geschieht es, dass in geschlossenen Riumen geraucht
wird, in denen man sich als Nichtraucher aufhalten muss! Wir sollten unsere Kinder dazu



57

erziehen, riicksichtsvoll miteinander umzugehen und keine Tiere zu quilen. Diese
Riicksichtnahme kommt in dem bekannten Sprichwort zum Ausdruck: ,,Was du nicht
willst, das man dir tu, das fiig auch keinem andern zu.“ Vor jeder Tat sollte man sich
fragen, ob sie fiir einen selbst, fiir die anderen und fiir beide heilsame oder unheilsame
Folgen hat. So riet der Buddha dem Asketen Rahula, seine Handlungen in Taten, Worten
und Gedanken so zu betrachten, wie er sich selbst in einem Spiegel betrachte: aufmerksam
mit einem gewissen Abstand, ohne Emotionen — Hass oder Gier —, um deren Wirkungen
fiir sich und andere zu erkennen. Damit schenke er sich selbst und anderen Wesen ein
Gefiihl der Sicherheit.

Wir brauchen alle irgendwann in unserem Leben Hilfe. So wie andere Menschen uns
helfen, sollten wir es uns zur Aufgabe machen, anderen Wesen — Armen, Kranken,
Bediirftigen — freudig zu helfen oder Sterbenden beizustehen. Wir sollten die niedrigste
Arbeit auch fiir den Armsten der Menschen voller Freude tun, als ob wir es fiir den
Buddha selbst titen. Wir sollten iiben, jeden Tag bewusst jemandem eine Freude zu
machen. Friedrich Nietzsche schrieb einmal: ,Ein gutes Mittel, jeden Tag gut zu beginnen,
ist, beim Erwachen daran zu denken, ob man nicht wenigstens einem Menschen an diesem
Tag eine Freude machen kénnte.“ Dazu miissen wir die Menschen in unserem Umkreis
wahmehmen, ihre Bediirfnisse erkennen. Wir miissen hinsehen, was um uns herum
passiert. Dann stort uns nicht mehr das Brabbeln unseres stinkenden Nachbarn in der U-
Bahn, sondern wir erkennen, dass er einsam ist und wechseln einige Worte mit ihm. Dann
schimpfen wir nicht mehr iiber die Bananenschale auf dem Biirgersteig oder die
Glassplitter am Badestrand, sondern rdumen sie zur Seite, damit niemand hinfillt oder sich
verletzt.

Auch unseren sogenannten Feinden sollten wir mit Freundlichkeit und Giite — metta —
begegnen. So heiBt es im Dhammapada (5):

Na hi verena verani Durch Hass fiirwahr kann nimmermehr
Sammant ’idha kuddacanam, Zur Ruhe bringen man den Hass;

averena ca sammanti: Durch Nichthass kommt der Hass zur Ruh’:
esa dhammo sanantano. Das ist ein ewiges Gesetz.

Wie oft ist offensichtliche Boshaftigkeit nicht ein Hilferuf, iiberhaupt erst einmal beachtet
zu werden. Wie Kinder durch ihre Unarten die Aufmerksamkeit ihrer Eltern auf sich
lenken, so fiihlen sich viele unserer Mitmenschen einfach iibergangen. Beachten wir sie
und zeigen ihnen, dass wir sie respektieren und akzeptieren, so brauchen sie in ihrer Ver-
zweiflung nicht auf derartige Mittel zuriickzugreifen, um etwas Liebe oder Aufmerk-



58
samkeit zu erfahren.

Viele Menschen sind jedoch gar nicht in der Lage zu lieben. Sie haben bewusst keine
elterliche Liebe und Geborgenheit kennen gelernt, sondern nur Kritik. Immer wurde ihnen
gesagt, dass sie alles falsch machen und was fiir Fehler sie haben. So glauben sie, dass sie
schlecht und unbedeutend sind und beginnen, sich selbst zu hassen. Wenn sich jemand
hasst, dann kann er auch seine Mitmenschen nicht lieben. Wollen wir liebende Giite iiben,
so miissen wir also zuerst lernen, uns selbst anzunehmen und zu lieben, so wie wir sind,
mit unseren guten und schlechten Eigenschaften. Die Verinnerlichung der liebenden Giite
beginnt also bei uns selbst. Erst wenn wir gelernt haben, uns selbst zu lieben, konnen wir
diese Liebe auf andere ausdehnen. — Auch wenn wir meinen, dass unsere Eltern uns nicht
geliebt und viel Leid zugefiigt haben, sollten wir nicht vergessen, dass zumindest unsere
Mutter uns liebevoll versorgt hat, als wir hilflose Babys waren. Sie hat uns gestillt, zu
Essen gegeben, uns angekleidet, unsere Windeln gewechselt, uns gewaschen usw. Ohne
diese Fiirsorge wiren wir jetzt gar nicht am Leben. Auch wenn wir viele negative
Erinnerungen an unsere Eltern haben, sollten wir fiir diese Fiirsorge dankbar sein und
unseren Eltern liebevoll begegnen. Wenn unsere Eltern uns seelisch verletzt haben sollten,
so haben sie das nicht absichtlich oder aus Bosheit getan. Sie wussten es nicht besser.
Vielleicht waren sie selbst ungliicklich oder hatten das Gefiihl, nicht geliebt zu werden.
Wir sollten sie niemals verurteilen, sondern ihnen liebevoll zur Seite stehen. Sie selbst
tragen ja die Folgen ihrer unheilsamen Taten. Deshalb brauchen gerade sie unsere
liebevolle Giite — metta — und unser Mitgefiihl — karuna.

Wir sollten nie vergessen, dass auch wir nicht vollkommene Menschen sind und Fehler
machen, die uns vielleicht selbst gar nicht bewusst sind. Sie kennen sicher alle das
Sprichwort: , Jeder kehre zuerst vor seiner eigenen Tiir!“ Dazu heiBt es im Dhammapada
(50):

Na paresam vilomani, Sieh nicht des anderen VerstoBe,

na paresam katdkatam, Nicht was er tat und unterlieB;
attano va avekkheyya Sieh, was du selbst hast getan
katani akata ca. Und was du unterlassen hast.

Wir diirfen nicht erwarten, dass andere Menschen — auch nicht unsere Eltern oder Kinder!
— vollkommen sind. Wir sollten niemanden hassen, auch wenn er uns ein Leid zugefiigt
hat. Tun wir es dennoch, so sollten wir diesen Hass nicht festhalten, sondern bewusst
loslassen. Hass entsteht — ebenso wie Gier — im Geist, er wird durch Gedanken genhrt.
Andern wir doch einfach unsere Gedanken und senden dem Objekt des Hasses liebende



59
Gute!

Die wichtigste Gabe ist jedoch die Gabe des Dhamma, die ein kalyana-mitta, ein ,edler
Freund“, uns machen kann, der im Visuddhi-Magga (III) folgendermaBen beschrieben
wird:

,(eliebt, geachtet und geehrt,

Das Bose tadelnd, nachgiebig,

Ein Mensch, der tiefe Lehre spricht,

Nie anspornt zu verkehrter Tat:

ein mit solchen und dhnlichen Eigenschaften ausgestatteter, &uBBerst wohlwollender, in
vorgeriicktem Alter befindlicher edler Freund ist hier gemeint.“

Dieser kalyana-mitta kann uns nicht nur ein Vorbild sein, sondern auch zur Seite stehen,
wenn wir uns um ein ethisch einwandfreies Verhalten bemiihen, wie es in den fiinf
Ubungsregeln — den sikkhapada — fiir jeden Buddhisten vorgeschrieben ist. Diese fiinf
Regeln — die pafica sila — sind: (1) Abstehen vom Téten, (2) Abstehen vom Stehlen, (3)
Abstehen von ungesetzlichem Geschlechtsverkehr, (4) Abstehen vom Liigen und (5)
Abstehen vom Genuss berauschender Mittel. Die Einhaltung dieser Regeln ist eine
Voraussetzung, um erfolgreich meditieren zu kénnen.

Zu Beginn des mettd-sutta — des Liedes von der liebenden Giite — wird auf diesen Aspekt
ausfuhrlich hingewiesen, wenn es heifBt:

Willst du das héchste Heil erstreben, - nibbana -

Den wahren Frieden recht erleben,

So halt’ dich aufrecht, ohne Stolz,

Sprich sanft und giitig, ohne Liigen,

Dring dich nicht auf, sei nicht geschiftig,

Mit dem zufrieden, was sie geben,

Besonnen, mit beherrschten Sinnen,

Sei anspruchslos, lass dir geniigen,

Tu nichts, was sich fiir dich nicht ziehmt;

So wird dich kein Verstind’ger riigen.

Weiter heifit es:

Wir wiinschen allen Wesen Wohl, - wir wiinschen Ihnen alles Gute -
Sie sollen alle sicher sein!

Uben wir allen Wesen gegeniiber liebende Giite — mettd —, so beziehen wir auch die
Menschen mit ein, die uns stéren oder die wir nicht mogen. Der Buddha wurde einst mit



60

einer Regenwolke verglichen. Ungeachtet der Verdienste der einzelnen Wesen, schiittet er
seinen Regen oder seinen Segen auf alle Wesen. So heif3t es:

,»Ich bin wie eine groBe Wolke, die iiber der Erde aufsteigt,

Die alles verdeckt und den Himmel iiberschattet,

Und diese groBe Wolke, mit Wasser gefiillt, von Blitzen umkrénzt,
Lisst den Donner erschallen und erfrischt all die Geschopfe.

Ich erfrische diese ganze Welt
Wie eine Wolke, die ihren Regen gleichmiBig auf alle entlésst;

Alle Miidigkeit beiseite legend,
Regne ich den Regen des Dharma nieder.

Wenn wir eine Metta-Meditation machen, sollten wir also auch unserem Nachbarn nicht
bose sein, der Gerdusche verursacht, weil es ihm nicht gelingt, still zu sitzen. Wenn wir
den Sitz wihrend der Meditation wechseln, sollten wir dies langsam tun und Riicksicht auf
die anderen nehmen. Wir sollten Gerausche nicht als storend empfinden, sondern liebevoll
in uns aufnehmen. Das Gleiche gilt fiir Schmerzen oder auftretenden Gedanken beim
Sitzen. Wir sollten sie nicht loswerden wollen, sondern ihr Entstehen und Vergehen
aufimerksam beobachten. Wir sollten weder Menschen, noch Gedanken oder andere Dinge
als liastige Storung empfinden, sondern Nachsicht — khanti — iiben ,,gegeniiber den
vielfiltigen Verfehlungen der Wesen.“

Im Metta-Sutta werden die einzelnen Wesen aufgezihlt, nimlich:

Was atmet, alles, was da lebt,

Was sich bewegt, was stille steht,

Die schwachen Wesen und die starken,
Ob lang, ob kurz, ob groB, ob klein,
Und auch die mittelgroBen Wesen,

Sie sollen alle gliicklich sein!

Den sichtbaren, den unsichtbaren,
Den Wesen allen, nah und fern,
Geborenen und ungebor'nen,

Wir wiinschen Wohlsein allen gern.

Wir wollen keines hintergehen

Und keines mit Verachtung kriinken,
Wir wollen keinem Wesen ziirnen,
Von keinem etwas Boses denken.

Es geht also nicht nur darum, den Menschen Liebe entgegen zu bringen, sondern auch den



61

unsichtbaren Wesen, ob gut oder schlecht, gro oder klein; auch den Tieren und der Natur
gegeniiber sollen wir uns respekt- und liebevoll verhalten. Wir sollten von ganzem Herzen
wiinschen, dass sich alle Wesen sicher und geborgen fiihlen und gliicklich sind.

Diese Liebe ist eine selbstlose Giite, wie sie eine Mutter ihrem einzigen Kind gegeniiber
empfindet. So heift es weiter im Metta-Sutta:

Wie ihr geliebtes Kind die Mutter
Mit ihrem eig'nen Leben deckt,
So woll'n wir alle Wesen hiiten:
In uns ist Giite jetzt erweckt.

Die ganze Welt durchdringen wir
Mit grenzenloser Giite dann
Nach oben, unten, allerwirts;
Und Groll und Hass sind abgetan.

Metta sollte jedoch nicht nur wihrend der Meditation, sondern immer geiibt werden. So
heiBt es weiter:

Und ob wir stehen oder gehen,
Ob sitzend oder liegend wachen,
Stets woll'n wir achtsam giitig sein.

Praktizieren wir auch im tiglichen Leben allen Wesen gegeniiber metta, so sind Gier und
Hass geschwunden. Wir wollen niemanden und nichts mehr besitzen oder festhalten,
sondern opfern alles zum Wohle anderer. Wir freuen uns, wenn wir anderen eine Freude
machen oder ihnen helfen kénnen. Wir hassen auch niemanden mehr, denn wir haben
durchschaut, dass jeder fiir seine unheilsamen Taten selbst gerade stehen muss. Ja, wir
begegnen gerade den sogenannten hassenswerten Menschen mit besonderer Liebe, da sie
unter den Folgen ihrer Taten besonders stark leiden. Wir wiirden ihnen gerne helfen, keine
unheilsamen Handlungen in Gedanken, Worten und Taten mehr auszufiihren. So bemiihen
wir uns liebevoll, sie zu belehren. Diese ,,Belehrung® sollte nicht nur aus mahnenden
Worten bestehen, sondern unheilsames Verhalten in positive Bahnen lenken. So bedarf es
manchmal einer liebevollen Umarmung, um ein bosartiges Kind zur Vernunft zu bringen
oder eines freundlichen Lichelns, um einen verirgerten Kunden zu beschwichtigen. Fiihit
sich der ,,bosartige” andere verstanden, so 16st sich der Zorn hiufig allein auf wie Schnee
in der Sonne. Liebende Giite duBert sich oft in den kleinen Dingen des Lebens.

Als Ergebnis dieser Haltung verspricht uns das Metta-Sutta den Eingang ins Nirwana mit



62

folgenden Worten:

Wer falsche Ansicht iiberwunden,
Wer sittenrein, mit klarem Blick

Von Sinnenlust sich abgewendet,

Der kehrt nicht mehr zur Welt zuriick.

Wir sollten also nicht nur wihrend der Meditation auf dem Sitzkissen metta iiben, sondern
metta sollte uns zu einer natiirlichen, spontanen inneren Einstellung werden. Jeden
Augenblick unseres Lebens sollten wir nutzen, um uns selbst und anderen gegeniiber
liebevoll und hilfreich zu sein. Wir sollten unheilsame Taten verhindern, ohne den Titer zu
verurteilen, sondern ihn iiber die Folgen seiner Handlungen aufkliren. Dabei sollten wir
uns jedoch nicht fiir besser halten als die sogenannten Bosewichte!

Es ist gar nicht so leicht, allen Hindernissen gegeniiber eine liebevolle Einstellungen zu
entwickeln. Immer wieder konnen negative Gefiihle wie Gier und Hass aufkommen. Wir
sollten uns deshalb jedoch nicht verurteilen, denn solange wir Menschen sind, machen wir
auch Fehler. Wir sollten diese aufiretenden negativen Gefiihle wie Gier und Hass
wahrnehmen, sie beobachten. Wir sollten lernen, mit ihnen umzugehen, sie zu
transformieren. Die Ehrwiirdige Ayya Khema hat in ihrem Buch Umarme deine Wut dazu
detaillierte Anweisungen gegeben. Wir sollten unsere negativen Gefiihle dankbar zur
Kenntnis nehmen, denn nur durch sie erkennen wir, dass wir nicht vollkommen sind. Das
bewahrt uns davor, hochmiitig und stolz zu werden. Wir sollten aus Stolpersteinen
Trittbrette machen, um einen Schritt auf dem buddhistischen Weg voran zu kommen!

Verlduft unser Leben ohne Stolpersteine und sind wir zufrieden, so fillt es uns
normalerweise leicht, liebevoll zu sein. Treten jedoch die kleinsten Misshelligkeiten auf, so
ist es oft schnell vorbei mit unserer Gelassenheit und liecbenden Giite. So berichtet eine
buddhistische Erzihlung, dass eine Frau im Dorf damit prahlte, dass sie allen Menschen
stets mit liebender Giite und Gelassenheit gegeniiber trete. Sie wiisste nicht, was Zorn
wire und liebe alle Menschen. Auch ihr Dienstméddchen behandelte sie stets mit
Freundlichkeit, zumal es sehr fleiBig war. Eines Tages bereitete das Dienstmédchen jedoch
das Essen nicht rechtzeitig zu. Die Frau fragte nach dem Grund, erhielt jedoch keine
Antwort. Am niichsten Tag verschwand das Dienstmidchen einfach mehrere Stunden und
verrichtete seine Arbeit gar nicht. Die Frau stellte es — bereits etwas unwirsch — zur
Rechenschaft. Das Midchen beschwerte sich dariiber, dass die Arbeit zu schwer wire. Es
kam zu einem Streit. Spiter forderte das Dienstmidchen, dass die Frau ihr etwas zu Essen
brichte. Nun wurde die Frau fiirchterlich wiitend, schlug das Madchen und trieb es aus



63

dem Haus. Sie fiihlte sich im Recht, da das Dienstmidchen ihre Pflicht nicht erfiillt hitte.
Bisher hatte ihr nie jemand widersprochen oder ihre Anweisungen nicht befolgt, so dass
sie keinen Grund hatte zu ziirnen. Bei der ersten Unannehmlichkeit kam jedoch ihre wahre
— menschliche — Natur zum Vorschein. — Wie oft geht es uns nicht auch so: Wir meinen,
friedfertige Menschen zu sein, aber..... nur so lange, wie alles nach unseren Vorstellungen
verlduft. Seien wir also vorsichtig, wenn wir andere verurteilen und beginnen wir bei uns
selbst! Uben wir Nachsicht — khanti — gegen die vielfiltigen Verfehlungen der Wesen —
auch gegen unsere eigenen! — und helfen wir anderen Menschen liebevoll, ihre heilsamen
Handlungen in Gedanken, Worten und Taten zu vermehren. Dabei kann uns die Metta-
Meditation und die Rezitation des Metta Sutta als Grundlage dienen.




Meditation im Buddhismus
Dargestellt anhand der Achtsamkeitsiibungen

Bhante Dr. Wijayarajapura Seelawansa Thero

Das im Deutschen gebrauchliche Wort Meditation kommt vom lateinischen Begriff
‘'meditatio” der mit 'Nachdenken, Besinnung'iibersetzt wird. Im indischen Bereich wird fiir
dieses Phinomen der Terminus ‘bhavana’ verwendet. Das Wort 'bhavana’ wird aus der
kausativen Wurzel ‘bhu’” gebildet, die mit ‘entwickeln, entstehen lassen’ iibersetzt werden
kann. Im Pali-Kanon ist folgende Difinition von bhavana zu finden: ,bhaveti kusaladhamme
asevati vaddheti etaya'ti bhavana“. Bhavana (bedeutet, der Geist) entwickelt durch den
(Willen) heilsame Geistesformationen, iibt und vermehrt sie“. Anders gesagt, bhavana heifit
Entwicklung, indem der Geist an einem heilsamen Objekt festhilt, und weder hin und

herschweift, noch sich zerstreut.

Nun zum zweiten Begriff im Titel: Buddhismus. Unter Buddhismus wird hier die Lehre, die
der Buddha Siddhartha Gautama vor ca 2500 Jahren gelehrt hat, verstanden. Die Lehre des
Buddha ist im wesentlichen eine Methode der Geistesschulung, die auf die Liuterung,
Entwicklung und Befreiung des menschlichen BewuBtseins abzielt. Um diese Befreiung zu
erlangen, ist das Erkennen und die Umsetzung der Vier Edlen Wahrheiten und des Edlen
Achtgliedrigen Pfades in der Lebenspraxis notwendig. Die erste Edle Wahrheit wird in der
Pali-Sprache als "dukkha’ bezeichnet. Das Wort dukkha ist méglicherweise eine prakrtisierte
Form von Sanskrit duh-stha, was soviel bedeutet wie ,, schlechter Zugstand“ dukkha wird von
europiischen Gelehrten oft mit Leiden iibersetzt.



65

In Digha Nikaya 22 (Ausgabe der Pali Text Society) wird
dukkha folgendermaBen definiert:

jatipi dukkhéa, jarapi dukkhi, vyadhipi dukkho,
maranampi dukkham, appiyehi sampayogo dukkho, piyehi
vippayogo dukkho, yampiccham na labhati, tampi
dukkham, samkhittena pancupAddanakkhandh& dukkh&.

”Geburt ist Leiden, Altern ist Leiden, Sterben ist
Leiden, Sorge, Jammer, Schmerz, Triibsal und
Verzweiflung sind Leiden, mit Unliebem vereint sein,
ist Leiden, von Liebem getrennt sein, 1ist Leiden,
nicht erlangen, was man begehrt, ist Leiden, kurz

gesagt: die Anhaftungsgruppen sind Leiden.”

Aufgrund dieser Aussage des Buddha, daB alle Ph&nomene der
Welt mit Leid verbunden seien, wurde oftmals die
SchluBfolgerung gezogen, daB der Buddhismus eine
pessimistische Religion sei. Der Buddha wuBte wohl, daB es
auch Freude und Glick im menschlichen Leben gibt, doch auch
diese Phanomene sind der Vergidnglichkeit unterworfen, was
aber vergianglich ist, bringt Leid. yadaniccam taddukkham.
Aber nicht nur die von uns aus gesehen &uBeren Phinomen, an
denen wir uns vielleicht freuen, sind vergidnglich, sondern
auch die finf Daseinsgruppen, die in wechselseitigen
Prozessen das hervorbringen, was wir als Lebewesen ansehen,
namlich rapa (Korperlichkeit), vedan&d (Gefihl), sanné
(Wahrnehmung), sankhara (Intention), vinnana (BewuBtsein),
sind der Vergdnglichkeit unterworfen und somit leidhaft.
Was nun aber vergidnglich und leidhaft ist, das kann nicht
als ewiges Wesen oder Selbst angesehen werden. Was wir als
Individuum, Ich oder Selbst ansehen, ist nichts anderes als
sich stdndig veradndernde wechselseitige Prozesse, auBler

diesen existiert nichts in einem Lebewesen.

In der zweiten Edlen Wahrheit wird die Ursache von dukkha

erklart.



66

idam kho pana bhikkhave dukkhasamudayam ariyasaccam;
yayam tanha ponobhavika nandiriagasahagata
tatratatrabhi nandini, seyyathidam: kaAmatanha,
bhavatanha, vibhavatanhi.

”Was aber, ihr Jinger, ist die Edle Wahrheit von der
Leidensentstehung? Es 1ist dies jenes Wiederdasein
erzeugende bald  hier, bald da sich ergdtzende
Begehren, namlich das sinnliche Begehren, das
Daseinsbegehren und das Nichtseinsbegehren.”

Hier wird die unmittelbare Ursache des Leidens erklart:
tanha, das Begehren. Dies ist aber nicht die einzige und
erste Ursache, da es nach buddhistischer keine erste
Ursache gibt, sondern alle Phanomene nur unter Bedingung
von anderen entstehen kénnen. Diese Grundthese wird in der
Lehre von der bedingten Entstehung (paticcasamuppada) (M 3)
erkldren. In dieser Lehre wird veranschaulicht, durch
welche Ursachen der Geburtenkreislauf immer weiterlauft.
Die Erklarung dieser kreisformigen Ursachenkette beginnt
meist mit avidyad, Unwissenheit, d.h. die Vier Edlen
Wahrheiten, das wuniversale karma-Gesetz und die drei
grundlegenden Eigenschaften aller Phanomene, namlich
Verganglichkeit (anicca), Leidhaftigkeit(dukkha) wund die
bloBe Illusionshaftigkeit der Existenz eines Ichs bzw.
einer wesenhaften Substanz (anatta), nicht zu erkennen und
demgemdB nicht danach zu handeln. Wenn Unwissenheit
vorhanden ist, entstehen Willenshandlungen bzw. Absichten
(sankhara), die Willenshandlungen bedingen das BewuBtsein
(vinn&na), durch dieses sind korperliche und geistige
Vorgédnge (namardpa) bedingt, durch die koérperlichen und
geistigen Vorgdnge sind die sechs Sinne (salAyatana)
verursacht, die sechs Sinne kommen mit ihrem jeweiligen
Objekt in Kontakt (phassa), aufgrund des Kontakts entstehen
angenehme, unangenehme oder neutrale Gefiihle (vedana), wenn
solche Gefilhle vorhanden sind, entsteht Begehren (tanhi,



67

wortlich Durst), diese Gefiihle 2zu vermehren bzw. =zu
vermeiden, durch Begehren und Betonung des, eigentlich
illusiondren, Ichs entsteht Anhaften (up&dana), durch
Anhaften bedingt ist der WerdeprozeB (bhava), der
WerdeprozeB verursacht die Geburt (jati), durch die Geburt
entstehen Verfall, Krankheit und Tod (jaramaranam). Die
beschriebene Ursachenkette l1duft nach den Urtexten nicht
mononkausal in festgeschriebener Reihenfolge ab, sondern
all 1ihre Glieder ©bedingen sich gegenseitig bzw. sind
gegenseitig abhidngig voneinander. Diese Haltung wird im
folgenden Text veranschaulicht (M III 63):

imasmim sati idam hoti, imassuppadd& idam uppajjati.
imasmim asati idam na hoti, imassa nirodh&d idam
nirujjhati.

“"Wenn dies ist, 1ist jenes, wenn dies entsteht,
entsteht jenes.

Wenn dies nicht ist, 1ist jenes nicht, wenn dies

aufhdort, hoért jenes auf.”

In der dritten Edlen Wahrheit wird die Aufhebung von dukkha
erklart.

kathamamcAvuso dukkhanirodham ariyasacca? yo tasslyeva
tanhidya asesaviraganirodho «c8go patinisaggo mutti
anadlayo idam vuccatavuso dukkhanirodhom ariyasacca.

“"Was aber, ihr Jinger, ist die Edle Wahrheit von der
Leidenserldschung? Eben jenes Begehrens restlose
Abwendung und Erldschung, Verwerfung, Fahrenlassen,
Befreiung davon, Nichthaften daran: das, ihr Jiinger,
nennt man die Edle Wahrheit von der

Leidenserldschung.”

Nur die restlose Aufhebung der unmittelbaren Ursache des
Leidens, namlich tanh4 (Durst), fihrt zur Befreiung von
Leid. Diese wird als nibbana (skt. nirvana) bezeichnet,



68

woflir man in den Urtexten oft das Synonym tanhakkhaya, die

restlose Vernichtung des Durstes, findet.

Die vierte Edle Wahrheit erklart die Methode zur Aufhebung
der Ursache des Leids, den Edlen Achtgliedrigen Pfad. Seine
Glieder sind Recht Einsicht, Rechte Gesinnung, Rechte Rede,
Rechtes Tun, Rechter Lebensunterhalt, Rechte Anstrengung,
Rechte Achtsamkeit und Rechte Sammlung. Diese acht Glieder
werden in drei Gruppen zusammengefaBt, ndmlich Sittlichkeit
(sila), Sammlung (samadhi) und Weisheit (panni), die

wesentliche Grundlagen der geistigen Entwicklung sind.

Um die Vier Edlen Wahrheiten wund die grundlegenden
Eigenschaften der Welt, nadmlich Vergédnglichkeit,
Leidhaftigkeit und die bloBe Illusionshaftigkeit der
Existenz eines Ichs, richtig zu erkennen, im taglichen
Leben zu verwirklichen und zur Leidbefreiung zu gelangen,
ist die Meditation eine unbedingte Voraussetzung.

Die verschieden Schulen und Traditionen des Buddhismus
haben verschiedene Meditationsmethoden hervorgebracht. Die
Meditationsmethoden der Theravada-Tradition, die im Pali-
Kanon {iiberliefert werden, sind die adltesten buddhistischen
Meditationstechniken. Sie sollen hier behandelt werden. In
den Kommentaren zum Pali-Kanon werden zwei Hauptformen der
Meditation erklart: samAdhi und vipassanad. samiadhi wird in
den Kommentaren eng mit der jhana-Meditation verbunden. Der
Kommentar Buddhaghosa, der im 5. Jahrhundert lebte, leitet
das Wort ”jh&na” von zwei verschiedenen Verbalformen ab.
Die etymologisch wahrscheinlich korrekte Ableitung ist die
von jhayati (skt. dhyayati), was ’denken, meditieren,
nachsinnen” bedeutet. Die andere Ableitung zeigt eher die
Funktion als die wirkliche etymologische Quelle, namlich
jhapeti, die Kausativform von jhayati (skt. ksayati), in
der Bedeutung "verbrennen”. "Es verbrennt die geistigen

Befleckung, deshalb heiBt es jhana", so wird jhadna in der



69

Vinayatthakathid erklart. jhdna hat als charakteristisches

Merkmal die Kontemplation, diese ist zweifach: die
Kontemplation eines Objekts, die Kontemplation der
grundlegenden Eigenschaften aller Ph&dnomene, namlich
Verganglichkeit, Leidhaftigkeit, und die bloBe

Illusionshaftigkeit der Existenz eines Ichs. Beziglich der
ersten Art der Kontemplation werden 40 Objekte aufgezahlt,
durch deren Betrachtung acht geistige Vertiefungen
entwickelt werden kénnen (zur naheren Information:
NYANATILOKA: Buddhistisches Worterbuch. Konstanz 19833. und
ders.: Der Weg zur Reinheit. Ubersetzung von Visuddhimagga.
Konstanz 19753.). Durch die Kontemplation der grundlegenden
Eigenschaften aller Phinomene wird die Fahigkeit erlangt,
die Phdnomene so zu sehen, wie sie wirklich sind, und damit

nibbana zu erreichen.

Wie schon erwdhnt, steht mit der jha&na-Meditation die
samddhi-Meditation eng in Verbindung. Das Wort samadhi
leitet sich von der Wurzel dh&- mit den Pradfixen sam- und
a4- ab, was "fest zusammengefligt sein” bedeutet. Es ist fast
auswechselbar mit dem Wort samatha, das sich aber aus einer
anderen Wurzel ableitet, ndmlich sam- “ruhig werden”.
samddhi bedeutet, den Geist und die Geistesfdhigkeiten
gleichmdBig wund vollkommen festzuhalten und bei einem
einzigen Vorstellungsobjekt (4ramana) zZu verharren.
Buddhaghosa schreibt dazu im Visuddhimagga (S. 102):

"Die Sammlung hat als Merkmal das Unverwirrtsein, als
Wesen die Aufhebung der Verwirrung; als AuBerung die
Unerschiitterlichkeit, als Grundlage aber das
Gliucksgefiihl gemdB8 den Worten (z.B. M 7): 'Des

Glicklichen Geist sammelt sich’.

In den Urtexten wird samAdhi als "Einspitzigkeit des
Geistes” (citass’ ekaggata) bezeichnet. Im Abhidhamma wird
Einspitzigkeit als geistiger Faktor, der in jedem



70

BewuBtseinszustand vorhanden ist und dessen Funktion in der
Einswerdung von Geist und Objekt besteht, beschrieben. Nach
dieser Definition kann samadhi sowohl in unheilsamen
BewuBtseinszustidnden als auch in neutralen oder heilsamen
BewuBtseinszustidnden vorhanden sein. In seiner unheilsamen
Form wird es als falsche Konzentration (micchasamddhi), in
seiner heilsamen Form als rechte Konzentration
(sammasamadhi) bezeichnet. Das eigentliche Ziel der
samatha- oder samddhi-Meditation ist die Erlangung der Ruhe
und eines konzentrierten, gelassenen Geisteszustandes, der
ein notwendiges Element fir den inneren Frieden und die

Basis fir die Erlangung der Weisheit ist.

Das Wort vipassana leitet sich vom Verb passati mit dem
Prafix vi- ab, das “klar sehen” bedeutet. vipassana
bedeutet das "wirklichkeitsgemdBe Erleben von Name (néma)
und Form (rapa) in ihrer Modalitat”, nadmlich in
Verganglichkeit, Leidhaftigkeit und der bloBen
Illusionshaftigkeit der Existenz eines Ichs. Die vipassana-
Meditation fiihrt zur Einsicht, die die unbedingt notwendige
Voraussetzung der Befreiung, die durch die Beseitigung des
mit Unwissenheit verbundenen Begehrens (tanh&4) und seiner
Konsequenz “Leiden” erlangt wird, ist. Im Gegensatz zur
samatha-Meditation, die von fast allen indischen religidsen
Schulen praktiziert wird, ist die vipassana-Meditation eine
rein buddhistische Praxis. Fir die Entwicklung der Einsicht
ist gewissermaBen ein gelassener Geisteszustand, der durch
die samatha-Meditation entwickelt wird, notwendig. Der
Geist, der durch die samatha-Meditation einspitzig geworden
ist, wird mit Hilfe der Einsichts- ©bzw. vipassana-
Meditation klar wund hell und wird damit f&hig, die
Phanomene so zZu sehen, wie sie wirklich sind
(yathabhfitanndna). Aus diesem Grund wird die vipassana-
Meditation im Satipatthana Sutta als “einziger Weg”
(ekdyano maggo) bezeichnet.



71

Die vipassanad—-Meditation besteht aus vier
Achtsamkeitsiibungen, ndmlich die achtsame Betrachtung des
Korpers, die achtsame Betrachtung der Gefilhle, die achtsame
Betrachtung der Geisteszustinde, die achtsame Betrachtung
der Geistobjekte. Das Pali-Wort sati, das im Deutschen mit
Achtsamkeit wiedergegeben wird, hat als Grundbedeutung
"Gedachtnis” und leitet sich vom Sanskrit-Wort smrti- ab.
In den buddhistischen Texten wird dieser Begriff aber
selten im Sinne von ”"sich an Vergangenes erinnern”
verwendet, sondern in der Bedeutung von “auf Gegenwart
gerichtete wache Aufmerksamkeit, klare BewuBtheit,
Besonnenheit”. Der achtsame Geist ist auf das Hier und
Jetzt gerichtet, nicht auf die Vergangenheit und nicht auf
die Zukunft.

Die Methode des Buddha besteht aus drei Teilen, namlich
sila (Sittlichkeit), samddhi (Sammlung), pannd (Weisheit).
sila, Sittlichkeit, bedeutet die bewuBte Beobachtung von
Sprache wund Koérper im tdglichen Leben wund 1ist eine
notwendige Voraussetzung, um Sammlung (samadhi) Zu
erreichen. pannad bedeutet Weisheit, die durch Meditation
bzw. die vier Achtsamkeitsiibungen erlangt wird. Diese
Achtsamkeitsiibungen sind kein Gebet, keine
Kontemplationsiibung oder Methode zur StreBbeseitigung.

Indirekt kann durch Meditation natirlich StreB
verschwinden, doch das ist nicht ihr Ziel. Die
buddhistische Meditationsmethode bzw. die

Achtsamkeitsiibungen sind nichts Mystisches, nicht einmal
etwas Religidéses. Man kann sie eher psychologische Methode,
die auf die Verdnderung des menschlichen
BewuBtseinprozesses abzielt, nennen. Sie ist der
Ausgangspunkt der Frage nach einem Heil, das fiir den
Menschen selbst schon in diesem Leben erfahrbar ist. Durch
diese Meditationsiibungen wird der Mensch von blindem
Glauben und UngewiBheit, die ihm notwendig erscheinen, ein
fiir allemal befreit und entwickelt damit die kritisch



T2

priifende Betrachtung. Bei diesen Ubungen gibt es filir den
Menschen keine Méglichkeit, sich an intellektuelle
Konstrukte, emotionelle SchluBfolgerungen, rationale und
logische Folge und Verhaftetsein in den Phidnomenen der Welt
anzuklammern. Zu Beginn der Meditation befindet sich der
Mensch in einer tiefen Identitdtskrise, man kann die Frage
"wer bin ich” nicht mehr mit den gewohnten Floskeln
beantworten, lernt aber allmdhlich mit einer gewissen
Gelassenheit am eigenen inneren Abgrund 2zu stehen und
weiter kritisch priifend immer tiefer in ihn
hineinzuschauen. Durch diese innere Beschauung wird es
moéglich, den menschlichen Geist von illusionéren
Vorstellungen iiber die Phadnomene der Welt zu befreien und
die Dinge so zu sehen, wie sie wirklich sind, n&mlich
verganglich, leidhaftig und ich-los, und damit den Menschen
an die Grenzen seines bisherigen illusiondren Ichs zu
bringen, ihn zZu befdhigen, uber diese Grenze
hinauszuwachsen und 1in der 1inneren Erfahrung Zugang zu
zeit— und raumlos gliltiger Wahrheit zu finden.

Ein wichtiges Merkmal der Achtsamkeitsiibungen ist, daB er
Ubende lernt, sich selbst zu beobachten, im Laufe des
Beobachtungsprozesses schafft er bzw. sie einen gelassenen
geistigen Zustand, der das innere Geschehen unabhdngig von
ungepriiften Gefiithlen, spekulativen Meinungen, 1logischen
Schliissen und Folgerungen, bloBen Schein und scheinbaren
M6glichkeiten wahrnehmend registriert. Diese Ubungen kénnen
als Geistesschulung bezeichnet werden. Bei den
Achtsamkeitsiibungen werden im allgemeinenen Korper,
Gefilihle, Gedanken und Geistesobjekte stdndig beobachtet, um
zu erkennen, daB diese den drei grundlegenden Eigenschaften
der Welt unterworfen sind. Weit verbreitet ist die Methode,
bei der der Atem als Meditationsobjekt verwendet wird. Die
Atembetrachtungsmethode gehdrt nicht nur der buddhistischen
Tradition an, sondern ist eine Technik, die von vielen vor-

und nachbuddhistischen religidsen Traditionen, wie z.B. im



73

Yoga, angewandt wird. Der Atem wird deshalb als Objekt
verwendet, weil er das naheliegendste Objekt ist. Bei der
Atembetrachtung wird der Atem weder reguliert noch
kontrolliert wund ihm auch kein kiinstlicher Rhythmus
aufgezwungen. Ohne Anstrengung oder Verkrampfung beobachtet
der Meditierende bei dieser Ubung die Atemstrémungen mit
wacher Achtsamkeit. Zu Beginn wird die Achtsamkeit auf die
Beriihrung des Atems zwischen Nase und Oberlippe gerichtet.
Indem der Meditierende diese Beriihrung stidndig beobachet,
erlangt er erst geistige Heiterkeit, da der Geist dadurch
von vielen Geistesobjekten befreit wird und nur auf ein
einziges Objekt, die Berithrung, gerichtet ist. Wenn der
Ubende mit diesem gelassenen Geist seinen Korper
beobachtet, erfahrt er, daB in ihm eine stiandige
innerkérperliche Bewegung, die durch die Atemziige
verursacht ist, besteht, namlich Heben des Brustkorbs bzw.
der Bauchdecke mit dem Einatmen und Senken derselben mit
dem Ausatmen. Dieses Heben und Senken bzw. Entstehen und
Vergehen wird als Kkreisférmiger ProzeB und standige
Veradnderlichkeit des Korpers erfahren. Der Ubende
beobachtet diesen ProzeB weiter und erlebt das Atmen als
natiirlichen ProzeB, der von selbst ablduft, ohne von
jemanden gelenkt zu werden, oder anders ausgedriickt: er
erfadhrt anstatt von "ich atme ein und aus” "es atmet ein
und aus”, daB das Ich nur eine illusionidre Vorstellung ohne
realen Hintergrund ist. Aufgrund dieser Erfahrungen wird
die Ursache des Leidens erkannt. Diese Atembeobachtung kann
regelmdBig an einem bestimmten Ort und zu einer bestimmten
Zeit gelibt werden. Sie hilft aber auch im téglichen Leben,
die Natur von Korper, Geist, Gefithlen und Geistesobjekten,
ndmlich "der Koérper ist wie der Atem der Vergianglichkeit,
Leidhaftigkeit, Ichlosigkeit unterworfen, ebenso sind
Geist, Gefithle und Geistesobjekte”, zu erkennen.

Wenn man diese Eigenschaften nicht erkennt, entwickelt man
in sich die Vorstellung "es gibt Ewiges”, “das bin ich”,



74

”das gehort mir”, das ist mein” und somit die geistigen
Befleckungen Gier, HaB und Verblendung. Als Folge dieser
geistigen Befleckungen entstehen Kummer, Jammer, Klage,
Schmerz usw. Das Erkennen dieser grundlegenden Merkmale
fihrt den Menschen zur L&Auterung, Uberwindung von Kummer
und Klage, zum Ende von Schmerz und Triibsal und zur
Gewinnung des rechten Weges, und letzten Endes zur

Verwirklichung von nibbéna.

DL,

i
”cl‘”ﬂ" |’!
|

u"'!ii‘“l 'I i L 11 LR
Tt




75

DIE RICHTIGE KONZENTRATION

(Samma-samadhi)
Ubersetzt von: Martina Schulz, Dipl.-Ubersetzerin und Dipl.-Dolmetscherin

In allen Religionen wird einen Meditationsform oder geistige Ubung zur inneren
Entwicklung des Menschen gelehrt, wobei es sich um stumme Gebete, das Lesen
einer "Heiligen Schrift", ob in der Gemeinschaft oder allein, oder um Konzentration
auf einen geheiligten Gegenstand, eine Person oder eine Idee handeln kann. Der
Vorstellung nach fiihren diese geistigen Ubungen oft zu Visionen von Heiligen, wobei
manche Menschen unter diesen Umstédnden auch mit ihnen Kontakt aufnehmen,
Stimmen horen oder dhnliche Erscheinungen haben. Ob es sich hierbei nun um
[llusionen, Vorstellungen, Halluzinationen, Projektionen des UnterbewuBtseins oder
reale Phiéinomene handelt, liBt sich nicht mit GewiBheit feststellen, denn der Geist ist
eine unsichtbare Kraft und durchaus in der Lage, all diese Phiinomene hervorzurufen.
Einige Yogis und Mystiker steigern sich derartig in ihren Trancezustand hinein, da3
sie hiervon wie narkotisiert sind und nichts mehr empfinden Es wurden sogar einige
Fille beobachtet, in denen Menschen "Meditationsposen” eingenommen haben, die
sie in einen koma#hnlichen Zustand versetzten und sie sich so ganz ihren Gedanken
hingaben. Auflenstehende, die solche Ereignisse beobachten, nehmen oft
irrtiimlicherweise an, daB es sich hierbei um eine Meditationsart handelt (bhavana).
Die buddhistischen Biicher lehren uns, da8 das Phéinomen jhana (Skt. dhyana) es dem
Menschen erméglicht, durch meditative Absorption und die Entwicklung geistiger
Fahigkeiten psychische Krifte zu entwickeln, die es ihm erméglichen, weit entfernte
Dinge zu sehen, die sich oft sogar in anderen Existenzebenen befinden. So ist es auch
moglich, weit entfernte Gerdusche wahrzunehmen oder eine weit entfernte Geburt
mitzuverfolgen. Man sollte dabei jedoch immer bedenken, daB das buddhistische
Jhana kein Stadium der Autohypnose, des UnterbewuBSten oder des Komas ist. Es
handelt sich dabei vielmehr um eine Art geistige Reinheit, bei der stérende
Empfindungen oder Impulse unterdriickt werden, so dal der Geist sich vereinigt und
sammelt und in eine Phase klaren BewuBtseins und Bedachtsamkeit iibergeht.
Interessanterweise haben kiirzliche Forschungen auf dem Gebiet der Parapsychologie
einige dieser Phéinomene bereits erklirt, und sie werden teilweise sogar akzeptiert.Es
gibt immer mehr Interesse an auBersensorischer Wahrnehmung auf dem Gebiet der
experimentellen Psychologie, und die Resultate, die hierbei erzielt wurden, scheinen
iiber das normale Begriffsvermogen hinauszugehen.

Dies sind jedoch nur Nebenprodukte von geringerer Bedeutung wenn man sie einmal
mit der ultimativen Herausforderung, der Erlosung durch Selbstbefreiung, vergleicht.
Manchmal haben diese parapsychologischen Ereignisse sogar eine Art Fesselfunktion
und verzogern somit die Realisierung. Die buddhistische Meditation hat nicht zum
Ziel, daB sich der Mensch mit einem hoheren Wesen vereinigt, daB sich mystische
Erfahrungen manifestieren oder daB man sich selbst hypnotisiert. Vielmehr geht es
hier um die Erlangung von Ruhe und Einsicht mit dem einzigen Zweck, einen starken
Zustand seines BewuBtseins und das Ablegen jeglicher Einschriinkungen zu erreichen,
und zwar durch véllige Vernichtung jeglicher mentaler Verunreinigungen.



76

Der Mensch ist nichts anderes als ein sich stéindig austauschender Proze3 zwischen
Geist und Kdorper, wobei der Geist das wichtigste Element darstellt. Daher legt der
Buddhismus den grofiten Wert auf den menschlichen Geist. Ein Monch fragte einmal
seinen Meister :" Ehrwiirdiger Meister, sagt mir doch, was die treibende Kraft in
dieser Welt ist? Was bewegt sie? Welches dhamma hat die Macht, alles
voranzutreiben?"

"Nun, Mdnch, die Welt wird gefiihrt vom Geist (von den Gedanken), der Geist
bewegt die Welt, alles unterliegt der Macht der Geistes, des einen dhamma."

Im Gegensatz zu einigen seiner Zeitgenossen, wie Nataputta (Jaina Mahavira), die
die Taten mehr als alles andere schitzten, mal Buddha dem Geist die grofite
Bedeutung zu. Den Geist zu kontrollieren und zu reinigen ist daher das Kernstiick der
Lehren Buddhas. Durch den Geist finden die Menschen Gliick und gelangen zu
Perfektion. Doch solange der Geist verunreinigt, beschmutzt und unkontrolliert ist,
kann durch ihn nichts wertvolles erlangt werden. Aus diesem Grund betonte Buddha,
daB die geistige Reinheit eine Voraussetzung fiir wahres Gliick und die Befreiung von
jedlichem Leid sei.

Heutzutage denken viele, dal Freiheit und Hemmungslosigkeit Synonyme sind, und
aufgrund des stetig wachsenden Materialismus in der modernen Kultur, die
hauptséchlich auf die Sinne ausgerichtet ist, sind viele der Auffassung, daB die
Ziigelung des Selbst (des Geistes) die eigene Entwicklung einschrinkt. Dies ist
allerdings nicht im Einklang mit den Lehren Buddhas. Der Geist muf in die richtigen
Bahnen gelenkt und geziigelt bzw. unterdriickt werden, wenn er sich wahrhaft
entwickeln soll. Den Geist vor Lust, Ha oder Irrefiihrung zu befreien und ihn zu
lehren, frei von Lust, HaB und Irrefiihrung zu handeln, ist Buddha zufolge der einzige
‘Weg zu Gliick und Wohlsein.

Nur wenn der Geist kontrolliert wird und sich auf dem richtigen Pfad des ordentlichen
Fortschritts befindet, wird er fiir den Menschen und die Gesellschaft niitzlich sein. Ein
ungeordneter Geist niitzt weder dem Menschen noch der Gesellschaft. All die
Verwiistungen in der Welt werden von Menschen verursacht, die es nicht vermégen,
ihren Geist zu kontrollieren und geistige Ausgeglichenheit zu erreichen.

Status, Kaste, Hautfarbe oder Verm6gen und Macht machen aus einem Mann noch
kein wichtiges Mitglied der Gesellschaft. Erst durch seinen Charakter erhilt ein
Mensch GroBe und ist es wert, da man ihn ehrt. "Der Charakter erleuchtet die
Weisheit." Wie Buddha sagte :"Bei der Geburt ist der Geist erleuchtet, und er wird
nur durch spitere Verunreinigungen beschmutzt." Es ist tatséichlich schwer, sich nicht
von Impulsen beeinflussen zu lassen und schlechte Veranlagungen zu kontrollieren,
die Versuchungen aufzugeben und die schlechten Einfliisse auszutreiben, die das
menschliche Herz in Form von unreinen Gedanken heimsuchen. Diese Gedanken sind
niimlich die Manifestierungen von Lust, HaB und Irrefiihrung, die dreiteilige Armee
des Todes (Mara), die nur vernichtet werden kann, indem man durch stéindiges
geistiges Trainning den Zustand vélliger Reinheit erreicht hat.

Die Kontrolle des Geistes ist der Schliissel zum Gliick, die K6nigin aller Tugenden
und die treibende Kraft hinter allen Errungenschaften. Durch Kontrollverlust kommt
es zu vielen geistigen Konflikten. Wenn die Menschen den Geist kontrollieren wollen,
miissen sie lernen, ihren Bediirfnissen nicht nachzugeben und sollten versuchen, ein
autarkes, reines und ruhiges Leben zu fiihren.

Ruhe ist keine Schwiche. Eine stets ruhige Haltung zeigt einen kulturell hoch
entwickelten Menschen. Es ist nicht schwer, Ruhe zu bewahren, wenn das Leben



71

angenehm ist. Dagegen ist es schwierig, ruhig zu bleiben wenn man mit Problemen
konfrontiert wird. Doch es lohnt sich, diese Fahigkeit zu erlangen, denn die Stéirke
eines Charakters basiert auf der eben erwdhnten Ruhe und Kontrolle. Es wire falsch,
sich vorzustellen, daB3 nur diejenigen stark und méchtig sind, die laut und geschéftig
sind.

"Ja, die Stille ist laut, und das Laute ist still.
Der Narr ist ein halbleerer Bach, und der Weise ein See."

Diejenigen, deren Geist ruhig ist, werden sich von den Widrigkeiten des Lebens nicht
aus der Bahn werfen lassen. Sie betrachten die Dinge aus der richtigen Perspektive,
sie sehen wie die Dinge entstehen und wie sie vergehen. Befreit von Angst und
Unruhe werden sie versuchen, die Verletzlichkeit der Schwachen zu erkennen. "Der
ruhige Geist... wird in Gliick und Ungliick seinem eigenen Rhythmus folgen, wie eine
Uhr in einem Gewitter."

Keine Argumente fiir die Beruhigung des Geistes oder die Perfektionierung des
Lebens bringen uns an das gewiinschte Ziel. Doch jeder ernstgemeinte Versuch, sich
von denjenigen Dingen zu distanzieren, die Leidenschaft hervorrufen, die uns damit
tiefer in das Dunkel der Unwissenheit fiihren und uns durch ihre Verlockung
versklaven, flihrt zu Ruhe und letztendlich zur Erlésung.

Oft sind unsere Versuche, perfekt zu sein, nicht von Erfolg gekrént. Doch solange wir
es ernst meinen, uns durch reine Motive leiten lassen und nicht aufgeben, ist ein
Scheitern nicht schlimm. Niemand erreicht den Gipfel eines Berges an einem Tag;
dies geschieht vielmehr nach und nach. Genauso wie ein geschickter Schmied, der
sein Gold Stiick fiir Stiick verfeinert, so muf} sich der Mensch langsam von den
Unreinheiten seines Lebens befreien. Buddha lehrt, daB die Meditation der Pfad zur
inneren Grofe und Entwicklung ist. Lassen Sie uns nun diesen Pfad betrachten.
Wenn der Geist des Menschen sich zu sehr mit weltlichen, materialistischen Dingen
beschiftigt, dann wird er sich nicht auf spirituelle Dinge einlassen kdnnen. Das ist
eine Tatsache. Umgekehrt interessieren diejenigen, die sich der Meditation und
geistigem Training hingeben, wenig flir weltliche Belange. Der Yogi oder ein
ernsthafter Denker hiéingt nicht zu sehr an materiellen Dingen; sie betreffen weltliche
Angelegenheiten kaum. :

Obwohl der groBte Teil der Menschheit sich den sinnlichen Vergniigungen hingibt
und sich fiir scheinbar Wichtiges und Angenehmes interessiert, so gibt es dennoch in
Ost und West Menschen,die "nicht soviel Sand in den Augen haben", "die
willbegierig sind" und die nach etwas suchen, was fernab des Weltlichen liegt und
sich von den oberflichlichen Belangen der Menschen unterscheidet.

Seit kurzer Zeit werden die psychischen Phinomene emsig untersucht und studiert,
und diese Untersuchungen scheinen verborgene Génge im menschlichen BewuBtsein
aufzudecken. Viele verspiiren den Wunsch nach spiritueller Fithrung. Es ist ein gutes
Zeichen, daB} dieses Bediirfhis nach innerer Weiterentwicklung stets wiichst.

Man brauch gar nicht zu betonen, dal die wirklich wichtigen Gedanken das Resultat
einer langen Schweigeperiode sind. Durch das Alleinsein gewinnt der menschliche
Geist an Stirke und Kraft. Die grofite Schaffensenergie schopft Kraft aus der Ruhe,
doch den Menschen scheint der Larm besser zu gefallen als die Stille. Die Mehrheit
der Menschen ist so sehr durch ihre alltéglichen Sorgen belastet und von scheinbar
wichtigen Dingen eingenommen, daB sie die Wichtigkeit der stillen Betrachtung nicht



78

erkennen. Wenn wir uns in die Stiile zuriickziehen, dann sind wir in der Lage, uns als
das zu erkennen, was wir wirklich sind. Wir stehen der Realitét gegeniiber, und dann
konnen wir lernen, die Schwichen und Grenzen unserer alltéiglichen Erfahrungen zu
tiberwinden. Doch oft sind wir wie die Meerschweinchen in ihrem sich drehenden
Rad: obwohl wir aktiv sind, dreht sich das Rad auf der Stelle. Im Gegensatz dazu
scheint die Henne, die ruhig auf ihren Eiern sitzt, ruhig und lethargisch zu sein, doch
sie vollbringt etwas sinnvolles, indem sie ihre Eier wirmt so daB die Kiiken schliipfen
konnen.

Wir sollten uns téglich mindestens eine halbe Stunde Zeit nehmen und es der Henne
auf ihren Eiern gleichtun. Wenn unser Geist sich beruhigt und still ist, miissen wir
diesen Moment nutzen und in einen stummen Dialog mit unserem BewuBtsein treten
um unser innerstes Selbst zu erkennen. Der normale Mensch wird nun fragen : "Wie
konnen wir arbeitenden Menschen, die sich um soviele Dinge kiimmern miissen, die
Zeit fiir eine tégliche Meditation finden?" Doch die Menschen finden schlieBlich auch
die Zeit fiir ihre Vergniigungen. Wenn der Mensch wirklich will, dann kann er auch
jeden Tag eine kurze Zeitspanne fiir die Meditation eriibrigen, ob es nun morgens ist,
kurz vor dem Schlafen gehen, oder wenn der Geist sich bereit dafiir fiihlt: nur ein
klein wenig Zeit, um seine Gedanken zu sammeln und sich zu konzentrieren.
Praktiziert man dies nun jeden Tag, werden die meisten merken, daB sie ihren
alltiglichen Aufgaben nun besser nachgehen und ihre Arbeit effizienter verrichten
konnen. Viele werden nun die Kraft finden, den Herausforderungen des Lebens mutig
entgegenzutreten, und es wird ihnen leichter fallen, gliicklich zu sein. Dies
auszuprobieren, lohnt sich. Man braucht nur Entschlossenheit und denn Willen, die
Anstrengung auf sich zu nehmen.

Der Buddhismus diskutiert viele Arten der Meditation, die alle zu geistiger
Gesundheit statt zu Krankheit fiihren, denn jede Art von Meditation ist eine
Konzentrationsiibung und 16st die Spannungen des menschlichen Geistes, die das
BewuBtsein oft krank machen. Korperliche Krankheiten kann man oft heilen, fiir
geistige Erkrankungen hingegen gibt es kaum ein Gegenmittel. Daher haben viele das
Bediirfnis, ihren Geist von den jeweiligen Verunreinigungen zu befreien. Vielleicht ist
dies die schwierigste Aufgabe, vor der ein Mensch stehen kann. Er sollte sie jedoch in
Angriff nehmen. "In dieser Welt gibt es wenige, die behaupten kénnen, frei von
geistiger Erkrankung zu sein, mit Ausnahme derer, deren Geist von Verunreinigungen
gereinigt wurde (die Aharats)".

Als der alte und kranke Nakulapita den Meister traf, um ihm seinen Respekt zu zollen
und ein paar aufmunternde Worte zu héren, sagte Buddha:" Es stimmt, Du bist alt und
krank. Denn jemand, der einen solchen Korper mit sich herumtréigt und behauptet, er
sei gesund, wire ein Narr. Daher solltest Du Dich trainieren und Dir sagen:'Obwohl
ich einen kranken K&rper habe, so soll mein Geist doch gesund sein.' Das muBt Du
Dich lehren."

Es muB hier betont werden, daB die Meditation kein freiwilliges Exil ist oder fiir ein
Leben nach dem Tod praktiziert wird. Meditation wird im alltéiglichen Leben
angewandt, und hier und da spiirt und sieht man die Resultate. Daher ist sie auch vom
alltéglichen Berufsleben nicht zu trennen, sondern sie ist ein Teil unseres Lebens.
Wenn wir dies nicht beachten, so werden wir uns der Bedeutung, des Ziels und der
Inspiration unseres Lebens nicht bewuft.



79

Im Buddhismus hat die Meditation die héchste Prioritédt, denn durch die und in der
Meditation fithrt der Weg zu der Erleuchtung und der Freiheit, die in den Lehren
Buddhas so wichtig sind.

Erkliarungen der Meditation, wie sie in den frithen Schriften nachzulesen sind,
basieren hauptsichlich auf den Methoden, die Buddha selbst anwandte, um zu seiner
eigenen Erleuchtung, zum Nirvana und seinen personlichen Erfahrungen geistiger
Entwicklung zu gelangen.

Die Meditation, die Buddha vor und nach seiner Erleuchtung betrieben und erfahren
hat, 148t sich in zwei Systeme oder Formen unterteilen: Die Konzentration des Geistes
oder samadhi (samatha), also Einheit des Geistes (cittekaggata, Skt. cittaikagrata),
und die "Einsicht" (vipassana, Skt. vipasyana oder vidarsana). Von diesen beiden
Formen hat das samadhi oder die Konzentration die Aufgabe, den Geist zu beruhigen,
und von daher bedeutet das Wort samadhi oder samatha in manchen
Zusammenhiingen Ruhe oder Stille. Den Geist zu beruhigen setzt eine Einheit voraus,
oder, wenn man so will, eine Ausrichtung des Geistes auf ein Ziel. Die Einheit des
Geistes erlangt man, indem man sein BewuBtsein auf einen einzelnen Punkt
konzentriert und alles andere ausblendet.

Was ist Konzentration? Was sind ihre Voraussetzungen, wie wird sie entwickelt?
"Die Einheit des Geistes ist Konzentration, die vier Ausloser der Bedachtsamkeit sind
ihre Charakteristika, die vier richtigen Anstrengungen sind die Voraussetzungen fiir
Konzentration, und je nach der Art der Ubung, Entwicklung und Steigerung dieser
Dinge liegt die Entwicklung der Konzentration."

Diese Aussage zeigt ganz deutlich, daB die drei Faktoren der samadhi Gruppe,
niéimlich die richtige Anstrengung, die richtige Bedachtsamkeit und die richtige
Konzentration ineinander {ibergehen und sich gegenseitig tragen.

Viele Gegensténde der Meditation (kamatthana) werden in Texten und Kommentaren
erwihnt, und wenn sie sorgfiltig entwickelt werden, kdnnen einige davon den
Meditierenden zu sehr hoher Konzentrationsleistung fiihren, dem sogenannten jhana.
Diese meditative Absorption fiihrt zur "Sphire des Nichts" oder zur "Sphire, in der es
weder Wahrnehmung noch Nicht-Wahrnehmung gibt". M6gen diese geistigen
Errungenschaften auch sehr erhaben scheinen, so konnen und werden sie nicht
konsequenterweise zur Realisierung der Wahrheit und zur Selbstbefreiung fiihren.

Die Texte beschreiben sehr deutlich, daB weder Aldra Kalama noch Uddaka
Ramaputta, zwei der seinerzeit am weitesten fortgeschrittenen Meditationsmeister, bei
denen Bodhisatta Gotama Rat und Fithrung suchte, noch seine zeitgendssischen Yogis
ihm den Weg zur hochsten Wahrheit und zu Selbstbefreiung weisen konnten. Grund
dafiir war, da8 daB all ihre mystischen Erfahrungen, die in der "Sphre, in der es
weder Wahrnehmung noch Nicht-Wahrnehmung gibt" gipfelten, nicht ausreichten,

um die wahre Natur aller abhiingigen Dinge zu erfassen, also die Realitéit zu sehen
und die Dinge, wie sie eigentlich sind, zu erkennen. Diese jhanischen Erfahrungen
gehen unzweifelhaft mit einer sehr hohen geistigen Konzentration einher, die uns
absolute Ruhe und Stille bringen und uns das reine Vergniigen wirklicher Freude und
Gliickseligkeit in diesem Leben vermitteln (ditthadhammasukhavihara). Diese Freude
wird durch eine innere Ruhe hervorgerufen, die ein natiirliches Resultat der
Unterdriickung der fiinf Hindernisse sind, die auch in den Biichern erwihnt werden
und auf die wir noch zuriickkommen.



80

An dieser Stelle sei erwihnt, daf3 die Entwicklung der konzentrierten Ruhe (samatha
bhavana), obwohl sie im Buddhismuus erwihnt wird, keine rein buddhistische Lehre
ist. Schon vor Buddha haben Yogis verschiedene Meditationstechniken praktiziert,
und sie tun dies heutzutage noch immer. Indien ist seit jeher ein Land des
Mystizismus, doch das damalige Yoga ging nie iiber einen bestimmten Punkt hinaus.
Der Bodhisatta war mit dem bloBen jhana und den mystischen Erfahrungen nicht
zufrieden. Sein einziges wahres Ziel war das Erreichen der Realitit, das Nirvana. Mit
diesem Ziel vor Augen drang er in die tiefsten Winkel seines BewuBtseins vor, um
nach einer Meditationsmethode zu suchen, die ihm vollkommenen Frieden und
Erlosung bringen wiirden.

Wie schon erwihnt, sall der Bodhisatta letztendlich unter einem Baum in Gaya, und
konzentrierte sich auf das sorgfiltige Ein-und Ausatmen (anapanasati). Als er so zur
Ruhe fand, gelangte er zur Einsicht (vipassana) oder zur wahren Weisheit, die es
einer Person ermdglicht, die Dinge so zu sehen,wie sie wirklich sind und die es
erlaubt, die drei Merkmale aller abhingigen Dinge zu erkennen: Unbestindigkeit,
Leid oder Unzufriedenheit und das Nicht-Selbst. Durch diese Einsicht oder die
durchdringende Weisheit war der Bodhisatta in der Lage, die harte Schale der
Unwissenheit zu durchbrechen und zur Realitét durchzudringen. Nun konnte er die
Vier Edlen Wahrheiten, die Dhamma, "die er zuvor noch nie gehért hatte", in all ihrer
Gro6Be erkennen.

Das Wort vipassana, (vi + passana), bedeutet frei libersetzt das Sehen in einer
auflergewohnlichen Form, und leitet sich aus dem Wort passati (sehen) und der
Vorsilbe vi ab, die besonders oder speziell heiit. Daher bedeutet Vipassana, daB man
tiber das Gewohnliche hinaussehen kann, eine klare Vision hat. Es geht nicht darum,
die Oberfliche zu betrachten, einen fliichtigen Eindruck zu bekommen oder das
Erscheinungsbild einer Sache zu betrachten, sondern die wahre Natur der Sache zu
erkennen, was dazu fiihrt, da man die drei Merkmale der gesamten phinomenalen
Existenz betrachtet. Diese auf der ruhigen, geistigen Konzentration beruhende
Einsicht ist es, die die Yogis in die Lage versetzt, ihren Geist zu reinigen und die
Realitét, das Nirvana, zu erkennen.Die Meditation der Einsicht (vipassana-bhavana)
ist also ein typischer Leitsatz von Buddha, eine einzigartige Erfahrung des Meisters.
Sie ist ausschlieBlich buddhistischer Natur, und vor ihm gab es diese Meditationsform
nicht.

Daher sind Ruhe und Einsicht (samatha-vipassana) untrennbar und sie "treten
gleichzeitig auf" (yuganaddha). Die hichste Stufe der Meditation erlangt man durch
eine ausgewogene Kombination von Ruhe und Einsicht; von geistiger Ruhe einerseits
und WiBbegierigkeit andererseits.

"Hierbei geht es um die Entwicklung der durchdringenden Einsicht (Vipassana), die
mit der beruhigenden Konzentration (Samatha) verbunden wird, wobei beide in einem
ausgewogenen Verhiltnis stehen. Beide gewinnen eine gleichfSrmige Kraft.
Analysiert man diese Besonderheit zu sehr, so kann jedoch Unruhe auftreten.
Andererseits fiihrt zuviel Ruhe oft zu Trigheit."

Buddha sprach:" Thr Ménche, entwickelt Ruhe, denn der Monch,der ruhig ist, wird die
wahre Natur der Dinge erkennen."

Die Entwicklung der konzentrierten Ruhe ist kein in sich abgeschlossener ProzeB. Sie
ist nur ein Mittel zur Erreichung eines héheren Zieles, namlich der Einsicht
(vipassana). Mit anderen Worten, ein Mittel zur Erlangung des Richtigen
Verstindnisses, ders ersten Schrittes auf dem Weg. Obwohl es sich also hierbei nur



81

um ein Mittel zum Zweck handelt, spielt sie eine wichtige Rolle auf dem Edlen
Achtstufigen Weg. Dies bezeichnet man auch als citta-visuddhi, die Reinheit des
Geistes, die erlangt wird, wenn die Hindernisse beseitigt werden. Reinheit des Geistes
oder konzentrierte Ruhe kann niemand erreichen,der schmerzhaften Gefiihlen
ausgesetzt ist. Es ist klar, daB sich ein Mensch nicht konzentrieren kann, solange er
physischen oder psychischen Schmerzen ausgesetzt ist. Buddha verdeutlicht dies:

" Der Geist eines Menschen, der leidet, kann sich nicht konzentrieren."

"Zwei Dinge (dhamma), Monche, sollt ihr entwickeln, damit ihr Lust, HaB und
Irrefiihrung versteht... Welche zwei sind das? Ruhe und Einsicht. Diese beiden Dinge
sollt ihr entwickeln, damit ihr Lust, Hal und Irrefiihrung aufgeben und unterdriicken
konnt..."

Weiter sagt Buddha:

"Zwei Dinge, Monche, sollt ihr wissen (vijja-bhagiya), Ruhe und Einsicht: wenn ihr
Ruhe entwickelt, dann ist auch der Geist ruhig, und ein entwickelter Geist braucht
keine Lust mehr. Entwickelt ihr Einsicht, dann entwickelt ihr gleichzeitig Weisheit
(das richtige Verstédndnis), wodurch eure Unwissenheit von euch abfillt. Ein von Lust
beschmutzter Geist ist unfrei. Wenn die Unwissenheit euer BewuBtsein befleckt
entsteht keine Weisheit. Also ist die Befreiung des Geistes (ceto vimutti) davon
abhiingig, daf} der Geist von der Lust gereinigt wird. Die Befreiung der Weisheit
(pafifia vimutti) hingt davon ab, ob der Geist von der Unwissenheit befreit wird."

Dieser Auszug verdeutlicht, daB Ruhe und Einsicht, mit anderen Worten die Richtige
Konzentration und das Richtige Versténdnis des Weges, unteilbar sind. Sie stiitzen
einander. Ohne ein gewisses Mal} an konzentrierter Ruhe kann sich keine Einsicht
entwickeln, und ohne ein gewisses Maf} an Einsicht, einer Kenntnis des Natur des
Lebens, kann keine Konzentration entstehen. Buddha erklirtr diese Tatsache wie
folgt:

"Fiir diejenigen, die nicht weise sind, existiert keine Konzentration,
Jemand, der sich nicht konzentriert, kann nicht weise sein.
Diejenigen, die iiber Konzentration und Weisheit verfiigen,
befinden sich sehr nah am Nibbana.

Diejenigen, die hchste Reinheit suchen und tugendhaft sind, praktizieren wahre
Askese (tapas), entsagen ihren Leidenschaften und entwickeln den Weg der
meditativen Absorption (jhana magga) durch die Uberwindung der vielen
Hindernisse, die die meditierende Person storen. Es gibt jedoch fiinf besondere
Hindernisse, die den Weg zu Befreiung und Konzentration verstellen. In den Schriften
nennt man sie pafica nivaranani, "die flinf Hindernisse". Diesbeziiglich sagte '
Buddha:" Monche, es gibt fiinf Hindernisse, die zu Blindheit, Verlust der Vision und
Unwissenheit flihren, und sie nehmen uns unsere Einsicht. Sie sind verbunden mit
Schmerz und fiihren nicht zum Nibbana."
Als Nivarapani bezeichnet man alles, was der geistigen Entwicklung im Wege steht.
Man spricht hier von Hindernissen weil sie den Weg zur Erfiillung versperren. Was
sind die fiinf Hindernisse?

1. sinnliche Bediirfnisse (kaGmacchanda)

2. bose Absichten (vyapada)



b

82

Faulheit und Erstarrung (thina-middha)

Unruhe und Sorge (uddhacca-kukkucca)

Skepsis und Zweifel (vicikiccha).

Kamacchanda ist die Lust, seine Sinne zu befriedigen. Sinnliche Gedanken
verzogern die geistige Entwicklung. Sie stéren das BewuBtsein und behindern
die Konzentration. Sinnlichkeit ist die Folge, wenn man keine Kontrolle iiber
seine Sinne erlangt. Sobald der Mensch nicht mehr auf seine Sinne achtet,
erwachen in ihm Lustgedanken, die den Flul des BewuBtseins verunreinigen.
Daher muB ein Yogi immer auf der Hut sein, um diese Hindernisse, die den
Weg zur geistigen Entwicklung blockieren, zu vermeiden.

Bose Absichten ist ein anderes Hindernis. Wie schon im oben genannten Fall
rufen unweise oder unsystematische Gedanken bdse Absichten hervor, die,
wenn sie nicht zuriickgedringt werden, das BewuBtsein vergiften und den
klaren Blick verstellen. Sie benebeln den Geist und die geistigen Kapazititen
und verzdgern somit das Erwachen der Wahrheit und versperren den Weg zur
Freiheit. Beide Hindernisse basieren auf Unwissenheit und sind nicht nur
schidlich fiir die geistige Entwicklung, sondern auch der Ausgangspunkt fiir
Streit und Zwietracht zwischen den Menschen und Volkern dieser Erde.

Das dritte Hindernis, thina und middha, umfa8t Faulheit oder einen morbiden
Zustand des BewuBtseins und der geistigen Kapazititen und nicht etwa, wie
manche denken, die Trégheit des Korpers. Denn sogar die Arahats, also Die
Perfekten, die von diesem Ubel befreit sind, verspiiren eine Ermiidung ihrer
Korper. Faulheit und Erstarrung sind wie Butter, die zu hart ist, um sie zu
streichen. Sie verursachen ein rigides und nutzloses BewuBtsein und entziehen
dem Yogi daher seinen Enthusiasmus und die fiir die Meditation notwendige
Ernsthaftigkeit, so daB sein Geist faul und krank wird. Laxheit fiihrt zu noch
mehr Erschlaffung bis hin zu einem Zustand von Gleichgiiltigkeit.

Die vierten Hindernisse sind Unruhe und Sorge. Auch durch sie wird der
Fortschritt verzdgert. Wenn der Geist so unruhig ist wie aufgeregte Bienen in
einem durchgeschiittelten Bienenkorb, kann er sich nicht konzentrieren. Dieser
mentale Aufruhr verhindert also eine Beruhigung und blockiert somit den
aufwirts gerichteten Pfad. Sorge ist genauso schidlich. Wenn sich Menschen
tiber dieses und jenes Gedanken machen, iiber Arbeit, die erledigt wurde oder
noch erledigt werden muB oder iiber ihr Pech, dann kénnen sie keine innere
Ausgeglichenheit erreichen. All diese Probleme und Sorgen, das
Herumzappeln und die Unsicherheit hindern die Menschen an ihrer
Konzentration. Daher sind Unruhe und Sorge auch ein Teil der fiinf
Hindernisse.

Die letzten Hindernisse sind Skepsis und Zweifel. Das Paliwort vi + cikiccha
bedeutet wortlich: ohne (vi = vigata) Medizin (cikiccha). Jemand, der unter
Verwirrung leidet, hat eine furchtbare Krankheit, und solange er seine Zweifel
nicht ablegen kann, wird er sich wegen seiner Krankheit Sorgen machen und
leiden. Solange die Menschen an dieser geistigen Verwirrung leiden, werden
sie immer einen skeptischen Blick auf die Dinge richten, und dies Verhalten
ist der geistigen Entwicklung abtréglich. Einige bezeichnen dieses Hindernis
als die Unfiihigkeit, eine Sache definitiv zu entscheiden, oder sie bezweifeln,
daB sie die jhanas wirklich erreichen. Daher EiBt sich feststellen, daB diese



83

fiinf Hindernisse einzeln und zusammen genommen die konzentrierte Ruhe

behindern.
Der von solchen abtréglichen Kriften besessene Geist kann sich nicht auf ein
gesundes Objekt konzentrieren. Zwar kann man sich auf ein Objekt mit Lustgedanken
oder bosen Absichten konzentrieren, doch wire dies eine falsche Form der
Konzentration (miccha samadhi). Solange die Menschen verunreinigt oder voller
Leidenschaft (kilesa) sind, werden in ihnen auch immer wieder bose oder schidliche
Gedanken aufsteigen. Diejenigen, die jedoch das samadhi praktizieren, konnen kein
Ubel anrichten, denn sie kontrollieren die fiinf Hindernisse.
Man muf3 nun fiinf psychische Faktoren oder jhanariga bzw. jhana entwickeln um die
Hindernisse zu iiberwinden. Es handelt sich hierbei um vitakka, vicara, piti, sukha
und ekaggata, welche die genauen Gegenteile der fiinf Hindernisse sind. Durch diese
Faktoren wird der Yogi in der Lage sein, von niedrigeren zu h6heren Ebenen der
geistigen Reinheit aufzusteigen. Das BewuBtsein, das mit ihnen in Verbindung
gebracht wird, nennt man auch jhana. Diese psychischen Faktoren, blockieren in
dieser Reihenfolge nach und nach die Hindernisse, die den Weg zur Konzentration
verstellen.
So wird die Lust, seine Sinne zu befriedigen, durch das ekaggata blockiert, was
bedeutet, daB der Geist geeint wird. Bose Absichten unterdriickt die Freude, das piti,
Faulheit und Erstarrung unterdriickt man durch gezielte Gedanken (vitakka), Unruhe
und Sorge durch Frohsinn (sukha), und Zweifel durch nachhaltige Gedanken (vicara).
Stellt man sie gegeniiber, ergibt sich folgendes Schema:

kamacchanda - ekaggata
vyapada - piti
thina-middha - vitakka
uddhacca-kukkucca - sukha
vicikiccha - viccara

Eine Person, die entschlossen ist, zu meditieren, wird sich einen abgelegenen Ort
suchen und alle anderen Menschen so gut es geht meiden. Ruhe, die durch
abgeschiedene Meditation erlangt wird, wird einem besonnenen Mann helfen, zur
Welt zuriickzukehren und ein methodischeres, effizienteres Leben fiihren zu kénnen,
ohne sich durch die Verlockungen des Stadtlebens verfiihren zu lassen.

Ein wiBbegieriger Student, der es mit seinen Studien ernst meint, wird sich von
sinnlichen Ablenkungen abschirmen und eine geistig ebenbiirtige Umgebung
aufsuchen, hart arbeiten und sein Examen bestehen. Genauso wie dieser Student wird
sich jemand, der ernsthaft meditieren mdchte, an einen geeigneten Platz begeben und
sich ein angemessenes Meditationsobjekt suchen. Er hat sich ein schwieriges Ziel
gesetzt: Nun versteht er, wie sein Geist arbeitet und wie seine Gedanken kommen und
gehen. Er durchlebt die Betrachtung mentaler Objekte. Wenn seine Sinne ihm nun
mitteilen, daB er ihre Bediirfnisse befriedigen soll, wird er denken:" Ich habe sinnliche
Bediirfnisse." Wenn sie nicht da sind, wird er denken:" Ich habe keine sinnlichen
Bediirfnisse." So wird der Meditierende die anderen vier Hindernisse begreifen, und
so wird er mit Hilfe der anderen zwei Faktoren des Pfades, die den samadhi
ausmachen, zunichst Konnzentration erlangen (upacara samadhi). Durch
Unterdriickung der Hindernisse und geistige Reinigung wird er allmihlich das erste
Jhana erreichen. Man spricht auch von ekstatischer oder erreichter Konzentration



84

(appana samadhi). Nach und nach erreicht der Meditierende die drei anderen jhanas.
In diesem Stadium kénnte man sein BewuBtsein mit einer ruhigen Kerzenflamme
vergleichen, die an einem windstillen Tag unbeweglich und still nach oben brennt.
Der Geist und seine Eigenschaften befinden sich in einem Zustand der
Ausgeglichenheit, mit einer ausbalancierten Waage vergleichbar. Solange er sich in
diesem Zustand der meditativen Absorption befindet, des hochsten Stadiums der
Konzentration, kann er durch keinerlei dulere Einfliisse gestort werden. Nach
Erreichen des vierten jhana kann er iibernatiirliche Krifte entwickeln, z.B. die
Gedanken anderer lesen, in die Vergangenheit reisen, Geburten vorhersehen etc.

Zu beachten ist jedoch, dafl diese Praktizierung des samadhi den Meditierenden nicht
in eine sichere Position versetzt, denn die unterschwelligen Tendenzen werden
dadurch nicht beseitigt. Sie befinden sich vielmehr in der Schwebe und kdnnen, wenn
es die Umsténde zulassen, jederzeit wieder auftreten und ihn belasten, sofern die
richtige Anstrengung und Bedachtsamkeit bei ihm nachlassen. Weil er immer noch
Verunreinigungen aufweist und ungesunden Impulsen ausgesetzt ist, befindet er sich
also noch nicht im Zustand der absoluten Sicherheit. Er hat lediglich einen durch
Konzentration herbeigefiihrten gesetzten Geisteszustand, was jedoch eine gute
Voraussetzung fiir die Einsicht ist, denn die Einsicht vertreibt die unterschwelligen
Tendenzen aus seinem BewuBtsein. Wenn diese Tendenzen irgendwo im
UnterbewuBtsein der Menschen verborgen liegen, bezeichnet man sie als latente oder
unterschwellige Tendenzen (anusaya). Solange man sie nicht nihrt, schlummern sie.
Die fiinf Sinnesorgane (sechs, wenn das BewuBtsein dazugerechnet wird) reizen diese
Tendenzen durch die Wahrnehmung von Geriichen, Objekten, Gerduschen,
Geschmackseindriicken, Gefiihlen oder Vorstellungen. Diese Wahrnehmungen sind
entweder angenehm oder unangenehm. In jedem Fall wirken sie stimulierend, und
durch diese Stimulation treten auch die verborgenen Tendenzen ans Tageslicht.
Diesen Prozefl bezeichnet man als pariufthana oder samudagata. Werden sie so zu
Tage gefordert, neigen sie dazu, zu entkommen und sich einen Durchla zu suchen.
Versdumt es der Meditiernde nun, diese Tendenzen zu kontrollieren, werden sie durch
seine AuBerungen oder Taten nach auBen dringen, was man auch als Transgression
bezeichnet (vitikkamay).

Von diesen drei Phasen der Tendenzen bezeichnet man die dritte, einfache Phase als
die "Transgressionsphase". Bei der zweiten, der "Aufstiegsphase” handelt es sich um
eine feinere Phase, und die erste, die "Latente Phase", ist die feinste von allen. Man
kann ihnen drei Eigenschaften entgegenhalten, um sie zu {iberwinden und das
BewuBtsein von ihnen zu befreien, und das sind Tugend, Konzentration und Weisheit.
Die Weisheit oder sila kontrolliert alle kdrperlichen oder verbalen Ubergriffe und
unterdriickt die Transgressionsphase. Zwar ist es fiir die Unterdriickung verbaler und
physischer Ausschreitungen notig, da8 der Meditiernede iiber ein gewisses MaB an
mentaler Disziplin verfligt, es muB sich jedoch nicht notwendigerweise um ernsthafte
oder intensive Meditation handeln. Durch das s7la kénnen die Menschen verbale und
physische Ruhe erlangen. Das betrifft jedoch nicht ihr BewuBtsein. Es fehlt ihnen an
Konzentration, samadhi. Die Tugend kann den Geist nicht kontrollieren, obwohl sie
zur geistigen Ruhe beitréigt. Mit Hilfe weiser Voraussicht unterdriickt die
Konzentration die zweite Phase der Tendenzen und hindert sie so am Entkommen.
Konzentration kann aber die latenten Tendenzen nicht entfernen. Weisheit, paiifia,
vermag dies jedoch. Durch Weisheit, also Einsicht, konnen alle Tendenzen entfernt
werden. Hier spricht man dann von der Erlosung (nissarana).



85

Die Einsichts-Meditation, vipassana-bhavana, beseitigt die latenten Tendenzen. Und
so entwickelt der Meditierende, indem er sich in einen Zustand konzentrierter Ruhe
begibt, Einsicht:

"Sabbe samkhara anicca....
Sabbe samkhara dukkha....
Sabba dhamma anatta...."”

"Alle abhiéngigen Dinge sind unbesténdig
Alle abhingigen Dinge sind dukkha, unbefriedigend
Alle dhamma (Dinge) sind ohne ein Selbst, eine Seele."

Die Entwicklung der Einsicht bedeutet, den Versuch zu unternehmen, die fiinf Dinge
als unbesténdig, unbefriedigend und ohne jegliches Selbst zu betrachten. So setzt der
weise und wilbegierige Meditierende seine Einsichts-Meditation fort, bis er eines
Tages seine wahre Natur erkennt, d.h. die wahre Natur der Dinge, die ihn ausmachen,
und so teilweisen Zugang zum Nirvapa erlangt und die erste Stufe der Realisierung
erreicht. Diese Errungenschaft sprengt die drei Fesseln (1) Selbstillusion (d.h. die
Vortduschung eines "Ich", das den einzelnen Dingen, die einen Menschen ausmachen,
iibergeordnet ist), (2) Zweifel und (3) das Sich-gehen-lassen in (falschen) Zeremonien
oder Ritualen, so dafl der Meditierende nun zu einem Sotapanna wird, jemandem, der
dem Strom beitritt. Weil seine Verunreinigung noch nicht vollstéindig ausgemerzt ist,
wird er hdchstens siebenmal wiedergeboren, jedoch nie unterhalb der menschlichen
Ebene. Aus seinen Worten und Taten sprechen perfekte Moral, und er wird weder
toten, stehlen, die Ehe brechen, liigen oder Gifte zu sich nehmen.

Indem er die "Einsichts-Meditation" eifrig vorantreibt, wird der Meditierende zwei
weitere Fesseln sprengen, nimlich (4) sinnliche Bediirfnisse und (5) bose Absichten.
Eine klarere Vision des Nirvapa vor Augen, wird er nun in die zweite Phase der
Realisierung eintreten und zum sogenannten Sakadagami, jemandem, der einmal
zuriickkehrt, denn wenn es ihm nicht gelingt, zum Arahat zu werden, wird er nur noch
einmal auf die Erde zuriickkehren.

Indem er schluBendlich die beiden schwicheren Fesseln sinnliche Bediirfnisse und
schlechte Absichten beseitigt, wird er in die dritte Phase der Realisierung eintreten,
das Nirvana noch deutlicher erkennen und nun zu eine Anagami, jemandem, der nicht
zuriickkehrt. Wenn namlich die Sinnlichkeit nicht mehr vorhanden ist, kann er nicht
mehr in das Reich der sinnlichen Freuden hineingeboren werden (kama-loka),
welches die menschliche Welt beinhaltet, die tieferen Sphiren der himmlischen Welt
und alle Stadien des Leidens. Er wird in die Welt der Brahmanen hineingeboren.
Durch seine klare Einsicht erreicht der Meditierende dann die vierte und letzte Etappe
der Realisierung und wird zum Araham (einem Arahat), dem Perfekten. Mit Erreichen
dieser Sphire sprengt er automatisch die iibrigen fiinf Fesseln: (6) die Lust an allem,
was formvollendet ist, (7) die Lust an formlosen Dingen, (8) Einbildung, (9)
Ruhelosigkeit und (10) Unwissenheit. Mit dieser letzten Katharsis erreicht er den
Zustand in dem das helle Licht des Nirvana ihn erleuchtet, diese unbeschreibliche
Ruhe und Unerschiitterliche Erlésung des Geistes, so daB die Welt fiir ihn belanglos
geworden ist.

Als Befreiter weiB er:" Die Geburt ist zerstort, das reine (edle) Leben ist gelebt, alles,
was getan werden muBlite, wurde getan, nichts von all dem wird jetzt noch kommen



86

(was bedeutet, daBl er nun zu nichts neuem mehr wird bzw. daB es keine Wiedergeburt
mehr gibt)".

Ein Arahat befindet sich jenseits von Gut und Bose.Weil er von jeglichen
willensmiBigen, karmahervorrufenden Veridnderungen befreit ist (z.B. vom
samkhara, der zweiten These in der Theorie der Abhiéingigen Erhebung) sammelt er
nun kein neues karma mehr an, obwohl er nicht von seinen vergangenen karmas
befreit ist. Was er auch tut, sagt, denkt, wird kein neues karma fiir ihn erzeugen,
sondern ist vielmehr ohne Konsequenz. Diese Handlungen sind nicht bedingt durch
durch Leidenschaft oder latente Tendenzen. Es handelt sich lediglich um bloBe Taten
(kiriya), die allerdings andere beeinflussen. Buddha bezog sich auf solch perfekte
Heilige als er sagte:

"Derjenige, der menschliche Fesseln sprengte
und die himmlischen durchdrang

Derjenige, der selbstbefreit ist

den nenne ich einen Brahmana.

Derjenige, dessen Lust, HaB und Stolz gefallen sind
wie Senfkérner von einer Nadelspitze,
den nenne ich einen Brahmana."

Das Temperament oder der Charakter (carita) der Menschen variiert. Das Visuddhi
Magga bespricht sechs Hauptmerkmale, die auch viele untergeordnete Charakteristika
beinhalten. Es handelt sich dabei um diejenigen, die der Lust, dem HaB, der Betdrung
dem Glauben, der Intellektualitét und der Unbestiindigkeit wohlgesonnen sind.
Genauso wie sich die Temperamente unterscheiden, gibt es verschiedene Themen bei
der Meditation (kammagthana). Man findet sie in den Palitexten, vor allem in den
Reden. Das visuddhimagga beschreibt vierzig verschiedene Themen:

Zehn Objekte namens Kasipa (Skt. krtsna)
Zehn Objekte der Verunreinigung, Asubha,
Zehn Erinnerungen, Anussati,

Vier Erhabene Zustinde, Brahmavihara,
Vier Formlose Sphéren, Aruppa,

Eine Wahrnehmung, Eka Sarifia,

Eine Analyse, Vavatthana.

Was die Eignung betrifft, so sagt man, da8 die Zehn Verunreinigungen und die
Bedachtsamkeit des Geistes sich fiir jemanden anbieten, der ein eher lustvolles
Temperament besitzt: Die Vier Edlen Zustinde und die vier Farben (vappa) Kasinas
fiir diejenigen, die sich schnell irritieren lassen: Bedachtsamkeit beim ein- und
ausatmen fiir die, die sich leicht tduschen lassen oder abschweifen: die ersten Sechs
Erinnerungen fiir die Gliubigen: und fiir die Intellektuellen die Achtunng vor dem
Tod, die Erinnerung an den Frieden, die Analyse der Vier Anfiinge und die
Wahrnehmung, daB Nahrung absto8end ist. Die iibrigen Kasinas und die Formlosen
Sphéren eignen sich fiir jedes Temperament.



g7

In diesem Kapitel iiber die richtige Konzentration konnen wir keine Auflistung der
einzelnen Themen vornehmen. Interessierte kénnen sie deshalb im Visuddhimagga
oder im Vimuttimagga nachlesen.

Tatsédchlich konnen feststehende Regeln nicht mit dem Verweis auf die

verschiedenen Temperamente oder Meditationsthemen abgelegt werden. Im Majjhima
Nikaya gibt es zwei Reden (Nr. 61 und 61), in denen Buddha den Ehrwiirdigen
Rahula ermahnt, wihrend er ihn die Dhamma lehrt. Sie widmen sich ganz und gar den
Meditationsanweisungen. In der zweiundsechzigsten Rede wird interessanterweise
berichtet, da8 der Meister dem jungen Rahula sieben Meditationsarten vorgibt, der, so
steht es geschrieben, erst achtzehn Jahre alt und ein samanera war, als er sie empfing.
Hier ist ein Auszug aus der Rede:

"Entwickle die Meditation der liebenden Giite (metta), Rahula, denn

dadurch vertreibst Du die bésen Absichten."

"Entwickle die Meditation des Mitleids (karupa), Rahula, denn

dadurch vertreibst Du die Grausamkeit."

"Entwickle die Meditation sympathischer Freude (mudita), Rahula,

dadurch vertreibst Du die Unlust (an der Meditation)".

"Entwickle die Meditation des Gleichmuts (upekkha), Rahula, denn

dadurch vertreibst Du den HaB3."

"Entwickle die Meditation {iber Verunreinigung (asubha), Rahula,

denn dadurch vertreibst Du die Lust."

"Entwickle die Meditaion iiber die Unbesténdigkeit der Dinge (anicca-
saiifia), Rahula, denn dadurch vertreibst Du den Stolz (asmi-
mana)."

"Entwickle die Konzentration auf das ein-und ausatmen (aGnapanasati),
Rahula, denn die Entwicklung dieser Technik und stetes Uben
sind sehr ergiebig und von groem Vorteil."

Man kann und muB auch nicht alle vierzig Meditationsiibungen praktizieren. Es ist
lediglich wichtig, daB man sich diejenige aussucht, die am besten zu einem paBt.
Dabei kann es hilfreich sein, einen in der Meditation Erfahrenen um Rat zu fragen,
doch die bereits erwiihnten Biicher sollten fiir den Anfang auch geniigen. Allerdings
ist es wichtig, seinen Charakter und sein Temperament ehrlich einzuschitzen,
ansonsten kann man sich nicht fiir die richtige Meditationsiibung entscheiden. Ist sie
jedoch einmal gefunden, so sollte man zuversichtlich an und mit ihr arbeiten. Sollten
Sie sehr stark in Thre weltlichen Belange wie z.B. Ihre Arbeit eingebunden sein,
werden Sie feststellen, daBl es schwierig ist, sich an einen ruhigen Ort zuriick zu
ziehen und jeden Tag wihrend eines festgelegten Zeitraumes zu meditieren. Es ist
jedoch machbar, und wenn Sie wirklich wollen, wird es Ihnen auch gelingen. Es ist
erforderlich, regelmiiBig und zu festgelegten Zeiten iiber einen lingeren Zeitraum
hinweg zu meditieren. AuBerdem darf man nicht zu schnell groBe Erfolge erwarten,
denn psychologische Verénderungen vollziehen sich langsam. Ein ruhiges

BewuBtsein erreicht man durch stille Betrachtung und Training. Kdnnen auch Sie dies
erreichen? Lord Horder gibt hierzu eine interessante Antwort:" Die Antwort lautet: Ja.
Doch wie? Nun, nicht, indem man "etwas GroBartiges" leistet. 'Warum waren die
Heiligen heilig? fragte jemand. Die Antwort lautete:'Weil sie in schwierigen Zeiten
geduldig und fréhlich waren.Sie schritten voran als sie lieber stehen geblieben wiiren,



88

und blieben stumm, als sie lieber geredet hitten.' Das war alles. So einfach, und doch
so schwer.. Alles ist eine Frage der geistigen Hygiene..."

Lassen Sie uns eine der vierzig Meditationsiibungen betrachten. Die Aufmerksamkeit
beim ein-und ausatmen (anapanasati) ist eine bekannte Meditationstechnik, die von
vielen geschitzt und praktiziert wird. Sie wurde von Bodhisatta angewendet, als er
unter dem Bodhibaum nach der Erleuchtung strebte, und Buddha selbst betonte oft
ihre Bedeutung. Der Gesegnete sagte einst:" Moénche, ich mochte fiir drei Monate in
Abgeschiedenheit leben. Ich méchte nur denjenigen empfangen, der mir Nahrung
bringt." "Gut, Ehrwiirdiger Herr", sagten die Monche. Nach Ablauf der drei Monate
sprach Der Gesegnete zu den Monchen:

"Monche, wenn andere (Angehorige anderer Glaubensrichtungen) euch fragen
wiirden:'Welche Meditationstechnik praktizierte Samana Gotama wihrend der
Regenzeit?, dann soltet ihr antworten:' Der Gesegnete praktizierte wihrend der
Regenzeit die Technik des aufmerksamen ein-und ausatmens.' Monche, hier atme ich
aufmerksam ein, und ich atme aufimerksam aus. Monche, jemand, der die Wahrheit
spricht, sollte sagen, daB3 das aufmerksame ein-und ausatmen der edlen Lebensweise
entspricht (ariya), der erhabenen (brahma) Lebensweise, der Lebensweise des
Tathagata."

Der Kanon des Buddhismus ist voller Hinweise auf diese Meditationstechnik, die
(@napanasati), und daher ist es nicht verwunderlich, daB der Meister, als er Rahula
lehrte, so detaillierte Anweisungen gab. Lassen Sie uns zur zweiundsechzigsten Rede
des Maajjhima Nikaya zuriickkehren:

"Ein Monch, Rahula, der in den Wald geht und sich unter einen Baum oder an einen
anderen abgeschiedenen Ort setzt, schligt die Beine iibereinander und bleibt aufrecht
sitzen, und dann wird er mit voller Aufmerksamkeit ein- und ausatmen. Wenn er tief
einatmet, weil} er:' Ich atme gerade tief ein.' Wenn er tief ausatmet, weiB er:' Ich atme
gerade tief aus.' Wenn er kurz Atem holt, weil3 er:'Ich hole kurz Atem.' Wenn er den
kurzen Atem ausst68t, wei} er:' Ich stoBe den kurzen Atem aus.' "In vollem
Bewufitsein werde ich einatmen', sagt er sich, 'und in vollem BewuBtsein atme ich
aus.' 'Indem ich die K6rperfunktionen (der Atmung) beruhige, atme ich ein', sagt er
sich, und so weiter. Am Ende der Rede wird festgestellt:' Aufmerksamkeit beim ein-
und ausatmen, Rahula, ist, wenn man sie entwickelt und oft praktiziert, sehr ergiebig
und von groflem Vorteil. Wenn man, Rahula, das aufmerksame ein-und ausatmen
entwickelt und praktiziert, dann vollzieht sich sogar der letzte Atemzug beim ein- und
ausatmen bewuf3t und nicht unbewuf3t."

Man sollte hier sehr vorsichtig mit den Worten "Er atmete bewuBt ein und bewuBt
aus" umgehen, denn "bewuBt" heiflt, daB er sich dessen "gewahr", "aufmerksam
(sato)" gegeniiber der Tétigkeit war. Er achtet auf seine Atmung und nicht auf sich
selbst. Sein einziges Ziel war die Fokussierung des Geistes auf den Atmungsproze8,
er unterdriickte alle anderen Gedanken und fixierte sein BewuBtsein hierauf, denn
sobald sich etwas, daB sich in der "marginalen Zone" befindet, in die "Hauptzone"
durchdringt, konnte er sich nicht mehr konzentrieren und schweifte ab.

Wenn man das ein- und ausatmen mit Konzentration betreibt, sollte man seine
Aufmerksamkeit auf den Punkt fixieren, an dem die einzuatmende Luft die
Nasenfliigel beriihrt und auf das ein- und ausstromen der Luft achten, ihm jedoch
nicht direkt folgen. Der Atem sollte ohne Unterbrechung ein und aus flieBen, und



89

zwar ganz natlirlich und ungezwungen. Manchmal wird der Atem so fein, dal man
ihn kaum noch spiirt. Wenn man diese Aufmerksamkeit nun entwickelt und das
BewuBtsein auf die Atmung konzentriert, wird man feststellen, daB es nur die Atmung
gibt und nichts dahinter — kein Selbst, keine Seele, kein Ego, und das bedeutet, dafl
die Atmung und die Person eins sind, es gibt nur noch einen ProzeB. Wenn Sie diese
Stufe erreichen, sind Sie hochgradig konzentriert, was iiberschwengliche Freude,
Ruhe und Seelenfrieden hervorruft, vielleicht jedoch nur fiir einen kurzen Moment.
Dann kann es sein, da3 Sie wieder abscheifen und es schwierig finden, sich zu
konzentrieren. Das ist aber nicht schlimm, Sie sollten sich "mutig und tapfer vorwiérts
kémpfen". Selbst wenn es Thnen nicht gelingen sollte, jhanische Erfahrungen zu
machen, hat diese Meditationstechnik viele Vorteile. Sie hilft beim klaren Denken,
beim Verstehen, und fiihrt zu geistiger Ausgeglichenheit und Ruhe. Sie verbessert
Ihre geistige und korperliche Gesundheit und hélt Sie fit.

Buddha sagte:" Monche, Aufmerksamkeit beim ein-und ausatmen ist, wenn man sie
entwickelt und oft praktiziert, sehr ergiebig und von grolem Vorteil. Ménche,
Aufmerksamkeit beim ein-und ausatmen, wenn man sie entwickelt und oft praktiziert,
fiihrt zu den "Vier Erwachungen der Aufmerksamkeit". Die Vier Erwachungen der
Aufmerksamkeit filhren, wenn sie praktiziert und weiter entwickelt werden, zur
Erfiillung der Sieben Faktoren der Erleuchtung. Die Sieben Faktoren der Erleuchtung
fiihren, wenn sie praktiziert und weiter entwickelt werden, zu Freiheit durch Wissen."
Die Bedeutung des aufmerksamen ein- und ausatmens ist fiir Anfiinger nicht sehr
geeignet, doch in diesem Kapitel kénnen wir nicht niher auf das samadhi eingehen.
All diejenigen, die hieran interessiert sind, seien auf die vorstehenden Biicher
verwiesen.

Da die Meditation die wichtigste Grundlage fiir seine Erl6sung war, hat Buddha oft
betont, wie wichtig geistige Disziplin ist. Er ermutigte alle, ihrer selbst Herr zu
werden, indem er folgendes sagte:

"Bewisserer leiten das Wasser
Pfeilmacher fertigen das Stiele,
Schreiner bearbeiten Holz,

die Weisen kontrollieren sich selbst."

Die hierzu geh6rende Geschichte ist aus mehreren Griinden von Bedeutung. Ein
junger Schiiler des Ehrenwerten Sariputta namens Pandita, ein Novize, folgte dem
Alteren bei seinem Rundgang durch das Dorf, um Almosen zu erbitten. Auf ihrem
Weg sah der Novize einen Graben und fragte seinen Lehrer:

"Ehrwiirdiger Herr, was ist das?"

"Ein Graben."

"Wofiir gebraucht man ihn?"

"Um das Wasser zur Bewisserung der Felder umzuleiten."

"Lebt das Wasser? Hat es ein BewuB3tsein?"

I|N ein. "

"Ehrwiirdiger Herr, kann man dieses seelenlose Etwas demnach iiberallhin leiten?
"Ja' ”

Da dachte der Novize:" Wenn die Menschen ein lebloses Ding iiberallhin leiten
konnen, warum kénnen dann nicht diejenigen, die ein BewuBtsein haben, dieses



90

BewubBtsein kontrollieren und das hdchste Ziel dieses Lebens erreichen, Heiligkeit
(Arahat-Status)?"

Auf ihrem weiteren Weg sahen sie einige Pfeilmacher, die Stiele herstellten.

"Ehrwiirdiger Herr, was tun diese Menschen?"

"Es sind Pfeilmacher, sie stellen Stiele her."

"Haben diese Stiele Vernunft?"

"Nein, haben sie nicht."

Da dachte der Novize:" Wenn Menschen diese Stiele herstellen k6nnen, warum
koénnen dann nicht diejenigen, die ein BewuBStsein haben, es kontrollieren und somit
ihr Ziel erreichen?"

Spiéter trafen sie ein paar Stellmacher bei der Arbeit.

"Ehrwiirdiger Herr, was tun sie dort?"

"Sie biegen Holz und formen es zu Wagenrédern."

"Hat das Holz ein BewuBtsein?"

"Nein."

Da dachte der Novize:" Diese Ménner konnen aus taubem Holz Wagenrdder machen.
Warum konnen nicht diejenigen, die Verstand haben, ihn kontrollieren und ein
geheiligtes Leben fiihren?"

Der Novize, der iiber diese drei Dinge sorgfiltig beobachtet hatte, sprach zu dem
Alteren:" Ehrwiirdiger Herr, bitte nehmt Eure Almosenschiissel und Eure Kutte, denn
ich méchte umkehren." -

Als der Altere dem zustimmte, bekundete der Novize ihm seine Ehrerbietung und
kehrte um. Er betrat die Zelle des Alteren und meditierte. Er war ganz in die
Anschauung seines eigenen Korpers versunken, und indem er all seine Gedanken
darauf konzentrierte, erlangte er die Einsichts-Meditation und wurde ein Arahat. Und
so erlangte ein samanera am achten Tag seiner Ordination, obwohl er zwar jung an
Jahren doch erfahren in der Meditation war, durch die Kontrolle iiber sein BewuBtsein
den Zugang zur Realitit.

Uber solche Heilige sagte Buddha:

"Der Mo6nch, der eine leere Zelle betritt,

Dessen Geist ruhig ist und der das Dhamma sieht,
die Wabhrheit, die Einsicht, der wird
ibernatiirliche Freude empfinden."

"Jedesmal, wenn er iiber

den Aufstieg und Fall seiner einzelnen Bestandteile nachdenkt,
empfindet er iiberschwengliche Freude,

und der Weise ist unsterblich."




91

Visuddhi Magga UBERSETZUNG MELANIE EMDE

(8.7). Darstellung des Leidens (dukkha)
Leiden hinsichtlich der Geburt:

Somit werden in der Darstellung der vier Wahrheiten die Dinge wie Geburt usw. ('usw.' beieht sich
auf alle oben im Text der vier Wahrheiten votkommenden Begriffe) gelehrt, und mit Hins¢ht auf
Feststellung dieser mit Geburt beginnenden Dinge hat man hier de Erklérung zu verstehen.

Der Begriff 'jai' (Geburt usw.) némlich hat vielerlei Bedeutungen:

e Als 'Insein’ ist eriiberliefert in den Worten (A.II1.99): "Er erinnert sich an eine Geburt, dann
an zwei Geburten usw."

e Als 'Klasse' in dem Ausspnche (A.IIL.70): "Es gibt, Visikh4, eine 'Klase' von Asketen,
genannt die Fesselfreien."

e Als 'Meakmal des Eschaffenen’ in (Dha.l. 152-54): "Die Geburt ist in 2 Guppen (der
Korperlichkeit und den Geistesformationen) einbegriffen. "

o Als 'Wiedergeburt' (parisandhi) in: "Die Geburt ist abkingig von dem im Mutterleibe
aufgestiegenen und in Escheinung getretenen ersten BewuBtseinsmomente. "

e Als 'Fntbindung' (pasiiti) in (M.123): "Gerade in dem Augenblicke, Ananda, als der Bodhisat
'geboren' wurde"

e Als 'Kaste' (kula) in (A.V.135): "Unverwerflich und untadelig hinsichtlich der Kastenlehre
(jativdda).'

o Als edle 'Sttlichkeit' in M.86): "Seitdem ich, Schwester, in edler 'At' wiedegeboren wurde."

Hierunter nun ist bei den Leibgeborenen die Geburt zu verstehen mit Hinsicht aufdie von der
Empfingnis ab bis zum Austritte aus dem Mutterldbe im Gange befindlichen Daseinsgruppen, bei
den anderen Wesen aber blofi mit Hinsicht auf die im Momente der Empfiangnis bestehenden
Gruppen. Doch auch dieses ist eine blo im beschrénkten Sinne giiltige Darlegung.

Genau genommen nimlich gilt als 'Gebut' das este Erscheinen derjenigen Gruppen, die jedesmal
beim Wiedergeborenwerden dieser oder jener Wesen in Erschenung treten.

Diese Geburt aber hat als Merkmal, da sie in jedem Dasein als erstes aiftritt, als Wesen das
Zuweisen (zu neuer Daseinsform), als AuBerung das Hervorkommen aus dem fritheren Dasein in
dieses, als Gundlage die Vielartigkeit des Leidens.

Warum nun aber gilt die Geburt als Lefden?

Weil sie die Gundlage bildet zu all den mannigfachen Leiden. Mannigfach, wahdich, sind die
Leiden als wie da sind: in $hmerzen bestehendes Leiden, im Wechsel bestehendes Leiden, das
Leiden der Daseinsgebilde, verstecktes Leiden, unverhiilltes Leiden, indirektes Laden, direktes
Leiden.

Hierunter nun gelten die kirperlichen und geistigen Schmerzgefiihle, da sie sowohl ihre Natur nach
als auch der Bezeichnung nach schmerzvoll sind, als das 'in Schmezen bestehende Leiden' (dukkha-
dukkha).

Weil das Freudegefiihl infolge seines Wechsels die Bedingung bildet zur Entstehung von ILeiden,



92

darum gilt es als das im Wechsel bestehende 'Leiden' (viparindma-dukkha).

Weil das indifferente Gefiihl, genau so wie die librigen Gebilde der dei Daseinsebenen, durch
Entstehen und Vergehen bedriickt werde, damm gelten sie als ds 'Leiden de
Daseinsgebilde' (sankhira-dukkha).

Als 'vastecktes Leiden'(patcchanna-dukkha) gelten korperliche oder geistige Leiden, wie Ohren-
oder Zahnleiden usw., oda durch Gier oder HaB bedingtes Fieber usw., falls diese Leden bloB auf
Nachforschungen hin erkennbar sind und der Anfall nicht offensichtlich ist; auch als
'nchtoffensichtliches Leiden' (apdata-dukkha) wird solches bezeichnet.

Als 'urverhiilltes Leiden' (appattchanna-dukkha) gilt das durch die 32 Foltern 6. M.13; A.IL.1)
bedingte Leiden, da dieses schon ohne zuforschen erkennbar und die Veranlassung dazu
offensichtlich ist; auch als 'offensichtliches Leiden' (nikata-dukkha) wird solches bezeichnet.

Abgesehen von dem in Schmerzen bestehenden Leiden gilt alles in Vibhanga(Vibh. IV) in der
Besprechung der ILeidenswahrheit angefiihrte und mit Geburt beginnende Leiden, da es die
Grundlage zu diesem und jenem Leiden bildet, als 'ndirektes Leiden' (pariyiya-dukkha).

Das in Schmerzen bestehende Leiden aber bezeichnet man als das 'diekte Leiden' (nippariydya-
dukkha).

Hierbei nun gilt die "Geburt" deshalb ds Leiden, weil sie die Grundlage bildet fiir jene hollischen
Leiden, die de Ethabene in der Sutte vom Wdsen und Toren (M.129) in Gleichnissen beschrieben
hat, und auch weil sie die Gundlage bildet fiir jenes selbst auf gliicklicher Fihrte in der
Menschenwelt entstandene und in Empfingnis (gabbhokkanti) usw. wurzlnde Leiden'.

Als das in Empfiingnis wurzelnde Leiden nun gilt da folgendes:

Dieses im Mutterschosse entstthende Wesen entsteht nicht etwa inmitten blauer, roter oder weier
Lotusbliiten u. dgl. ®ndern, gena: wie ein Wurm in failem Fisch oder abgestandenem Rahme oder
einem schmutzigen Timpel usw. zum entstehen kommt, so auch entsteht dieses Wesen unterhalb des
Magens und oberhalb des Mastdarms zwischen Magenhaut und Wirbelsiule, an ener ganz engen,
finsteren, vonvielen Leichengeriichen durchschwingerten und von héchst iibelriechenden Winden
durchwehten maBlos ekelhaften Stelle des Leibes. Dort empfangen, hat das Wesen zehn Monate lang
duBerste Schmerzen zu edeiden, wihrenddessen es, infolgeder in der Gebdrmutter erzeugten Hitze
wie eine Pastete backend oder wie ein MehlkloB dampfend, aiBerstande ist, sich a1 bewegen oder
auszustrecken. Dies ist vorerst das in der 'Empfingnis' im Muterleibe wurzelnde Leiden.

Wenn die Mutter aber plétzlich fallt, geht, sich s¢zt, aufsteht, sich umdeht usw., so hat ds Kind
infolge solcher Handlungen wie Ziehen, Umherzrren, Schitteln und Eschiittern duBerste
Schmerzen auszuhalten, genau wie ein Zicklein in den Hinden eines Trinkers oder eine junge
Schlange in den Hinden des Schlangenbéndigers. Heftige Schmerzen empfindet das Kind auch,
wenn die Mutter kaltes Wasser trinkt, gleichsan als ob es in die Kdte Hélle gestiirzt sei. Oder, wenn
die Mutter heiBen Brei oder Reis verzhrt, ist ihmals ob glihende Kohlen auf es niederegneten.
Oder, wenn die Mutter etwas Salziges, Saures u. dgl. gmieBt, ist ihmals ob es geitzt wiirde oder
dhnliche Foltern zuerleiden habe. Dies ist das im 'Vaweilen' in MutterschoBe wurzelnde Leiden.

Wenn nun die Mutter eine Fehigeburt hat und an der, sdbst fiir gute Bekannte und Freunde zu sehen
unpassenden Stelle des Leidenssitzes, durch Schreiden, Offnen u. dgl Hngriffe gemacht werden, so
steigt dabei in dem Kinde Leden auf. Das ist das in 'Fehlgebur wurzelnde Leiden.



93

Wihrend die Mutter das Kind gebirt und nfolge der durch fritheres Karma bedingten Winde (oder
rheumatische Leiden) sich umherwilzt, leidet das Kind als ob es in die Holle gefallen sei. Ebenso
leidet es, wenn es durch den so gefahrvollen Gebarmuttergang durchgestoen und durch den duBerst
engen Gebiarmuttermund herausgezogen wird, geade wie eine groBe Brillenschlange, die durc ein
Schliisselloch hindurchgezogen wird, oderein von den Bergesmassen zermalmtes Hoéllenwesen
(naraka-satta). Dies istdas im 'Gebdren' wuzelnde Leiden.

Wihrend man aber den einer frischen Wunde gleichenden Korper des Neugeborenen anfait, badet,
wischt, mit einem Tuche abwischt usw., enpfindet das Kind Schmerzen, als ob es mit Nadelspitzen
gestochen oder mit Rasiermesserschneiden u. dgl. geschnitten wirde. Dies ist das im 'Heaustreten'
aus dem Mutterleibe wurzelnde Leiden.

Das in eigenen Handlungen wurzelnde Leiden:

Ferner trifft im Verlaufe des Lebens denjenigen Pein, dersich das Leében nimmt oder, wie die
Nackten Asketen u.a., derSelbstqual und Kasteiung hingegeben ist, oderder ais Zorn keine
Nahrung zu sich nimmt, oder sich aifhdngt. Dies ist das in eigenen Handlungen wurzelnde Leiden.

Das in den Handlungen anderer wurzelnde Leiden:

Das Leiden aber, das dner erfahrt, wenn & von anderen geschlagen und gefesselt wird u. dgl., dies
ist das in den Handlungen anderer wurzelnde Leiden. ’

Somit bildet fiir alle diese Leiden die Geburt (jdti) die Grundlage. Darum heif}t es:

Entstinde da kein Wesen in der Holle,

Wo géb'sda eine Stitte fiir solch' Leida.
Das unertraglich ist wie Feuersgluten?

Drum nennt der weise die Gebuit ein Leiden.

Gar viele Schmerzen hat das Tier zu leiden,
Gequilt durch Peitschen-, Stock- und Rutenhiebe.
Wie gib's solch Leiden, wenn nicht durch Geburt?
Drum nennt man die Geburt ein Leiden.

Vielart'ges Leid entsteht unter Gespentern
Durch Durst und Hunger, Wind und Sonnenglut.
Nicht gib's ohne Geburt dort solches Laden.
Ein Leiden drum nennt die Geburt der Weise.

Das Leiden der Démonen in der Zwischenholle
Der finsteren und unertrdglich kalten,

Trifft nimmer einen, der nicht dort geboren.

So gilt denn als eén Leiden die Geburt.

Furchtbar zu leiden hat das Kind, das lang im Mutterleib,



94

In solcher Dreckhohle, verweilt und dann nach auflen tritt.
Solch Leiden aber konnte nie besteh'n ohne Géurt.
Somit hat man Geburt als Leiden zu betrachten stets.

Wozu der vielen Worte noch? Wo immer Leiden hier
Besteht in irgend einer Form, kann da wohl irgend wann
Solch Leid entsteh'n ohneGeburt? Drum hat de weise Herr
Als Allererstes die Geburt als Leiden dagetan.

Dies ist vorerst die Eklirung hinsichtlich der Geburt.

"Altern ist Leiden" : - Hier nun ist Altern von zweifacher Art:

Merkmal alles Eschaffenen, und wéhrend des Lebensfortganges das als Gebrechlichkeit usw.
geltende Altwerden der in einem einzelnen Dasein eingeschlossenen Daseinsgruppen. Dies letztere
ist hier gemeint.

Das Altem hat als Merkmal das Absterben der Daseinsgruppen, als Wesen, da es dem Tode néher
fiihrt, als Auierung, da8 es die Jugend =rstort.

Leidvoll ist das Altern, insofem es das Leiden der Daseinsgebilde ausmacht und insofern es seine
Grundlage bildet. Was immer in Abliingigkeit von-den zahlreichen Bedingungen an korperlichen
und geistigen Leiden aufsteigt, als wie Schldfwerden aller Gliedmassen, Stérung der Sinnesorgane,
Verlust der Jugend, Kiifteverfall, Geddchtnisschwiche und Gedankenlosigkeit, Verh6hnung durch
andere u. dgl.: -alles dieses Leiden hat das Alter zur Grundlage. Darum heifit es:

Sei's die Eschlaffung aller Glieder,
Verlust der Sinnentitigkeit,

Das Hinschwinden der einst'gen Jugend,
Sei's der Verlust an Korperkraft,

Sei's d# die eigene Familie,

Das eig'neKind, die eig'neFrau,

Den geistig schwachen Mann verhéhnt,

Sei's da er immer kind'sher (‘bdlarta’ - Kindischsein): -

Was derart korperlich wie geistig
Der Sterbliche zu leiden hat,

All das durch's Ater ist bedingt.
Drum Alter ds ein Leiden gilt.

Dies ist die Erklarung hinsichtlich des Alterns.

»Sterben ist Leiden': - In diesem Auspruch ist Sterben zweifach:



95

1. 'Merkmal alles Erschaffenen'; weshdb es auch heifit (Dhs.1,152-54):

Altern und Sterben sind in zwei Daseinsgruppen (der Korperlichkeits- und der BewuBtseinsgruppe)
einbegriffen;

2. 'Zerdll des in einem @nzelnen Dasein eingeschlossenen Lebensfadens'; wehalb es auch heifit
(Snp.576), bestindig vor dem Tode Furdit'. Dies letztee ist hier ganeint. Sterben bezeichnet den
durch Geburt bedingten Tod, gewatsamen Tod natirlichen Tod, Versiegung des Lebens oder
Aufzehrung des verdienstvollen Karmas.

Das Sterben hat als Mekmal das Hinschwinden, als Wesen die Trennung, als AuBerung das
Verlassen der Daseinsfahrte. Als ein Laden aber hat man da Sterben insofern aufzufassen, als es
eine Grundlage zum Leiden bildet. Daum heif}t es:

Beim Bosen, seiner Tat bewuft,

Oder des Merkmals seiner Tat (*),
beim Guten, der von den Gediebten
Die Trennung nicht ertragen kann:

(*) Im Momente des Sterbens erscheint im Geiste eine von einem wihrend des Lebens begangene
gute oder bose 'Tat'(kamma), oder irgend ein 'Abzichen der Ta (kamma-nimitta), oder en
'Abzechen der (kiinftigen) Daseinsfahrte' (gati-ninitta)

Was immer da beim Sterbenden
An geist'gem Leida auch besteht,
Und was an kérperlichem Leid,
Unheilbar - unertriglichem,

Sei's die Zrreifung seiner Sehnen,
Sei's die Verletzung der Gelenke : -

Fiir alle diese Leiden bildet,
Die einz'ge Grundlage der Tod.
Und eben darum nennet man
Den Tod ein Leiden allerwirts.

Dies ist die Erklarung hinsichtlich des Sterbens.

Leiden mit Hinsicht auf die Sorge:

,Sorge' (soka):- Als Sorge gilt die Herzenspein des vom Verluste seiner Verwandten oder von
dhnlichen Verlusten Betroffenen. Obgleich die Sorge dem Sinne nach dasselbe ist wie Txibsal, so
hat sie doch als Merkmal das innerliche Brennen, als Wesen das Auflodern des Herzens, als
AuBerung das Bekiimmertsein. Als Leiden der gilt die Sorge, veil sie leidvoll ist im Sinne von
Schmerzgefiihl und weil sie eine Grundlage zum Leiden bildet. Dirum heift es:



96

Der Wesen Herz durchbohret da
Die Sorge wie ein gift'gerPfeil;
Und heftig wie ein glith'nder Pfal
Die Sorge immer weiter brennt.

Sie ziehet nach sich Krinklichkeit,
Selbst Altem, Sterben und Verfall,
Und andre mannigfache Leiden,

Drum wird @n Leiden sie genannt.

Dies ist die Erklarung mit Hinsicht auf die Sorge.

Leiden hinsichtlich der Klage:

Als 'Klage' (parideva) gelten die wehklagenden Worte des von dem Verluste seiner Verwandten oder
dhnlichen Verlusten Betroffenen. Die Klage hat als Mekmal den Jammer, als Wesen das Ausmfen
von Vorzigen und Fehlem, als Aufierung die geistige Zerfahrenheit. Als Leiden gilt die Klag, weil
sie leidvoll ist im Sinne eines Daseinsgebildes und weil sie eine Grundlage zum Leiden bildet.
Darum heiBt es:

Getroffen von der Sorge Stachel klaget laut der Mensch,
Und dadurch daf ihm Kehle, Lipp' und Gamen trocknen,
Das Leiden immer heftiger und unertraglich wird.

Drum hat die Klage der Erhabene ein Leid genannt.

Dies ist die Erklarung hinsichtlich der Klage.

Leiden hinsichtlich des Schmerzes:

Mit 'Schmerz' (dukkha) wird hier de korperliche Schmerz bezeichnet. Derselbe hat als Meikmal,
daB er den Korper peinigt, als Wesen, daB er bei den Einsichtslosen Triibsal bewirkt, ds AuBerung,
daB er den bedriickt. Er gilt als Leiden, wil er leidvoll istim Sinne von Schmerzgefiihl und weil er
zu geistigem Leiden hinfithrt. Damm heift es:

Der Korperschmerz bedriickt den Menschen
Und rufet geist'gen Schmerzhervor.

Das ist der Gund, da ganz besonders

Der Korperschmerz als Leiden gilt.

Dies ist die Erklarung hinsichtlich des Schmerzes.



97

Leiden hinsichtlich der Triibsal:

Mit 'Txibsal' (domanassa)wird der geistige Schmerz bezeichnet. Die Tribsal hat als Mekmal, da
sie das Herz peinigt, als Wesen, da sie das Herz quilt, als AuBerung die geistige Bedriickung. Sie
gilt als Leiden, weil sie leidvoll is im Sinne von Schmerzgefiihl und weil sie zu korperlichem
Leiden hinfiihrt. Diejenigen rimlich, die von geistigem Leiden betroffen sind, pmmern mit
aufgeldsten Haaren, schlagen sich die Brust, wilzen sich auf dem Boden hin und her oder sie stiirzen
sich kopfiiber zu Boden, grafen zum Messer, verschlingen Gift, ehéngen sich oder stiirzen sich in
die Hammen und erfahren so mannigfaches Leiden. Damm heifit es:

Weil sie das eig'ne Haz bedriickt,
Zu korperlichen Qualen fiihrt,
Erklaren die von Tribsal Freien
Die Triibsal als ein grd3es Leid.

Dies ist die Erklarung hinsichtlich der Tiibsal.

Leiden hinsichtlich der Verzweiflung:

Mit 'Vezweiflung' (upiydsa) bezeichnet man die durch iiberméBiges geistiges Leiden erzeugte Wut
in einem von dem Verluste seiner Verwandten oder einem ahnlichen Verluste Betroffenen. Einige
behaupten, da Verzweiflung ein in der Gruppe der Geistesformationen eingeschlossene
Erscheinung sei. Die Verzweiflung hat als '"Mekmal, da8 sie im Herzen brennt, als Wesen das
Stohnen, als AuBerung die Beklemmung. Als Leiden gilt sie, weil sie leidvoll st im Sinne eines
Daseinsgebildes und weil sie im Herzn brennt und die Seele beklemmt. Daher heiBt es:

Durch Brennen im Herzen und duBerste Seelenbeklemmung
Zeugt Leid die Verzweiflung, und darum als Leiden sie gilt.

Dies ist die Erklarung hinsichtlich der Verzweiflung.

Unter diesen Leidensformen nun mag man die 'Sorge' vegleichen mit der in einem Topg auf
schwachem Feuer gekochten Speise,

die Verzweiflung mit dem nach dem Uberkochen iibrigbleibenden Rest, der nicht iberkochen kann
und bis z7um Auftrocknen im Topfe verbleibt.

Leiden hinsichtlich mit Unliebem verbunden sein:

"Mit Unlieben verbunden sein":- Darunter versteht man das Zusanmentreffén mit unangenehmen
Personen und Dingen. Diese Leidensform hat als Merkmad das Zusammentreffen mit
Unerwiinschtem, als Wesen die geistige Beklemmung, als AuBerung die Entstehung von Nachteil.
Sie gilt als Leiden, weil sie eine Grundlage zum Leiden bildet. Daher heift es:



98

Wenn Unliebsames man erblickt,
Erst geist'ges Leida sich erhebt;
Tritt jenes aber nah' haan,

Kommt's auch zu kdrperlichem Leid.

Weil beides Leid in sokchem Umstand wurzelt,
Hat er, der Weise, ibn ein Ldd genannt.

So sollte man versteh'n den Sinn derWorte:
'Mit Unliebem verbunden sein ist Leid'.

Dies ist die Erklarung hinsichtlich der Worte: 'Mit Unkbem verbunden sein'.

Leiden hinsichtlich von Liebem getrennt sein: "Von Litbem getrennt sein": - Hierunter versteht man
das Getrenntsein von angenehmen Personen und Dingen. Diese Ieidensform hat als Merkmal das
Getrenntsein von erwinschten Objekten, als Wesen das Ezeugen der Sorge, als AuBerung den
Verlust. Als Leide aber gilt sie, insofern sie die Grundlage zu Sorgen und Ieiden bildet. Déher
heiBt es:

Durch Trennung von Schitzen und Sippe werden die Toren
vom Sorgenpfeile durchbohrt,

Und darum wird eben dieses Getrenntsein von Liebem
als Leid aufgefafit.

Dies ist die Erklarung hinsichtlich der Worte: 'Von Libem getrennt sein'.

Leiden hinsichtlich "Was wiinschend man nicht erlangt":

"Was wiinschend man nicht erlangt": - Der Winsch nach unerreichbaren Dingen, wieetwa: 'Ad,
mochten wir doch nicht der Wiedergeburt ausgesetzt sein! usw.": das gilt als der Sinn der Worte 'Was
wiinschend man nicht erlangt, ist Leiden'. Dieses hat als Merkmal das Wiinschen von unerreichbaren
Dingen, als Wesen das Streben danach, als Aulerung das Nichterlangen derselben. Als Leiden gilt es
insofern, ds es eine Grundlage bildet zum Leiden. Daer heifit es:

Wenn dies und das, wa sie begehren,
Den Wesen nicht erreichbar ist,
Befillt durch Gram gewirktes Leiden
Die Wesen hier in dieser Welt.

Weil dieses in dem Wunsche wurzelt
Nach dem was unerreichbar ist,

Drum gikt dem Siegreichen als Leiden
'Nicht das etangen, was man wiinscht'.



99

Dies ist die Erklarung hinsichtlich der Worte: "Wa wiinschend man nicht erlangt”.

"Kurz gesagt, die fiinf Anhaftungsgruppen sind Leiden": -

Hierzu heift es:

Das ganze Leid von der Geburt ab -
Was auch der Heilige erklirt hat,
Und was er unerklért gelassen -
Nicht gibt's d& ohne diese fiinf.

Drum hat derhohe heil'ge Herr,
Der's Ldadensende hat gelehrt,
Die Haftensgruppen, kurz gsagt,
Als dieses Leiden dargelegt.

Fernerhin, gleichwie das Feuer den Brennstoff ergreift, die Geschosse die Ziescheibe durchbohren,
die Bremsen, Moskiten und axdere Insekten den Korper der Kuh quilen, die Schniter das Reisfeld
mahen, die Riuber das Dorf plindern, genau so bedringen jene Dinge wie Geburt usw. die fiinf
Anhaftungsgruppen. Gerade nimlich wie die Griser, Schlingpflanzen u. dgl. auf dem Boden oder die
Bliiten, Hriichte und Sprossen an den Béumen entstehen, so treten jene Dinge in den
Anhaftungsgruppen in Erscheinung.

Fir die Anhaftungsgruppen bildet:
'‘Geburt' da Leiden am Anfang,
Altern das Leiden in der Mitte,
Sterben das Leiden am Ende.

Als 'Sorge gil das durch Einwirkung von lebensverkiirzenden Qualen verzehrende Leiden.

Als 'Klage' gilt das durh Wehklagen sich dufilernde Leiden in einem Menschen, der jene Sorge nicht
langer ertragen kann.

Als 'Schmerz' gilt das Krperlich tedriickende Leiden, d& bedingt ist durch das als Stérung der
Korpersifte geltende Zusammentreffen mit unerwiinschten Korpereindriicken.

Als '"Tribsal' git das geistig bedriickende Leiden, d& in den von jenen korperlichen Leiden
bedriickten Weltlingen infolge des Widerwillen dagegen aufsteigt.

Das durch Anwachsen der Sorge usw. bewirkte Niedergeschlagensein und innere Qual (‘anutthunana
= anutthung wird vom Kom. erkirt als 'anto-njjhdyana’, nnerliches Verzehrtwerden) gelten als
die 'Verzweiflung'.

Als das 'Nichtetangen des Gewiinschten' gilt das imFehlschlagen aller Hoffaungen bestehende
Leiden, das in denjenigen aufsteigt, deren Herzenswiinsche fehlgeschlagen sind.



100

Untersucht man nun somit auf solche mannigfache, Weise die Anhaftungsgruppen, so ekennt man,
daB bloB diese das, Laden ausmachen. Nicht moglich aber ist es, selbst wihrend vieler Zeitspannen,
alle diese Leiden einzeln darzulegen und vollstindig zu erkliren. Um déer alle diese Leiden zu
zeigen, faBte sie der Erhabene in den 5 Anhaftungsgruppen zusammen - genau so wie der
Geschmack des ganzen Meerwassers ja schon in einem einzigen Tropfen Meerwasser enthalten ist -
und erklirte M.141): "Kurz gesagt, die finf Anhaftungsgruppen sind Leaden".

Dies ist die Erklarung mit Hinsicht auf die Anhaftungsgruppen.

Hier endet die ErkErung des Ledens.

(8.II). Darstellung der Leidensentstehung (dukkha-samudaya)

In der Darstellung von der Leidensentstehung ist "ydyam tanhd" dasselbe wie "yd ayam
tanhd" (deses Begehren).

"Wiedergeburterzeugend": - Als Wiedergeburt (puna-bbhava) gilt das Wiedergebiren. Das aber, was
diese Eigenschaft der Wiedergeburt besitzt, git als 'wiedergeburterzeugend' (ponobbhavika).

"Von Lust und Gier begleitet" ist soviel wie: zisammen mit Lust (nandi) und Gier (rdga) zur Einheit
verbunden.

"Hier und dort Vegniigen suchend" besagt: "Vegniigen suchend" wo immer die Persinlichkeit
wiedergeboren wird.

"Néamlich" ist eine gammatische Partikel mit der Bedeutung: 'und welderart ist dies?’

"Sinnliches Begehren, Daseinsbegehren (*), Selbstvernichtungsbegehren (kdma-tanhd, bhava-tanhd,
vibhava-tanhd). - Diese 3 Aten des Begehrens werden in der Darstellung von der Bedingten
Entstehung klar werden. Gbwohl dieses Begehren dreifach ist, muf} es hier doch verstanden werden
als auf die (eine) Edle Wahrheit von der Leidensentstehung bezogen, da es wegen seines Erzeugens
der Leidenswahrheit als einheitlich zu nehmen ist.

(*) Das 'Dasdnsbegehren’ (bhavatanhd) beruht auf der falschen Vorstellung eines 'ewigen'
Ichdaseins (bhava- oder sassata-ditthi, Ewigkeitsansicht'), da

'Selbstvernichtungsbegehren' (vibhava-tanhd) aber auf der falschen Vorstellung eines 'zdtlichen',
beim Tod der Vernichtung anheimfallenden Ichdaseins (vibbava- oder uccheda-ditthi
'Vernichtungsansicht')

(8.1III). Darstellung der Leidenserloschung (dukkha-nirodha)



101

In der Darstellung von der Leidenserldéschung wird in den Worten "Was da eben hinsichtlich jenes
Begehrens usw." (fassdgeva tanhdya asesa-virdga-nirodha) die Aufhebung der Entstehungsursache
gelehrt. Undwieso? Weil eben durch Authebung der Entstehungsursache die Leidenserldschung
bedingt ist. Denn durch Aufhebung der Entstehungsuisache schwindet das Leiden, nicht anders.
Darum heiBt es (Dhp.338):

"Gleichwie, wenn unversehrt und staik die Wuizel ist,
Der abgehau'ne Baum von naiem wieder wichst,
Genau so steigt, wenn nicht entwurzelt ist die Gier,
Von neuem immer wieder dieses Leiden auf."

Weil somit durch Aufhebung der Entstechungsursache das Leiden zum schwinden kommt, darum ha
eben der Erhabene die Erloschung des Leidens durch Aufhebung der Entstehungsursache gelehrt.

Den Lowen gleich, wahrlich,handeln die Vollendeten: Wéhrend sie das Leiden zur Authebung
bringen und die Leadensaufhebung verkiinden, befassen sie sich mit der Ursache, nicht mit der
Wirkung. Wie Hunde aber handeln die Andersgldubigen: Wihrend sie das Leiden zur Authebung
bringen und die Ladensaufhebung verkiinden, befassen sie sich nicht mit der Ursache, sondern mit
der Wirkung, indem sie dieUbung der Selbstkasteiung lehren. Auf diese Weise hat man den Sinn der
Lehre aufzufassen, da nédmlich durch Aufhebung der Entsehungsursache die Erloschung des
Leidens bedingt ist. Yolgendes ist die Erklarung der Worte:

"Eben hinsichtlich jenes Begehrens" bedeutet da: eben hinsichtlich jenes als wiedergeburterzeugend
bezeichneten und in sinnliches Begehren usw. eingeeilten Begehrens.

Als "Losksung" (virdga) wird der Pfad (des Stromeingetretenen usw.) bezeichnet'. Es heBt nimlich
(8.22.12) "Durch Loslosung wird ererlést”. "Vidga-nirodho" ist soviel wie "virdgena nirodho”, d.i
Erloéschung durch Losldsung. "Ases&viréga -nirodho" - wortl. 'estlose Erléschung durch Loslésung'
- bezeichnet also die ®estlose Erloschung im Sinne von volliger Ausrottung der Neigungen. Oder
aber als Loslésung bezeichnet man die Uberwindung, sodaB der Zusammenhang hier so auf zufassen
ist: 'die retlose Loslosung und die restlose Edoschung'.

Der Bedeutung nach sind alle diese Worte Synonyme von Niwahn, denn im héchsten Sinne wird die
edle Wahrheit von der Leidenserloschung als das Nirwahn bezeichnet. Weil aber, aim Nirwahn
kommend, man sich des Begehrens entduflert und dieses zur Eddschung gelangt, darum bezeichnet
man das Nirwahn als die Losbsung und als die Erl&chung. Und wel, zum Nirwahn kommend,
jenes Begehrens Verwerfung usw. eintrit und auch keine einzige von den Anhaftungen, wie z.B. an
den Sinnenobjekten mehr besteht, daum bezeichnet man das Nirwahn als das 'Vewerfen,
Fahrenlassen, als Befieiung und Nichtanhaftung'.

Das Nirwahn hat als Merkmal den Frieden, als Wesen das Todlodse oder die Besinftigung, als
AuBerung das Merkmallose (animitta) oder von Manigfaltigkeit Freie (nippaparica).



102

'Ist wohl das Nirw&n etwas Nichtwirkliches im Sinne von Nichtaentdeckendem, wie etwa das
Horn eines Hasen?' - Nein denn es gibt ein Mittel, durch das es erreicht werden kann; erreicht wird
es namlich durch das in angemessenem Wandel bestehende Mittel, genau wie auch vermittels der
geistdurchdringenden Erkenntnis das iiberweltliche BewuBtsein anderer erkannt wird. Daher darf
man nicht sagen, dafl es kein Nirwahn gibe, aus dem Grunde, daf es nicht aufzufinden sei. Denn
nicht darf man behaupten, da, weil etwas trichten Menschen nicht erreichbar ist, dieses auch in
Wirklichkeit nicht bestehe. Ferner darf man auch nicht behaupten, da das Nirwahn nicht sei; denn
der rechte Wandel bleibt doch nicht ohne Frudit. Gibe es namlich kein Nirwahn, so wiirde der von
rechter Erkenntnis geleitete und in den 3 Gruppen, wie Sttlichkeit, Sammlung und Wissen,
eingeschlossene rechte Wandel sich als fruchtlos erweisen. Dieser Wandel aber ist nicht fruchtlos,
weil man eben dadurch das Nirwahn erreicht.

'Ene Fruchtlosigkeit des rechten Wandels ergibt sich dabei nicht, dein das Nichtsein wird ja
dadurch erricht'.- Das trifft nicht zu. Denn duch das (blofie) Nichtsein der vergangenen und
kiinftigen (Daseinsgruppen) ergibt sich ja noch nicht die Ereichung des Nirwahns.

'Gil wohl das Nichtsein der gegenwirtigen Gruppen als das Nirwahn ?' - Nein, und zwr deshalb
nicht, weil ihr Nichtsein éne Unméglichkeit ist, denn im Falle ihre Nichtseins ergibt sich ja ihre
Nichtgegenwart; ferner wiirde sich dann daraus der Fehler ergeben, daf es in dem von den
gegenwairtigen Gruppen abhdngigen Pfadmomente keine Errichung des mit Daseinssubstraten
behafteten Nirwahn-Elementes gibe.

Darauf méchte man (in Einschrinkung der vongen Behauptung) sagen:

"Wenn man das Nirwahn als das Nichtgewirtigsein der Geistestriibungen auffaft, dann diirfte dies
wohl kein Fehler sein.'- Doch, e ist ein Fehler, denn deredle Pfad wiirde zwecklos werden. Weil
ndmlich in Eillen, wenn schon vor dem allen Pfadmoment keine Tribungen bestehen (ndmlich,
zeitweilig, auch im weltlich-heilsamen BewuBtsein), der elle Pfad zwecklos wiirde, daum ist jene
Meinung unbegriindet.

'Gik das Nirwahn nicht wohl als gleichbedeutend mit Vernichtung wenn es heifit (S.38.1):
"Versiegung der Gier, o Bruder, Versiegung des Hasses, Versiegung der Verblendung, das, o Bruder,
nennt man das Nirwahn" ? - Nein, denn aich die Heiligkeit wiirde dann bloBe Vemichtung sein, da
auch diese mit denselben Worten als Versiegung' da Gier usw. (ib. 2) bzeichnet wird. Fenerhin
wiirde das Nirwahn auch den Fehler besitzen, da es nur eine kurze Zeit bestinde. In diesem Falle
wire namlich das Nirwahn nur. von kurzr Dauer, besdle das Merkmal von etwas Erschaffenem. und
konnte unabhingig von rechter Anstrengung erricht werden. Und da es das Merkmal von etwas
Erschaffenem besdBe, wire es im Erschaffenen eingeschlossen; und da es im Erscaffenen
eingeschlossen wire, wirde es vom Feuer der Gier,des Hasses und der Verblendung verzehrt; und
da es von diesem Feuer verzehrt wiirde, verfiele es dem Leiden.



103

'Dann ist es abe doch wohl kein Fehler z1 sagen daB das Nirwahn in jener Vernichtung bestehe,
nach der es keine weitere Entstehung (von Gier usw.) mehr gibt?'- Doch, 6 ist ein Fehler, weil
namlich das Nirwahn nicht in einer solchen Vernichtung besteht; ferner weil, selbst wennes eine
solche gibe, es dann zutreffen wiirde, da der edle Pfad mit dem Nirwan identisch ware. Weil
namlich der edle Pfad die Fehler zur Versiegung bringt, darum wird e als Versiegung bezeichnet.
Von da ab giebt es kein weiteres Aufsteigen von Fehlern mehr. Weil aber fiir die als
Nichtmehrentstehen und Erbschung geltende Versiegung das Nirwahn in gewissem Sinne die
Grundlage bildet, so wird mit Riicksicht auf das Nahesein dessen, wofiir es die Grundlage bildet, das
Nirwahn als 'Versiggung' bezichnet.

'Waum aber wurde das Nirwahn nicht seiner Natur entsprechend bezeichnet?' - Wegen seiner
duBersten Subtilitit. Diese Subtilitit nimlich zeigt sich darin, daB sie den Erhabenen (unmittelbar
nach Emreichung der Vollen Erleuchtung) zur Untitigkeit geneigt gemacht hatte, und dain, daf} das
Nirwahn nur dem heiligen Auge erkennbar ist. Und da dieses Nirwahn nur von einem aif dem Pfade
Wandelnden erreicht werden kann, so gilt es als etws Ungewdhnliches. Weil es aber keinen ersten
Anfang hat, hat es aich keine Entstchung.

'Wenn & aber im Pfade anwesend ist, so hat & doch wohl sicher eine Entstehung?' - Nein, es wid
nicht durch den Pfad erzeugt. Durch den Pfad nimlich kann es nur ereicht, aber nicht exzeugt
werden. Damum hat es eben keine Entstehung. Und wal es keine Entstehung hat, ist es fei von
Altern und steben. Und well es frei ist von Entstehen, Alern und Sterben, darum ist es
unverginglich.

'Dann ha wohl das Nirwahn (dieselbe Art von) Unverginglichkeit wie die Atome (anu) usw. (‘usw.
bezieht sich nach dem Kom. auf Ustoff, pakati, skr. prakrti, Zeit, kda, Weltordnung, Weltseele,
purisa, skr. Purusha, usw).?'- Nein, denn dau fehlt der aureichende Grund.

'Sind wohl auf Grund der Unvergdnglichkeit des Nirwahns auch diese Dinge unverginglich?’ - Nein,
denn kein Merkmal eines zureichenden Grundes zeigt sich.

'Sind diese Dinge wohl nicht durca Abwesenheit des Entstehens usw. unveginglich wie das
Nirwahn?' -Nein, solcheDinge wie die Atome u. dgl. erfillen diese Bedingung nicht. Aus déen
besagten Grunde gilt eben bloB das Nirwahn als unvergéinglich; und weil es die Naur der
Korperlichkeit tiberschreitet, als 'unkrperlich' Weil es fir die Erlaichteten usw. hinsichtlich des
Zieles keine Verschiedenheit gibt, so bestét fiir sie bloB dieses einzige Ziel.

Als "mit einem Daeinsreste behaftet" (sa-upddi-sesa) gilt das Nirwahn, wenn es sich zusammen mit
einem Daseinsreste (den Daseinsgruppen) zeigt, insofern es dann in demjenigen, de das Nirwahn
erreicht hat, auf Grund des Gestilltseins der Tribungen und auf Grund des Daseinsrestes erkennbar
ist. Wenn aber bei enem solchen durch Uberwindung der Entstehungsursache und Aufhebung der
Karmawirkung, vom letzten BevuBtseinsmomente seines Sterbens ab keine neuen Gruppen mehr
erzeugt werden und die dten schwinden, so git dies als die Abwesenheit jedes Daseinsrestes.



104

Insofern man aber daran erkennen kann, da es da keinen Daseinsrest mehr gibt, so gilt das Nirwhn
eben als 'frei von jedem Daseinsreste' (an-upddisesa). Da das Nirwahn aber nur erreicht werden kann
vermittels der durch unbeugsame Kraft gewirkten auBergewohnlichen Erkenntnis und es auch so
vom Allerkennend gelehrt wurde, darum ist das Nirwahn im héchsten Sinne (paramatthato) und
seiner wahren Natur nach etwas Seiendes. Es heifit nimlich (Ud.VIII- 3): "Es gibt, ihr Mbnche, ein
Ungeborenes, Ungewordenes, Ungestaltetes, Unerschaffenes."

Dies ist die Erkldrung mit Hinsicht auf die Darstellung der Leidenserléschung.




Publicaﬁon Of Sri Lahka Consulate In ann

89 g D20n. Bk
B Gt BUSeen B
D &5 SI0E Buad
nilectisn efSSet B

aller Gabsy deste 45t wer Lehre Gade.

ailer SoanxBaze bdester 1st Geschmmck der Ledhve.
aller Preuden deste Lot der Lthre Treude.
Iuatversicgung bestes ist ilr alles Lelden.

G131t o2 Zhemme surpavses ail giils

the _hexma, its taste aill othexr testes bdeats,
delight $n the ‘hamxa bests other delights,
degtruction oi oraving conguers &31 1il.




DEDICATION OF MERIT

May the merit and virtue
accrued from this work
adorn Amitabha Buddha's Pure Land,
repay the four great kindnesses above,
and relieve the suffering of
those on the three paths below.

May those who see or hear of these efforts
generate Bodhi-mind,
spend their lives devoted to the Buddha Dharma,
and finally be reborn together in
the Land of Ultimate Bliss.
Homage to Amita Buddhal

NAMO AMITABHA
b & M W e %

[ £ : THE SILENT CALL OF THE BUDDHA. ]

MEEABREFTLALE K
thFHhMN R —BKE+TER+—&

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation
11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.
Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415
Email: overseas@budaedu.org
Website:http://www.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

Dieses Buch ist nur fiir kostenlose Verteilung, darf nicht verkauft werden.

Printed in Taiwan
1,000 copies; December 2014
GE002-12797










