


ĐẶC  SAN  
VĂN  HÓA  PHẬT GIÁO

NGƯỜI CƯ SĨ 
PHẬT GIÁO



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO 2024
NGƯỜI CƯ SĨ PHẬT GIÁO
Tuyển tập các khảo luận và sáng tác  
văn học nghệ thuật của nhiều tác giả. 

Cố vấn: Hòa Thượng Thích Như Điển
Chủ biên: Nguyên Đạo, Nguyên Minh
Biên tập và trình bày: Nguyễn Minh Tiến
Phụ bản: Cát Đơn Sa, ViVi Võ Hùng Kiệt,  

Lương Nguyên Hiền
Bìa sau: Các tác giả, dịch giả tham gia trong Đặc San 
Thiết kế bìa: Họa sĩ Đình Khải 
ISBN-13: 979-8-3302-3429-5

United Buddhist Publisher (UBP) - 2024



Nguyên Đạo - Nguyên Minh
CHỦ BIÊN

ĐẶC SAN  
VĂN HÓA  
PHẬT GIÁO

NGƯỜI CƯ SĨ PHẬT GIÁO

Tuyển tập các khảo luận và sáng tác  
văn học nghệ thuật của nhiều tác giả  

2024



5

MỤC LỤC

	Ô THÍCH NHƯ ĐIỂN 
Lời Trình Thưa .....................................................................11

PHẦN A: NHỮNG LỜI PHẬT DẠY
	Ô LÝ NHẤT QUANG - THÍCH THẮNG HOAN dịch
Thế gian của giả tướng..........................................................17

	Ô TUỆ SỸ............................................................................... 35
Huyền thoại Duy-ma-cật (Tựa)............................................. 35

	Ô AJAHN SUMEDHO - Thích Nữ Giác Anh dịch..................... 53
Hành trì Phật Pháp trong đời sống của người cư sĩ tại gia...... 53

	Ô Trang Thơ Tùy Anh...................................................................67

	Ô THÍCH NGUYÊN SIÊU........................................................ 75
Các mối tương quan tốt của gia đình, xã hội..........................75

	Ô THÍCH NHƯ ĐIỂN.............................................................. 87
Người Phật tử tu tại gia có thể tu chứng thánh quả không?......87

	Ô THÍCH THÁI HÒA............................................................... 95
Chánh Kiến trong đời sống của những người con Phật............95

	Ô Trang Thơ Tuệ Sỹ (song ngữ Việt Anh)

- Bạch Xuân Phẻ dịch sang Anh ngữ....................................105
	Ô THÍCH BẢO LẠC................................................................119
Phật giữa dòng đời sinh diệt................................................119

	Ô TIỂU LỤC THẦN PHONG...................................................131
Kinh Phước Đức với Phật tử sơ cơ........................................131

	Ô THÍCH NHƯ TÚ.................................................................141
Tồi tà hiển chánh...............................................................141



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

6

	Ô Trang Thơ Sông Thu................................................................147

	Ô NGUYỄN MINH TIẾN.......................................................153
Người cư sĩ và năm giới.......................................................153

PHẦN B: NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ
	Ô HUỲNH KIM QUANG........................................................181
Người trí thức đạo Phật qua phong cách Duy-ma-cật ..........181

	Ô ĐỖ HỒNG NGỌC .............................................................197
Nơi nào cõi tịnh?................................................................197

	Ô NGUYÊN CẨN...................................................................205
Phong cách viết báo của cư sĩ Chánh Trí Mai Thọ Truyền  
trong tạp chí Từ Quang.......................................................205

	Ô Trang Thơ Nguyễn Chí Trung......................................................229

	Ô THÍCH NGUYÊN TẠNG....................................................239
Bhumibol Adulyadej - Một ông vua Phật tử..........................239

	Ô HOANG PHONG................................................................249
A-dục - Một vị vua Phật tử...................................................249

	Ô THÍCH PHƯỚC AN............................................................289
Tuệ Trung Thượng Sĩ, kẻ rong chơi giữa sống và chết............289

	Ô Trang Thơ Thích Như Điển........................................................307

	Ô NGUYÊN TRÍ HỒ THANH TRƯỚC.....................................311
Ưu-bà-tắc và Ưu-bà-di.........................................................311

	Ô THANH PHI.......................................................................321
Nguyện sống đời cư sĩ.........................................................321

	Ô THÍCH PHỔ HUÂN............................................................327
Hành giả cư sĩ còn mãi với Tam Bảo....................................327

	Ô THÍCH NỮ GIỚI HƯƠNG...................................................333
Chiếc áo lam màu khói hương.............................................333



MỤC LỤC

7

	Ô TRẦN THỊ NHẬT HƯNG....................................................343
Người cư sĩ.........................................................................343

	Ô HOA LAN THIỆN GIỚI.......................................................351
Người cư sĩ thời mạt pháp...................................................351

PHẦN C: CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

	Ô LƯƠNG NGUYÊN HIỀN....................................................357
Truyện Kiều của Nguyễn Du và  
kịch thơ Faust của J. W. Goethe...........................................357

	Ô NGUYÊN ĐẠO VĂN CÔNG TUẤN.....................................373
Tô bún - Đất Mẹ và Chúng ta..............................................373

	Ô NGUYÊN GIÁC..................................................................387
Mỹ học của hư vỡ: Kintsugi, lấy vàng nối gốm.....................387

	Ô Trang Thơ Thái Tú Hạp............................................................399

	Ô ĐỖ TRƯỜNG......................................................................407
Bác sĩ Đỗ Hồng Ngọc - Một góc nhìn từ thi ca.....................407

	Ô LÂM MINH ANH...............................................................419
Chữ kim lấp lánh................................................................419

	Ô NGUYỄN SONG ANH........................................................435
Thiên nhiên, nguồn sống tâm thân......................................435

	Ô KHÁNH HOÀNG...............................................................447
Sơ quát về năm giai vị tu tập trong Phật đạo qua Duy thức học.......447

	Ô Trang Thơ Tuệ Nga

- Những bài thơ xướng họa cùng thi hữu..............................475
	Ô THÁI CÔNG TỤNG............................................................481
Biến đổi khí hậu và vấn nạn lương thực toàn cầu.................481

	Ô TRẦN PHONG LƯU............................................................503
Đại tượng Phật đồng trên đỉnh cao nhất  
dãy Hoàng Liên Sơn............................................................503



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

8

PHẦN D: SÁNG TÁC VĂN HỌC

	Ô THI THI HỒNG NGỌC.......................................................517
Tăng tài trên gác nhỏ..........................................................517

	Ô DIỄM CHÂU (CÁT ĐƠN SA)...............................................529
Đến với cha........................................................................529

	Ô HOÀNG QUÂN..................................................................543
Ra trường............................................................................543

	Ô LƯU AN..............................................................................551
Ethiopia và câu chuyện tình người.......................................551

	Ô NGUYỄN HOÀN NGUYÊN................................................579
Buổi Sáng Sương Mù...........................................................579

	Ô Trang Thơ Tịnh Bình................................................................591

	Ô CHÚC THANH...................................................................595
Chúng con xin tri ân...........................................................595

	Ô SONG THƯ TTH.................................................................601
Chân dung sự vị tha............................................................601

	Ô TRƯƠNG VĂN DÂN..........................................................615
Tiếng chuông đêm trừ tịch...................................................615

	Ô ELENA PUCILLO TRUONG - Trương Văn Dân dịch ............623
Hà Nội, nét đẹp bí ẩn.........................................................623

	Ô TỊNH Ý..............................................................................631
Giọt sương và dòng suối nhỏ...............................................631

	Ô DIỆU ĐỨC HÀ BẠCH TRÚC...............................................635
Duyên................................................................................635

• Giới thiệu Tủ sách Viên Giác Tùng Thư.................................647



MỤC LỤC

9

	Ô Các tranh phụ bản

	Ô Phụ bản 1: Đội Sen - Tranh Cát Đơn Sa............................34
	Ô Phụ bản 2: Cửu Tiểu Di-đà - Tranh ViVi............................52
	Ô Phụ bản 3: Lễ Chùa - Tranh Cát Đơn Sa............................74
	Ô Phụ bản 4: Con Đường - Photo Lương Nguyên Hiền............130
	Ô Phụ bản 5: Những Đóa Sen - Tranh Cát Đơn Sa................146
	Ô Phụ bản 6: Độc Đạo - Photo Lương Nguyên Hiền............152
	Ô Phụ bản 7: Ta bảo trâu này - Tranh Cát Đơn Sa...............196
	Ô Phụ bản 8: Âm sắc nguyệt cầm - Tranh ViVi...................204
	Ô Phụ bản 9: Nhất Chi Mai - Tranh ViVi............................238
	Ô Phụ bản 10: Chuông - Photo Lương Nguyên Hiền............248
	Ô Phụ bản 11: Tướng tốt Đức Phật - Photo Lương Nguyên Hiền.....288
	Ô Phụ bản 12: Bất Động - Photo Lương Nguyên Hiền.........306
	Ô Phụ bản 13: Tình Mẹ - Tranh Cát Đơn Sa.......................350
	Ô Phụ bản 14: Chú Tiểu - Tranh ViVi.................................386
	Ô Phụ bản 15: Em Bé Quê - Tranh ViVi.............................406
	Ô Phụ bản 16: Hai Chú Tiểu - Tranh ViVi...........................418
	Ô Phụ bản 17: Lớp Học - Tranh Cát Đơn Sa........................590



10



11

Lời Trình Thưa

Đ ức Phật Thích-ca Mâu-ni thành đạo dưới cội 
Bồ-đề bên thành Gaya, Ấn Độ, vào ngày mồng 

tám tháng 12 năm 584 trước Tây lịch. Năm đó Ngài 35 
tuổi. Kể từ ngày đó cho đến nay (2024), đã trải qua 2.608 
năm lịch sử hoằng pháp và truyền thừa. Ngày nay Phật 
Giáo đã có mặt khắp nơi trên thế giới. Nếu không có ngày 
thành đạo của Đức Phật và giáo lý vi diệu Tứ diệu đế khởi 
đầu, cũng như sự tu tập hành trì và hộ đạo của bao nhiêu 
tu sĩ và cư sĩ, thì biết đâu Phật Giáo đã phải bị những thế 
lực ngoại đạo cuồng tín do lòng đố kỵ mà tiêu diệt mất đi, 
như chúng ta đã nhìn thấy rất nhiều sự đối kháng trong 
lịch sử mấy ngàn năm qua. Do vậy chúng ta có thể khẳng 
định rằng: Giáo lý của Đức Phật được tỏa rạng từ dưới cội 
Bồ-đề, mãi mãi vẫn là ánh hào quang rạng chiếu, rọi khắp 
đó đây, không kể về thời gian và năm tháng.

Ngoài công lao của chính Đức Thế Tôn giáo hóa trong 
suốt 45 năm sau khi thành đạo, còn có những vị A-la-hán, 
những vị Bồ Tát hiện thân, những vị vua chúa, những 
người giàu có, những vị đại cư sĩ hộ đạo hằng tâm hằng 
sản, và cũng còn có không biết bao nhiêu người nghèo, 
sống trong xã hội trung lưu và cùng đinh của Ấn Độ cũng 
như các xứ khác tại Châu Á, Châu Âu, Châu Mỹ, Châu Úc, 
Châu Phi ngày nay đang âm thầm hộ trì cho ngôi Tam Bảo 
vẫn còn tồn tại và phát triển trong thế gian này.

Xuyên suốt cuộc đời hành đạo của Đức Phật và của chư 
vị thánh tăng ngày trước cũng như phàm tăng ngày nay, 
không thể không có hình ảnh của những vị cư sĩ hộ đạo 
theo cùng. Từ vua Tần-bà-sa-la, vua Ba-tư-nặc, cho đến 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

12

vua A-xà-thế, trưởng giả Cấp-cô-độc, nữ đại thí chủ Tỳ-
xá-khư rồi đến A-dục vương Đại đế v.v… của Ấn Độ, sau đó 
lan xa đến Việt Nam, Trung quốc, Tích Lan... 

Kể từ thời kỳ Phật giáo được du nhập vào nước ta cho 
đến ngày nay, tiến trình phát triển của Phật giáo cũng 
phải thăng trầm theo vận nước, nhưng trong rất nhiều 
giai đoạn, Phật giáo đã được những người có quyền thế hết 
lòng ủng hộ. Do vậy, những ngôi cổ tự, những trung tâm 
tu học mới được xây dựng nên để chư Tăng Ni và Phật tử 
có nơi tu học và hành đạo.

Việt Nam chúng ta từng có những vị vua đã bỏ ngôi 
báu để đi xuất gia tìm đạo, như vua Lý Huệ Tông, vua 
Trần Thái Tông, vua Trần Thánh Tông, vua Trần Nhân 
Tông v.v… Họ đều là những hình ảnh đáng kính ngưỡng 
và khâm phục. Nếu bảo ngai vàng là chốn cao cả nhất của 
muôn dân, là nơi quyền lực nhất của một ông vua ngự trị, 
xưa nay chẳng ai mà không ham chiếm giữ để làm chỗ 
riêng cho mình và cho giòng họ? Thế nhưng những ông 
vua Phật tử ấy đã bỏ lại mà ra đi, xem “ngai vàng như đôi 
dép bỏ”, thì tất nhiên cái giá trị nền giáo lý của Phật Đạo 
phải cao cả hơn, phải xán lạn hơn, họ mới có thể làm được 
việc này.  Khi Phật giáo truyền đến Triều Tiên, Nhật Bản 
hay các xứ Phật giáo Nam phương khác cũng vậy.

Từ những ảnh hưởng cao đẹp đó, qua sự ảnh hưởng của 
giáo lý của Đạo Phật mà nhân loại ngày nay mới được an 
lạc hạnh phúc giữa bao cuộc chiến tranh, nghèo đói… đang 
xảy ra khắp nơi trên quả địa cầu nầy. Lỗi lầm do chúng ta 
tạo thì chúng ta phải biết sám hối sửa đổi; phước chúng 
ta xây dựng nên thì đời này và đời sau sẽ kế tục được đáp 
đền. Chỉ vì lòng tham của con người không giới hạn, nên 
chúng ta mới khổ. Vậy muốn bớt khổ thêm vui, chúng ta 
phải tự làm chủ mình là được, dầu cho đó là người xuất gia 
hay tại gia.



LỜI TRÌNH THƯA

13

Phật Đạo nếu muốn phát triển mạnh mẽ thì không thể 
thiếu sự đóng góp của người cư sĩ Phật tử tại gia. Nếu bảo 
chim đại bàng là chúa tể của bầu trời cao rộng, bay lượn 
khắp nơi chốn đó đây, nhưng nếu đại bàng chỉ có một cánh 
thì cũng chẳng cất thân hình to lớn kia lên cao được, để 
bay liệng trong bầu trời cao rộng kia. Do vậy chúng ta có 
thể so sánh rằng: Tăng Ni và Cư Sĩ là hai cánh của một 
con chim đại bàng. Để cùng thăng hoa trong cuộc sống tâm 
linh cao cả đó, chúng ta không thể thiếu một trong hai kể 
trên. Nếu được như vậy thì giáo lý Đạo Phật sẽ ngày càng 
lan tỏa khắp đó đây.

Đã qua 5 lần xuất bản Đặc San Văn Hóa Phật Giáo, 
lần đầu vào năm 2019 nhân Kỷ Niệm 40 Năm Viên Giác 
Đức Quốc, do sự đóng góp bài vở của các Văn Thi Hữu và 
chư Tăng Ni khắp nơi trên thế giới, không đi kèm theo một 
điều kiện nào cả, do cố Đạo Hữu Nguyên Tánh Nguyễn 
Hiền Đức, cố Đạo Hữu Nguyên Trí Nguyễn Hòa cùng 
hai Đạo Hữu Nguyên Đạo Văn Công Tuấn và Đạo Hữu 
Nguyên Minh Nguyễn Minh Tiến chủ trương. Những Đặc 
San này đã được chư Tôn Đức Tăng Ni và Phật Tử khắp 
nơi tán dương và sự hình thành cũng như tầm ảnh hưởng 
không nhỏ của Văn Hóa Phật Giáo trong thời đại khoa học 
và Phật Học phát triển trên diện rộng như ngày hôm nay.

Xin thâm tạ và tri ân những tấm thạnh tình mà Quý 
Ngài và Quý Vị đã đóng góp bài vở cho Đặc San Văn Hóa 
Phật Giáo trong thời gian qua cũng như sắp tới và trân 
trọng giới thiệu cùng quý độc giả bản Đặc San Văn Hóa 
Phật Giáo lần thứ sáu, năm 2024. Kính nguyện Quý Ngài 
và Quý Vị được vạn sự an lạc, vạn sự kiết tường như ý.

Hòa Thượng Thích Như Điển 
Chủ nhiệm sáng lập báo Viên Giác

Cố vấn sáng lập Đặc San Văn Hóa Phật Giáo



14



15

PHẦN A 

NHỮNG LỜI  
PHẬT DẠY

Gồm những bài khảo luận,  
giảng giải của các tác giả: 

LÝ NHẤT QUANG * THÍCH THẮNG HOAN 

* TUỆ SỸ * AJAHN SUMEDHO * THÍCH NỮ 

GIÁC ANH * TRANG THƠ TÙY ANH * THÍCH 

NGUYÊN SIÊU * THÍCH NHƯ ĐIỂN * THÍCH 

THÁI HÒA * TRANG THƠ TUỆ SỸ * BẠCH 

XUÂN PHẺ * THÍCH BẢO LẠC * TIỂU LỤC 

THẦN PHONG * THÍCH NHƯ TÚ * TRANG 

THƠ SÔNG THU * NGUYỄN MINH TIẾN 



16



17

LÝ NHẤT QUANG  
Việt dịch THÍCH THẮNG HOAN

THẾ GIAN CỦA GIẢ TƯỚNG

I. GIẢ TƯỚNG
“Tướng” là cái gì? “Tướng” chính là tướng trạng của sự 

vật biểu hiện nơi ngoài và tưởng tượng ở nơi trong tâm 
chúng ta. 

Còn “giả tướng” là cái gì? Chúng ta không phải thường 
ngày đã thấy đến như: hình tướng vuông, tròn, dài, ngắn; 
sắc tướng đỏ, xanh, đen, trắng; biểu tướng nhanh, chậm, 
cười, khóc; cho đến vô biểu tướng khổ, vui, mừng, lo mà kể 
cả con mắt xem không thể thấy, đây không phải là “tướng” 
trạng tồn tại nổi bật đó sao? Tại sao bảo đây là “giả tướng”? 

Đáp rằng: Nên hỏi “giả tướng” là gì? Giả là giả tạo, 
không thật. Cũng chính là nói sự vật trước xem là thế này, 
sau xem là thế kia, chỗ thấy trước một giây đồng hồ và sau 
một giây đồng hồ thì không giống nhau; trong mỗi sát-na 
nơi chỗ “không thời liên tục khu biệt” (nghĩa là nơi không 
gian, thời gian, liên tục khu biệt) biến hóa lưu chuyển mãi 
không ngừng.

Chúng ta sở dĩ thấy được các tướng dài, ngắn, vuông, 
tròn v.v.... đều do khảo sát ngay trong lúc không gian và 
thời gian chưa phát khởi. Giả sử các tướng nói trên đúng 
là thật tướng thì vĩnh viễn không bị chuyển biến. Khẳng 
định rằng các hình tướng nhìn thấy được trong thế gian 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

18

thảy đều thuộc về giả tướng cả, mà chúng ta lại lầm nhận 
cho là thật tướng. Vì thế chúng ta mới bị rơi vào trong thế 
gian của giả tướng. 

Để tránh khỏi sa ngã vào trong thế gian của “giả tướng”, 
chúng ta trước hết phải hiểu rõ giả tướng do đâu phát 
khởi? “Giả tướng” chính là do vọng tâm phát khởi. Cũng 
giống như mắt bệnh mới thấy hoa đốm (không hoa) hiện 
trong hư không, mắt nếu như không bệnh thì hoa đốm 
cũng không hiện. Vọng tâm nếu như bị diệt thì thế gian 
của giả tướng cũng không cơ hội xuất hiện! 

Nhưng thấy được vọng là việc vi tế khó biết; vì thế 
chúng ta muốn quán sát giả tướng của các pháp thì cần 
phải bắt đầu từ ngoại tướng dễ biết. Nếu hiểu rõ các tướng 
không phải tướng thì đương nhiên bản thể tức là không, 
khi diệt được cái thấy thì vọng tâm tự nhiên dứt! Cho nên 
vấn đề căn bản để thảo luận cũng là bắt đầu từ trong “giả 
tướng” dễ thấy liền đi phá “tướng” để diệt vọng tâm.

II. PHÂN VỊ GIẢ
Sao gọi là “Phân vị giả”? “Phân” là ý nghĩa tách riêng, 

phân chia, thời gian, “vị” là địa vị, vị trí. Cũng chính là 
nói: một thứ đồ vật do quan hệ nơi thời gian và không gian 
nên không đồng nhau và được sanh ra bởi hình tướng sai 
biệt. Không khác nào trong đồ hình dưới đây biểu thị:

Hình 1.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

19

Ba chiếc phi cơ trong đồ hình biểu thị: chúng bay trước 
và sau không đồng nhau trên không gian, chúng quan 
hệ khởi hành bay sớm và muộn trên thời gian, lại hiển 
hiện ra hình thái lớn và nhỏ của chúng; đây là do “phân 
vị giả” sanh ra. Chúng cũng dễ dàng giúp chúng ta biết 
rõ chúng thuộc về phân vị giả trên “hình sắc.” Có một số 
khó biết được, như “nhan sắc” thường thấy cũng đều từ 
phân vị giả sanh ra. Nếu nói đến sự phát khởi nhan sắc 
thì phải cần bàn đến sự phát khởi từ ánh sáng. Ánh sáng 
là tác nhân kích thích sự nhận biết của con mắt, nếu như 
không có ánh sáng thì hoàn toàn không có sự nhận biết 
của con mắt. Chúng ta sở dĩ nhìn thấy được tất cả đều nhờ 
có nhan sắc. Đồ vật nếu hoàn toàn trong suốt, như không 
khí, thì không thể nhìn thấy. Nhân đây trên thực tế con 
mắt chỉ có khả năng nhận biết được một thứ là hình sắc. 
Từ đó, một khi nêu ra hình sắc thì cần phải quan hệ với 
ánh sáng. Vì lý do gì khi một cây gậy thọc vào trong nước 
liền hình thành hiện tượng cong quẹo? Vì lý do gì khi tia 
sáng xuyên qua ba lăng kính liền phát khởi hiện tượng 
hình sắc phân tán làm thành màu hồng, màu cam, màu 
vàng, màu lục, màu xanh, màu lam, màu tím? Những hiện 
tượng này trong vật lý học giải đáp là do ánh sáng chịu tác 
dụng khúc xạ, nhưng trong Phật pháp cho đây là “phân vị 
giả.” Tại sao thế? 

Hình 2.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

20

Cần nói rõ lý do này, trước hết từ một khoảng đường 
thẳng rất đơn giản đã nói lên như trong hình 2 biểu thị: 
Một khoảng đường thẳng. Trong hình 3 biểu thị, nếu cho 
di chuyển vị trí thì thành lượn sóng đường cong; hình lượn 
sóng đường cong đây là “phân vị giả” của đường thẳng. 
Căn cứ trên thật tế mà nói: thí dụ như nước cùng lượn 
sóng, bản thể của lượn sóng là nước, lượn sóng là do vị trí 
di động của nước mà phát khởi (cũng chính là vị trí vận 
động dời đổi của vật lý học trình bày, cho đến điều động 
hình tướng của vô tuyến điện trình bày), cả hai đều thuộc 
về phân vị giả. Một thứ hình tướng sản sanh được xưng là 
lượn sóng. Lìa khỏi nước thì lượn sóng không thể có mặt, 
cho nên bảo rằng lượn sóng là giả tướng do nước làm thể 
để xuất hiện. Hình thái của lượn sóng thì có ngàn sai vạn 
khác như hình 3.

Hình 3.

Hình 3 biểu thị: Nước mà làm thể thì tướng không tịch 
hoàn toàn bình đẳng. Từ ý nghĩa đó chúng ta nương theo 
“phân vị giả” mà quán sát đạo lý thẳng nơi thể của sự vật 
để tìm ra lý “không.” Sau khi chúng ta hiểu rõ “phân vị 
giả” đơn giản này liền có thể trở lại phân tích “phân vị giả” 
của ánh sáng. “Phân vị giả” của ánh sáng là gì? Nguyên 
do năng lực nhận biết của mắt thịt con người rất có giới 
hạn, chỉ có thể xem thấy ba lăng kính phân tích bảng ghi 
màu sắc ánh sáng mặt trời chiếu ra. Đây cũng chính là 
nói mắt thịt chỉ có thể cảm thọ hạn hẹp một đoạn bảng 
ghi ánh sáng từ màu hồng đến màu tím mà thôi. Bảng 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

21

ghi ánh sáng đích thực là đồ biểu phân loại dài ngắn của 
làn sóng ánh sáng dài. Làn sóng ánh sáng dài chúng ta 
đã thừa nhận là “phân vị giả” của một đường thẳng; chỗ 
gọi “bảng ghi ánh sáng” cũng chính là tướng sai biệt trên 
“phân vị giả” của ánh sáng. Thí dụ như một khối sắt đem 
nung khi từng bước nóng lên, nó bắt đầu phát ra ánh sáng 
màu hồng, không lâu nó chuyển thành màu hồng nhạt, 
tiếp tục biến thành màu cam, màu vàng, màu xanh trắng. 
Sau cùng khi nó biến thành nóng gay gắt liền phát ra ánh 
sáng trắng mãnh liệt. Những thứ màu sắc kể trên đều là 
sai biệt của “phân vị giả” ánh sáng và cũng là làn sóng dài 
thay đổi của ánh sáng. Do nơi làn sóng của bảng ghi ánh 
sáng mà biến đổi bộ mặt nhan sắc của ánh sáng, chúng ta 
có thể tham khảo chỗ tường thuật phía dưới: như màu tím 
là do làn sóng dài của ánh sáng chỉ có 4500 Å (Å: Ångstrom, 
đơn vị đo chiều dài cực nhỏ, tương đương với 10-10 meter 
hay 0.1 nanometer) - vẫn còn một số khuyết điểm, cho 
nên nhan sắc của ánh sáng hiện ra màu tím; giả sử có một 
ngày làn sóng dài biến đổi thành gần 4500 Å mà một đường 
thẳng lại dài đến 5000 Å thì ánh sáng không còn nguyên 
hình là màu tím nữa và thích ứng theo là màu lam. Giả sử 
khi đường thẳng tiếp tục biến dài ra từ 5000 Å đến 5700 Å 
thì làn sóng ánh sáng đã không phải là màu lam mà chính 
là màu xanh. Giả sử khi đường thẳng lại biến làn sóng dài 
thêm nữa từ 5700 đến 5900 Å thì nhan sắc của ánh sáng 
chuyển thành màu vàng! Một số làn sóng ánh sáng dài 
đang là màu vàng lại dài ra thêm nữa, dài đến từ 5900 đến 
6100 Å thì chúng nó mặc áo ngoài màu cam! Nếu như tiếp 
tục dài thêm thì chúng nó lại sẽ đổi thành áo quần màu 
hồng! Làn sóng dài trung gian của chúng nó chỉ một Å sai 
biệt gần trăm phân thì liền tạo thành sắc thái hình hình 
sắc sắc không giống nhau trên thế giới. Ngày nay, nhan 
sắc thời trang trên thân người con gái được thấy đến chính 
là một số làn sóng dài ánh sáng đây hoán chuyển. Liền có 
một số “ánh sáng” gắn bó trên thân người con gái mà mắt 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

22

thịt chúng ta đều không thể thấy được: Thí dụ như làn 
sóng dài của hồng ngoại tuyến từ 8000 Å đến 3200000 Å là 
một điều quá đáng tiếc, chỉ có thể do nhiệt lực của lớp da 
cảm giác xuất hiện nhan sắc, lại không thể kích thích võng 
mô nhìn của con mắt phát sanh tác dụng cảm quang. Làn 
sóng dài của tử ngoại tuyến tròng con mắt khoảng cách từ 
3000 Å đến 1000 Å thì lại quá ngắn, cho nên mắt thịt cũng 
không thể thấy xa; chỉ có thể cảm quang ở nơi phim ảnh 
chụp lại. Làn sóng dài so sánh “ánh sáng” xạ tuyến X của 
tử ngoại tuyến thì lại ngắn, cho nên cũng có thể chỉ cảm 
quang ở nơi phim ảnh chụp lại, mà mắt thịt chúng ta cũng 
không thể thấy được. Ví như làn sóng dài này đã là ngắn 
mà nếu như dùng thêm mã xạ tuyến và vũ trụ xạ tuyến 
thì lại dài ra giống như làn sóng nhiệt, làn sóng radar, làn 
sóng vô tuyến điện v.v... đều là “ánh sáng” mà mắt thịt 
chúng ta không thể thấy được. Những làn sóng dài này 
so với ánh sáng thì không giống nhau và chỉ có những làn 
sóng dài không giống mà thôi; nguyên nhân không giống 
nhau của làn sóng dài là do nhân tố thời gian và không 
gian cải biến tạo thành: chỗ gọi vận động di chuyển vị trí 
của vật lý cũng chính là chỗ gọi “phân vị giả” của chúng ta, 
khiến chúng ta có thể thấy và cũng không thể thấy được 
sự sai biệt của chúng. Nhờ đó chúng ta mới thấy được thật 
thể chung quanh, đều mang hình dáng không đủ phân 
lượng. Giả sử có một ngày mắt thịt chúng ta thấy đến thật 
thể giống như một hình dáng xạ tuyến X, thế thì việc ấy 
sẽ biến thế gian trở thành thế gian đầu lâu. Do đây có thể 
biết: chúng ta trước mắt chỗ đạt đến được toàn bộ tri thức 
quan hệ về vũ trụ, chẳng qua chỉ là nương tựa vào chức 
năng không hoàn thiện của chúng ta đi cảm giác chỗ hình 
ảnh tàn tật mơ hồ của ấn tượng. Những thứ hình ảnh tàn 
tật mơ hồ của ấn tượng đây cũng chính là chỗ phát sanh 
sai biệt trên phân vị. Vì thế chúng ta thấy được chỗ thật 
thể của thế gian đều là giả tướng của “phân vị.” Cho nên 
chúng nó được gọi là “Thế gian của giả tướng.”



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

23

III. TƯƠNG TỤC GIẢ
Tất cả pháp hữu vi (gọi chung gồm có con người, sự việc 

và vật chất), đều là do các nhân các quả tương tục xuất 
hiện, không có một vật nào có thể ly khai khỏi sự tương 
tục của nhân quả. Tỷ như chủng tử là nhân; đất, nước, ánh 
nắng mặt trời, không khí, nhân công v.v... là duyên. Xin 
xem nhân quả của giống đậu thành hạt tương tục quan hệ 
như hình 4 biểu thị:

Theo hình 4 biểu thị, nhân quả của giống đậu thành 
hạt tương tục quan hệ như sau:

a. Hạt giống thành bộ rễ,
b. Mầm non xuống đất,
c. Giống ra khỏi vỏ rơi rụng,
d. Trước tiên ra lá,
e. Thân cây đứng một mình,
f. Kết quả thâu hoạch,
g. Quả lại là nhân thế hệ sau của chủng tử.

Hình 4.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

24

Đây là chỗ nhân quả quan hệ tương tục không dứt. 
Chẳng qua có một số sự vật thì dễ thấy sự quan hệ nhân 
quả tương tục của nó, nhưng cũng có một số sự vật không 
dễ giúp chúng ta nhận thức rõ ràng chỗ nhân trước quả 
sau của nó. Vì để dễ hiểu rõ hơn, trước hết xin dùng thí dụ 
trình bày. Thí dụ như đem ánh sáng của lửa quay vòng làm 
thành hình tròn; hình tròn đây thành hình như thế nào? 
Thực tế hình tròn của ánh sáng lửa đây khi ở trạng thái 
đứng yên bất động thì chỉ có một điểm tia lửa và chúng ta 
thấy được cũng chỉ là một điểm sáng đấy thôi mà không 
có hình tròn xuất hiện. Khi trực tiếp đem nó vào trong 
nhà tối quay vòng tròn thì ánh sáng hình tròn liền hiện 
bày liên tục không gián đoạn. Trước tình trạng ở trong 
đây, chúng ta có thể truy cứu vết tích của nó: vòng tròn 
ánh sáng chỉ là do một điểm ánh sáng lửa liên tục hiển 
hiện thành hình, từ một điểm quá khứ nương tựa nhảy lên 
thêm một điểm và cứ như thế liên tục không ngừng, khiến 
tế bào thần kinh thị giác của chúng ta không tiếp nhận 
kịp. Đem điểm thứ nhất, điểm thứ nhì, điểm thứ ba, cho 
đến rất nhiều điểm ánh sáng lửa đi qua thật nhanh thành 
vòng tròn và không dễ tách riêng ra được; ảnh tượng vòng 
tròn ánh sáng của điểm lửa còn rớt lại lưu giữ nơi võng mô 
liền thành một mảnh vụn; cho nên bắt đầu xem chỉ thấy 
toàn là một vòng tròn màu sáng liên tục. Trên thực tế, bất 
quá chỉ là một điểm ánh sáng lửa nơi chỗ vòng tròn đang 
quay liên tục không dứt mà thôi. Sự tướng của thế tục có 
cái nào không phải như thế? 

Tất cả đều là giả tướng vận động tương tục xuất hiện 
thấy được. Thí dụ như tương tục giả của điện ảnh rất dễ 
thấy rõ ràng: các nhà kiến thức đều biết điện ảnh là màn 
ảnh do mỗi một động tác liên tục của điện hợp thành. Đem 
những thứ màn ảnh nơi chỗ chiếu ra liên tục rất nhanh 
này khiến ấn tượng mặt tiền ẩn nấp đi không cho xuất 
hiện nữa thì một màn ảnh khác lại tiếp tục xuất hiện! 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

25

Màn ảnh khác xuất hiện nhanh đến nỗi khiến mắt chúng 
ta không thể theo đuổi kịp. 

Kết quả, ấn tượng chỗ có được không phải là hình ảnh 
từ màn ảnh này đến màn ảnh kia, mà chính là nhân vật 
trong đó xuất hiện hoạt động liên tục. Những nhân vật 
hoạt động đây chính là giả tướng tương tục tạo thành. 
Chúng ta sau khi hiểu được những thí dụ thực tế này trở 
lại bắt đầu quán sát cảnh sắc sơn hà đại địa; trong những 
thứ cảnh sắc sơn hà đại địa giả tướng tương tục đây loại 
nào thuộc về tướng chân thật? Đúng ra chúng ta không dễ 
gì quán sát thấy được tướng chân thật này. Nếu như muốn 
tiến thêm một lớp nữa để tìm hiểu, nghĩa là chúng ta cần 
phải bắt đầu từ học thuyết nguyên tử để quán sát. Trước 
hết hỏi rằng, những vật thể hiện tại mà chúng ta xem 
thấy được tạo thành ra sao? Vật chất trong thế giới này 
phổ thông đều là do phân tử tạo thành; phân tử lại cũng 
là do nguyên tử hợp thành. Như nước chẳng hạn, chứa ba 
nguyên tử; khác hơn nước ở trên như vật liệu gỗ chẳng 
hạn, loại thịt của nó gồm có từ một trăm cho đến một ngàn 
nguyên tử tổ hợp trở lên tạo thành. Có thể nói sơn hà đại 
địa mà chúng ta thấy được đều là do nguyên tử tổ hợp 
kết thành. Nhưng những nguyên tử này như thế nào? Mỗi 
nguyên tử có ba loại hạt nhân không giống nhau; ba loại 
hạt nhân đó gồm có: điện tử, chất tử và trung tử. Trung 
tâm của nguyên tử gọi là “hạch tử”; hạch tử này nếu đem 
làm mặt trời thì hành tinh bao vây xoay quanh nương tựa 
mặt trời chính là điện tử. Điện tử nương tựa quỹ đạo xoay 
chuyển vòng quanh hạch tử; nó xoay chuyển rất nhanh 
chóng, mỗi giây đồng hồ cần chuyển mấy trăm vạn quả 
lắc (tíc tắc) với mấy trăm vạn lần. Nguyên tử vận động 
rất phức tạp như thế. Khác nào một khối đá trước kia, bắt 
đầu xem hình dáng của nó dường như điện tử đình chỉ bắn 
ra, cho đến một điểm nhỏ cũng không thấy nó vận động. 
Nhưng trong nó hiện diện tốc độ vận động của mỗi điện tử 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

26

ở trong nguyên tử quá nhanh khiến con người khó tưởng 
tượng được. Nguyên nhân tốc độ của điện tử quá nhanh 
này, khiến chúng ta không có biện pháp để nhìn thấy sự 
vận động của nó. Từ lý do đây có thể trở lại đem đạo lý 
xoay chuyển của điểm lửa mà quay tròn tạo thành hình 
dáng vòng sáng để so sánh xem thử: tốc độ của điểm lửa 
thì không nhanh, một giây đồng hồ tối đa không nhiều hơn 
mười vòng tròn, đã vậy dáng mạo của điểm lửa xem qua 
cũng không thấy được, chỗ thấy được chỉ là hình tròn của 
vòng lửa mà thôi. Nếu đem so sánh với tốc độ của điểm lửa 
thì tốc độ của điện tử quá nhanh gấp mấy trăm vạn quả 
lắc với mấy vạn lần không thể nào biết được. Đương nhiên 
ở trong khối đá trước kia xem không thấy sự vận động của 
điện tử và cũng nhận rõ điện tử không thấy xuất hiện vận 
động xoay chuyển tương tục! 

Nhân đây chúng ta bình thường đem chỗ thấy sự vật 
đều cho là “thật có.” Giả sử điện tử khắp thế giới một ngày 
đình chỉ không chuyển động, thế thì tất cả vạn vật đều 
hoàn toàn không tồn tại! Để xác định một lần nữa, ngày 
nay tất cả sự vật trên thế giới mà chúng ta có thể xem 
thấy đều là giả tướng của điện tử “tương tục” xoay chuyển 
thành hình.

IV. HÒA HỢP GIẢ
Cái gì hòa hợp giả? Chính là nói một đồ vật này cùng 

một đồ vật hoặc hai đồ vật khác trở lên quan hệ lẫn nhau, 
vật này và vật kia hòa hợp, chuyển đổi tạo thành một đồ 
vật khác, gọi là hòa hợp giả. Các nhà khoa học gọi số phần 
của nó là “lực tổ chức của tự nhiên giới.” 

Như các thứ tổ chức của loài người: rất đơn giản là tổ 
chức gia đình, nhiều gia đình hòa hợp thành vùng láng 
giềng thôn xóm, châu quận và quốc gia; mở rộng cho đến 
các quốc gia liên hợp trên thế giới; tất cả đều là tổ chức 
hợp tác lẫn nhau. Đồng thời nơi xã hội tổ chức và hòa hợp 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

27

tương đối thấp v.v... gồm có ong mật, ong nghệ, con kiến 
càng, con mối, cho đến tổ chức tầng lớp cao của giới động 
vật. “Tổ chức lực hoặc tổ chức đoàn” tồn tại để nương tựa 
mà Phật pháp gọi là “nghiệp lực.” Thứ nhân lực đây ở nơi 
gia đình gọi là do ái, nơi xã hội gọi là do an toàn. 

Trong thế giới, nơi vũ trụ nhỏ bé không phải sanh vật 
có khuynh hướng tổ chức mà chính là tĩnh điện lực. Cơ bản 
của lạp tử (điện tử, trung tử v.v...) đầu tiên tổ chức thành 
nguyên tử, lại do nguyên tử tổ chức thành phân tử và hệ 
thống phân tử; tinh thể hoặc giao thể (chất keo) kết cấu 
thẳng một mạch đến phức tạp. 

Là cái gì có thể hòa hợp giả? Hơn nữa trước hết hãy 
xem các đồ vật thô thiển: thí dụ như một tòa nhà là do xi 
măng, gạch ngói, cây gỗ v.v... lại do nhân công xây dựng 
thành. Giả sử một số xi măng, gạch ngói, cây gỗ v.v... đây 
khi chưa được nhân công kiến tạo thì xi măng vẫn là xi 
măng, gạch vẫn là gạch, ngói vẫn là ngói, cây gỗ vẫn là cây 
gỗ, tất cả trở về vị trí cũ thì không thể cho đó là cái “nhà”; 
lẽ đương nhiên tất cả phải trải qua nhân công kiến tạo 
thì mới thành cái “nhà” được. Nhà tuy nhiên là có tồn tại, 
nhưng khi cần tìm kiếm bản lai diện mục của cái “nhà”, 
rốt cuộc chúng ta chỉ đạt được toàn là xi măng, gạch ngói, 
cây gỗ mà thôi; nhưng xi măng, gạch ngói, cây gỗ v.v... đều 
không phải vốn có của cái nhà. Đồng thời xi măng, gạch 
ngói, cây gỗ cũng không phải là những vật ban sơ vốn đã 
có sẵn, chúng nó cũng do nơi vật liệu khác hòa hợp tạo 
thành. Nguyên vì cái “nhà” đây không có bản lai diện mục 
và cũng không có nguồn gốc, thế nên cho rằng cái “nhà” là 
hòa hợp giả tướng. 

Nếu nghiên cứu thảo luận sâu thêm một lớp nữa: nhìn 
hướng trên, chúng ta thấy hòa hợp giả của vũ trụ to lớn; 
nhìn hướng dưới, chúng ta thấy hòa hợp giả của vũ trụ 
nhỏ bé. Nhân đây chung quanh chúng ta cái gì không phải 
hòa hợp giả? Nơi vũ trụ to lớn trong vương quốc của hành 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

28

tinh, đầu tiên chúng ta phát hiện rằng, nguyên tinh cầu là 
do nhiều hạt bụi kết hợp tạo thành. Tinh cầu thường xuất 
hiện hai hoặc ba, đều do năng lực tự nhiên khống chế hiệu 
quả, khiến chúng nó thay đổi hai ba lần tổ chức nơi hợp 
quần để hình thành đoàn tinh (chùm sao) cùng vân tinh 
(cụm sao). Lại do đoàn tinh và vân tinh tập hợp làm đơn vị 
một quần thể to lớn gọi là “hệ thống ngân hà.” 

Giả sử năng lực khống chế nguyên thể hiệu quả này 
một khi không còn nữa thì không có tinh cầu, không có 
đoàn tinh và vân tinh. Danh xưng hệ thống ngân hà đây 
cũng không thể thành lập, cho nên gọi là hòa hợp giả. Tiếp 
theo đem vũ trụ nhỏ bé ra bàn luận: vũ trụ nhỏ bé cũng là 
chỗ hòa hợp như thế; trong hóa học ở trước cho “nguyên tử” 
là đơn thể và cũng không thể phân tách, trước mắt đã chấp 
nhận chính là một tổ chức hòa hợp cao độ. Xem nó chỗ cơ 
bản lạp tử lại gồm có hòa hợp điện tử, chất tử và trung tử. 
Mà những cơ bản lạp tử đây đơn thể là như thế nào? Theo 
điện tử trình bày, đã phát hiện hơn hai mươi thứ điện tử 
không giống nhau, cũng có thể suy cứu biết rõ nó có kết 
cấu không giống nhau. Theo khoa học: đối với sự nghiên 
cứu của vũ trụ nhỏ bé có khả năng làm lộ ra kết cấu của 
điện tử và chất tử; còn trung tử ở nơi quán chiếu đã chấp 
nhận cho là một thứ hợp thể phức tạp. Nhân đó, chúng ta 
nhận thức được tất cả sự sự vật vật trên thế giới đều là giả 
tướng hòa hợp! Cho nên có thể xác định rằng thế gian đây 
chính là giả tướng hòa hợp.

V. NÓI TỔNG QUÁT VỀ GIẢ PHÁP
Ba thứ giả pháp liên quan nơi trên đều không phải đơn 

phương chỉ cho một sự vật nào đó gồm có giả tướng nào đó 
để nói, mà chỉ vì để tiện lợi trên sự giải thích, mới suy xét 
cân nhắc sử dụng thứ giả pháp nào để dễ thuyết minh giả 
tướng của một sự vật. Trên thực tế, quá trình diễn biến 
của mỗi một sự vật đều đồng thời gồm có ý nghĩa ba thứ 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

29

giả pháp này. Thí dụ ba chiếc phi cơ của đồ hình (1): từ 
trên không gian xem thấy có vĩ độ X, kinh độ Y, cao độ Z, 
giao điểm của ba loại không gian trên không giống nhau. 
Đây tức là biểu thị giả tướng “phần vị.” Hơn nữa căn cứ 
thời gian mà nói gồm có hiện tại, quá khứ và vị lai; như 
khởi hành bay, lên cao, bay tới và đáp xuống, đó lại là một 
đường cong liên tục xuyên suốt và cũng là chỗ nước chảy 
cuồn cuộn không ngừng, chỗ tiến hành mãi mãi không 
thôi. Nhân đây, chiếc phi cơ khởi hành và bay cao là quá 
khứ, thuộc tương tục giả của “vật đã chuyển biến.” Chiếc 
phi cơ bay tới và đáp xuống là vị lai, thuộc tương tục giả 
của “vật sẽ chuyển biến.” Chỗ thấy phi cơ đang bay là hiện 
tại, thuộc tương tục giả của “vật sát-na.” Nếu trở lại dùng 
sự cấu tạo của phi cơ để nghiên cứu thì tất nhiên có đầy 
đủ do hai thứ vật hợp thành cụ thể trên, bao gồm hợp kim 
của nhôm, thép không rỉ, thiết bị điện tử và nguyên liệu 
ép dầu v.v.... đều là hòa hợp giả của “vật hợp biến.” Đối với 
sự vật của thế gian chúng ta sử dụng ba thứ nhãn quang 
nói trên chiếu soi quang tuyến X vào nó và hiểu rõ nó là 
giả tướng! Từ đó chúng ta có thể xác định nó là thế gian 
của giả tướng.

VI. GIẢ NGÃ
Vấn đề giả ở trên đã được thảo luận qua rất nhiều, 

nhưng nơi đây tối cần thiết chính là xem giả tướng của cái 
“ngã” như thế nào. Cái “ngã” là giả chỗ nào? Phật pháp giải 
thích rằng: “Bốn đại giả hợp gọi là thân, sáu trần duyên 
ảnh gọi là tâm.” Bốn đại giả hợp của thân tức là đất, nước, 
gió, lửa; cũng tức là hòa hợp giả của phân tử, nguyên tử, 
điện tử và tương tục giả của chúng chuyển biến, cho đến 
phần vị giả nơi kiểu hình chiếu trên quang tuyến X; vì thế 
gọi là bốn đại giả hợp. Lại nữa tâm của chúng ta tức là giả 
tướng ảnh duyên của sáu trần; sáu trần chính là ảnh thừa 
ấn tượng lờ mờ của điện tử lưu chuyển, mang hiện trạng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

30

phiền não trên tâm lý cho chúng ta. Một lúc nào đó bốn đại 
không điều hòa liền phát khởi sự thống khổ sanh già bệnh 
chết của nhân sanh. Cho nên nói rằng nhân sanh chính là 
trụ nơi giả tướng trong thế gian! 

VII. KẾT LUẬN
Trở lại hỏi: Ông nói điều này là giả, cái gì đó cũng là 

giả, tất cả đều là giả; nhưng bản thân của ông cái gì hoàn 
toàn không phải là giả? Đương khi ông không ăn không 
uống, cơn đói đến bao tử của ông khó nhịn; lúc đó ông biết 
rằng “bữa cơm” đây thật rất cần cho ông phải không?

Xin trả lời vấn đề này, cũng từ trong tỷ dụ này dùng nó 
để chứng minh: Tỷ dụ ở trong mộng, con người mộng của 
ông ở trong năm đói kém, bao tử đói đến nỗi khó chịu. Mọi 
người đều biết “mộng” là giả, nhưng sự thống khổ đói khát 
trong mộng đều giống nhau khiến ông khó chịu. Như thế 
xem ra: “Mộng” tuy là giả, sự thống khổ đều là chân. Nhân 
đấy, từ trên cảm thọ của sự thống khổ đi truy cứu, tất 
nhiên nhất định lĩnh hội được có một sanh tồn của tánh 
chân thật; bản tánh chân thật đây chính là thật tướng. 

Lại dùng sự việc thật tế để nhận thức, như một quả 
tần-bà (bimbā), chúng ta đều biết qua tranh ảnh. 

Quả tần-bà qua tranh ảnh đây đương nhiên là giả; sau 
đó tôi và ông có thể đã được xem qua, hoặc được người 
khác nhắc nhở rằng: đây là quả tần-bà ăn ngọt lại thơm 

Hình 5.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

31

biết bao! Khi nghe nói đến không thể cản ngăn được, nước 
miếng trong miệng tôi và ông liền trào ra. Tình hình cũng 
giống như thế: Thời đại Tam Quốc, Tào Tháo lợi dụng 
nhược điểm này của tâm lý, sử dụng “vọng mai” (nhìn trái 
mơ) để chặn đứng ý nghĩ khát nước của binh sĩ. Cho nên 
trong lịch sử có ghi sự việc “vọng mai chỉ khát” (nhìn mơ 
đỡ khát). “Vọng mai”, sự thật không có mai hiện hữu, đây 
chỉ là giả tưởng hiển hiện, mọi người đều công nhận như 
thế; nhưng nó có khả năng “giải khát”, đó là sự thật và nó 
cũng là giả tướng, thật tế nó có khả năng hiển hiện tinh 
thần tâm lý; thế nên cho nó là chân tướng. 

Nhân đây, chúng ta biết rõ một mặt của “giả” và tất 
nhiên cũng biết trong đó có một mặt của “chân.” Nhân đó 
chúng ta bỏ đi cái giả, tìm đến cái chân, liền có thể lìa khổ 
được vui. Dụ như bệnh khổ trong mộng là giống nhau ở 
chỗ đều cảm nhận thống khổ khác thường, nhưng một khi 
phát hiện đây là “mộng” là giả, lập tức được “tỉnh” lại ngay, 
vừa tỉnh chính là chân. Sau khi tỉnh, tất cả mọi vật trong 
mộng hoàn toàn tiêu mất. Nhân sanh ban ngày khi chưa 
ngủ thì cũng giống như một trường đại mộng; nếu như 
chúng ta cố gắng giờ phút không ngừng “phát hiện” chỗ 
thế gian giả tướng đây và nhận thức được nơi giả tướng đó 
là chỗ phát khởi thống khổ của sanh già bệnh chết; chúng 
ta một khi có thể đại giác đại ngộ, sau khi giác ngộ so sánh 
giống nhau tỉnh mộng, thống khổ sanh già bệnh chết của 
thế gian giả tướng cũng hoàn toàn không còn tồn tại. Lúc 
đó tất cả đều khôi phục thanh tịnh của bản nhiên!

(Nguồn: Nguyệt San Bồ Đề Thọ, kỳ thứ 244 ngày 8 
tháng 3 năm Nguyên Tải Dân Quốc 612)

Dịch xong ngày 28 tháng 11 năm 2014



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

32

Giới thiệu sơ lược về dịch giả
Hòa Thượng Thích Thắng Hoan (1928-2024)

- Thế danh Nguyễn Văn Đồng, sanh năm Kỷ Tỵ 
(1928) tại thành phố Cần Thơ, miền Nam Việt 
Nam. 

- Xuất gia năm 8 tuổi, tại chùa Hội Thắng, làng Châu 
Điền, quận Cầu Kè, tỉnh Vĩnh Bình. 

- Năm 1953, thọ đại giới tại Phật Học Đường Nam 
Việt Ấn Quang. Đến năm 1957, Ngài tốt nghiệp 
chương trình Trung Đẳng tại Phật Học Đường này. 

- Cuối năm 1957, tham học chương trình Cao Trung tại Phật Học Viện Trung 
Phần Nha Trang. 

- Đến năm 1960, trở về Phật Học Đường Nam Việt Ấn Quang. Đến năm 1962, 
Ngài tốt nghiệp Cao Đẳng Phật Học tại đây. 

- Song song với Phật Học, Ngài cũng đã tốt nghiệp Cử Nhân Văn Khoa năm 
1970 tại Đại Học Vạn Hạnh.

- Đầu năm 1964 đến 1975: Giảng Sư Viện Hóa Đạo Saigon, Tổng Vụ Trưởng 
Tổng Vụ Tài Chánh GHPGVNTN.

- Năm 1982: xuất ngoại. Năm 1983: Đến Hoa Kỳ, giữ cương vị Phó Hội Chủ 
chùa Việt Nam ở Los Angeles kiêm Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Hoằng Pháp 
Tổng Hội Phật Giáo Việt Nam tại Hoa Kỳ.

- Năm 1988: xây dựng học phái Duy Thức tại các nơi như: Santa Ana, San 
Jose, San Diego và Tu Viện Kim Sơn v.v… 

- Năm 1992: Phó Chủ Tịch GHPGVNTN tại Hoa Kỳ Đặc Trách Liên Lạc Các 
Châu. Được tấn phong lên phẩm vị Hòa Thượng GHPGVNTN tại Canada và 
của Giáo Hội PGVNTN tại Hoa Kỳ.

- Năm 1996 - 2000: Chủ Tịch GHPGVNTN tại Canada. 
- Năm 2004 - 2024: Thành viên Hội Đồng Trưởng Lão Viện Tăng Thống quốc 

nội và Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo Phẩm GHPGVNTNHN tại Hoa Kỳ 
VPII-VHĐ.

- Viên tịch ngày 25 tháng 1 năm 2024 (nhằm ngày Rằm Tháng Chạp năm Quý 
Mão), tại California, Hoa Kỳ, trụ thế 97 năm, 72 hạ lạp.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

33

Những Tác Phẩm Trước Tác Và Dịch Thuật:

- Bát Nhã Tâm Kinh Qua cái nhìn của Duy Thức Học
- Bát Thức Quy Củ Tụng. 
- Khái luận về pháp tướng duy thức học.
- Khảo nghiệm Duy Thức Học.
- Khảo nghiệm Duy Thức Học 2.
- Năm mươi ngôi vị của Bồ Tát. HT Thích Thắng Hoan (dịch)
- Những đặc điểm của văn hóa Phật giáo trong văn hóa Việt Nam.
- Quan niệm sử học của Duy Thức. Pháp Sư Pháp Phảng (dịch)
- Tư tưởng Phật giáo trong thi văn Khuông Việt và Pháp Thuận.
- Thờ Cúng Và Lễ Bái. HT Thích Thắng Hoan
- Yếu chỉ Kinh Pháp Hoa. 
- Xây dựng hạnh phúc gia đình. 
- Thắng Hoan Thi Tập.
- v.v...



34

Phụ bản 1: Đội Sen- Tranh Cát Đơn Sa



35

TUỆ SỸ

HUYỀN THOẠI DUY-MA-CẬT  
(TỰA)

C hùa tọa lạc sát quốc lộ Một. Những chuyến xe 
đò từ Nam ra Trung, mỗi khi ngang qua Chùa, 

thường vào khoảng xế trưa. Nắng xế vàng võ, cảnh Chùa 
tịch mịch. Có lẽ trong số hành khách không ít người có 
cảm giác như vừa đến một nơi thanh bình, mặc dù chỉ có 
thể là một thứ thanh bình giả trên một vùng đất chiến 
tranh. Đoạn đường vừa trải qua, ai cũng biết có quá nhiều 
nguy hiểm rình rập. Đoạn đường sắp tới, nếu ai còn phải 
đi tiếp xa hơn nữa, lại còn ẩn tàng nhiều nguy hiểm hơn. 
Thời chiến là vậy, đạn lửa không có mắt, không phân biệt 
ai hiền, ai ngu, không phân biệt kẻ lành với người dữ.

Cho đến ngày hòa bình, Chùa vẫn vắng vẻ. Dù chiến 
tranh hay hòa bình, sự sống vẫn là những đợt sóng thăng 
trầm giữa đại dương mộng tưởng. Vẻ khiêm tốn, cô liêu, 
tĩnh mịch của nhà Chùa vẫn như là những cọng cỏ úa, 
chứng nhân cho trò đời dâu biển.

Mỗi khi tình cờ trên những chuyến xe Trung Nam, hay 
Nam Trung, trong thời chiến hay thời bình, cảm giác của 
tôi từ ấn tượng mong manh của ngôi Chùa vẫn như vậy. 
Chợt cảm hứng tôi viết tặng Chùa hai câu đối, dù biết rằng 
nhà Chùa sẽ ngần ngại, không sẵn sàng khoác lên cổng để 
cho khách thập phương thưởng thức:



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

36

Vượt Trường sơn nghìn dặm Bắc Nam
nhìn nắng đọng sân chùa,
khách có biết mấy lần dâu biển?
Ngắm sông bạc một màu chung thủy,
lắng chuông ngân đầu cỏ,
người không hay một thoáng Vô vi.
Đọc lại thơ của mình, tôi chợt nhớ bài thơ thất tuyệt 

của nhà thơ Đường Lý Thiệp:
終日昏昏醉夢間, 
忽聞春盡強登山。 
因過竹院逢僧話, 
又得浮生半日閒。 

Chung nhật hôn hôn túy mộng gian,
Hốt văn xuân tận cưỡng đăng san.
Nhân quá trúc viện phùng tăng thoại;
Hựu đắc phù sinh bán nhật nhàn.
Cảm hứng của nhà thơ vốn chớm dậy từ đời sống thường 

nhật, giữa những bận rộn tất bật; sống ở đó mà cảm giác 
như chập chờn trong cơn mộng say. Đến khi hay rằng mùa 
xuân đã hết, hay sắp hết, mới vội vã đi tìm một khoảng 
xanh nào đó của núi rừng, nghĩa là đi tìm một chút thanh 
nhàn, một chút buông xả cho tâm tư để bù đắp cho tháng 
ngày miệt mài vật lộn trên trường công danh, phú quý:

Mùi phú quý nhử làng xa mã;
Bả vinh hoa lừa gã công khanh.
Giấc Nam kha khéo bất bình
Bừng con mắt dậy thấy mình tay không.
(Cung oán ngâm khúc)
Nhân đi qua viện trúc, tình cờ gặp nhà sư; ông đứng 

lại trò chuyện. Trò chuyện cho đến một lúc, nhà thơ bất 
chợt cảm thấy mình đã có được một nửa ngày nhàn trong 
suốt cuộc đời chìm nổi lênh đênh. Có một cõi gọi là phương 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

37

ngoại như vậy, nơi mà những đạo sĩ, thiền gia, ẩn dật, 
sống tiêu dao quên ngày tháng, quên hết những bận rộn 
tranh đua giữa trường đời náo nhiệt.

Khoảng một trăm năm sau, vào đời Tống, lại có một 
anh học trò, tên hiệu là Mạc Tử Sơn, mà con đường công 
danh nhiều khảm kha, nên thường tìm nơi núi rừng thanh 
vắng để quên đi nhọc nhằn thế sự. Một hôm, anh gặp một 
ngôi chùa nhỏ giữa rừng trúc xinh xinh. Cảnh trí thanh 
tĩnh, u nhã, dễ khiến khách trần phiền não đa đoan cảm 
thấy tâm tư thư thới. Khách cùng sư đàm đạo. Nhưng bất 
hạnh, khách đối diện với một ông Hòa Thượng quê mùa, 
thô lỗ, tuy tỏ vẻ ưa thích đàm đạo văn chương. Chuyện trò 
một lúc càng trở nên nhạt nhẽo, vô vị. Bởi vị Hòa Thượng 
sính văn thơ, nay may gặp khách làng văn, nên cứ khẩn 
khoản lưu khách. Không tiện từ chối đột ngột, thư sinh 
xoay chuyển ý nghĩ, bèn mượn bút mực nhà chùa, đề lên 
vách bốn câu thơ:

又得浮生半日閒，
忽聞春盡強登山。
因過竹院逢僧話，
終日昏昏醉夢間。

Hựu đắc phù sinh bán nhật nhàn,
Hốt văn xuân tận cưỡng đăng san.
Nhân quá trúc viện phùng tăng thoại;
Chung nhật hôn hôn túy mộng gian.
Niêm luật, cú pháp, kể cả ý tưởng của bài thơ, đều là 

sao chép lại của Lý Thiệp; nhưng thứ tự câu đã bị xáo trộn, 
làm cho ý nghĩa bài thơ trở thành trào phúng. Nhà thơ, 
trong cuộc phù sinh, nay được nửa ngày nhàn. Chợt nghe 
mùa xuân đã hết, nhà thơ vội vàng lên núi. Ấy là do nhàn 
hạ mà đi thưởng xuân, tuy là xuân đã muộn, chứ không 
phải là do bận rộn mà khi hay mùa xuân đã muộn bèn vội 
vã đi tìm một chút nhàn. Nhân đi qua viện trúc, gặp nhà 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

38

sư, cùng trò chuyện. Câu chuyện càng trở nên nhạt nhẽo, 
khiến cho một nửa ngày nhàn của thư sinh bỗng hóa ra 
một ngày đần độn như trong cơn mộng say. 

Lão Hòa Thượng sính văn thơ tất nhiên vui mừng hớn 
hở, cảm tưởng mình đang gặp hạnh vận nên nhà chùa lưu 
được bút tích với một bài thơ tuyệt hay. Ông không nghĩ 
rằng chính mình đã khiến cho khách ban đầu đến chùa 
với tâm hồn thanh nhã, thư thái, nhưng sau một buổi nói 
chuyện với sư, tâm trí trở thành hôn ám. Trời, thiên nhiên, 
vẫn vậy, nhưng tính cách phù phiếm của con người làm 
cho thiên nhiên bị phơi ra giữa kịch đời sáo rỗng.

Khổng Tử một hôm nói với các môn đệ: “Ta không muốn 
nói gì cả.” Tử Cống nghe thế, liền hỏi: “Nếu Thầy không 
nói, chúng con biết truyền thuật cái gì?” Khổng Tử đáp: 
“Trời có nói gì đâu? Bốn mùa vẫn vận hành. Vạn vật vẫn 
sinh trưởng. Nào trời có nói gì đâu!” (天何言哉？四时行焉，
百物生焉，天何言哉! - Thiên hà ngôn tai? Tứ thời hành 
yến, bách vật sanh yên, thiên hà ngôn tai!)

Trời không nói gì. Thiên nhiên luôn luôn trầm lặng, tịch 
mặc. Thanh tĩnh, cô liêu, vẫn thường xuyên là nỗi kinh 
sợ cho nhiều người, nên người tìm cách chạy trốn, lánh 
mình và quên lãng trong khoảnh khắc gần kề bằng thái 
độ ngông cuồng “đoạn tống nhất sinh duy hữu tửu” - 斷送
一生唯有酒: đưa tiễn một đoạn đường đời khổ nhọc duy chỉ 
bằng say và quên trong chén rượu; hay trong những thú 
vui tiêu khiển phù phiếm khác. Một số rất ít tìm thấy lẽ 
huyền vi của sự sống ngay giữa lòng thiên nhiên im lặng, 
tịch mặc vô ngôn. Trời đất không nói, ta cũng không nói, 
đói thì ăn, khát thì uống, mỏi thì nằm: 

居塵樂道且隨緣
飢則飧兮困則眠
家中有寶休尋覓
對境無心莫問禪 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

39

Cư trần lạc đạo thả tùy duyên,
Cơ tắc xan hề khốn tắc miên.
Gia trung hữu bảo hưu tầm mích,
Đối cảnh vô tâm mạc vấn thiền. 
(Trần Nhân Tông. - Cư trần lạc đạo phú) 
Ở đời vui đạo, hãy tùy duyên, 
Đói cứ ăn đi, mệt ngủ liền. 
Trong nhà có báu thôi tìm kiếm. 
Đối cảnh vô tâm, chớ hỏi thiền. 
(Lê Mạnh Thát dịch) 
Sống như thiên nhiên đang vận hành, hè nóng thì 

khoác áo mỏng, đông lạnh thì đắp chăn bông. 
Một thời, vào một đêm trăng sáng, ngày rằm tháng Ca-

đề (Karttika, khoảng tháng 10-11 Dương lịch) vua A-xà-
thế (Ajàtasatru) nước Ma-kiệt-đà (Magadha), một bạo 
chúa giết cha để soán ngôi, một con người không hề biết 
dao động trước hành vi giết cha, bỗng nhiên lại rung động 
trước vẻ đẹp huyền hoặc, huyền diệu của ánh trăng rằm, 
khiến ông nghĩ đến tư duy triết học, nghĩ đến vi hành tìm 
một triết gia hay đạo sỹ để luận đạo. Được một cận thần 
khuyến khích, ông nghiêm chỉnh voi, ngựa với một đoàn 
quân ngự lâm hộ giá, rầm rộ kéo đến vườn xoài của y sỹ Kỳ-
bà, nơi Phật đang trú ngụ cùng với đại chúng gồm 1.250 
Tỷ-kheo. Nhưng khi vừa nhác thấy vườn xoài, nhà vua trẻ 
một thời hung tợn này chợt thấy trong lòng run sợ, lông tóc 
dựng đứng. Ông sợ cái gì? Ông không sợ binh hùng tướng 
mạnh của địch, không hề chùn chân trước rừng gươm giáo; 
nhưng sợ hãi trước cô liêu, u tịch của khu vườn: “Tại sao 
giữa một số đông có đến 1250 người mà lại không có một 
tiếng động, một tiếng tằng hắng, hay một tiếng ho?” 

Như thế đấy, sự im lặng, tịch mặc vô ngôn, của thiên 
nhiên có thể làm run sợ những bạo chúa hay dũng tướng 
tràn đầy khí phách anh hùng; nhưng cõi tịch mặc vô ngôn 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

40

ấy lắm khi lại là chỗ đáng buồn chán cho những tâm hồn 
bạc nhược, hèn yếu. 

Cõi vô ngôn ấy là gì, ở đâu? 
Đó là tiếng vọng trên âm vọng tuyệt đối cao vút rung 

lên từ vực sâu thăm thẳm trong tận cùng đáy sâu của 
những tâm hồn thiết tha với sự sống, lẽ sống. Đó là sự im 
lặng sấm sét của Tu-bồ-đề thản nhiên ngồi khâu áo trong 
hang đá, trong không gian rực sáng và ngập tràn tiếng hát 
thiên thần. Đó là tiếng rống sư tử của bậc Đại trí Văn-thù, 
khi phám phá cảnh giới tịch mặc vô ngôn trong căn nhà 
trống của Duy-ma-cật. Tiếng vọng ấy không thể nghe được 
bằng tai, cũng không thể suy được bằng lý. Cho nên, Xá-
lợi-phất khi mới bước vào căn nhà trống thì hỏi chỗ ngồi, 
trước khi nghe luận đạo thì hỏi thức ăn. Người phàm dung 
thấy đó là chuyện cơm nước thường ngày, mà cũng là mối 
ưu tư khốn đốn của một kiếp người, khiến cho từng thế hệ 
tiếp nối của nhân sinh đổ từng giọt mồ hôi trên từng ngọn 
cỏ, thấm từng giọt máu trong từng hạt bụi, ngước lên thì 
nhìn văn vẻ của vòm trời, học cho biết đạo vật lý của vũ 
trụ, cúi xuống thì quan sát hình thế nhấp nhô của đất, săn 
lùng tài nguyên để tích lũy sở hữu với ước mong nâng cao 
vị trí của mình trong trời đất. Nhưng, trời có nói gì đâu? 

“Sao vậy? Thưa, thánh trí vốn vô tri, mà muôn vàn 
phẩm loại đều được sáng tỏ. Pháp thân vốn vô tượng, 
nhưng lại ứng hiện theo từng hình tượng đặc thù. Vần 
điệu chí cao thì vẫn không lời, mà thư tịch huyền vi khắp 
nơi quảng bá. Thiện quyền bí ẩn thì không toan tính, mà 
động tĩnh thảy tương ưng sự thể. Do vậy mà có thể cứu vớt 
tổng thể quần sinh, phơi bày vật để hoàn thành trách vụ. 
Lợi, được thấy khắp thiên hạ, với ta thì vô vi; kẻ mê hoặc 
trông thấy mà cảm được ánh chiếu. Nhân đó gọi là Trí. 
Quán, ứng theo hình, thì gọi là Thân; liếc nhìn thư tịch 
huyền vi, bèn bảo đó là Ngôn. Thấy sự biến động mà bảo 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

41

đó là Quyền. Thế thì, chỗ chí cực của Đạo, há có thể bằng 
Hình, Ngôn, Quyền, Trí, mà nói lên được cảnh vực thần 
diệu của nó sao?”

(Tăng Duệ, Tựa kinh Duy-ma-cật) 
(何則夫聖智無知而萬品俱照。法身無象而殊形並應。至

韻無言而玄籍彌布。冥權無謀而動與事會。故能統濟群方。
開物成務。利見天下於我無為。而惑者覩感照。因謂之智。
觀應形則謂之身。覿玄籍便謂之言。見變動而謂之權。夫道
之極者豈可以形言權智而語其神域哉。 - Hà tắc? Phù thánh 
trí vô tri nhi vạn phẩm câu chiếu, pháp thân vô tượng nhi 
thù hình tịnh ứng. Chí vận vô ngôn nhi huyền tịch di bố, 
minh quyền vô mưu nhi động dữ sự hội. Cố năng thống tế 
quần phương, khai vật thành vụ. Lợi kiến thiên hạ ư ngã 
vô vi nhi hoặc giả đổ cảm chiếu, nhân vị chi trí. Quán ứng 
hình tắc vị chi thân, địch huyền tịch tiện vị chi ngôn. Kiến 
biến động nhi vị chi quyền. Phù đạo chi cực giả, khởi khả 
dĩ hình ngôn quyền trí nhi ngứ kì thần vực tai?)

Lẽ thường, mỗi người tự có một hay những ẩn tình sâu 
kín không thể bày tỏ thành lời: 

Nợ tình chưa trả cho ai, 
Khối tình mang xuống tuyền đài chưa tan 
(Nguyễn Du - Kiều) 
Khuất Nguyên, mà lời thơ của ông được Lý Bạch ca 

ngợi là cao vời và rực sáng như mặt trời, mặt trăng (屈
平辭賦懸日月 - Khuất Bình1 từ phú huyền nhật nguyệt); 
thất chí vì không được vua tin dùng, vì bọn gian nịnh sàm 
tấu, vu họa, ôm mối u hận cô trung mà bàng hoàng trong 
chốn đầm lầy, ngâm hát bên sông suối, nhan sắc tiều tụy, 
hình dung khô héo. Đời vẩn đục nên không ai hiểu được 
tấm lòng trong sáng của ông. Ông nói: mọi người đều đục, 
chỉ một mình ông là trong. Mọi người đều say, chỉ một 

1 Khuất Nguyên (屈原 - 340-278 TCN) vốn tên thật là Khuất Bình.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

42

mình ông là tỉnh. Vì vậy, ông bị đời hất hủi. (舉世皆濁我
獨清，眾人皆醉我獨醒，是以見放！ - Cử thế giai trược 
ngã độc thanh, chúng nhân giai túy ngã độc tỉnh, thị dĩ 
kiến phóng!) Lão ngư phủ nhận ra ông là ai, bèn khuyên: 
“Thánh nhân không ngưng trệ nơi vật, mà có thể dời đổi 
theo đời. Người đời đều đục, sao không quậy thêm bùn, 
làm cho nổi sóng? Mọi người đều say, sao không ăn luôn cả 
bã hèm, nốc luôn cả rượu nhạt? Cần gì phải nghĩ cho sâu, 
cư xử cho cao?” Ông đáp: “… Tôi thà gieo mình trong dòng 
sông Tương, chôn thây trong bụng cá, chứ đâu có thể đem 
cái thân trắng sạch làu làu này mà để nhuốm bẩn bụi đời!” 
Rồi sau đó, ông gieo mình xuống sông Mịch La. Mấy nghìn 
năm sau, người ta vẫn còn nghe đồng vọng tiếng hát của 
lão ngư phủ trên sông: 

沧浪之水清兮，
可以濯吾缨。
沧浪之水浊兮，
可以濯吾足。
(渔父) 
Thương lang chi thủy thanh hề,
Khả dĩ trạc ngô anh.
Thương lang chi thủy trược hề,
Khả dĩ trạc ngô túc.
Dòng nước Thương lang mà trong chừ, 
Ta rửa dải mũ.
Dòng nước Thương lang mà đục chừ, 
Ta rửa bàn chân. 
(Ngư phụ)
Đó là chân lý mập mờ trong cõi tịch mặc vô ngôn. Đời 

vẫn có từ nghìn xưa, những điều không thể nói, mà mang 
đầy bi kịch. Bi kịch được trình diễn thành màn kịch câm 
trên sân khấu huyền thoại. Đời vẩn đục, không ai hiểu 
được mình, thì cất cánh lên trời cao, không quay đầu nhìn 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

43

lại. (世混浊而莫余知兮，吾方高馳而不顧。 - Thế hỗn trược 
nhi mạc dư tri hề, ngô phương cao trì nhi bất cố.) (涉江 - 
Thiệp giang) Cỡi con thanh cù (rồng có sừng), cùng dạo 
chơi trong vườn Dao với vua Thuấn. Buổi sáng, phát xuất 
từ đỉnh Cửu nghi sơn, chiều đã đến Huyện phố trên đỉnh 
Côn luân, dạo chơi với thần tiên bên cổng trời Linh tỏa mà 
quên cả trời chiều; ra lệnh cho Hy Hòa, thần Mặt trời, ruỗi 
xe chậm lại. Dưới sông, ông xuôi dòng Cửu hà với Hà bá. 
Trên sườn núi, thấp thoáng bóng Thần nữ Sơn quỳ. 

Trong truyền thống đạo Nho của Khổng Tử, không nói 
đến chuyện (yêu) quái, (bạo) lực, (quỷ) thần (子不說怪力
亂神 - Tử bất thuyết quái lực loạn thần); nhưng ở đây lại 
nói đến chuyện ly kỳ, quái dị; những chuyện ấy chuyển tải 
cái gì? 

國無人莫我知兮，又何懷乎故都！ 
既莫足與為美政兮，吾將從彭咸之所居！ 
(離騷 )
Quốc vô nhân mạc ngã tri hề, hựu hà hoài hồ cố đô!
Ký mạc túc dữ vi mỹ chánh hề, ngô tương tùng Bành 

Hàm chi sở cư! 
(Ly tao )
Vì người trong nước không ai hiểu được tâm sự của ông, 

tại sao phải hoài vọng về cố đô? Và ông nghĩ đến việc đi 
tìm theo dấu Bành Hàm. Trung thần, không can gián nổi 
những hành vi bạo ngược của quân vương, nên tự trầm 
mình theo dòng nước. Thế thì, huyền thoại ở đây không 
thuần túy là những câu chuyện các thần, mà đó là ngôn 
ngữ ẩn dụ để nói lên những điều không thể nói. 

Những hình ảnh được vận dụng như là ẩn dụ ở đó 
không đơn giản là những hư cấu tùy theo trí tưởng tượng 
của nhà thơ. Chúng thật sự bắt nguồn từ huyền thoại, hay 
thần thoại, chứa đựng những ý tưởng, những tư duy, xúc 
cảm, tín ngưỡng tồn tại trong một hệ thống văn hóa. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

44

Huyền thoại, mà người Hoa và người Nhật gọi là thần 
thoại, là chuyện kể về các thần linh. Chuyện tạo dựng trời 
đất, chuyện quan hệ giữa các thần với nhau, giữa thần và 
người; những chuyện tình yêu, thù hận, ganh tị, hung dữ, 
và nhiều chuyện khác, tốt cũng như xấu, có nơi loài người, 
cũng có nơi các thần linh. 

Một ít điển hình

Trong thần thoại Hy Lạp, người ta kể, Cronus con trai 
của thần Uranus (Trời) và bà Gaia (Đất), là vị Thần nhân 
cách hóa của Thời gian, và cũng là thời vụ. Ông được cha 
mẹ cho lưỡi hái, để rồi ông thiến cha là Uranus, mà những 
dòng máu chảy tuôn ra thành các tạo vật Khổng lồ, người 
Gigantes, được nói là tổ tiên của người khổng lồ Goliath 
trong Cựu Ước. Sau đó, Cronus lấy em gái mình là Rhea 
làm vợ, rồi cai trị những người Titans. Ông nuốt tươi các 
con mới sinh của mình, đề phòng có thể có đứa sẽ lật đổ 
ông. Qua ý nghĩa thần thoại, người ta có thể tìm lại ấn tích 
tư duy, quan niệm của người cổ Hy Lạp về thời gian, thời 
vụ, sự sinh trưởng và hủy diệt của các tạo vật. Tất nhiên, 
người Hy Lạp cổ thời bấy giờ, trong một giới hạn ý nghĩa 
nào đó, tin tưởng những điều được kể lại là sự thật. Các 
nhà cổ sử học, bằng phương thức phân tích thần thoại học, 
có thể lần ra dấu vết của một thời lịch sử cổ. 

Mỗi dân tộc thường có chuyện kể về các thần, kể về 
nguồn gốc của bộ tộc hay huyết thống của mình, mà cũng 
là nguồn gốc của cả thế giới. Nét chung là các thần này 
có năng lực siêu nhiên, quyền năng siêu việt, sức mạnh 
không thể nào tưởng tượng, làm những điều mà loài người 
không thể làm được. Dù các thần có năng lực hay quyền 
lực siêu việt hay tuyệt đối được hiểu theo bất cứ nghĩa nào, 
thì tất cả những điều ấy cũng chỉ giới hạn trong những sự 
việc mà trí tưởng tượng của con người có thể nghĩ ra được. 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

45

Những câu chuyện như thế thường bắt nguồn từ ký ức 
tăm tối về một thời kỳ quá khứ mà khả năng tư duy không 
cụ thể hóa thành ngôn ngữ thường nhật được. Núi Tu-di 
trong kho truyện truyền kỳ Phật giáo có thể là ký ức từ 
một nền văn minh xa xưa đã mất, đó là văn minh Sumer 
trên vùng Lưỡng hà (Mesopotamia), phía nam Irak ngày 
nay, trước Tây lịch khoảng bốn nghìn năm. Thiên Đế Thích 
(Śakro devānam Indra) xuất hiện trong ký ức thần thoại có 
thể là hình ảnh biểu trưng của các vua của người Sumeria 
cai trị vùng đất cần nhiều công tác thủy lợi. Cho nên Kinh 
điển thường đề cập đến tiền thân của Thiên Đế Thích là 
người đã từng thực hiện nhiều công trình xây dựng cầu đò; 
do công đức này mà được sinh làm Thiên Đế Thích. 

Truyền kỳ kể rằng trên cõi trời Tam thập tam (Tāvatiṃsa) 
có nhiều công viên, trong đó nổi tiếng là vườn Nanda, mà 
trong nhiều bản dịch Hán gọi là vườn Nan-đà, hay vườn 
Hoan hỷ. Danh từ này khiến liên hệ đến từ Eden trong 
Thánh kinh Do Thái, hiểu theo tiếng Hebrew. 

Kinh điển cũng thường đề cập đến một vùng đất phương 
Bắc nào đó, gọi là Bắc Câu-lô châu. Đời sống dân chúng 
được mô tả trong đó khiến liên hệ tới những dân di mục thời 
tiền sử. Có lẽ là ký ức huyền thoại của tổ tiên người Aryan 
sau khi từ bỏ khu vực Lưỡng hà, hay sau khi nền văn minh 
Sumer sụp đổ, họ tiến dần về phía nam, rồi vượt qua dãy 
Thông lĩnh (Pamir) để định cư trên lưu vực Ngũ hà. 

Những chuyện truyền kỳ hay huyền thoại được kể khá 
nhiều trong kinh điển Phật giáo cũng khiến người ta liên 
hệ đến các truyện Thần thoại Hy Lạp. Những trận chiến 
giữa Thiên Đế Thích với thủ lãnh A-tu-la để giành lãnh 
địa trên đỉnh Tu-di, trong một phạm vi nào đó, cũng mang 
nhiều nét tương đồng với cuộc tranh giành quyền lực cai 
trị Titan giữa Uranis và Cronus. Điểm tương đồng nổi bật 
nhất là giữa Thiên đế Sakra ngự trị trên đỉnh Tu-di và 
Zeus, chúa tể các thiên thần ngự trị trên đỉnh Olimpia. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

46

Huyền thoại hay thần thoại như vậy là những truyện 
ký - không hẳn là truyền ký - được kể bằng ngôn ngữ 
mà đối với nhiều người thật là huyễn hoặc, hoang đường. 
Nhưng với các nhà Thần thoại học, chúng một phần, hay 
đại bộ phận, là những ký ức lịch sử bị bao trùm trong lớp 
bụi mù hay sương khói của thời gian. Trong nhiều trường 
hợp, chính ký ức thần thoại hay huyền thoại ấy phản chiếu 
trung thực hơn những cái mà ngày nay ta thường nghĩ là 
Sự thật lịch sử; phản chiếu quan niệm, đồng thời cũng là 
hiện thực, về huyết thống, về chủng tộc, về những ràng 
buộc gia đình, bố mẹ, và con cái, anh chị em, về mặt xã hội 
cũng như về mặt di truyền. Trong kho truyện cổ Việt Nam, 
ta có truyện trăm trứng, truyện Âu Cơ và Lạc Long Quân, 
mà vua Tự Đức bút phê trong Khâm định Việt sử là hoang 
đường, không thể tin. Tuy nhiên, khó có thể tìm thấy câu 
truyện kể nào phản ánh trung thực hơn quan niệm của tổ 
tiên người Việt về mối quan hệ huyết thống, chủng tộc của 
các cư dân trong cùng một không gian địa lý. 

Phải chăng, những điều nói trên đây là ý tưởng dẫn đạo 
để chúng ta gọi những điều kể về Duy-ma-cật là “Huyền 
thoại Duy-ma-cật”, những tường thuật về ngôn ngữ và 
hành vi đại bộ phận mang dấu ấn siêu nhiên. Kinh có tên 
Duy-ma-cật sở thuyết, những điều được thuyết bởi Duy-
ma-cật, cũng còn có tên Bất tư nghị giải thoát, vì ngôn 
ngữ và hành vi của Duy-ma-cật được ghi chép trong đó 
là những điều không thể diễn đạt bằng ngôn ngữ luận lý, 
cũng không thể tư duy, nhận thức, bằng tập quán tư duy 
của người thường. Từ một con người mà đời sống thường 
nhật không có gì khác với mọi người đương thời hay trong 
tất cả thời đại, cũng chịu chi phối bởi quy luật biến thiên, 
sinh thành và hủy diệt của thiên nhiên, tạo vật như tất cả 
mọi sinh vật trên đời; nhưng, từ con người ấy lại xuất phát 
những hành vi không thể phán đoán trên căn bản hiện 
thực. Trong một khoảng không gian chật hẹp, dọc ngang 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

47

chỉ chừng mười bộ, lại có thể dung chứa ba nghìn khách, 
đến tham quan từ khắp mười phương thế giới. Làm sao ta 
có thể chứng minh và xác định một cách hiện thực rằng có 
vô số thế giới trong đó có vô số sinh vật tồn tại ngoài không 
gian vũ trụ? Hình ảnh này có thể là thực tế, mà cũng có 
thể chỉ là ẩn dụ. Dù hiện thực hay ẩn dụ, với những ai mà 
tâm trí và hình hài không còn bị buộc chặt vào tập quán 
thường nhật của đói lạnh, của áo cơm; không bị khuất phục 
với những định chế xã hội, quan hệ nhân sinh; không bị 
khống chế bởi quy luật tồn tại; không bị hạn chế bởi không 
gian và thời gian hữu hạn; với những người ấy, đi, đứng, 
nằm, ngồi, đều là thể hiện của giải thoát bất tư nghị, phát 
khởi từ thần thông du hý tam muội. Đời sống, và tồn tại, 
trong từng sát na và trong từng nguyên tử nhỏ bé, thường 
trực là cảnh giới huyền vi, bất tư nghị, mà với tâm tư hữu 
hạn, bị ràng buộc lẩn quẩn trong nói năng và suy nghĩ 
theo ước lệ của luận lý, của lý tính, thì đấy tất nhiên là 
những sự huyễn hoặc, những thần thoại hoang đường. 

Khi một nhà thơ nghe tấu nhạc, nghe chuỗi âm thanh 
đuổi nhau qua những ngón tay lướt nhanh trên phím đàn, 
ông chợt cảm giác cả một không gian đang rạn vỡ. Cả một 
vòm mái bằng thủy tinh chợt vỡ vụn rơi xuống, tạo thành 
chùm âm thanh rạn vỡ. Hình ảnh ấy hình như vẫn chưa 
phản ánh trung thực âm thanh mà ông nghe được từ một 
giai điệu gần như tuyệt đối không lời, vì không thể có lời 
gì đủ để diễn tả. Nhà thơ cảm giác như mình đang nghe 
tiếng ngọc rạn vỡ, tiếng phượng hoàng kêu (hay hót) trên 
đỉnh Côn luân cao ngất; âm thanh tròn như những giọt 
sương rơi trên cánh hoa phù dung mong manh, như âm 
thanh từ tiếng cười nụ của đóa lan thơm ngát. Âm hưởng 
lạnh buốt như hơi lạnh đang tan loãng trong ánh sáng 
trước mười hai cổng thành. Hai mươi ba sợi tơ đàn không 
hầu làm rung động cả đức Tử hoàng, đức Thượng đế ngự 
trên khung trời tím cao tột cùng và bao la vô tận. Rồi ông 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

48

cảm thấy, trong khoảng không gian bao la kia, trong suốt 
như một vòm thủy tinh xanh biếc, vô hạn, vô cùng tận, 
mà thần thoại về tạo thiên lập địa nói rằng có nhiều chỗ 
nguyên thủy bị thủng nay đã được bà Nữ Oa luyện đá ngũ 
sắc để vá lại; trong khoảng không gian mà bà Nữ Oa luyện 
đá vá Trời ấy, đá vỡ, trời kinh, đọng mưa thu: 

崑山玉碎鳳凰叫，
芙蓉泣露香蘭笑。
十二門前融冷光，
二十三絲動紫皇。
女媧煉石補天處，
石破天驚逗秋雨。
(李賀，李憑箜篌引) 
Côn sơn ngọc toái phượng hoàng khiếu; 
Phù dung khấp lộ, hương lan tiếu; 
Thập nhị môn tiền dung lãnh quang. 
Nhị thập tam ty động Tử Hoàng. 
Nữ Oa luyện thạch bổ thiên xứ, 
Thạch phá thiên kinh, đậu thu vũ. 
(Lý Hạ, Lý Bằng không hầu dẫn) 
Đó rõ ràng là một thứ ngôn ngữ huyền thoại. Song le, 

không còn có ngôn ngữ nào sinh động hơn đủ để diễn tả 
những rung động từ thâm sâu của tâm tư nhà thơ đang 
nghe tấu nhạc. 

Vị Bồ Tát ấy, sống giữa mọi người, cũng gánh chịu thân 
phận như mọi sinh vật; cũng lăn lóc trong trường đời để 
phấn đấu cho sự sống và lẽ sống. Trên sân khấu kịch đời 
nhộn nhịp, người ta có thể bắt gặp ông trong chốn quan 
trường nơi mà tầng lớp thống trị thường trực đấu tranh 
quyền lực với nhau bằng bạo lực và bằng gian dối; gặp ông 
trong các giảng đường, học đường nơi mà các thế hệ trao 
truyền cho nhau và đón nhận kiến thức tích lũy, có cái 
thiện mà cũng có nhiều cái bất thiện; người ta cũng gặp 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

49

ông trong chỗ hang cùng ngõ hẻm, trong chỗ bùn sình, lầy 
lội, dưới đáy của xã hội, nơi mà nhiều lớp người đang sống 
vật vờ trong cảnh tối tăm, cùng khốn. Ông đến những chỗ 
đó, bằng phép lạ nào đó, mà những bạo chúa trở thành 
hiền minh, những kẻ khốn cùng trở thành gia chủ hạnh 
phúc. Đấy là những sự nghiệp được thực hiện bằng thần 
thông du hý tam muội, mà trong con mắt phàm phu thì 
chẳng có gì là vĩ đại. Nhưng trong cách nhìn của các bậc 
trí, đó là thần thông diệu dụng, còn ly kỳ hơn cả việc nhét 
nguyên hòn núi Tu-di vào một hạt cải; rót tất cả khối nước 
từ bốn đại dương vào một lỗ rốn, ôm cả một thế giới Ngân 
hà chu du khắp vũ trụ. 

Vậy thì, Huyền thoại Duy-ma-cật không phải là truyện 
thần kỳ sáng thế, không phải là ký ức mập mờ mộng tưởng 
về quá khứ nhân loại, hay là sự thăng hoa từ những ức 
chế trong đời thường. Huyền thoại Duy-ma-cật là chuyện 
thường ngày của mọi sinh linh và tự biết đang đổi thay 
trong từng khoảnh khắc, nhìn thấy vô biên trong hạt cát: 

Haṃsādiccapathe yanti,
ākāse yanti iddhiyā;
nīyanti dhīrā lokamhā,
jetvā māraṃ savāhiniṃ

(Dhp. 175) 
Thiên nga bay theo đường mặt trời, 
Người có thần thông bay trong hư không; 
Bậc trí dẫn ra khỏi thế gian, 
Sau khi chiến thắng ma quân. 

TUỆ SỸ 
Quảng Hương Già Lam, Phật lịch 2550 

Nguồn: Tuệ Sỹ: Huyền thoại Duy-ma-cật.  
NXB Phương Đông, 2007



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

50

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ (1943-2023)

- Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ, thế danh Phạm Văn 
Thương, sinh năm 1943 tại Paksé, Lào, quê quán 
tại tỉnh Quảng Bình, Việt Nam. 

- Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ là vị Giáo Phẩm cao 
cấp của Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 
trong nhiều thập niên qua. Hòa Thượng đã từng 
đảm nhận chức vụ Phó Viện Trưởng kiêm Tổng 
Thư Ký Viện Hóa Đạo GHPGVNTN. Trưởng Lão 
Hòa Thượng Thích Quảng Độ trước khi viên tịch 

đã cung thỉnh Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ đăng lâm pháp tịch Hội Đồng Trưởng 
Lão Viện Tăng Thống và truyền trao ấn tín và nhiệm vụ điều hành Viện Tăng 
Thống GHPGVNTN.

- Khi Hội Đồng Giáo Phẩm Trung Ương GHPGVNTN được tái dựng vào ngày 
21 tháng 8 năm 2022, Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ đã được suy tôn lên ngôi 
vị Chánh Thư Ký kiêm Xử Lý Thường Vụ Viện Tăng Thống GHPGVNTN. Vào 
tháng 5 năm 2021, Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ cùng chư tôn đức Tăng, Ni và 
Cư sĩ trong và ngoài nước thành lập Hội Đồng Hoằng Pháp để đẩy mạnh công 
cuộc hoằng dương Chánh Pháp.

- Cuối năm 2021, Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ cùng Giáo Sư Trí Siêu Lê Mạnh 
Thát và chư tôn đức Tăng, Ni và Cư sĩ trong Hội Đồng Hoằng Pháp GHPGVNTN 
đã thành lập Hội Đồng Phiên Dịch Tam Tạng Lâm Thời để tiếp tục sứ mệnh 
phiên dịch Tam Tạng Kinh Điển sang tiếng Việt mà Hội Đồng Phiên Dịch Tam 
Tạng do Viện Tăng Thống GHPGVNTN thành lập vào năm 1973 còn dang dở.

- Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ nguyên là Giáo Sư tại Đại Học Vạn Hạnh, Viện Cao 
Đẳng Phật Học Hải Đức Nha Trang, Tu Viện Quảng Hương Già Lam, là Chủ 
bút Tạp chí Tư Tưởng của Viện ĐH Vạn Hạnh.

- Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ cũng là nhà thơ, nhà văn, dịch giả, nhà nghiên 
cứu Phật Học lỗi lạc, với hàng chục tác phẩm dịch thuật và sáng tác đã được 
xuất bản.

- Hòa thượng viên tịch vào ngày 24 tháng 11 năm 2023, nhằm ngày 12 tháng 
10 năm Quý Mão tại Đồng Nai, Việt Nam.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

51

Tác phẩm trước tác

- Bát quan trai giới - Cửa Vào Tuyệt Đối - Chiến tranh, tình yêu, hoài niệm và 
truyện ngắn Võ Hồng - Dẫn vào Tâm Kinh Bát Nhã - Dẫn vào thế giới văn học 
Phật giáo - Du-già Bồ-tát giới - Duy-ma-cật Với Các Đại Thanh Văn - Duy tuệ 
thị nghiệp - Đạo Phật và thanh niên - Đối Biện Bồ Tát - Giấc mơ trường sơn 
thơ) - Giới Thiệu Phẩm Phương Tiện Thiện Xảo, Kinh Duy-ma-cật - Giới Thiệu 
Phẩm Văn-thù thăm bịnh, Kinh Duy-ma-cật - Giới thiệu Trung Luận kệ tụng - 
Phạn Tạng Hán đối chiếu toàn dịch - Giá trị đối chiếu trong những tương quan 
văn hóa - Góc Tùng - Huyền thoại Duy-Ma-Cật - Kinh Hoa Nghiêm: Lý tưởng 
Bồ-tát và Phật - Khái niệm về số trong Kinh Dịch - Lễ Tháng Bảy Cho Những 
Oan Hồn Phiêu Bạt - Lô Sơn Chân Diện Mục - Mười huyền môn: trật tự của 
thế giới trong tương quan vô tận - Nguồn gốc của một thế giới quan vô tận 
- Ngục trung mị ngữ - Nhân đọc Triết Học Thế Thân - Những điệp khúc cho 
dương cầm (thơ) - Những Giá Trị Phổ Quát Của Bồ Tát Hành - Piano Sonata 
14 - Phát Triển Tâm Từ - Phật Dạy Chăn Trâu - Reduction to the Nothingness 
- Sự hủy diệt của một trào lưu tư tưởng - Sư Thiện Chiếu - Tánh không luận là 
gì? - Tinh hoa triết học Phật giáo - Tư tưởng Phật giáo đối diện với hư vô - Từ 
Thiền đến Hoa Nghiêm - Thắng Man Giảng Luận - Thanh Sắc Thi Ca - Thiền 
và Bát-nhã - Thuyền ngược bến không - Tô đông pha những phương trời viễn 
mộng - Trật tự của thế giới trong tương quan vô tận - Trú xứ của Bồ-tát - Văn 
Minh Tiểu Phẩm - Về những minh họa từ Thiền Uyển Tập Anh

Dịch thuật

- A-tỳ-đạt-ma Câu-xá luận 1 - Các Tông Phái Phật giáo - Kinh Duy Ma Cật 
sở thuyết - Luận Thành Duy Thức - Tạp A-hàm - Tăng nhất A-hàm - Trung 
A-hàm - Trường A-hàm - Thiền Luận 2 và 3



52

Phụ bản 2: Cửu Tiểu Di-đà - Tranh ViVi



53

Ajahn Sumedho
Thích Nữ Giác Anh dịch

Hành trì Phật Pháp trong  
đời sống của người cư sĩ tại gia

K ính chào đại chúng, xin chào mừng tất cả mọi 
người đến với buổi nói chuyện chiều hôm nay. 

Chúng ta nhân cơ hội này ngồi lại với nhau để chiêm 
nghiệm Phật Pháp. Chúng ta dù đến từ những hoàn cảnh 
khác nhau, nhưng điều Phật Pháp đem lại cho chúng ta 
thì giống nhau, đó là niềm an lạc hạnh phúc. Cũng vì lẽ đó, 
nên chúng ta phải tập nhìn giáo lý Đức Phật từ nhiều khía 
cạnh khác nhau, từ nhiều góc nhìn khác nhau, để chúng 
ta có được một bức tranh toàn cảnh trên con đường tu tập.

Trí tuệ trong Phật Giáo đến từ cách chúng ta nhìn 
thông suốt mọi vật, mọi hoàn cảnh xung quanh. Hoàn 
cảnh không đem đến trí tuệ, mà trí tuệ phát sinh do cách 
chúng ta ứng xử với hoàn cảnh. Ai trong chúng ta cũng 
biết khái niệm người tốt là người như thế nào; người rộng 
lượng, người từ bi là người như thế nào. Về mặt lý thuyết 
ai cũng biết. Nhưng khi bắt tay vào thực tế, vấn đề là, 
chúng ta phải hành trì như thế nào, để trở thành người 
tốt, để trở thành người rộng lượng, để trở thành người có 
lòng từ bi, đặc biệt là trong hoàn cảnh của một người cư sĩ. 

Có một số người cho rằng, tu Phật chủ yếu dành cho 
người xuất gia. Họ còn nghĩ, kinh điển phần đông dành 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

54

cho người tu sỹ. Họ thấy hình ảnh của Đức Phật là một vị 
xuất gia, kinh điển đa phần do quý Ngài Tỷ kheo hỏi, Đức 
Phật trả lời. Những vấn đề trong Kinh, đa phần là những 
vấn đề của người Tỷ kheo/Tỷ kheo ni. Họ thấy, dường như 
hình bóng người cư sĩ rất mờ nhạt trong ba tạng kinh điển. 
Dường như con đường tu chứng không dành cho người tại 
gia hành trì. Nhưng sự thật có phải như vậy không, bây 
giờ chúng ta cần nhìn lại. 

Mình sẽ bắt đầu từ từ. Trong cuộc sống người cư sĩ, ai 
cũng có khuynh hướng cầu mong mọi việc, từ sức khoẻ, 
đến việc làm…, từ gia đình gần, đến gia đình xa, các con, 
các cháu… tất cả đều cầu nguyện cho mọi việc được thuận 
duyên tốt đẹp. Nhưng cuộc đời có thật sự diễn ra tốt đẹp 
như chúng ta mong muốn không? 

Mình có khuynh hướng hay suy nghĩ rằng, cuộc đời này 
mình đang làm cư sĩ, thôi để ráng có công việc tốt, ráng 
nuôi gia đình, ráng cho con khôn lớn, một khi mọi việc yên 
tâm tốt đẹp rồi, lúc đó sẽ từ từ bắt đầu tu. Khi lớn tuổi, 
bắt đầu đến việc tu, cũng muốn sao gặp được đạo tràng 
tốt, tìm cho được vị Thầy tốt, pháp tu tốt, rồi mới bắt đầu 
thực hành.

Nhưng cuộc đời vốn vô thường, mọi chuyện đều không 
chắc chắn. Đã có nhiều lúc trong cuộc đời, mình tưởng gặp 
chuyện tốt, ai dè lại là chuyện xấu. Những lúc gặp việc 
xấu, ai dè lại là việc tốt. Mình lấy góc nhìn từ chính mình 
để nhìn cuộc đời. Mình thấy mình tốt, mình thấy mình 
xấu, mình thấy mình giàu, mình thấy mình nghèo… Mình 
cứ lấy góc độ “mình” để đi tìm đạo. Vào đạo thì cũng lấy 
cái góc nhìn phát xuất từ cái “mình” để nhìn vị Thầy này, 
vị Sư kia… 

Các bạn nghĩ xem, cái “mình” vốn vô thường, không 
chắc chắn, mà lại làm thước đo để nhìn cái khác, thì cái 
khác làm sao đúng được. Hồi chúng tôi sống ở Thái, việc 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

55

quý Phật tử đến Chùa, rồi soi xét Chùa, soi xét chư Tăng 
thế này thế kia, chúng tôi gặp thường lắm. Họ cứ đặt một 
số điều kiện nào đó trong tâm họ, rồi họ lấy đó để phán 
xét bên ngoài. Các bạn nghĩ xem, cứ như vậy, thì làm sao 
chúng ta không bỏ lỡ những cơ hội tốt đẹp trôi qua trước 
mắt? 

Vì vậy, quán chiếu rõ Phật Pháp là một việc vô cùng 
quan trọng. Thay vì mong cầu mọi việc như ý mình, thì 
mình nhìn mọi việc bằng con mắt của Phật Pháp. Thay 
vì mong cầu mọi việc tốt đẹp, thì mình sống tốt đẹp với 
mọi việc mình có. Như vậy thì dù tu sỹ hay cư sĩ, giàu hay 
nghèo, thất nghiệp hay có việc làm, vấn đề ở chỗ nhìn đời 
bằng đôi mắt quán chiếu như thế nào.

Phật dạy, mình nên thường xuyên quán chiếu, nên 
thường xuyên tự hỏi bản thân. Cách sống của chúng ta 
như thế nào? Chúng ta có đòi hỏi nhiều quá không? Có 
muốn vừa được cái này, vừa được cái kia không? Chúng ta 
có đang làm cuộc đời mình đơn giản đi không, hay ngược 
lại, mình làm cho nó càng ngày càng phức tạp hơn? 

Việc tu cũng vậy, chúng ta có xem việc tu là một gánh 
nặng trong cuộc sống không? Chúng ta có xem việc tu là 
một trách nhiệm chồng chất thêm vào cuộc đời vốn dĩ đầy 
bận rộn của chúng ta không? Chúng ta có thấy việc ngồi 
Thiền hay công phu trở thành một công việc nặng nhọc, 
theo sau một chuỗi dài công việc tất bật trong ngày không? 

Quán chiếu là nhìn vừa rộng vừa sâu, thưa các bạn. 
Khi ta có thể thay đổi cách nhìn, thay đổi được góc nhìn, 
thì mọi việc sẽ khác đi. Thay vì thấy công phu là thêm 
công việc, thì ta thấy mỗi lần công phu là mỗi lần nghỉ 
ngơi, sau một ngày làm việc mệt mỏi. Mà thật như vậy, 
thiền hay công phu là cách để ta dừng tâm lăng xăng của 
chúng ta lại. Nhìn như vậy, thì mỗi giờ công phu sẽ là mỗi 
giờ nghỉ ngơi. Nếu tiếp tục nhìn như vậy, có vẻ như công 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

56

phu là một việc gì đó ít quan trọng nhất trong một ngày. 
Nhưng về lâu về dài, mới thấy công phu là thiện nhân, 
mang về một thiện quả.

Chúng ta thấy không, giờ hành thiền nào, giờ công phu 
nào, cũng là thời gian giúp chúng ta tập dừng lại. Dừng 
lại những lo toan, những phiền não, những giận hờn trong 
ngày… Công phu là dừng lại để tâm bớt dao động. Trong 
công phu, ta chỉ thấy ta là người quan sát mọi việc đang 
diễn ra mà thôi. Mọi việc đều tùy thuận nhân duyên, nhân 
quả của nó. Thay vì ta bị cuốn hút vào cảnh trần, thì giờ 
công phu là giờ chúng ta rút ta ra khỏi cảnh trần, đứng 
bên ngoài nhìn vào. Nhìn một cách khách quan, không 
còn chủ quan nữa. Mất cái chủ, mất cái ngã, cũng là lúc ta 
thấy vấn đề rõ nhẹ nhàng hơn. Cứ dần dần như thế, mỗi 
lần công phu là mỗi lần an vui. Công phu trở thành một 
món ăn ngon, một giấc ngủ say, không thể thiếu trong cuộc 
sống mình. Những giờ hành thiền, những giờ công phu 
như thế, cho ta cơ hội tách cái tâm bám víu ra khỏi vòng 
xoáy của đời thường. Thay đổi được góc nhìn như thế, ta 
không còn thấy nặng nề mỗi khi đến giờ công phu nữa.

Để phát triển con đường tu học, nhất là phát triển đời 
sống tâm linh, điều quan trọng trước tiên là giữ gìn giới 
hạnh. Có giới, ta mới có sự tôn trọng. Có sự tôn trọng, ta mới 
làm được những việc lớn. Năm giới là nền tảng bắt buộc cho 
cuộc sống của người cư sĩ. Tránh không sát sanh hại vật. 
Tránh không trộm cắp. Tránh không làm những việc dâm 
dục, không quan hệ không chính đáng. Tránh không nói sai 
sự thật. Tránh không lạm dụng thuốc, hay lạm dụng các 
loại nước uống làm say, làm nghiện. Đó là căn bản của đời 
sống đạo đức. Chúng ta đi từ từ vào từng giới. 

Giới đầu tiên là không sát sanh, không bạo hành. Mình 
có thể thấy rõ, không ai trong chúng ta muốn sát sanh hại 
vật. Không ai trong chúng ta có khuynh hướng sát hại kẻ 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

57

khác. Tuy nhiên, nếu nhìn qua khía cạnh bạo hành, thì đó 
là một việc khác, phải vậy không? Thật ra, bạo hành và 
sát sanh có ý nghĩa gần nhau. Bạo hành là con đường dẫn 
đến sát sanh hại vật không còn xa. Thật ra, nếu nhìn kỹ, 
ta sẽ thấy hiện nay chúng ta đang sống trong một xã hội 
đầy bạo hành. Chúng ta được khuyến khích ăn chúng sanh 
khác, giết chúng sanh khác là điều bình thường. Nhưng để 
phát triển đời sống tâm linh, ta cần phải phát triển sự 
tôn trọng chúng sanh khác, nhất là những chúng sanh 
thuộc thế giới côn trùng. Chúng ta càng cẩn thận và bảo vệ 
mạng sống của chúng sanh khác bao nhiêu, thì chúng ta 
càng cảm được sự tự trọng và nhận được sự tôn trọng của 
chúng sanh khác bấy nhiêu. Càng tôn trọng mạng sống 
của kẻ khác, tâm ta càng an vui. Rõ ràng, khi tâm khởi 
lên không thích sự hiện diện của một chúng sanh nào đó, 
thì chắc chắn đó không phải là tâm của sự an lạc rồi. Nếu 
ta cho mình cơ hội quán chiếu sâu hơn, ta sẽ thấy rõ, mỗi 
khi tâm bực bội, sợ hãi hay tức giận, khi nhìn thấy một 
dạng côn trùng nào đó, ta có khuynh hướng lấy quyền làm 
người của mình, muốn xóa đi sự hiện diện của côn trùng 
nhỏ nhít đó trước mắt ta. Ngay giây phút ấy là ta đang 
phạm giới, các bạn ạ. Ngược lại, không phạm giới sẽ là, 
mình gặp chúng sanh khác, dù chúng sanh đó to hay nhỏ, 
mình đều khởi lên sự tôn trọng, sự thương xót, cảm thương 
thân phận của chúng sanh đó, đang xuất hiện trước mắt 
mình. Thương người như thể thương thân, thương vật như 
thể thương thân nhân mình. Không dùng bất cứ loại bạo 
hành nào, với bất cứ loại chúng sanh nào, đó là giữ giới, 
thưa các bạn.

Giới kế tiếp là tránh không lấy những vật người khác 
không cho. Giới này tất nhiên là không trộm cắp, không 
ăn cướp. Tuy nhiên, xa hơn nữa, là khởi lên sự tôn trọng 
tài sản của người. Trong đó bao gồm không xoi mói, không 
dòm ngó tài sản của người khác. Sở dĩ có trường hợp thích 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

58

dòm ngó tài sản của người khác, là vì sự ích kỷ nhỏ mọn 
lớn quá, trước là không tôn trọng, sau là muốn dòm ngó, 
để sau này mình có cho hơn người. Đó là tâm không tốt. 
Điều đó không dẫn đến sự bình an. Không ích lợi gì cho 
cuộc sống tâm linh cả. Như vậy, tâm cần nên có là tâm 
tôn trọng, tâm bảo vệ vật sở hữu của người khác. Không 
nên lấy, không nên mượn không trả, không nên tùy tiện 
sử dụng mà chưa xin phép… Tu sĩ chúng tôi, được dạy rằng 
khi đến nhà cư sĩ không nhìn ngó lung tung, không đụng 
chạm vật dụng trong nhà cư sĩ, không khen ngợi đồ vật 
trong nhà cư sĩ, tránh cho người cư sĩ phải khó xử. Thậm 
chí khi thấy nhà cư sĩ trang hoàng sang trọng, đẹp đẽ, 
cũng không khen ngợi hay tán thán, giữ đúng mực thước 
oai nghi cần có của một người tu sĩ Phật giáo. Ở Thái, nếu 
chúng ta khen “ồ cái đồng hồ này đẹp quá”, thế nào họ 
cũng tặng cái đồng hồ đó cho ta. Đó là điều nên cẩn thận, 
nên tránh, không nên làm.

Giới thứ ba là giới không tà dâm. Quan hệ [tình dục] 
sai trái là đầu mối của biết bao phiền não hệ lụy, dai dẳng 
suốt cả cuộc đời con người. Không kiềm chế bản thân sẽ 
dẫn đến hàng loạt những cảm thọ tội lỗi, lo âu, sợ hãi… Khi 
phạm giới này rồi, chứng tỏ ta không hiểu gì về con người, 
về bản chất của sắc dục, về bản năng sinh lý… không có 
ranh giới giữa sắc dục và đạo đức, kết quả dẫn đến vô số 
những tệ hại cho cuộc sống của mình và gây đau khổ cho 
những người hệ lụy xung quanh. Nếp sống của tu sĩ chúng 
tôi là nếp sống cho phép chúng tôi dễ dàng gìn giữ giới này. 
Nếp sống của người cư sĩ phức tạp hơn, nên con đường gìn 
giữ giới này cũng khó khăn hơn, phức tạp hơn. Tuy vậy, cứ 
lấy trung thực làm chuẩn, lấy đạo đức làm nền tảng, đừng 
phá đi những mối quan hệ với người thân xung quanh bằng 
sự ích kỷ, sự tham đắm của riêng chúng ta. Thậm chí, nếu 
có nhóm người nào đó trên trái đất này ủng hộ cho sự đa 
thê chăng nữa, thì chúng ta cũng phải nhìn nhận rằng, đa 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

59

thê chỉ đem lại sự bất hạnh, sự nghi ngờ và làm dấy lên 
sự chia cách, ích kỷ, nhỏ nhen giữa người với người, trong 
chính gia đình người đó mà thôi. Càng không có lợi ích gì 
trên con đường chuyển hóa tâm linh. Chúng ta nên nhận 
thức và chấp nhận rằng, chúng ta đang mang thân người. 
Thân người là thân do dục sanh. Nói cách khác hơn, còn 
phàm phu là còn dục. Chúng ta nên nhìn “dục” như một 
khuynh hướng tự nhiên của kiếp người. Điều chúng ta nên 
làm là, mỗi khi dục khởi lên, ta không nên tiếp tay cho nó. 
Dục là đối tượng của vô thường, dục khởi lên, dục sẽ biến 
mất. Khi ta không can thiệp vào nó, đó là cách ta giữ giới. 
Nếp sống của người tu sỹ chúng tôi là nếp sống dễ dàng 
quán chiếu điều này. Nếp sống người cư sĩ của các bạn sẽ 
phải khó khăn hơn. Nhưng khó mấy, cũng phải cố gắng. 
Các bạn lấy sự trung thành, lấy đạo đức làm căn bản. Hay 
ít nhất lấy sự đồng thuận của xã hội làm nền tảng. Mối 
quan hệ có kết hôn nghiêm túc là giềng mối. Xã hội ngày 
nay, dần dần đến chỗ không còn quan trọng chuyện giấy tờ 
kết hôn nữa. Lúc đó, thì phải dùng sự tôn trọng bản thân 
và tôn trọng người khác để gìn giữ hạnh phúc và các mối 
quan hệ.

Thứ tư là tránh không nói dối, tránh không nói lời 
không chánh trực, không đúng sự thật. Gìn giữ giới này 
cũng bao gồm tránh không nói lưỡi đôi chiều, tránh không 
bàn tán việc người khác. Thật sự, giới này cũng khó giữ 
lắm. Vì xã hội và báo chí đều hoạt động dựa vào những chê 
trách, phán đoán nhận xét người khác. Mọi người chúng 
ta đang phung phí biết bao thời gian để suy nghĩ, để bàn 
luận vô bổ chuyện người khác. Họ thà nói chuyện không 
chân chánh, chứ không giữ sự bình yên của nội tâm. Mà 
khi đã mắc vào thói quen nhiều chuyện rồi, làm sao tránh 
khỏi việc nói thêm, nói bớt, nói không suy nghĩ, nói quá sự 
thật… Điều tệ hại nhất là chúng ta sẵn sàng phá hủy uy 
tín của người khác. Điều này độc ác ghê lắm. Vì có thể sẽ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

60

có người chết vì lời nói của ta. Có thể sẽ có người đau đớn 
vì lời nói của ta. Muốn tu, thì phải tránh tất cả những ác 
nghiệp này. Tránh càng xa việc nói lỗi người khác càng 
tốt. Vì nói lỗi người khác không có lợi mà chỉ có hại cho 
mình. Vì nói người khác càng nhiều thì làm người khác 
tổn thương càng nhiều. Ác nghiệp theo đó quay ngược lại 
mình càng nhiều. Giữ giới này là hết sức cẩn thận trong 
từng lời nói của mình. Hết sức có trách nhiệm trong từng 
phát ngôn của mình.

Giới thứ năm là không uống chất làm say, làm nghiện. 
Xã hội ngày nay có khuynh hướng chấp nhận uống rượu 
bia chút chút đều được, miễn không say thì thôi. Người 
tu sĩ chúng tôi hoàn toàn không uống các loại bia, rượu. 
Trong Luật có dạy, nếu phải dùng để pha chế thuốc, thì 
không quá hai giọt. Còn tất cả những chất gây nghiện như 
cần sa, ma túy… thì tuyệt đối không đụng vào. Vì sao người 
tu phải làm như vậy? Vì tu tập là chuyển hóa cuộc sống 
tâm linh. Tâm linh cần sự sáng suốt. Thậm chí, có người 
cho rằng, khi hút cần sa, thấy tâm thần thoải mái, thấy 
ta và thế giới hòa đồng một thể. Còn có trường hợp, người 
bệnh tâm thần ức chế, khi họ hút thuốc, thấy dễ chịu, bớt 
căng thẳng… Nhưng chúng tôi không cho đó là điều nên 
làm. Nếu có ai thật sự bị bệnh tâm thần, khi cần chúng 
tôi khuyên, chúng tôi vẫn khuyên, thà chịu đau đớn nhất 
thời, còn hơn phụ thuộc vào thuốc hút, để cả vật chất lẫn 
tinh thần đều trở nên yếu đuối. Nếu có ai bảo, hút thuốc 
vào thấy dễ chịu hòa đồng với mọi người, thấy mình và 
người như một. Chúng tôi hoàn toàn không đồng ý cái 
nhìn đó. Cái thấy hòa đồng với mọi người, mọi vật phải 
bắt nguồn từ chánh kiến trong nội tâm. Không thể bắt 
nguồn từ thuốc hay từ chất hóa học bên ngoài được. Tu tập 
chuyển hóa sẽ cho những bệnh nhân tâm thần thấy rõ, cho 
dù họ có bị bệnh đi nữa, thì căn bệnh đó cũng là đối tượng 
của vô thường, có đến và có đi. Ta cần bình tĩnh nhẹ nhàng 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

61

chấp nhận tất cả những sự thật đang diễn ra theo đúng 
nhân duyên của nó. Còn hơn là tìm cách chấm dứt qua sự 
nghiện ngập, sa lầy vào thuốc.

Thế giới ngày nay đang phải đối diện với một sự thật, 
con người đang bị mất niềm tin, mất phương hướng trong 
cuộc sống. Thế giới không còn chỗ đáng để tin cậy hoàn 
toàn. Thậm chí Liên Hiệp Quốc đang thành lập, để cố 
thống nhất một giá trị tương đối nào đó chung cho các quốc 
gia, nhưng dường như vẫn bất lực. Các tôn giáo lớn trên 
thế giới thì ngày ngày xung đột với nhau. Sẵn sàng sát 
phạt nhau để củng cố quyền lợi riêng. Thậm chí, các tôn 
giáo cùng tôn thờ chung một Chúa, cũng đang đánh phá 
lẫn nhau. Họ gây đau đớn cho nhau và gây đau đớn cho 
chính họ. Thật sự cái thế giới đang cần, là cần Giữ Giới. 
Năm giới này không thuộc tôn giáo nào, không thuộc giới 
tính nào, mà là nền tảng để xây dựng một đời sống hạnh 
phúc, và là căn bản cho một thế giới hòa bình.

Các bạn sẽ thấy rõ, khi nói năm giới. Tránh không cố 
ý sát sanh, tránh không cố ý nói dối, tránh không cố ý tà 
dâm… Xin được nhấn mạnh cụm từ ở đây “tránh không 
cố ý.” Các bạn sẽ thấy rõ, Phật không bảo “Không Được”, 
Phật không “cấm.” Phật khuyên tránh không cố ý. Vậy 
không cố ý nghĩa là gì?

Các bạn có để ý thấy đạo Do Thái và đạo Chúa, cả hai 
đều tin Chúa, đều tin Kinh Thánh. Trong Kinh Thánh có 
đoạn “cấm không được sát hại lẫn nhau”. Nhưng trên thực 
tế thì sao, Chúa thì cấm, nhưng đôi bên vẫn giết. Lịch sử 
của họ là lịch sử của những cuộc chiến, là những trang sử 
viết bằng máu. Vậy sao Chúa cấm mà họ vẫn làm?

Còn chúng ta giữ giới, là giữ sao? Giữ tránh không cố 
ý làm. Khi chúng ta phát nguyện giữ giới, nghĩa là chúng 
ta tự nói với lòng mình, từ nay, mỗi hành động của con 
làm, con xin cẩn thận, tránh không làm tổn thương chúng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

62

sanh khác. Các bạn có thấy, đó là một sự phát nguyện 
của nội tâm không? Đó là do chúng ta tự muốn làm như 
vậy, chứ không phải ai cấm chúng ta cả. Chúng ta tránh 
không cố ý làm hại ai, nghĩa là, tự chúng ta thấy thương, 
tự chúng ta cẩn thận, tự chúng ta không muốn làm ai tổn 
thương. Chúng ta không làm, không phải vì sợ ai phạt, sợ 
ai trách gì cả. Không làm không phải vị bị hăm dọa xuống 
địa ngục, mà không làm vì ta có lòng bi, ta tôn trọng sinh 
mạng của kẻ khác.

Để tôi kể quí vị nghe một câu chuyện nhỏ. Lúc tôi mới 
về Anh quốc, ở vùng Christhurst. Có một anh cư sĩ đó, anh 
ấy giỏi câu cá lắm. Tôi phải công nhận anh ấy có tài câu cá 
quá siêu đẳng. Một hôm tôi bước ra ngoài vào buổi sáng, 
tôi gặp anh ấy đang bắt cá. Tôi đứng bên này hồ nước, anh 
ấy đứng phía bên kia. Tôi chứng kiến anh ấy câu được một 
con cá rất lớn. Cá cắn câu, vùng vẫy trong đau đớn để cố 
thoát ra. Cá lớn nên nặng, càng vùng vẫy thì lưỡi câu càng 
cắm vào sâu hơn. Nhìn thấy đau lắm. 

Anh đó giỏi câu cá, nên anh đã dạy nhiều người trong 
làng câu cá. Và nhất là anh cũng tốt bụng, anh tập hợp 
những người khuyết tật lại, dạy cho họ tập câu. Những 
người khuyết tật cũng thấy vui với loại giải trí mới. Sau đó 
anh ấy và một số người dân Anh đến xin phép chúng tôi 
được câu cá trong hồ của Chùa. Họ bảo họ không giết, họ 
chỉ câu cá giải trí thôi. Cá cắn câu rồi họ sẽ bỏ cá trở lại vào 
hồ. Tôi bảo họ, cho dù bạn không giết, nhưng bạn có đặt 
trường hợp của bạn vào con cá không. Cá cũng là một loại 
hữu tình. Chúng sanh hữu tình đều biết đau như nhau. 
Mình nên tôn trọng sinh mạng và tránh làm tổn thương 
đến sinh linh khác. Hãy luôn nuôi dưỡng tâm từ bi đó. Hãy 
luôn cẩn thận và quán chiếu sâu vào nỗi đau của chúng 
sanh, để không giúp được thì thôi, ít nhất cũng đừng làm 
hại. Tôi giải thích cho họ như vậy, và họ không vào Chùa 
xin câu cá nữa.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

63

Thường xuyên quán các pháp như thế, dần dần sẽ phát 
triển được sự đồng cảm giữa mình và chúng sanh muôn 
loài. Sự tôn trọng mình, tôn trọng người chung quanh và 
tôn trọng tất cả chúng sanh sẽ lớn dần theo năm tháng 
thực tập. Tôi không muốn bị đau, chúng sanh khác cũng 
không muốn bị đau. Vì vậy, tôi tránh tối đa việc làm chúng 
sanh khác bị đau. Điều quan trọng nhất là tôi không cố ý 
làm ai bị tổn thương. Các bạn nhớ rõ “không cố ý.” Đôi khi 
ngay trong gia đình, người con muốn mẹ mình không làm 
điều gì đó, họ cố tình làm cho mẹ họ sợ hãi. Như vậy cũng 
là không giữ giới. Nói chuyện một cách hung dữ, bạo động, 
cũng là không giữ giới. 

Đời sống người cư sĩ ngoài việc lấy giữ giới làm nền tảng 
đạo đức, hằng ngày nên thực tập sự hào phóng rộng rãi. 
Tâm nhỏ hẹp là một chướng ngại trong việc tu đạo. Tâm 
rộng rãi là lối vào cho các thiện pháp. Những ngày tôi còn 
ở Thái, lúc đó tôi là thanh niên từ xã hội Mỹ qua Thái, nên 
rất ngạc nhiên với sự thành tâm cung kính của người Phật 
tử Thái đối với Tam Bảo. Tôi không tưởng tượng được, trên 
đời lại có một đất nước mà người người, nhà nhà đều thích 
bố thí và cúng dường. Thái Lan và Tích Lan là 2 đất nước 
Phật Giáo, cả hai đất nước này đều xiển dương mạnh mẽ 
nếp sống rộng rãi và bố thí. Tôi thấy những bà mẹ, từ sớm 
đã giáo dục các con biết bố thí, cúng dường. Con trẻ chỉ mới 
2, 3 buổi, ba mẹ đã đưa lên Chùa, hoặc ra đường, thành 
kính chắp tay sớt bát cúng dường chư Tăng. 

Tôi còn nhớ, hồi ở Thái, có đứa bé theo ba mẹ lên Chùa, 
cũng vừa lúc tôi có lon Pepsi. Tôi đưa lon Pepsi cho em, lập 
tức em cầm lon Pepsi chạy đi. Tôi dõi theo xem em đi đâu, 
thì ra em chạy đi mời các bạn xung quanh cùng uống. Em 
rót cho các bạn cùng tuổi, mỗi người một ngụm. Tôi khen 
thầm, còn nhỏ vậy mà đã biết chia sẻ rồi. Hồi còn nhỏ ở 
Mỹ, bằng tuổi đó tôi đâu biết rộng rãi như vậy. Trẻ con Mỹ 
thường có khuynh hướng íck kỷ. Cái gì đã cho rồi là quyền 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

64

sở hữu của nó. Nó giữ, nó xài, và không cho ai cả. Gia đình 
theo truyền thống Phật giáo ở Thái thì khác. Cha mẹ dạy 
các con sống rộng lượng từ rất sớm. Từ những hành động 
chia sẻ nho nhỏ, từ từ sẽ có những hành động rộng lượng 
lớn hơn. Thay vì cuộc đời chỉ có nhận vào và bám víu, từ từ 
sẽ là những thiện pháp cho đi và buông xả. 

Hạnh cho đi cần được thực tập từng bước. Ban đầu cho 
đi những điều nhỏ nhặt, sau đó cho đi những gì mình dư, 
dần dần cho đi những điều mình thích. Số lượng và chất 
lượng những điều mình cho đi dần dần lớn hơn và nhiều 
hơn. Tất nhiên cũng đồng nghĩa với việc, mình phải nâng 
trình độ tài năng của mình cao hơn, để mình có thể cho 
đi nhiều hơn. Cho đi là thiện pháp quan trọng trên con 
đường tâm linh. Trong mười pháp Ba la mật, bố thí cúng 
dường là pháp Ba la mật đầu tiên.

Như vậy, bố thí và giữ giới là hai pháp căn bản dẫn 
đến thánh quả. Sau đó trong đời sống hằng ngày, giữ gìn 
chánh niệm là điều tiếp theo. Chánh niệm là sự sáng suốt 
thấy mọi việc trôi qua trong vô thường, vô ngã, tâm lúc 
nào cũng rõ ràng và sáng suốt. Tu học là sự kết hợp tất cả 
những thiện pháp như vậy nhịp nhàng với nhau, không 
phải đợi ngồi xuống công phu hoặc về chùa tham dự khóa 
tu, mới là tu. 

Vì đời là vô thường, nên mọi người, mọi vật xung quanh 
sẽ luôn luôn thay đổi. Vì vậy, đòi hỏi chúng ta cũng phải 
có khả năng hòa nhập một cách nhanh chóng vào sự thay 
đổi vô thường của vạn vật xung quanh. Không thể nào ta 
cứ giữ tâm nhỏ hẹp cũ kỹ của chúng ta mà nhìn đời, nhìn 
người. Nếu ta không thay đổi, trước sau gì cuộc đời cũng 
quất mạnh vào sự cứng nhắc chấp trước của ta, lúc đó là 
khổ.

Ngược lại, với một nội tâm sáng suốt, với một trái tim 
rộng mở, cho dù cuộc đời thay đổi, cho dù hoàn cảnh thuận 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

65

duyên hay trắc trở, ta vẫn có thể tự tại, bình an hòa nhập 
sống vui với đời.

Cuộc sống của người cư sĩ với nhiều hoạt động khác 
nhau trong một ngày, thật ra là cơ hội tốt cho chúng ta 
quán chiếu, thực tập giữ giới, sống rộng lượng, sống chánh 
niệm và huấn luyện tốc độ buông bỏ sự chấp trước, vốn 
luôn ghì chặt trong nội tâm, để bắt kịp tốc độ thay đổi vô 
thường của cuộc đời và hoàn cảnh xung quanh. Đó là nếp 
sống mà Đức Phật đã dạy trong suốt một đời hoằng pháp 
của Ngài.

Kính chúc quý vị nhiều an lạc, an vui trong đời sống vô 
thường này.

Ajahn Sumedho 
Giảng tại tu viện Amaravati, UK, năm 1986

Thích Nữ Giác Anh dịch Anh Việt.
Sydney, chùa Pháp Bảo, tháng 5 năm 2024

Ngài Sumedho là một bậc trưởng lão cao quý không chỉ đối 
với Hoàng gia Thái, cộng đồng Phật tử Thái, mà Ngài còn 
là một trong những bậc long tượng quí hiếm của Phật Giáo 
trên thế giới. 
Hiện nay với 90 tuổi đời, 58 tuổi đạo, sức khoẻ Ngài vẫn 
tốt. Ngài vẫn thường xuyên giảng pháp cho thính chúng 
tại tu viện Amaravati Monastery, Hemel Hempstead, Anh 
quốc. Bài pháp này Ngài Sumedho giảng về pháp hành 
trì cho quý cư sĩ tại gia vào năm 1986, cũng ở Anh. Các 
bạn có thể theo dõi video nguyên bản theo đường link sau: 
https://meridian-trust.org/video/practice-in-lay-life/



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

66

Giới thiệu sơ lược về tác giả 
Ajahn Sumedho

- Thiền sư Ajahn Sumedho, người Mỹ, thế danh 
Robert Karr Jackman, sinh ngày 27 tháng 7 năm 
1934. Là một trong những thiền sư phương Tây 
tu tập theo truyền thống Phật giáo Theravada của 
Thái Lan và là đệ tử của thiền sư Ajahn Chah. 

- Thiền sư là Tu viện trưởng của Tu viện Amaravati, 
Vương quốc Anh từ khi chính thức thành lập năm 
1984 cho đến khi ẩn dật vào năm 2010.

- Thọ đại giới tỳ-kheo năm 1967, ngài Ajahn Sumedho được xem là vị tăng sĩ 
nổi bật trong dòng truyền thừa của Phật giáo tại phương Tây và trong truyền 
thống thiền ẩn cư của Thái Lan. Những bài giảng của ngài rất thực tiễn, giảng 
giải trực tiếp và đơn giản dễ hiểu, thường đi thẳng vào vấn đề, chú trọng đến 
sự tu tập tỉnh thức và vận dụng ngay trong cuộc sống hằng ngày, tập trung 
vào sự thực hành tu tập hơn là những khái niệm lý thuyết trừu tượng. 

Giới thiệu sơ lược về dịch giả
Thích Nữ Giác Anh

- Sư Cô Thích Nữ Giác Anh là đệ tử xuất gia của Hòa 
Thượng Thích Bảo Lạc, Phương Trượng Tự Viện 
Pháp Bảo và Thiền Lâm Pháp Bảo, Sydney. 

- Sinh ngày 4.2.1977 tại Sài Gòn, Việt Nam, xuất 
gia năm 2000, thọ Sa-di ni vào năm 2002, thọ 
giới Thức-xoa-ma-na vào năm 2004, và Tỳ-kheo 
ni năm 2008 (là Thủ Khoa tại Đại Giới Đàn Pháp 
Chuyên, Viên Giác, Đức Quốc). 

- Hiện là quyền trụ trì Tự Viện Pháp Bảo, Australia.
- Tốt nghiệp văn bằng Cử Nhân tại Việt Nam vào năm 1998. 
- Năm 2002, tốt nghiệp M.A of Education and Language - University of Western 

Sydney. 

- Năm 2008, tốt nghiệp M.A of Buddhist Studies - University of Sydney.



67

T r a n g  T h ơ  

TÙY ANH

MƯA CHIỀU NƠI THẢO AM

Cơn mưa nhỏ đã trầm luân mấy kiếp
Những giọt thầm vẫn lặng lẽ ngoài hiên
Như giọt kinh xoa dịu những ưu phiền
Tâm bất ổn hoang mang nhiều dự tưởng

Biết về đâu vân du chưa định hướng
Mà chiều nay mưa giữ bước chân hoang.
Trong thảo am nhìn cảnh vật điêu tàn
Núi lặng lẽ nhìn dòng sông tĩnh lặng

Con đò qua mang tiếng hò quạnh vắng
Nghe não nề chở thân phận lẻ loi.
Xuôi về đâu mai mốt cuộc đời tôi?
Câu hỏi đó bao lần tôi tự hỏi.

Câu trả lời chỉ âm vang tiếng dội,
Đất thênh thang thiếu một cõi đi về
Trời cao rộng thiếu một mảnh tình quê,
Còn nơi đây cuộc đời là quán trọ.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

68

Mà cuộc tình cũng chỉ là hơi thở,
Đưa ta về miền Tịnh Độ Di Đà.
Cuộc hành trình tưởng còn mãi rất xa,
Suy nghĩ lại nhờ cơn mưa từ độ.

Dạy pháp môn cho tâm an liễu ngộ,
Trì Tịnh Độ thoát bể khổ trầm luân
Là đường về xứ Phật ở dương trần
Niệm câu kinh thường niệm Nam Mô Phật
Đời vô thường pháp Phật thật vô biên.

(Hamburg, ngày 12.7.2020)

LÒNG TRẦN

Người về tắm suối Hoa Nghiêm
Nghe kinh phổ độ bên triền sắc không
Lòng tôi tan giữa dòng sông
Mà dòng sông vẫn mênh mông chảy hoài.

Tình riêng gởi ở quê ngoài
Nghĩa chung e cũng lạc loài dấu chân
Một lần đi, hẳn trăm năm
Quê hương ơi, thấy tuy gần mà xa!

Từ tôi khuất nẻo quan hà
Chim âu theo đợt phù sa hót buồn
Ngàn xưa ủ dột mưa tuôn
Mà nay chớp bể mưa nguồn còn đau.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

69

Nào ai thao thức đêm thâu
Nghe chuông trên bến giang đầu khai kinh
Chập chờn trong cuộc phù sinh
Thấy tâm hư huyễn, thấy tình hư vô!

Mai rồi về cõi hoang sơ
Lòng trần cũng trắng như tờ kinh thư
Người đi vui với phong vân
Tôi về với bụi hồng trần hóa thân…

(Thất Sơn, 18.4.99)

THỜI KINH NGUYỆN 

BÊN THÀNH CỔ THÁP

một thời kinh nguyện,
một tiếng kinh cầu
niệm câu vô thường niệm
giữa khung trời bao la huyền nhiệm
mây trắng thảnh thơi, thanh khí nhiệm mầu
an nhiên như gió thổi qua mau.

chí tâm đảnh lễ
một câu kệ,
một hồi chuông
từng giọt sương buông
như nguồn từ chảy về từ vô lượng kiếp.
buông xả, buông xả hết
tà kiến, tạp niệm, chấp ngã, vọng tâm
đã bao lần bồ tát đại nguyện hóa thân
từ bi cứu độ.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

70

con quỳ đây cầu xin gia hộ
ngơ ngác giữa hư vô
dưới chân phù đồ,
bên thành cổ tháp trùng trùng cao ngất
ôm vào lòng xá lợi trầm tích mấy ngàn năm!
bao lợi danh cũng đã chôn vào lòng đất
chỉ còn lời kinh theo gió quyện hương trầm!
bốn cõi hồng trần
thơm hương bát nhã
trong lời kinh thâm nghiêm cao cả
mong chúng sanh mau thoát nẻo luân hồi.

(trong chuyến hành hương Sri Lanka, tháng 7.2011)

Cổ tháp tại Anuradhapura, Sri Lanka (Tích Lan) - Ảnh: Tùy Anh



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

71

DƯỜNG NHƯ VẲNG TIẾNG LĂNG NGHIÊM

Dường như buổi sáng mưa rào
Mà nghe tiếng mõ nhập vào tiếng kinh
Nhạt nhòa chim gọi bình minh
Gió trầm hương cũng phiêu linh phương nào.

Dường như kinh nguyện ngọt ngào
Ngỡ mình đang giữa mùa đào ngát hương
Chập chờn nửa giấc triêu dương
Tiếng tiêu vọng khúc nghê thường liêu trai…

Dường như tuyệt đỉnh non đoài
Tử sinh đã nhập từ loài vô sinh
Trầm luân trong cõi vô minh
Đổi thay vẫn chuyện vô tình phủ vây.

Dường như tình ý vơi đầy
Nên nghe dông gió mưa bay cuối mùa
Vẫn thời kinh cổ xa xưa
Vẫn nghe độ lượng cho vừa lòng nhau.

Dường như kinh điển mở đầu
Mà trong vô thỉ dãi dầu vô chung
Cũng từ duyên khởi trùng trùng
Nên trong duyên diệt hợp cùng duyên sanh.

Dường như hành hiệp phước lành
Cùng chuyên trì niệm cùng hành phước duyên
Lắng lòng nghe tiếng Lăng Nghiêm
Nghe tâm thanh tịnh, nghe phiền não qua…

(Hamburg, 05.4.2021)



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

72

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Nhà văn, nhà thơ Tùy Anh (1939-2023)

- Tên thật: Nguyễn Hòa, bút danh: Phù Vân (văn) và 
Tùy Anh (thơ), Pháp danh Nguyên Trí, quy y từ 
nhỏ tại chùa Diệu Đế, Huế Việt Nam.

- Sinh ngày 10.05.1939 tại Huế/Việt Nam.
- Học sinh Quốc Học Huế, Tú Tài II (1960).
- Kỹ Sư Thủy Lâm (Saigon).
- Cao Học Quản Trị Kinh Doanh (Saigon).

- Trưởng Ty Thủy Lâm Quảng Nam (1964-1968).

- Trưởng Ty Thủy Lâm Đà Nẵng (1969-1973).

- Kiêm nhiệm Trưởng Khu Thủy Lâm Vùng I Chiến Thuật (1970-1973).

- Chuyên viên Thủy Lâm Saigon (từ 1973-1975).

- Tù cải tạo từ năm (1975-1978).

- Vượt biển và định cư tại Hamburg, Cộng Hòa Liên Bang Đức (1980).

- Ban Chấp Hành Trung Tâm Văn Bút Âu Châu/Văn Bút Việt Nam Hải Ngoại từ 
năm 1987. 

- Cộng tác với Báo chí: Độc Lập (Đức), Lửa Việt, Làng Văn (Canada) từ năm 
1983.

- Chủ Bút Báo Viên Giác từ năm 1995. 

- Qua đời ngày 18 tháng 8 năm 2023 tại bệnh viện Asklepios Klinikum Harburg 
Đức quốc.

* Đã xuất bản:

+ Ngoài Xa Dấu Chân Mây (Tùy Anh - Thơ, Viên Giác, 1994)

+ Trầm Ngãi Thiết Tha (Tùy Anh - Thơ, Viên Giác, 1997)

+ Khúc Hát Tiêu Dao (Tùy Anh - Thơ, Viên Giác, 2000)

+ Lão Hũ Chìm (Phù Vân - Tập truyện, 2004)

+ Còn Đó Những Tinh Anh (Phù Vân - Tạp Văn, Viên Giác Tùng Thư, 2019)

+ Cũng Đành Dâu Bể Với Thời Gian (Thơ, Viên Giác Tùng Thư, 2023)



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

73



74

Phụ bản 3: Lễ Chùa - Tranh Cát Đơn Sa



75

Thích Nguyên Siêu

CÁC MỐI TƯƠNG QUAN TỐT  
CỦA GIA ĐÌNH, XÃ HỘI

T ự bản chất của đạo Phật là cao siêu và giải thoát 
thế gian, nhưng sự cao siêu và giải thoát thế 

gian này không có nghĩa là ly khai thế gian để tự tồn. Theo 
quan điểm của một số người thì đạo Phật là xuất thế gian, 
nằm ngoài tầm tay của con người trong xã hội, và chẳng 
thể có một mối tương quan thiết thực đối với con người, 
đạo Phật không tham dự vào cuộc đời để nhận diện khổ 
đau và đoạn diệt khổ đau. Hoặc họ còn cho rằng giáo lý 
đức Phật dạy không thể áp dụng cho những nam nữ cư sĩ 
tại gia, sống đời bình thường có vợ con gia đình, mà nếu ai 
muốn giải thoát đời mình là phải xa lánh cuộc đời, tìm nơi 
xa vắng tĩnh mịch để tu thân. Theo quan niệm này thật 
nông cạn và sai lầm. Đó là quan điểm của những người 
thiếu suy tư và hiểu biết về nội dung giáo pháp của đức 
Phật.

Sự xuất hiện của đạo Phật không chỉ dành riêng cho 
các hàng tu sĩ, cũng như giáo lý của đức Phật không phải 
chỉ dạy cho những người vứt bỏ chiếc áo thế gian, khoác 
áo nâu sồng sống đời khổ hạnh nơi núi rừng, mà tinh thần 
giáo nghĩa của Ngài phổ cập quần chúng không phân biệt 
giai cấp, màu da hay chủng tộc. Vì vậy, thực chất giáo lý 
đạo Phật đã đem lại cho đời sống con người một nếp sống 
lành mạnh và linh hoạt. Nội dung của một đời sống thanh 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

76

bình hợp pháp và tiến bộ. Giáo pháp này không phân biệt 
cho tu sĩ hay cư sĩ mà là chung cho tất cả con người, nếu ai 
ý thức và lãnh hội được thì chính bản thân họ có thể hành 
trì trên bước đường tu đắc.

Có một số người đã phiến diện nhận định rằng đời sống 
yên tịnh phải là một đời sống xa hẳn xóm làng, dấn thân 
vào thâm sơn cùng cốc để tĩnh tọa tư duy, còn những người 
sống đời tục gia cư sĩ thì sẽ không thu hoạch ích lợi gì cho 
bản thân qua việc hành trì giáo lý Phật dạy. Thật ra không 
phải như vậy, vì rằng người có một đời sống tĩnh mịch, 
trầm lặng trong núi rừng nhưng nếu tâm họ không thanh 
tịnh, bị dao động và nhiễm ô thì đối với đời sống này không 
đem lại lợi ích cho sự tu hành. Còn ngược lại, một người 
vẫn sống đời bình thường trong xã hội nhưng nếu tâm họ 
được thanh tịnh, trong sáng. Họ biết áp dụng giáo lý Phật 
dạy cho bản thân đời sống họ một cách hữu hiệu thì điều 
chắc chắn là họ vẫn không thua kém người sống đời núi 
rừng u tịch.

Đạo Phật là đạo cho con người và của con người, cho 
nên đã là con người là có khả năng lãnh hội, mà không 
nhất thiết phải dành cho hạng người này mà không lợi ích 
cho hạng người kia. Trong những lời dạy của Phật, chúng 
ta thấy rất nhiều chỗ đã nói lên tinh thần chứng đắc của 
hàng tại gia cư sĩ. Chẳng hạn như trong kinh Tăng Chi 
Bộ đã chứng minh: Một nữ đệ tử Phật, trong khi làm bếp, 
nhìn những thức ăn đổi màu trong chảo dầu sôi, và ngộ 
được lý vô thường, sự vật vô ngã. Hay một dịp khác tu sĩ 
Vacchagalta trong khi du hành và đến chỗ Phật, ông ta 
đã hỏi Phật có ai sống đời vợ con gia đình, theo giáo pháp 
Phật, thực hành và chứng đắc bậc Thánh cao ngay trong 
đời này không? Đức Phật đã giải đáp rằng không phải chỉ 
có một người, mười người, hai mươi người mà có cả trăm 
ngàn người khác đã y theo lời dạy của Thế Tôn, hành trì 
và chứng ngộ ngay trong đời này…



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

77

… Giáo pháp của đức Phật được áp dụng vào đời sống 
con người một cách thiết thực và hữu ích, vì vậy, những ai 
đã tự thánh thiện hóa bản thân mình mà vẫn sống giữa 
cộng đồng xã hội và đem sự thánh thiện đó làm lợi ích cho 
mọi người trong mọi trường hợp, thì đó chính là tinh thần 
đạo Phật hiện đại hóa, thanh lọc từ bản thân đến gia đình 
và xã hội. Giáo lý đức Phật đã đi hẳn vào lòng người và đến 
từng cá nhân, giáo pháp đã vì “hạnh phúc cho muôn loài, 
vì an lạc cho muôn loài, vì lòng thương tưởng cho đời, vì lợi 
ích, vì hạnh phúc, vì an lạc cho loài trời, loài người.” Chính 
vì yếu điểm này mà giáo lý đức Phật đã thể nhập tất cả 
mọi giai tầng chúng sanh, trong đó đức Phật đã không xem 
nhẹ vai trò tu hành của hàng nam nữ cư sĩ có đời sống gia 
đình. Và do đó đức Phật đã bằng tinh thần khế cơ, bằng 
mọi phương tiện thiện xảo, đã giáo hóa rất nhiều các nam 
nữ cư sĩ đủ mọi giai cấp, các thành phần trong xã hội, và 
đủ mọi lứa tuổi, vì hàng đệ tử tại gia đầy đủ các đức hạnh 
và khả năng tu tập. Như những yếu tố thiết thực đối với 
người cư sĩ mà Phật đã dạy, được dẫn ra từ Kinh sau đây: 
Trường hợp Singāla (Thiện Sanh), một chàng trai trẻ tuổi, 
cứ mỗi buổi sáng thức dậy, tắm rửa sạch sẽ và thay quần 
áo mới rồi lễ bái sáu phương: đông, tây, nam, bắc, thượng 
và hạ, vì chàng đã theo lời di chúc trước giờ trăn trối của 
người cha và thực hành một cách kính cẩn. Sau khi đức 
Phật thấy vậy, liền giáo hóa chàng thanh niên, đảnh lễ 
sáu phương trong thánh pháp luật của bậc Thánh là nói 
lên mối tương quan của con người. Phương đông là quan 
hệ cha mẹ đối với con cái, phương nam là quan hệ thầy với 
trò, phương tây là quan hệ vợ chồng, phương bắc là quan 
hệ bạn bè quyến thuộc, phương dưới là quan hệ chủ với tôi 
tớ, phương trên là quan hệ tu sĩ đối với cư sĩ.

Sự đảnh lễ, kính trọng ấy là điều nhân nghĩa của con 
người, là nếp sống đạo đức trong tinh thần nhân vị. Đối 
tượng của sự đảnh lễ nơi đây chính là đối tượng thiêng 
liêng khả kính. Vì vậy, đó là sáu mối quan hệ thiêng liêng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

78

có ý nghĩa và cao quý của con người. Đối tượng đảnh lễ này 
nói lên tinh thần ý thức trách nhiệm cao độ, thiết thực và 
nhân bản, vì rằng tinh thần thực tiễn của sự đảnh lễ chính 
là thể hiện những điểm mà trong bổn phận của con người 
phải làm để xây dựng mối tương giao tốt, ngay trong cuộc 
sống có sự điều hòa giữa người với người hầu đem lại sự an 
lạc và hạnh phúc cho mình và tất cả.

a. Sự tương giao tốt giữa cha mẹ và con cái
“Này gia chủ tử, có năm trường hợp, người con phải 

phụng dưỡng cha mẹ như phương đông: ‘Được nuôi dưỡng, 
tôi sẽ nuôi dưỡng lại cha mẹ. Tôi sẽ làm bổn phận đối với 
cha mẹ, tôi sẽ giữ gìn gia đình và truyền thống, tôi bảo vệ 
tài sản thừa tự, tôi sẽ làm tang lễ khi cha mẹ qua đời.’

“Này gia chủ tử, được con phụng dưỡng như phương 
đông, theo năm cách như vậy, cha mẹ có lòng thương 
tưởng đến con theo năm cách. Ngăn chặn con làm điều ác, 
khuyến khích con làm điều thiện, dạy con nghề nghiệp, 
cưới vợ xứng đáng cho con, đúng thời trao thừa tự cho con. 
...Như vậy, phương đông được che chở, được trở thành an 
ổn và khỏi các sự sợ hãi.”

Tình thương của cha mẹ đối với con cái là tình yêu thiêng 
liêng. Chính tình yêu này là sức sống mãnh liệt nuôi lớn con 
người, trong môi trường sinh hoạt. Đức Phật dạy: “Cha mẹ 
chính là Phạm Thiên Thượng Đế.” Ý nghĩa này nói lên ý 
niệm cao cả và tôn quý trong thân phận con người mà đức 
Phật đã hệ thống chung giữa cha mẹ và con cái.

Tình yêu thương, bổn phận chăm sóc là điều hẳn nhiên 
của cha mẹ đối với con cái. Vì chính bổn phận tất yếu đó 
mà người ta đã ca tụng tình cha mẹ cao như trời, sâu tợ 
biển, mênh mang như đồng lúa chín ngọt ngào. Tình yêu 
của mẹ ngọt lịm như buồng cau và đậm đà như xôi nếp 
quạ. Con người đã thi vị hóa tình mẹ cha qua thơ văn để 
nói lên một cái tình chân thật, tự nhiên, rạt rào vô tận. 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

79

Trong ý nghĩa tình tự này mà cha mẹ có bổn phận xây 
dựng đời sống cho con mình được trưởng thành một cách 
thiết thực: cha mẹ phải quan tâm đến con cái, dắt dẫn 
chúng tránh xa sự lỗi lầm bất chánh, tạo điều kiện tốt để 
chúng tiến thân trong môi trường thuận lợi, phải ý thức 
trách nhiệm để kiện toàn nhân cách, cũng như sau khi 
người con lớn khôn, chọn nơi cưới gả hợp pháp và xứng 
đáng, có điều kiện thiết lập hạnh phúc lứa đôi. Và cuối 
cùng là phải san sẻ, phân phối gia tài công bằng vì tình 
thương chân thực. Đây chính là ý nghĩa của tình thương 
được cụ thể hóa, đi vào nếp sống thực tế của người con mà 
cha mẹ đã dành cho. 

Song song với tình thương yêu của cha mẹ, người con 
cũng nói lên vai trò của mình đối với song thân. Nghĩa 
là người con phải chăm nom, săn sóc cha mẹ khi già yếu, 
phải làm tất cả những việc gì mà thấy rằng việc đó đem 
lại sự bình an cần thiết cho cha mẹ, giữ gìn danh dự gia 
phong để kế tục truyền thống gia đình, biết bảo vệ gia sản 
mà cha mẹ đã để lại cho mình, và cuối cùng làm tang lễ 
khi cha mẹ qua đời.

Đây chính là những yếu tố xây dựng gia đình có hạnh 
phúc hữu hiệu, là sợi dây thắt chặt tình thương yêu giữa 
cha mẹ và con cái, là trách nhiệm qua lại giữa vai trò người 
con và bổn phận cha mẹ bất khả phân.

b. Sự tương giao tốt giữa thầy và trò
“Này gia chủ tử, có 5 cách, đệ tử phụng dưỡng các bậc 

sư trưởng như phương nam: đứng dậy (để chào), hầu hạ 
thầy, hăng hái học tập, tự phục vụ thầy, chú tâm học hỏi 
nghề nghiệp. Này gia chủ tử, được đệ tử phụng dưỡng như 
phương nam theo năm cách như vậy, các bậc sư trưởng 
có lòng thương tưởng đến các đệ tử theo năm cách: Huấn 
luyện đệ tử những gì mình đã được khéo huấn luyện, dạy 
cho bảo trì những gì mình được khéo bảo trì, dạy cho thuần 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

80

thục mọi loại nghề nghiệp, khen đệ tử với các bạn bè quen 
thuộc, bảo đảm nghề nghiệp cho đệ tử về mọi mặt. Này 
gia chủ tử, như vậy là các bậc sư trưởng được đệ tử phụng 
dưỡng như phương nam theo năm cách và sư trưởng có 
lòng thương tưỏng đến các đệ tử theo năm cách. Như vậy, 
phương nam được che chở, được trở thành an ổn và khỏi 
các sự sợ hãi.”

Trong tinh thần trách nhiệm, bổn phận của thầy giáo 
là phải có lương tâm nghề nghiệp và dốc hết khả năng của 
mình sẵn có để tô bồi, huấn luyện người học trò của mình 
chóng thành đạt nên người, phải hướng dẫn học trò có quy 
tắc, phương pháp để chọn bạn và chọn nghề, chỉ dạy nghề 
nghiệp thiết yếu để sau khi học xong, người học trò có điều 
kiện giữ vững đời sống. Trong ý nghĩa giáo dục này, chính 
là trách nhiệm của môi trường giáo dục ngày nay với tinh 
thần dạy dỗ chuyên môn và dạy nghề nghiệp là tinh thần 
giáo dục hiện đại và thiết thực trong đời sống cộng đồng 
xã hội.

c. Sự tương giao tốt giữa vợ và chồng
“Này gia chủ tử, có năm cách, người chồng phải đối xử 

với vợ như phương tây: kính trọng vợ, không bất kính đối 
với vợ, trung thành với vợ, giao quyền hành cho vợ, sắm 
đồ nữ trang cho vợ. Này gia chủ tử, được chồng đối xử như 
phương tây theo năm cách như vậy, người vợ có lòng thương 
tưởng theo năm cách: thi hành tốt đẹp bổn phận của mình, 
khéo tiếp đón bà con, trung thành với chồng, khéo gìn giữ 
tài sản của chồng, khéo léo và nhanh nhẹn làm mọi công 
việc. Này gia chủ tử, người vợ được người chồng đối xử như 
phương tây theo năm cách và người vợ có lòng thương tưởng 
chồng theo năm cách. Như vậy, phương tây được che chở, 
được trở thành an ổn và khỏi các sự sợ hãi.”

Tình yêu vợ chồng được xem là một tình yêu cao cả. Tự 
thân của tình yêu này gọi là đời sống gia đình thiêng liêng 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

81

(sadārabrahma cariya). Trong ý nghĩa này, brahma nói lên 
mối quan hệ và sự kính trọng bền chắc và lâu dài, vì vợ 
chồng phải chung thủy nhường nhịn, kính trọng và hiểu 
nhau, phải có bổn phận đối với nhau thì đời sống gia đình 
mới có hạnh phúc và thực tế giá trị sống. Chồng lúc nào 
cũng phải tôn trọng và không bao giờ thiếu sự thành thật 
và kính nể đối với vợ, phải biết chăm sóc vợ có một đời sống 
đầy đủ không thiếu tiện nghi, để vợ khỏi vất vả mưu sinh 
và luôn luôn làm vợ hài lòng bằng cách biếu tặng những đồ 
trang sức. Cho vợ những điều kiện này chính là nói lên vai 
trò tương giao thiết thực của chồng đối với vợ. Và để thể 
hiện bổn phận của mình, người vợ cũng phải chăm nom 
nhà cửa, phải khéo léo xử sự để làm vui lòng bạn bè, người 
thân thuộc trong nhà. Phải thành thật và yêu thương chân 
thành, chung thủy, biết giữ gìn tiền của do chồng giao phó, 
phải khôn ngoan quán xuyến mọi việc trong gia đình.

Đó chính là ý nghĩa hạnh phúc được thực hiện bằng 
hành động mà đức Phật đã không quên đề cập đến, ngay 
cả những điều nhỏ nhặt như yêu mến vợ và trao cho vợ 
những tặng vật, chứng tỏ đức Phật đã sâu sắc tâm lý và 
thắm đượm ý nghĩa tình người.

d. Sự tương giao tốt giữa bạn bè và bà con láng 
giềng
“Này gia chủ tử, có 5 cách vị thiện nam tử đối xử với 

bạn bè như phương bắc: bố thí, ái ngữ, lợi hành, đồng sự, 
không lường gạt. Này gia chủ tử, được vị thiện nam tử đối 
xử như phương bắc theo 5 cách như vậy, bạn bè có lòng 
thương tưởng theo 5 cách: che chở nếu vị thiện nam tử 
phóng tử, bảo vệ tài sản của vị thiện nam tử nếu vị này 
phóng túng, trở thành chỗ nương tựa khi vị thiện nam tử 
gặp nguy hiểm, không tránh xa khi vị thiện nam tử gặp 
khó khăn. Kính trọng gia đình của vị thiện nam tử. Như 
vậy các bạn bè được vị thiện nam tử đối xử như phương 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

82

bắc theo 5 cách và bạn bè có lòng thương tưởng theo 5 
cách. Như vậy phương bắc được che chở, được trở thành an 
ổn và khỏi các sự sợ hãi.”

Sự liên hệ thứ tư này, chính là tình bạn bè, bà con hàng 
xóm. Mọi người phải đối xử hòa ái nhân từ với nhau. Phải 
nói lời nhỏ nhẹ êm tai, cùng làm lợi ích chung cho nhau, 
ôn hòa, thương yêu, đùm bọc lẫn nhau mà không tranh 
chấp, giúp đỡ trong mọi hoàn cảnh và không từ bỏ nhau 
khi hoạn nạn.

e. Sự tương giao tốt giữa chủ và nhân công
“Này gia chủ tử, có 5 cách một vị thánh chủ nhân đối 

với hàng nô bộc như phương dưới: giao việc đúng theo sức 
của chúng, lo cho chúng ăn uống và tiền lương, điều trị cho 
chúng khi bịnh hoạn, chia sẻ các mỹ vị đặc biệt cho chúng, 
thỉnh thoảng cho chúng nghỉ phép. Này gia chủ tử, các 
hàng nô bộc được thánh chủ nhân đối xử như phương dưới 
với 5 cách kia, có lòng thương đối với chủ nhân theo 5 cách 
như sau: dậy trước khi chủ dậy, đi ngủ sau chủ, tự bằng 
lòng với các vật đã cho, khéo làm các công việc, đem danh 
tiếng tốt đẹp cho chủ... Như vậy phương dưới được che chở, 
được trở thành an ổn và khỏi các sự sợ hãi.”

Vai trò của người chủ phải ý thức bổn phận của mình 
đối với tôi tớ hay người giúp việc, giao công việc phải lượng 
sức và tùy khả năng trả lương bổng đầy đủ và xứng đáng, 
phải cấp phát thuốc men biếu tặng đồ vật. Ngược lại, trong 
thân phận của người giúp việc cũng phải siêng năng cần 
mẫn, không được biếng nhác, có lương tâm trong sạch, biết 
nghe lời và không hề dối gạt chủ, ý thức trách nhiệm của 
mình trong mọi công việc gia đình.

g. Sự tương giao tốt giữa cư sĩ và tu sĩ
“Này gia chủ tử, có 5 cách vị thiện nam tử đối xử với các 

vị sa-môn, bà-la-môn như phương trên: có lòng từ trong 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

83

hành động về thân, có lòng từ trong hành động về khẩu, 
có lòng từ trong hành động về ý, mở rộng cửa để đón các 
vị ấy, cúng dường các vị ấy các vật dụng cần thiết. Này gia 
chủ tử, các vị bà-la-môn, sa-môn được vị thiện nam tử đối 
xử như phương trên theo 5 cách như vậy, có lòng thương 
vị thiện nam tử ấy theo 5 cách sau đây: ngăn không làm 
điều ác, khuyến khích làm điều thiện, thương xót với tâm 
từ bi, dạy bảo những điều chưa nghe, chỉ bày con đường 
đưa đến cõi trời. Như vậy, phương trên được che chở, được 
trở thành an ổn và khỏi các sự sợ hãi.” 

Mối tương quan này chính là nói lên tấm lòng cung 
kính, phụng sự của người thế tục về những nhu cầu vật 
chất cho các tu sĩ, sa-môn, thật lòng thương yêu, kính 
trọng. Và cũng vậy, các vị tu sĩ cũng phải trải khắp lòng 
từ mẫn và trao truyền kinh nghiệm, hiểu biết cho các nam 
nữ cư sĩ, phải chỉ bày con đường được vạch ra trong giáo 
pháp để họ có chánh kiến mà không bị lầm lạc vào tà đạo.

Như vậy, chúng ta thấy rằng vai trò người thế tục sống 
đời bình thường gia đình con cái cũng được đề cập một 
cách thiết thực trong giáo pháp. Đức Phật đã nâng cao và 
tôn trọng giá trị khả năng hành trì tu tập của người tại gia 
cư sĩ trong Thánh pháp luật của Ngài.

Nói đến hàng nam nữ cư sĩ, trong giáo pháp cũng đã 
trình bày. Như có Trưởng giả Cấp Cô Độc khi đến viếng 
thăm đức Phật và đã chứng kiến nỗi thất vọng của các hàng 
Phật tử tại gia, khi thấy không có Phật nơi tinh xá để hầu 
thăm, về sau Trưởng giả đã thưa thỉnh tôn giả A-nan bạch 
Phật xin tạo điều kiện để các Phật tử có phương tiện học 
hỏi giáo lý. Ngoài ra vợ của Trưởng giả là Punnalakkhana 
là người thuần hậu đạo đức và ba người con gái của ông 
là Mahā Subhaddā, Cula Subhaddā và Sumana, tất cả đều học 
hỏi và hành trì giáo pháp, đã chứng đắc quả vị Tu-đà-
hoàn, Tư-đà-hàm. Đây là đại diện một số người sống đời 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

84

bình thường cũng có khả năng tiếp nhận giáo pháp và thể 
chứng Thánh quả.

Một hôm, Trưởng giả Cấp Cô Độc đau nặng, nghĩ rằng 
sẽ không sống được bao lâu nữa, vì vậy ông cho người đến 
bạch Phật và xin đảnh lễ Phật cũng như mời tôn giả Xá-
lợi-phất đến viếng để ông được chiêm ngưỡng trước khi từ 
trần. Về sau ông còn thưa thỉnh Tôn giả hãy thuyết pháp 
cho hàng bạch y cư sĩ:

“Vậy thưa tôn giả Sāriputta, hãy thuyết pháp như vầy cho 
hàng cư sĩ mặc áo trắng. Thưa tôn giả Sāriputta, có những 
thiện gia nam tử sanh ra đời với cấu uế không nhiều, nếu 
không được nghe pháp sẽ bị đọa lạc, nhưng chúng có thể 
biết được (chánh) pháp.” Và sau khi tôn giả Xá-lợi-phất 
thuyết giảng, Trưởng giả Cấp Cô Độc từ trần và sinh lên 
cung trời Tusita, trở thành vị thiên tử. Về sau, vị thiên tử 
này đã nói lên bài kệ với Thế Tôn:

“Rừng Jetavana
Tốt đẹp phước lành này, 
Được chư Thiên Chúng Tăng, 
Thường lui tới an trú, 
Được Pháp Vương trú trì, 
Ban hoan hỷ cho ta.
Nghiệp minh và chánh pháp, 
Giới tối thượng sanh mạng, 
Chính nhờ các pháp trên, 
Khiến chúng sanh thanh tịnh. 
Không phải do giai cấp, 
Không phải do tài sản, 
Do vậy bậc hiền giả, 
Thấy rõ mục đích mình. 
Suy tư pháp chân chánh, 
Được thanh tịnh ở đây, 
Như Sāriputta, 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

85

Về tuệ giới tịch tịnh. 
Bất luận tỳ-kheo nào, 
Đã tới bờ bên kia, 
Hãy đạt được tối thắng, 
Trong những pháp kể trên.”
Đại diện một số người tại gia, cấp Cô Độc đã nói lên 

tinh thần thể nhập giáo pháp Phật một cách sâu xa kỳ 
diệu và dành cho tất cả, nên suốt 45 năm thuyết giáo, 
đức Phật đã không phân chia hàng thính giả hoặc bất cứ 
một giai cấp hay hạng người nào, từ những vị xuất gia 
cho đến hàng cư sĩ. Đức Phật đã mang hương vị giải thoát 
đến cho từng người, từng nhà và từng quốc gia một. Đức 
Phật đã niềm nở, ân cần, khuyến khích mỗi cá nhân hãy 
tinh tấn tu tập theo con đường của Ngài đã vạch ra. Giáo 
pháp của Phật là giáo pháp công truyền, giáo pháp của vị 
Giáo chủ mở nắm tay cho tất cả chúng sanh đều thấy rõ 
mà noi theo. Giáo pháp của Phật đã thể hiện tinh thần tu 
chứng tuyệt đối đến cho mọi người, dù đó là một người tôi 
tớ hay chủ nhân, một gái giang hồ hay tướng cướp. Giáo 
pháp ấy đã đi sâu vào đời sống người dân và là chất liệu để 
xây dựng, gắn bó mối tương quan tốt giữa người và người: 
mẹ biết thương yêu con, chồng biết kính nhường vợ, tôi 
tớ trung thành, thầy trò có nghĩa. Đây chính là thực chất 
tinh thần đạo Phật hiện đại hóa, và một thái độ sống hữu 
ích, nhân bản.

Thích Nguyên Siêu

Trích từ tác phẩm  
Tư Tưởng Xã Hội Trong  

Kinh Điển Phật Giáo Nguyên Thủy 
United Buddhist Publisher, California, 2022



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

86

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hòa Thượng Thích Nguyên Siêu

- Sinh năm 1951 tại Nha Trang.

- Sơ phát tâm xuất gia với Hòa Thượng Bổn Sư Thích 
Chí Tín, Trụ trì Chùa Long Sơn, Tỉnh Hội Nha Trang, 
năm 1961.

- 1973 thọ Tỳ Kheo tại Đại Giới Đàn Phước Huệ, Phật 
Học Viện Hải Đức, Nha Trang.

- 1974 tốt nghiệp Trung Đẳng Chuyên Khoa Phật Học 
tại Phật Học Viện Hải Đức, Nha Trang.

- 1975 học Cao Đẳng Chuyên Khoa Phật Học, Viện Cao Đẳng Phật Học Hải 
Đức, Nha Trang. 

- 1980 học Cao Cấp Phật Học, Tu Viện Quảng Hương Già Lam, Sài Gòn.

- 1988 vượt biên đến trại Palawan, Phi Luật Tân. 1990 định cư tại Hoa Kỳ.

- 1996 khai sơn Chùa Phật Đà, San Diego, California, Hoa Kỳ.

- 1999 khai sơn Tu Viện Pháp Vương, San Diego, Hoa Kỳ.

- Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Văn Hóa GHPGVNTNHNHK.

- 2004 Chủ nhiệm tập san Phật Việt.

- 2008-2016: Tổng Thư Ký GHPGVNTN Hoa Kỳ nhiệm kỳ I (2008-2012) và 
nhiệm kỳ II (2012-2016).

- Từ 2021: Phó Thư Ký Hội Đồng Hoằng Pháp và Phó Thư Ký Ủy Ban Phiên 
Dịch Tam Tạng Trung Ương GHPGVNTN.

- Từ 2024: Chủ tịch Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN Hải Ngoại tại Hoa Kỳ.

- Ngoài khoảng 20 tác phẩm sáng tác và phiên dịch đã xuất bản, Hòa Thượng 
cũng đã viết nhiều bài đăng trên các báo chí Phật Giáo Việt Nam tại hải ngoại 
như Chân Nguyên, Phật Giáo Hải Ngoại, Phật Việt, Phương Trời Cao Rộng, 
Người Việt, Saigon Times, Thế Kỷ 21, Việt Báo, Việt Tide, Chánh Pháp, v.v... 
Có bài đăng trên các trang nhà điện toán toàn cầu như Thư Viện Hoa Sen, 
Quảng Đức, Buddhahome, Thân Hữu Già Lam, Pháp Vân, Hải Triều Âm, Hoa 
Vô Ưu, v.v…



87

Thích Như Điển

NGƯỜI PHẬT TỬ TU TẠI GIA CÓ THỂ  
TU CHỨNG THÁNH QUẢ KHÔNG?

Đ a phần người Phật Tử, bất cứ là theo truyền 
thống Nam Tông, Bắc Tông hay Kim Cang 

Thừa đều mong muốn rằng sự tu tập của mình sẽ mang 
đến một kết quả cụ thể nào đó. Vậy những quả vị ấy là gì?

Xin thưa rằng: Dù theo truyền thống Phật Giáo nào đi 
chăng nữa thì vẫn lấy 37 phẩm trợ đạo làm căn bản. Đó 
là: Tứ niệm xứ, Tứ chánh cần, Tứ như ý túc, Ngũ căn, Ngũ 
lực, Thất bồ đề phần và Bát thánh đạo phần. Đây là phần 
giáo lý căn bản nhất của người xuất gia cũng như tại gia, 
thiết nghĩ không cần đi vào chi tiết từng phần một để giản 
đơn cho bài viết này. Ngoài ra thiền chỉ và thiền quán hay 
An ban thủ ý kinh vốn là căn bản thực hành của việc đếm 
hơi thở vào ra, thì truyền thống nào cũng phải áp dụng khi 
thực hành chánh niệm.

Bốn Thánh quả bên truyền thống Nam Tông là: Tu Đà 
Hoàn (dự lưu vào bậc thánh); Tư Đà Hàm (quả thất lai: có 
nghĩa là phải trải qua 7 lần sanh tử nữa); A Na Hàm (nhất 
lai: nghĩa là một lần sanh nữa) và cuối cùng là quả vị A 
La Hán (quả bất lai: có nghĩa là không còn trở lại cõi Ta bà 
này nữa). Trong phần kinh điển Nam Tông hay Bắc Tông, 
chúng ta thấy chư Tăng Ni chứng Thánh thì rất nhiều, 
nhưng còn các vị cư sĩ thì sao?



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

88

Xin trả lời như sau: Người Cư Sĩ tại gia có thể chứng 
từ dự lưu cho đến nhất lai, còn A La Hán thì phải có điều 
kiện. Riêng về chư Tăng Ni thời Đức Phật còn tại thế, 
khi gặp Ngài, nếu nhân duyên đã đầy đủ, Đức Phật bảo: 
“Thiện lai Tỳ Kheo!”, tóc trên đầu tự nhiên rụng xuống và 
nhiều vị đủ căn cơ thì chứng ngay từ Sơ quả đến A La Hán 
quả; nhưng cũng có nhiều vị xuất gia với Đức Phật như 
Ngài A Nan, trong 25 năm sau cùng làm thị giả cho Ngài, 
nghe không biết bao nhiêu kinh, lặp lại không biết bao 
nhiêu lần những kinh, luật, luận của Đức Phật đã tuyên 
thuyết, nhưng Ngài vẫn chưa chứng quả vị nào ngoài việc 
Đa Văn Đệ Nhất; mãi cho đến kỳ kết tập kinh điển lần thứ 
nhất, sau khi Đức Phật viên tịch 100 ngày tại động Thất 
Diệp, do Ngài Ma Ha Ca Diếp chủ trì, thì Ngài A Nan mới 
chứng quả A La Hán.

Bên chư Ni có Tỳ Kheo Ni Kiều Đàm Di, Tỳ Kheo Ni Da 
Du Đà La, Tỳ Kheo Ni Ayakema v.v… đều đã chứng quả vị 
A La Hán khi Phật còn tại thế. Còn những vị cư sĩ, có ai là 
tiêu biểu trong những trường hợp này?

Đầu tiên là Vô Não. Ông ta vốn tu theo ngoại đạo và 
nghe lời dạy của Thầy mình rằng: Nếu chặt được 1.000 
lóng tay (có thuyết ghi lỗ tai) thì ông Thầy sẽ truyền cho 
bí quyết của Đạo. Từ đó Vô Não siêng năng đi tìm người 
giết để chặt lấy ngón tay và xâu lại thành xâu, Ông đã thu 
thập được 999 cái, chỉ còn thiếu một người nữa thôi là đủ 
số. Vô Não tìm kiếm chẳng còn thấy ai nữa ngoài Mẹ của 
mình, do vậy Ông định về nhà để gặp Mẹ nhưng khi đi 
giữa đường thì Đức Phật hiện ra, vì biết rằng nhân duyên 
độ cho Vô Não đã đến. Thấy Phật, Vô Não nói: Này Ông Cồ 
Đàm! Ông hãy dừng lại!

- Như Lai đã dừng lại từ lâu rồi. Chính ngươi mới là kẻ 
đáng dừng lại!

Khi nghe Đức Phật trả lời như thế Vô Não ngộ liền 
(Satori) và chứng vào Sơ quả. Sau đó Vô Não theo Phật 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

89

đi về Tịnh Xá và Phật cho Vô Não xuất gia. Ông tu hành 
rất tinh tấn. Một hôm Vua Ba Tư Nặc dẫn một đoàn binh 
hùng tướng dũng đi ngang qua nơi Đức Phật ngự, vua vào 
thăm và Phật hỏi: Bệ hạ đi đâu mà nhung y phủ đầy bụi 
bặm vậy?

- Bạch Ngài! Chắc Ngài không nghe nói rằng ở xứ ta 
(Kosabi) đang có một tên giết người man rợ? Hôm nay đệ 
tử cùng đoàn tùy tùng đi truy tìm kẻ phạm nhân ấy.

Đức Phật từ tốn hỏi: Này Đại Vương! Nếu một kẻ tử tội 
mà biết ăn năn hối cải thì sao?

- Bạch Thế Tôn! Dĩ nhiên là tội sẽ được giảm nhẹ và 
nếu kẻ ấy còn biết tu hành nữa thì đệ tử không những tha 
cho tội chết mà còn cung phụng cúng dường nữa.

Sau đó nhà vua và đoàn tùy tùng đi dạo chung quanh 
Tịnh Xá, nhà vua trông thấy một vị Tăng Sĩ thiền tọa 
trang nghiêm, hào quang tỏa rạng chung quanh vị ấy. Vua 
Ba Tư Nặc cúi đầu lễ và trở lại nơi Đức Thế Tôn thưa rằng:

- Kính bạch Ngài! Ở Tịnh Xá này đang có vị A La Hán 
nào mới chứng thành đạo quả, mà hào quang tỏa rạng như 
vậy?

Đức Phật bảo: Đó chính là người mà Bệ hạ đang cho 
truy lùng!

Nhà vua nghe qua sửng sốt. Và như lời hứa, kể từ đó 
cúng dường tứ sự cho Vô Não cũng như những vị A La Hán 
và chư Tăng khác đang sống trong Tịnh Xá cùng Đức Phật 
và Tăng Đoàn.

Qua mẩu chuyện trên chúng ta thấy được điều gì?
Đó là một câu chuyện có thật, thời Đức Phật còn tại 

thế. Vô Não là một người ngoại đạo, một người phạm tội, 
nhưng thời cơ đến vẫn có thể chứng quả Dự lưu khi thân 
còn là cư sĩ và sau khi xuất gia, thực tập Thiền định miên 
mật, cuối cùng chứng Thánh quả A La Hán khiến vua Ba 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

90

Tư Nặc cũng phải cung kính cúng dường. Như vậy muốn 
chứng quả A La Hán, người đó phải xuất gia. Đó là điều 
kiện thứ nhất. Nếu không xuất gia, người cư sĩ đó phải 
hiện thân viên tịch, mới giữ được phẩm hạnh của một vị 
A La Hán.

Như Đức Vua Tịnh Phạn, lần đầu tiên Đức Phật về lại 
kinh thành Ca Tỳ La Vệ để thăm Phụ Vương, vì biết rằng 
vua cha đang bịnh nặng. Ban đầu thì Đức vua không tin 
tưởng ở con mình lắm, nhưng sau khi gặp Phật cùng Tăng 
Đoàn, nghe Đức Phật đã giảng về Pháp Tứ Đế và Tam 
Pháp Ấn (Vô thường, Khổ và Vô ngã), Tịnh Phạn Vương 
đã chứng được quả Dự lưu trước khi băng hà.

A Xà Thế cũng vậy, khi nghe Hoàng hậu Vy Đề Hy 
kể rằng: Lúc con còn nhỏ, bị ghẻ nhọt đầy mình, cha con 
(Vua Tần Bà Sa La) vì sợ những mụt nhọt làm thân con 
đau đớn, nên đã dùng chính miệng của mình để hút tất cả 
những máu mủ ấy ra. Nhờ vậy con mới còn sống sót cho 
đến ngày hôm nay đấy thôi! 

A Xà Thế nghe qua câu chuyện của Mẹ kể, động mối từ 
tâm, nên đã ra lệnh:

- Quân bay đâu? Hãy thả phụ vương ta ra! Chính lúc 
ấy A Xà Thế đã giác ngộ (einligtment). Tuy nhiên Vua Tần 
Bà Sa La đã băng hà sau khi tu tập phép Bát Quan Trai 
giới do chính Đức Phật chỉ dạy.

Rồi Đề Bà Đạt Đa, Da Xá v.v… rất nhiều cư sĩ đã được 
nhập vào đệ nhất Thánh quả. Đó là quả Dự Lưu.

Còn chứng quả Bồ Tát thì như thế nào?
Qua các bộ kinh lớn như: Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Đại 

Bảo Tích, Đại Bát Niết Bàn và Kinh Đại Bát Nhã… chúng 
ta thấy hằng hà sa số Bồ Tát xuất hiện; trong khi đó ở kinh 
Nam Truyền như: Trường Bộ Kinh, Trung Bộ Kinh, Tương 
Ưng Bộ Kinh, Tăng Chi Bộ Kinh và Tiểu Bộ Kinh chúng ta 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

91

chỉ thấy có hai vị Bồ Tát xuất hiện. Đó là Bồ Tát Hộ Minh 
(tiền thân của Đức Phật Thích Ca trước khi giáng trần và 
Bồ Tát Di Lặc, là vị Phật trong tương lai và hiện tại Ngài 
đang ở trong nội cung của cõi trời Đâu Suất). Còn chư Phật 
thì theo Nam Truyền chỉ có 7 vị như sau: Tỳ Bà Thi Phật 
(thị hiện cách đây 91 kiếp về trước), kế đến là Thi Khí Phật, 
Tỳ Xá Phù Phật, Câu Lưu Tôn Phật, Câu Na Hàm Mâu Ni 
Phật, Ca Diếp Phật và Thích Ca Mâu Ni Phật.

Nếu đem so sánh Trường A Hàm, Trung A Hàm, Tạp 
A Hàm, Tăng Nhất A Hàm và Bộ Bản Sanh (Duyên) bên 
Bắc Truyền với Trường Bộ Kinh, Trung Bộ Kinh,Tương 
Ưng Bộ Kinh, Tăng Chi Bộ Kinh và Tiểu Bộ Kinh thì bên 
Bản Sanh (Duyên) có hai lần nhắc đến tiền thân của Đức 
Phật A Di Đà với Đức Thích Ca trong tập số 10, kinh Thí 
dụ thứ 55; kinh văn số 154 (Phật nói Kinh sinh) trong Bộ 
Bản Duyên của Linh Sơn Pháp Bảo Đại Tạng Kinh và tập 
thứ 16, Bộ Bản Duyên VII, kinh văn số 206; Kinh Cựu tập 
thí dụ quyển hạ, phần 60 nói về cõi An Lạc, tức thế giới 
Tây Phương Cực Lạc của Đức Phật A Di Đà. (Tham cứu 
Đại Chánh Tạng, Kinh Văn số 206, quyển thứ 4 từ trang 
510 trở đi). Kinh văn số 157 - Kinh Bi Hoa quyển ba, Bản 
Duyên Bộ 1 nói về cảnh giới của Đức Phật Vô Lượng Thọ 
và cảnh giới An Lạc. (Tham cứu Đại Chánh Tạng, quyển 
thứ ba từ trang 167 trở đi). Điều này chứng minh là Đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni đã đề cập đến Đức Phật A Di Đà 
cũng như thế giới Tây Phương Cực Lạc, chứ không phải là 
không có.

Theo Hòa Thượng Thánh Nghiêm, người Đài Loan, 
tốt nghiệp Tiến Sĩ Đại Học Risso, Tokyo, Nhật Bản năm 
1976, sau đó về làm Viện Trưởng Viện Đại Học Pháp Cổ 
Sơn ở Đài Bắc, Đài Loan, trong quyển “Thánh Nghiêm tự 
truyện” có đưa ra lý luận rằng: Trong kỳ kết tập kinh điển 
lần thứ nhất, sau 100 ngày Đức Phật nhập Niết Bàn, do 
Ngài Ma Ha Ca Diếp làm Thủ Tọa, mà Ngài Ca Diếp thì 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

92

tu theo hạnh đầu đà và Thiền định, nên đã không tuyển 
chọn những vị A La Hán có khuynh hướng Đại Thừa, mà 
chỉ tuyển chọn 500 vị A La Hán có khuynh hướng giống 
mình mà thôi. Do vậy tinh thần Đại Chúng Bộ và Thượng 
Tọa Bộ mãi cho đến kỳ kết tập lần thứ hai, nghĩa là sau 
hơn 100 năm Đức Phật nhập diệt, tinh thần Bồ Tát đạo và 
Phật đạo mới được xiển dương và phát triển mạnh về phía 
Bắc Ấn Độ. Trên nguyên tắc, Nam Tông, Đại Thừa hay 
Kim Cang Thừa cũng do chính kim khẩu của Đức Phật 
Thích Ca Mâu Ni giảng thuyết, chứ không phải hoàn toàn 
do các vị Tổ Sư truyền thừa sau này sáng tạo ra.

Tinh thần Bồ Tát Đạo của giới xuất gia và tại gia đều 
giống nhau. Đó là tu theo Lục độ Ba La Mật hay đúng hơn 
là theo tinh thần bát bất của Ngài Long Thọ (không sinh 
không diệt, không còn không mất, không đến không đi, 
không một không khác).1 Về sau này tinh thần Bát Nhã 
nói về “tánh và tướng đều không” qua Trung Quán Luận 
hay Kinh Đại Bát Nhã thì chúng ta sẽ thấy rõ ràng hơn.

Quả vị tu chứng của chư vị Bồ Tát từ Sơ địa đến Bát địa 
vẫn còn phàm phu, nhưng khi tu lên đến Cửu địa (Pháp 
Vân Địa) và Thập địa (Càn Huệ địa) xem như không còn 
tái sanh nữa; ngoại trừ những vị nào đã vãng sanh mà còn 
muốn trở lại cõi này để hóa độ theo tinh thần hoàn tướng 
vãng sanh của Tịnh Độ Chơn Tông Nhật Bản thì không đề 
cập đến. Nếu là vãng tướng vãng sanh thì trụ mãi nơi cõi 
Tây Phương Cực Lạc, không trở lại Ta Bà này nữa. Nhưng 
Bồ Tát cũng có nghĩa là: những vị không hay chưa muốn 
thành Phật. Khi nào tất cả chúng sanh thành Phật rồi thì 
quý Ngài mới thành Phật.

Bồ Tát đi vào đời để cứu độ chúng sanh có thể hiện ra 

1  Xem Trung luận, quyển 1. Ngài Long Thọ có kệ: “不生亦不滅, 不常亦
不斷, 不一亦不異, 不來亦不出 - Bất sanh diệc bất diệt, bất thường diệc 
bất đoạn, biết nhất diệc bất dị, bất lai diệc bất xuất.” (Đại Chánh tạng, 
Tập 30, kinh số 1564, trang 1, tờ b, dòng 14-15.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

93

nhiều thân như Đức Quán Thế Âm Bồ Tát, Địa Tạng Vương 
Bồ Tát, Văn Thù Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát, Thiện Tài Đồng 
Tử v.v… nghĩa là có vô lượng vô biên Bồ Tát hiện thân ở 
cõi này hay cõi khác; bởi lẽ chúng sanh trong 10 phương 
vô biên thế giới đang cần đến sự hỗ trợ của các Ngài. Tinh 
thần Bồ Tát này có thể thị hiện dưới nhiều hình thức như: 
Long Nữ trong Kinh Pháp Hoa, Kinh Duy Ma Cật, Thắng 
Man Phu Nhân. Cũng có thể làm vua như Phật Hoàng 
Trần Nhân Tông, Tuệ Trung Thượng Sĩ, Thánh Đức Thái 
Tử và cũng có thể làm bà lão ăn mày là hiện thân của Đức 
Quán Thế Âm như trong quyển “Nam Hải Phổ Đà Sơn dị 
truyện”có viết rõ về việc hiện thân của vị Bồ Tát này.

Nói tóm lại, tất cả chúng ta, cả Cư sĩ lẫn Tăng sĩ cần 
phải hạ thủ công phu trước, mới mong cầu chứng đắc 
những quả vị. Vì những quả vị ấy chính là kết quả cho 
việc hành trì trong đời sống hằng ngày của người xuất gia 
và người tại gia mà thôi.

Xin nguyện cầu Tam Bảo chứng minh cho tất cả chúng 
ta, kẻ Tăng người Tục luôn có tín tâm thật vững chắc nơi 
ba ngôi Tam Bảo để đạo lực càng ngày càng được tăng 
trưởng và phước điền từ đó sẽ đơm hoa, trổ trái, để tất cả 
chúng ta đều có thể tận hưởng những sự an lạc tuyệt đối 
nơi cõi Vô Sanh, thì đó mới chính là bản hoài của chúng ta 
và của chư Phật vậy.

Thích Như Điển

Viết xong vào lúc 11:30 ngày 18 tháng 5 năm 2024
tại Phương Trượng Đường Tổ Đình Viên Giác 

Hannover, Đức Quốc.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

94

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hòa Thượng Thích Như Điển

- Thế danh: Lê Cường. Pháp tự: Giải Minh. Pháp 
hiệu: Trí Tâm

- Sanh: 28.06.1949 tại Xuyên Mỹ, Duy Xuyên, 
Quảng Nam.

- Học lực: Cử nhân giáo dục và Cao học Phật giáo 
tại Nhật Bản.

- Xuất gia năm 1964 tại Tổ Đình Phước Lâm, Hội An.
- Năm 1971: Thọ Tỳ Kheo giới tại giới đàn Tu Viện 

Quảng Đức, Thủ Đức. 

- Năm 1972: Du học Nhật Bản.
- Năm 1977: Đến Đức vào với Visa du lịch; nhưng sau đó xin tỵ nạn tại Đức và 

ở Đức từ đó cho đến nay.
- Tháng 4 năm 1978 thành lập Niệm Phật Đường Viên Giác và sau đó trở thành 

Chùa Viên Giác tại Hannover. 
- Từ năm 1978, 1979: Sáng lập Chi Bộ Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 

Đức Quốc, thành lập Hội Sinh Viên và Kiều Bào Phật Tử Việt Nam tại Đức. 
- Năm 1988 được tấn phong lên hàng Giáo phẩm Thượng Tọa tại giới đàn Đại 

Nguyện chùa Pháp Hoa Marseille, Pháp quốc.
- Ngày 28.6.2008 được tấn phong lên hàng Giáo phẩm Hòa Thượng tại Đại Giới 

Đàn Pháp Chuyên tại chùa Viên Giác Hannover, Đức Quốc. 
- Ngày 8 tháng 7 năm 2011 tại Colombo thủ đô nước Tích Lan, Hội Đồng Tăng 

Già Tích Lan đã trao giải thưởng cao quý cho HT Thích Như Điển và HT Thích 
Minh Tâm. 

- Đệ Nhị Chủ Tịch Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN Âu Châu nhiệm kỳ 2015- 
2019 và hiện đang tiếp tục với nhiệm kỳ 2019-2023, 2023-2028.

- Phó Chủ Tịch Hội Đồng Tăng Già Thế Giới (World Buddhist Sangha Council 
- WBSC).

- Chánh Thư Ký Hội Đồng Hoằng Pháp GHPGVNTN

- Chủ tịch Ủy Ban Phiên Dịch Tam Tạng Trung Ương GHPGVNTN.

- Sáng tác trên 72 tác phẩm, dịch phẩm và nhiều bài khảo luận. tham luận 
bằng tiếng Việt, Anh, Hán, Nhật và Đức ngữ.



95

Thích Thái Hòa

Chánh Kiến trong đời sống của những 
người con Phật

N hững người con Phật chân chính, thì lúc nào 
và ở đâu, họ cũng thực hành pháp và chánh 

pháp trở thành đời sống của chính họ. Họ được nuôi dưỡng 
ở trong chánh pháp và họ vui sống trong chánh pháp mỗi 
ngày. Ta có thể nói về chánh pháp rất giỏi, vì ta đã có 
quá trình tích lũy những kiến thức về chánh pháp từ học 
đường, từ thư viện, từ các buổi hội thảo hay pháp đàm, 
nhưng thực hành chánh pháp để nhiếp phục phiền não nơi 
tâm ta, để tâm ta thực sự có giới, có định và có tuệ, khiến 
cho chánh kiến sinh khởi và có mặt ngay trong đời sống 
của ta, thì ta có thể chưa giỏi chút nào!

Ở trên trời dưới đất, ai là người có khả năng thấy pháp 
để nói, thấy pháp để thực hành và đã thực hành đúng như 
những gì mình đã thấy và đã nói? Người ấy không ai khác 
hơn là Đức Phật.

Phật là người có Chánh kiến, Phật là người hiểu Chánh 
kiến và Phật là người thể nhập với Chánh kiến, còn chúng 
ta tuy mang danh là Phật tử, nhưng là những người đang 
học về Chánh kiến, chứ chưa thể hiểu được rốt ráo về 
Chánh kiến. Chánh kiến là do thực hành Giới Định Tuệ 
mà sinh khởi, chứ không phải do học hỏi hay tích lũy kiến 
thức Phật học mà sinh khởi. Chánh kiến là do đoạn tận vô 
minh, chấp ngã mà sinh khởi, chứ không thể sinh khởi từ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

96

những tư duy chấp ngã. Chấp vô ngã vẫn không phải là 
chánh kiến huống gì chấp ngã?

Chánh kiến là phải thấy rõ sự thật về Khổ, thấy rõ sự 
thật về Tập, thấy rõ sự thật về Diệt, thấy rõ sự thật về Đạo.

Ai là người thấy rõ sự thật về Khổ? Chỉ có Phật mới 
thấy rõ sự thật này.

Ai là người thấy rõ sự thật về Tập? Chỉ có Phật mới 
thấy rõ sự thật này.

Ai là người thấy rõ sự thật về Diệt? Chỉ có Phật mới 
thấy rõ sự thật này.

Ai là người thấy rõ sự thật về Đạo? Chỉ có Phật mới 
thấy rõ sự thật này.

Khổ thì ai cũng thấy, nhưng thấy rõ sự thật về Khổ, thì 
chỉ có Phật mới thấy, vì sao? Vì chỉ có Phật mới có Chánh 
kiến về Khổ, nên thấy.

Tập thì có nhiều vị thấy, nhưng thấy rốt ráo của sự thật 
về Tập, thì chỉ có Phật mới thấy, vì sao? Vì chỉ Phật mới có 
Chánh kiến về Tập, nên thấy.

Diệt thì cũng có nhiều người chứng nghiệm, nhưng 
chứng nghiệm rốt ráo sự thật về Diệt, thì chỉ có Phật mới 
chứng nghiệm, vì sao? Vì chỉ có Phật mới có Chánh kiến, 
nên chứng nghiệm rốt ráo sự thật về Diệt. 

Đạo thì cũng có nhiều người thấy, nhưng thấy rốt ráo 
sự thật về Đạo, thì chỉ có Phật mới thấy, vì sao? Vì chỉ 
Phật mới có Chánh kiến về Đạo, nên thấy.

Vì không thấy rõ sự thật về khổ, nên khi khổ tới, ta rên 
rỉ, than khóc, khiếp đảm, khi khổ đi qua, chúng ta quên 
và chứng nào tật nấy, chúng ta vẫn tiếp tục cái phàm tục 
trong ta.

Nếu chúng ta thấy sự thật về khổ, thì vấn đề tu học của 
chúng ta đã tiến bộ rất nhiều, nhưng vì chúng ta không 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

97

thấy sự thật về khổ, mà chỉ thấy khổ do các cảm giác bất 
như ý đem lại, nên các khổ thọ đi qua, chúng ta hết thấy 
khổ và chứng nào tật nấy, chúng ta vẫn tiếp tục cái nghiệp 
cũ trong ta.

Nếu thấy được sự thật về khổ và nuôi dưỡng thường 
trực cái thấy ấy, thì chúng ta hết khổ đã lâu rồi, nhưng 
vì chúng ta không thấy thường trực sự thật về khổ, nên 
không bao giờ chúng ta hết khổ. Đôi khi chúng ta lầm khổ 
là vui, lầm vui là khổ.

Thấy khổ, thấy tập khởi của khổ rồi, mà than thở cũng 
vô ích, cho nên khi thấy tập khởi của khổ rồi, thì ta phải 
hạ thủ công phu mà tu tập đạo đế. Đạo đế đã tu tập, thì 
diệt đế trước sau gì cũng có mặt trong ta.

Chúng ta là đệ tử Phật, chúng ta quy y Phật, quy y 
Pháp, quy y Tăng và thọ trì năm giới, tức là chúng ta muốn 
diệt tận tập đế, để khổ đế vĩnh viễn chấm dứt.

Cho nên, sự tu học phải có trạch pháp, phải có sự lựa 
chọn. Chính sự lựa chọn là một trong những yếu tố tạo nên 
Chánh kiến.Vì vậy trong chất liệu tạo nên người Phật tử, 
hoàn toàn không có chất liệu mê tín, không có chất liệu 
cực đoan. Vậy, chúng ta là Phật tử, chúng ta phải đào tạo 
thế hệ kế thừa sự nghiệp Phật tử của chúng ta là chúng ta 
phải đào tạo như thế nào?

Chúng ta phải đào tạo chính con cháu của chúng ta kế 
thừa truyền thống cao đẹp của chúng ta; chúng ta phải 
biết tạo cơ duyên cho những ai có cảm tình với sự tu tập 
chúng ta; và chúng ta phải biết thể hiện những gì tốt đẹp, 
cao quý đến những người chưa biết chúng ta là Phật tử, 
để cho họ có những cơ duyên hiểu biết về những gì cao đẹp 
của người Phật tử chúng ta, khiến cho họ nếu chưa đủ cơ 
duyên để theo chúng ta, thì họ cũng có thể yểm trợ chúng 
ta và nếu họ chưa có đủ cơ duyên để yểm trợ chúng ta, thì 
ít ra họ không gây trở ngại hay chống lại chúng ta.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

98

Người Phật tử chúng ta hãy lưu ý, ngoài những nhân 
duyên liên hệ với chúng ta, không có ai chống đối chúng 
ta. Chống đối chúng ta, phần nhiều đi từ những người đã 
từng có nhân duyên theo ta và ủng hộ chúng ta, chứ không 
ai khác. Những người đi theo chúng ta, ủng hộ chúng ta, 
hoan hô chúng ta, mà không có chánh kiến, không thực 
hành chánh pháp, thì trước sau gì những người ấy cũng 
phỉ báng và chống lại chúng ta, chứ không ai khác. Đây 
là điều mà chúng ta cần phải quán chiếu để thấy rõ sự 
thật trong từng nhân duyên của vấn đề. Thấy rõ sự thật 
nhân duyên của từng vấn đề như vậy, gọi là Chánh kiến. 
Nếu thấy mà không thấy rõ nhân duyên quả báo như vậy 
gọi là tà kiến. Khi một người bị rơi vào tà kiến, thì càng 
giải quyết vấn đề là càng sai vấn đề, càng nói là càng bậy, 
càng đi là càng lệch đường, càng đi là càng sai hướng, vì 
nhà ở hướng đông mà đi về hướng tây là không bao giờ về 
đến nhà được. Phật tử mà không có Chánh kiến thì làm 
sao thấy được ngôi nhà giác ngộ của mình để đi về? Phật 
tử mà sợ hãi sự tu học, thì làm sao mà đi tới được với ngôi 
nhà Phật Pháp?

Con cháu nghe nói về nhà cha mẹ, tổ tiên mà sinh tâm 
sợ hãi, thì không phải là con cháu trong gia đình nữa rồi. 
Cũng vậy, Phật tử nghe nói đến sự tu học mà sợ hãi, thì 
chắc chắn đó không phải là Phật tử.

Chỉ vì không có Chánh kiến, nên không nhận ra được 
đường tà nẻo chánh và vì không thấy tà, nên không thể bỏ 
tà; không thấy chánh, nên không thể theo chánh.

Tà thì ở đâu cũng có và lúc nào cũng có, vấn đề là ta có 
thấy được đó là tà, thì ta mới từ bỏ được, chứ bảo thế gian 
đừng có tà, thì không còn là thế gian nữa. Vấn đề thế gian 
hay xuất thế gian là không quan trọng, mà quan trọng 
là thấy rõ sự thật về thế gian và xuất thế gian, để tu tập 
và tồi tà phụ chánh. Khi thấy rõ sự thật của tà, thì mình 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

99

bỏ tà một cách nhẹ nhàng, bỏ tà như cắt bỏ ruột thừa mà 
thôi. Vì không thấy rõ tà, nên ta không tu tập rõ ràng và 
ta thường bị tà ma quấy rối.

Tôi nói giữa này có rất nhiều người tín ngưỡng Phật 
giáo, nhưng lại là rất ít Phật tử. Có tín ngưỡng Phật giáo, 
nhưng chưa hẳn là Phật tử; có nhiều người khoác áo nhà 
tu, nhưng trở thành những bậc chân tu không phải dễ 
dàng gì! Nếu nhiều Phật tử thì tà thuyết không thể xen vào 
được, nhưng mình chỉ là Phật tử giả danh, tu học không 
có Chánh kiến. Tôi nói trắng ra, nhiều tổ chức mang danh 
nghĩa Phật giáo, nhưng đào tạo những thành viên không 
đúng với phẩm chất Phật giáo. Họ đào tạo chạy theo danh 
nghĩa hơn là thực chất; đào tạo mang tính lý thuyết hơn 
là thực nghiệm, nên những hậu quả xấu đã xảy ra đến cho 
thời đại chúng ta có liên lụy đến Phật giáo và xã hội con 
người. Điều đó nếu chúng ta có chút trầm tĩnh và chiêm 
nghiệm giáo lý nhân duyên, nhân quả, nghiệp báo của đức 
Phật dạy là thấy ngay.

Là Phật tử, chúng ta không chống lại thế gian mà cũng 
không theo thế gian. Chống lại thế gian này thì lấy gì để 
tu? Cơm đâu mà ăn? Áo đâu mà mặc? Nhà đâu mà ở?…

Theo thế gian để có ngũ dục và hưởng thụ ngũ dục là 
phi Phật tử. Chống thế gian để có giải thoát là điều hoang 
tưởng, hoàn toàn không có trong Phật giáo và chạy theo 
thế gian để có giải thoát lại càng không có trong giáo lý 
Phật giáo.

Chúng ta hãy nhìn kỹ vào hoa sen để thấy, hoa sen có 
theo ai không? Hoa sen không theo bùn mà cũng không 
chống lại bùn. Hoa sen sống giữa bùn và sống với bùn mà 
không trở thành bùn và không bị bùn đồng hóa. Hoa sen 
sống với bùn mà vẫn là sen, đó mới gọi là hoa sen. Phật tử 
sống giữa thế gian và sống với thế gian, mà không phải là 
người đời và không bị người đời đồng hóa mà có khả năng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

100

đồng hóa người đời, bằng những tính chất Phật tử của 
mình, nên mới gọi là “Phật tử quy y Phật Pháp Tăng và 
giữ giới đã phát nguyện”.

Cho nên, đạo Phật có ngay giữa thế gian và ngay nơi 
thế gian mà xuất thế. Vì vậy, Chánh kiến là thấy rõ, xuất 
thế gian ngay ở nơi thế gian. Chánh kiến là thấy rõ ngay 
nơi Khổ đế, có Tập đế, Diệt đế và Đạo đế; thấy rõ ngay nơi 
Tập đế có Khổ đế, có Diệt đế và Đạo đế; thấy rõ ngay nơi 
Diệt đế có Đạo đế, để diệt khổ và khổ diệt và thấy rõ ngay 
nơi Đạo đế là Diệt đế, nên khổ diệt và diệt trừ hết thảy 
nhân duyên của khổ.

Cho nên, thấy cho rõ trong Khổ có Tập, trong Khổ 
có Diệt và trong Khổ có Đạo, cái thấy đó là Chánh kiến. 
Thêm nữa, thấy trong Tập có Khổ, tức là thấy trong nhân 
có quả, vì biết như vậy, nên không bao giờ tạo nhân xấu để 
có quả khổ. Biết trong quả có nhân, nên chấp nhận quả để 
chuyển hóa nguyên nhân, khiến nhân thiện sinh khởi quả 
vui. Thấy Tập khởi phiền não này có thể chấm dứt được, 
có thể đình chỉ được, có thể tu và thay đổi được, tức là 
thấy trong Tập có Diệt và trong Tập có Đạo, cái thấy ấy là 
Chánh kiến. Lại thấy trong Diệt có Khổ là nhờ có khổ này, 
ta mới đối diện với nó, để tu tập và chuyển hóa. Diệt này 
do khổ mà khởi tâm tu tập, nhờ vậy nên có diệt; Diệt này 
do khổ vắng mặt mà có và diệt này đi tới bằng con đường 
nào? Đó là con đường của Đạo đế. Trong Đạo có Khổ, trong 
Đạo có Tập và trong Đạo có Diệt.

Nên, chúng ta tu tập là phải khổ luyện, phải thức khuya 
dậy sớm, phải cần mẫn nhiếp phục phiền não, nghiệp 
chướng nơi tâm ta với nhiều phương pháp khác nhau. Khi 
ăn cơm phải quán chiếu để nhắc nhở mình phòng hộ lòng 
tham, phòng hộ sự sân hận và tâm mù quáng. Khi tu tập, 
ta ăn cơm, ta phải biết cơm này là của ai và do đâu mà 
có, mình có xứng đáng để thọ dụng những thực phẩm này 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

101

không, thọ dụng thực phẩm trong sự quán chiếu là để nuôi 
lớn ý thức trách nhiệm, lòng biết ơn và tâm từ bi của mình 
mỗi ngày. Tu tập như vậy là khổ luyện và nhờ khổ luyện 
cái tâm ý của mình như vậy, cho đến chỗ tâm ý thuần thục, 
thì các khổ nhân và quả tự diệt. Nên tu tập là phải biết 
ứng dụng phương pháp diệt khổ vào ngay trong đời sống, 
để cho các khổ nhân và khổ quả tự diệt.

Cho nên, ta ăn cơm ở trong ý thức chánh niệm tỉnh 
giác, trong ý thức trách nhiệm, biết ơn và từ bi, thì cái 
nghiệp tạo ra do sự ăn sẽ tự tiêu diệt. Ta ăn cơm với những 
ý thức như vậy, thì phước đức và hạnh phúc của ta sẽ được 
sinh trưởng và lớn mạnh trong chánh pháp.

Ta nên biết rằng, thành tựu cái ăn không phải dễ dàng. 
Trong cơ thể ta chỉ cần một bộ phận trở ngại, thì việc ăn 
của ta sẽ không thành tựu và nếu các bộ phận trong cơ thể 
ta không bị trở ngại, nhưng không có thực phẩm, không 
có người làm ra thực phẩm hoặc không có không khí, đất, 
nước, gió, lửa, mặt trời, mặt trăng, dòng sông… thì cái ăn 
của ta cũng không thể nào thành tựu được. Nên, ta ăn với ý 
thức tỉnh giác, ý thức trách nhiệm, ý thức biết ơn và tâm từ 
bi, thì cái ăn như vậy giúp ta tiêu hóa thực phẩm một cách 
nhẹ nhàng, có ý nghĩa và thăng tiến. Ta ăn như vậy là ăn 
trong Chánh mạng và được nuôi dưỡng bằng Chánh kiến.

Ta có biết các loài vật khi ăn vào, hệ tiêu hóa của chúng 
phải cấu trúc như thế nào không? Nó không phải cấu trúc 
theo cơ thể sinh học đơn thuần, mà cấu trúc cơ thể liên 
hệ theo nhân duyên nghiệp báo. Cơ thể của nó chính là 
nghiệp báo của nó.

Gà, chim ăn thì bộ tiêu hóa của chúng được cơ cấu như 
thế nào? Cái gì cơ cấu? Nghiệp báo của chúng tự cơ cấu 
thân thể theo nhân duyên của chúng, để cho chúng có thể 
thích ứng với điều kiện sống của chúng, để tồn tại trong hệ 
quả nghiệp báo của chúng.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

102

Nghiệp thiện và ác của loài nào thì sẽ tạo ra đời sống 
thích ứng cho chính loài đó, và khiến cho chúng có đủ điều 
kiện, để tiêu thụ nghiệp báo của chúng. Như vậy, nếu 
không có Chánh kiến, mình làm sao thấy được giá trị của 
một bữa ăn, công lao của người làm ra hạt gạo và nhân 
duyên nghiệp báo của mình trong lúc ăn? Nên, hạnh phúc 
của con người không phải chỉ có cái biết mà còn phải biết 
vận dụng cái biết vào trong đời sống hằng ngày của mình. 
Hạnh phúc của ta không phải là cái biết, mà là hoa trái 
của cái biết và biết hưởng thụ hoa trái của cái biết ấy, ngay 
trong đời sống của chính mình.

Nhờ có thực tập Chánh kiến, ta mới thấy được sự thật 
của từng vấn đề, và chỉ có Chánh kiến mới có khả năng 
giúp ta hưởng thụ hết được những gì ta đã có và đang có. 
Nếu thiếu Chánh kiến, ta sẽ phung phí sự sống của ta, ta 
phung phí những gì ta đang có và ta không có khả năng 
sống với nó một cách hoàn hảo và trọn vẹn.

Thiếu Chánh kiến là ta phung phí cuộc đời của ta như 
Bùi Giáng đã nói:

“Nửa đời đã bỏ thâu canh
Nửa con nước bỏ tuổi xanh lên bờ
Khổ đau về giữa bất ngờ
Hoang liêu phố thị chân hờ hững đi.”

Ta có thể đã bỏ nửa đời, hai phần đời cho những mục 
tiêu vô ích. Ta đã bỏ hết cả cuộc đời cho sự nghiệp tích lũy 
tài sản và danh vọng, nhưng khi chết, thì ta không hề có 
một xu cắc nào mang theo được và không có một tên gọi 
cao sang nào bảo chứng cho ta thoát khỏi sự chết. Trong 
khi tu học, ta tạo phước đức cho tương lai của chính ta, 
thay đổi nghiệp chủng xấu trong quá khứ của chính ta, 
thì ta không chịu làm. Tu tập là để có Chánh kiến và nhờ 
có Chánh kiến khiến cho những nghiệp chủng xấu ác của 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

103

ta thay đổi, khiến ta có thể có được an bình ngay trong đời 
sống này và đời sống sau khi chết.

Nhờ có Chánh kiến, ta mới có Chánh tinh tấn, khiến ta 
nỗ lực làm những gì cần làm; nhờ có Chánh kiến, ta mới 
có Chánh ngữ, khiến ta biết nói những gì cần nói; nhờ có 
Chánh kiến, ta mới có Chánh nghiệp, khiến ta hành động 
những gì cần phải hành động; nhờ có Chánh kiến, ta mới 
có Chánh mạng, khiến ta biết nuôi dưỡng những gì cần 
phải nuôi dưỡng; nhờ có Chánh kiến, ta mới có Chánh tư 
duy, khiến ta biết tư duy những gì cần phải tư duy; nhờ có 
Chánh kiến, ta mới có Chánh niệm, khiến ta phải nhớ nghĩ 
đến những gì cần phải nhớ nghĩ và nhờ có Chánh kiến, ta 
mới có Chánh định, khiến ta an trú tâm vào những đối 
tượng cần phải an trú để nhiếp phục, soi chiếu và chuyển 
hóa hết thảy các loại phiền não nơi tâm.

Như vậy, chúng ta thấy Chánh kiến quan trọng như 
thế nào trong Bát Chánh Đạo và quan trọng như thế nào 
trong Phật giáo, trong đời sống tu tập của những người 
con Phật chúng ta.

Thích Thái Hòa



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

104

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hòa Thượng Thích Thái Hòa 

- Sinh năm 1953, quê quán Thành Công, Quảng 
Điền, Thừa Thiên.

- Xuất gia năm 13 tuổi với Hòa thượng Thích Đảnh 
Lễ tại chùa Phước Duyên, Huế.

- Giảng dạy Phật học tại Tu viện Quảng Hương Già 
Lam (Sài Gòn), Ni tự Từ Thuyền (Sài Gòn), chùa 
Phước Duyên (Huế)... 

- Giảng dạy Văn học Hán Nôm tại Đại Học Sư Phạm 
(Huế), các Phật Học Viện Báo Quốc, Từ Hiếu,

Thuyền Lâm (Huế), Học Viện Phật Giáo Việt Nam (Hà Nội). 
- Trú trì chùa Phước Duyên-Huế. 
- Trưởng phái đoàn Phật giáo Việt Nam tham dự Đại lễ trùng tuyên Tam tạng 

của Phật giáo Thế giới, do Phật giáo Miến Điện tổ chức năm 2012. 
- Nguyên Chánh Thư Ký Tăng Đoàn Thừa Thiên Huế; 
- Thành viên Ban nghiên cứu và Tổ chức Đại Hội Bất Thường của GHPGVNTN 

tại Tu viện Nguyên Thiều. 
- Phó Đại Diện GHPGVNTN tại Thừa Thiên Huế; 
- Thành Viên Ban Chỉ Đạo Viện Hóa Đạo GHPGVNTN và Tổng Vụ Trưởng Tổng 

Vụ Hoằng Pháp Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất. 
- Chánh Thư Ký Ủy Ban Phiên Dịch Tam Tạng Trung Ương GHPGVNTN.
- Tổng Thư Ký Ban Thường Trực Hội Đồng Cố Vấn Giáo Hạnh GĐPTVN.
- Tăng nghị ngày 29 tháng giêng năm Giáp Thìn (nhằm ngày 09 tháng 03 năm 

2024) của Chư Tôn Hội Đồng Giáo Phẩm Trung Ương tại chùa Phật Ân đã cung 
thỉnh Hòa Thượng Thích Thái Hòa làm Thủ Tòa của Pháp Tòa Hoằng Giáo thuộc 
Hội Đồng Giáo Phẩm Trung Ương, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất.

Một số tác phẩm đã xuất bản: Tay Buông Ráng Hồng (2011), Thảnh Thơi Mọi 
Nẻo Đường Về (2012), Nhân Duyên Học (2013), Đi Vào Bản Nguyện Tịnh Độ 
(2013), Kinh Kim Cang Tam Muội (2013), Phật Học Ứng Dụng (2014), Yếu 
Chỉ Tu Tập Và Hành Đạo (2015), Trong Con Mắt Thiền Quán (2015), A-hàm 
Tuyển Chú (2017)... và nhiều tác phẩm khác.

- Có nhiều bài đăng trên các Tập San Nghiên Cứu Phật Học, Pháp Luân, Hoằng 
Pháp, Sen Trắng, Hương Thiền,  Giác Ngộ, cũng như một số trang báo điện tử.



105

T r a n g  T h ơ  

TUỆ SỸ
BẠCH XUÂN PHẺ dịch sang Anh ngữ

NHỮNG ĐIỆP KHÚC CHO DƯƠNG CẦM 
Choruses for the piano

1.
Ta nhận chìm thời gian trong khóe mắt
Rồi thời gian ửng đỏ đêm thiêng
Đêm chợt thành mùa đông huyễn hoặc
Cánh chim bạt ngàn từ quãng Vô biên

I drown time into the corners of my eyes
It then reddens the sacred night
The night suddenly turns into illusory winter
An adventuresome bird coming from Infinity

2.
Từ đó ta trở về Thiên giới,
Một màu xanh mù tỏa Vô biên.
Bóng sao đêm dài vời vợi;
Thật hay hư, chiều nhỏ ưu phiền.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

106

Chiều như thế, cung trầm khắc khoải.
Rát đầu tay nốt nhạc triền miên.
Ôm dấu lặng, nhịp đàn đứt vội.
Anh ở đâu, khói lụa ngoài hiên?

From there, we’ve returned to the Heavenly Realm,
A blue hue obfuscates Infinity
The star lengthens the night to no end
Real or unreal, the evening is dropping woes

On such an evening, the low musical notes languish
Sore at the fingertips, but the melody keeps playing on.
Embracing the rest note, 
			   the piano rhythms abruptly break.
Where are you, dear? 
		  silky smoke is out yonder, beyond the eaves.

3.
Trên dấu thăng
âm đàn trĩu nặng
Khóe môi in dấu hận nghìn trùng
Âm đàn đó
chìm sâu ảo vọng
Nhịp tim ngừng trống trải thời gian

Thời gian ngưng
mặt trời vết bỏng
vẫn thời gian
sợi khói buông chùng

Anh đi mãi
thềm rêu vơi mỏng
Bởi nắng mòn
cỏ dại ven sông



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

107

On the sharp note
the piano’s melody hangs heavy
The corners of the lips 
		  are imprinted with an eternal hatred
Into that melody
Deeply sunk are illusory aspirations
Heartbeats stop, the hollowness of time

Time stops
The sun is a burning patch
Time stands still
A thread of smoke hanging loose

I’m traveling always
The moss on the perron is thinning off
Since the sunlight is wearing out
The wild grass along the riverside

4.
Ta bay theo đốm lửa lập lòe
Chập chờn trên hoang mạc mùa hè
Khung trời nghiêng xuống nửa
Bên rèm nhung đôi mắt đỏ hoe
Thăm thẳm chòm sao Chức nữ
Heo hút đường về

Flying along the glimmering flame
Wavering in the summer desert
The sky tilts halfway down
By the velvet drapes, your eyes turn blood-red
So far away reigns the Lyra constellation
Obfuscating the way back home



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

108

5.
Chiều tôi về
Em tô màu vàng ố
Màu bụi đường khô quạnh bóng trăng
Đường ngả màu
Bóng trăng vò võ
Em có chờ
Rêu sạm trong đêm?
On my way home that evening
You were painting a dingy yellow
The color of the dirt road dried up from the moonlight
The faded road
The solitary moon
Did you ever wait
For the ugly weather-beaten moss in the night?

6.
Màu tối mù lan vách đá
Nhớ mênh mông đôi mắt giã từ
Rồi đi biệt
Để hờn trên đỉnh gió
Ta ở đâu?
Cánh mỏng phù du.

The pitch-black color is spreading on the cliff
Immensely missing those farewell eyes
Then forever vanish leaving sullenness 
			   in the wuthering mountain top
Where am I?
In the thin ephemeral wings of dreams



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

109

7.
Chung trà đã lịm khói
Hàng chữ vẫn nối dài
Thế sự chùm hoa dại
Ủ mờ con mắt cay

The cup of tea already immersed in smoke
Yet the lines of words continue to lengthen
Worldly affairs emulate wildflowers
Embalming the burning eyes with darkness

8.

Công nương bỏ quên chút hờn trên dấu lặng
Chuỗi cadence ray rứt ngón tay
Ấn sâu xuống ưu phiền trên phím trắng
Nửa phím cung chỏi nhịp lưu đày

Her Highness forgets 
a little bout of sullenness on the rest symbols
The string of cadences brings anxiety to the fingers
Pressing the woes deep down onto the white keys
A half-note key jars the rhythm of exile

 Xem giới thiệu sơ lược về tác giả Tuệ Sỹ ở trang 52.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

110

9.
Đôi mắt cay
phím đen phím trắng
Đen trắng đuổi nhau
thành ảo tượng
Trên tận cùng
điểm lặng tròn xoe
Ta gửi đó
ưu phiền năm tháng

Eyes burnt
Black keys, white keys
Black and white chasing each other
Turning into illusions
Above Infinity
Lie the rest notes perfectly round
Wherewith I’m entrusting
Woes of chilliads of years

10.
Cửa kín, chòm mây cuốn nẻo xa.
Ngu ngơ đếm chữ, mắt hoa nhòa.
Tay buồn vuốt mãi tờ hương rã;
Phảng phất mưa qua mấy cụm nhà.

The door tightly closed, clouds rolling up the distance
Absent-mindedly counting words in blurry eyes
The woeful hand caressing the billet-doux decayed
It’s mizzling sparsely over some cluster of houses



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

111

11.
Ve mùa hạ chợt về thành phố
Khóm cây già che nắng hoang lương
Đám bụi trắng cuốn lên đầu ngõ
Trên phím đàn lặng lẽ tàn hương
Tiếng ve dội lăn tăn nốt nhỏ
Khóc mùa hè mà khô cả đại dương
Summer cicadas suddenly come back to town
A group of old trees is shading 
against the desolate sunlight
A blanket of white dust 
spiraling upwards about the gate
The fragrance quietly shying away from the piano keys
The cicadas resonate rippling tiny tones
That shed tears for the summer 
that is drying up the ocean

12.
Đạo sỹ soi hình bên suối
Quên đâu con mắt giữa đêm
Vội bước gập ghềnh khe núi
Vơi mòn triền đá chân chim
The Monk is prinking himself in the stream
Forgetting his eyes 
somewhere in the middle of the night
Hurriedly he jounces his steps along the ravine
Wearing out the gully imprinted with bird tracks



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

112

13.
Ô hay, dây đàn chợt đứt.
Bóng ma đêm như thật.
Cắn đầu ngón tay giá băng.
Điệp khúc lắng trầm trong mắt.

Oops! Snap the piano strings suddenly
The ghostly night appears so real
Biting the frozen fingertips
The chorus sunk deep into the eyes

Rồi phím đàn lơi lỏng;
Chùm âm thanh rời, ngón tay rát bỏng.
Chợt nghe nguyệt quế thoảng hương
Điệp khúc chậm dần theo dấu lặng.

Then the piano frets let loose
A group of disconnected sounds; fingers burning
All of a sudden is spreading 
an ambrosial fragrance of orange jasmine
The chorus is slowing down, following the rest symbols

14.
Đêm sụp xuống
Bóng dồn một phương
Lạnh toát âm đàn xao động
Trái tim vỗ nhịp dị thường.

Night slumps down
Pushing darkness into one direction
The melody stirs up ice-cold sounds
Begetting aberrant heartbeats

Ngoài biên cương
Cây cao chói đỏ

At the frontier
The trees turn bright red



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

113

Chiến binh già cổ mộ
Nắng tắt chiến trường
Giọt máu quạnh hơi sương.

Over the aged warrior’s ancient tomb
The sunshine extinguishes the battlefield
The drop of blood desolates the fog

15.
Một ngày chơi vơi đỉnh thác;
Nghe bồn chồn tiếng gọi hư không.
Giai điệu nhỏ dồn lên đôi mắt.
Mặt hồ im ánh nước chập chờn.
Mặt hồ im, tảng màu man mác.
Ảnh tượng mờ, một chút sương trong.
Quãng im lặng thời gian nặng hạt;
Tôi nghe đời trong tấu khúc Thiên hoang.

One day of drifting frivolously on top of the waterfall
Feeling fluttery upon the call of Emptiness
The low melody fills up in the eyes
The surface of the lake is still; its reflection glimmering
Still the surface of the lake is; 
its block of colors immense
Religious images are blurred; 
the tiny amount of limpid mist
During the interval of quietness drops 
of time hang heavy
I hear life in the musical composition “Desolate Heaven”

16.
Phủi tay kinh nỗi đảo điên
Tôi theo con kiến quanh triền đỉnh hoang

Washing my hands off, 
frightened of rampant skullduggeries
I follow the ant along the deserted ridge



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

114

17.
Hơi thở ngưng từ đáy biển sâu
Mênh mông sắc ảo dậy muôn màu
Một trời sao nhỏ xoay khung cửa 
Khoảnh khắc thiên hà ánh hỏa châu

The breath ceases at the profound of the ocean
Multiple delusional colors awaken in immense forms
A sky of tiny stars twirling around the doorframe
Emitting fireworks in the galaxy momentarily.

18.
Tiếng xe đùa qua ngõ
Cành nguyệt quế rùng mình
Hương tan trên dấu lặng
Giai điệu tròn lung linh

The sound of cars rushing across the gate
The orange jasmine quivers
Its fragrance dissolves into the rest notes
The perfect melody shimmering

19.
Bóng cỏ rơi, giật mình sửng sốt.
Mặt đất rung, ma quỷ rộn phương trời.
Chút hơi thở mong manh trên dấu lặng.
Đêm huyền vi, giai điệu không lời.

The little leaf of grass falls; startled
The earth trembling; Demons unruly all over the world
The fragile breath is lying on the rest notes
A magical night; wordless melody.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

115

20.
Theo chân kiến
luồn qua cụm cỏ
Bóng âm u
thế giới chập chùng
Quãng im lặng
nghe mùi đất thở

Following the ant’s path
Threading one’s way through the clump of grass
Gloomy overcast the universe falters
Intervals of silence
Smell the fragrance the Earth breathes

21.
Nỗi nhớ đó khát khao
luồn sợi tóc.
Vòng tay ôm cuộn khói
bâng khuâng.
Uống chưa cạn chén trà
sương móc.

How yearning that memory is
Fingers running through the hair
Arms around the spiral of smoke
Consternated
Half-finished the cup of mist tea

Trên đài cao
Em ngự mây tầng.
Lên cao mãi đường mây
khép chặt.

On a pedestal
You reign high above
So interminably high
The clouds are closing up



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

116

Để soi mòn ảo tượng
thiên chân. 
Ồ, nguyệt quế!
trắng mờ đôi mắt.
Ồ, sao Em?
sao ấn mãi cung đàn?

To corrode
The self-existing religious images
Oh! Orange jasmine!
The moonlight blurs the eyes
Oh! How about you, dear?
Why keep striking the same keynotes?

Giai điệu cổ
thoáng buồn
u uất.
Xưa yêu Em
xao động trăng ngàn.

The ancient melody
Furtively melancholic
Somber
Formerly loving you
Stirred up moons and mountains

22.
Ta sống lại trên nỗi buồn ám khói
Vẫn yêu người từng khoảnh khắc chiêm bao
Từ nguyên sơ đã một lời không nói

I resurrect over the reeky forlornness
Still loving you in every moment of my dreams
From primeval times even not a single word uttered



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

117

Như trùng dương ngưng tụ ánh hoa đào
Nghe khúc điệu rộn ràng đôi cánh mỏi
Vì yêu người ta vói bắt ngàn sao

Like the immense ocean 
constricting the reflection of a peach blossom
Listening to the pulsating melody 
from the flagging wings
Loving you, I reach out for the thousands of stars.

23.
Giăng mộ cổ mưa chiều hoen ngấn lệ
Bóng điêu tàn huyền sử đứng trơ vơ
Sương thấm lạnh làn vai hờn nguyệt quế
Ôm tượng đài yêu suốt cõi hoang sơ.

Ancient tombstones are lining up
The evening rain is welling up with tears
Overcast with desolation
Legends stand forlorn
Frost dampens
The shoulders jealous of the orange jasmine
Embracing the Monument
In love with all wilderness.

Tuệ Sỹ
Translated by Phe X. Bach



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

118

Giới thiệu sơ lược về dịch giả
Bạch Xuân Phẻ

- Tên thật: Bạch Xuân Phẻ, Pháp danh Tâm Thường 
Định, sinh năm Bính Thìn (1976) tại Vũng Nồm, 
Phước Lý, Quy Nhơn, Việt Nam.

- Định cư ở Hoa Kỳ từ năm 1991.

- Tiến sĩ Giáo dục. Hiện đang dạy Hóa học tại trường 
Trung học Mira Loma và dạy Lãnh đạo bằng 
Chánh Niệm và mang Chánh niệm vào học đường 
cho giáo chức của tiểu bang California, cũng như 
thuyết trình ở những Tiểu Bang khác tại Hoa Kỳ và 
các nước Thái Lan, Ấn Độ và Tây Ban Nha. 

- Ngoài ra, anh còn là Huynh trưởng Gia Đình Phật Tử, dạy Thiền thiện nguyện 
cho tù nhân qua tổ chức Buddhist Pathways Prison Project, Inc từ năm 2011.



119

Thích Bảo Lạc

Phật Giữa Dòng Đời Sinh Diệt

Phật thân ba hai tướng đẹp thay
Trải bao nhiêu kiếp dày công tu
Mắt tinh anh mặt như trăng sáng
Khắp trời người xưng tán kính tôn.
四八端嚴微妙相
增期久遠却修來
面如滿月目如蓮
天上人間咸供首

(Tứ bát đoan nghiêm vi diệu tướng
Tăng kỳ cửu viễn kiếp tu lai
Diện như mãn nguyệt mục như liên
Thiên thượng nhơn gian hàm cung thủ.)

D ù chưa một lần thấy hay mới chỉ nghe nói về 
Phật, ta vừa sinh lòng kính ngưỡng vừa muốn 

được chiêm ngưỡng tôn nhan Phật, như phần Thắng Man 
giảng luận Ôn Tuệ Sỹ giảng giải sau khi phu nhân vừa 
mới biết đến Phật chính là hóa thân Phật với ánh sáng 
rạng ngời. Đó là hóa thân mầu nhiệm, thuần khiết, siêu 
việt thế gian; xuất sinh từ kho tàng trí tuệ vô biên, là 
nguồn lưu chuyển thường hằng của pháp tánh thường trụ.

“Với lòng ngưỡng mộ chân thành, Thắng Man phu nhân 
phát Bồ đề tâm, lập Bồ Tát nguyện, bước thẳng lên con 
đường Bồ Tát hành. Sự kiện diễn ra rất đơn giản như quá 
trình chuyển đổi tâm tính, từ phong cách tư duy của một 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

120

chúng sinh phàm phu cho đến tâm nguyện bao la hoằng 
vĩ của Bồ Tát, quá trình chuyển đổi ấy diễn ra không đơn 
giản v.v….”1

… “Từ khi phát Bồ đề tâm cho đến khi tin chắc rằng 
“Ta là con đích thực của Như Lai, kẻ thừa tự gia nghiệp 
của Như lai”, cần phải vô số kiếp. Bấy giờ Bồ Tát vào sơ 
địa, với một niềm hoan hỷ vô biên. Từ đó Bồ Tát tinh tấn 
tu tập, tích lũy công hạnh từ thực hành các ba la mật, các 
nhiếp pháp, cho thành tựu trọn vẹn.”2

Trước hết, căn cứ vào tín tâm, tín là bước đầu vào đạo, 
trong 52 giai vị Bồ Tát, trước tiên là thập tín vị; với 5 căn, 
5 lực cũng lấy tín căn, tín lực làm đầu. Vì tín tăng thượng 
tức là tín tâm có uy thế hơn hết.

Phẩm Hiền Thủ Bồ Tát trong kinh Hoa Nghiêm (bản 60 
quyển) quyển 5, Đại chánh tạng, tập 9 trang 63 trên nói: 
“Tín là gốc của đạo, là mẹ sinh ra các công đức.” Thành 
Duy Thức luận nêu rõ 3 loại tín:
1. Tín thực hữu: tin nhận sâu xa đối với sự và lý chân thực 

của các pháp như tu pháp môn Tịnh Độ ắt không thiếu 
ba điều: tín, hành, nguyện. Đó là hành trang người 
muốn sanh về cõi Tây phương Cực Lạc như kinh A Di 
Đà diễn tả. Cõi ấy đẹp vô cùng, khó tìm được nơi cõi 
trược chúng ta đang sống. Vì người tin Phật, Thánh 
chúng, quốc độ thuần tịnh do tâm phát. Bởi vậy, tâm 
vẩn đục đưa vào cõi không nhiễm ô, cõi đó thành ô 
nhiễm; tâm thanh tịnh vào quốc độ tịnh cõi ấy càng 
thuần tịnh tươi sáng.

2. Tín đức: tin nhận và ưa thích sâu xa đối với đức thanh 
tịnh, chân thật của Tam Bảo. Phật tức Như Lai, cũng là 
Pháp thân, là nơi nương tựa, chỗ thường trụ quy y của 
chúng sanh muôn loài ba cõi. Pháp chỉ chung hết thảy 

1  Thắng Man Kinh: chương giới thiệu tổng quát của Tuệ Sỹ.
2  Kinh Thắng Man phần luận tổng quát, tiết 2 trang 30 và 31.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

121

mọi sự vật, hiện tượng, cụ thể hay trừu tượng, có tự 
tánh, bản chất riêng biệt; là giáo pháp (Dharma) Phật 
thuyết trừ dứt khổ não đạt được an lạc. Tăng là đoàn 
thể Tỳ kheo từ 4 vị trở lên sống theo tinh thần hòa hợp 
duy trì Phật đạo lợi lạc thế gian.

3. Tin khả năng: tức tự tin vào năng lực chứng đắc và 
thành tựu tất cả pháp thiện thế gian và xuất thế gian 
của mình mà khởi hạnh tinh tấn.1 Tin sự và lý chân 
thực của các pháp, phát tâm quy y Phật Pháp Tăng 
ba ngôi báu, cầu thọ giới pháp theo khả năng và tâm 
nguyện. Theo Tuệ Sỹ, chức năng của giới là phòng hộ 
căn môn, tức ngăn ngừa những pháp bất thiện khởi lên 
làm phương hại các phẩm tính thiện căn. Tất nhiên, đối 
tượng phải phòng hộ là ý hay tâm. Nhưng hoạt động 
của tâm luôn luôn nương tựa trên các hành vi của thân 
và miệng. Do đó, Thanh văn giới dựa trên những cấm 
chỉ hành động về thân và miệng. Và cũng do ý nghĩa 
đó, sự tồn tại của giới chỉ giới hạn trong sự tồn tại của 
thân và miệng, chẳng hạn như giới bát quan trai chỉ 
hiệu lực trong khoảng một ngày một đêm. Do vậy, tục 
ngữ nhân gian mới nêu vấn đề:
Hữu sự bảo cước Phật, 
Vô sự lãnh phần hương.
有事抱腳佛, 
無事泠焚香

Dịch nghĩa:
Lúc hoạn nạn đến ôm chân Phật,
Khi bình thường chẳng thắp cây nhang.

1  Tín là tin, tức tác dụng của tinh thần có công năng làm cho tâm và tác 
dụng của tâm sinh ra sự thanh tịnh đối với một đối tượng nào đó, là 1 
trong 75 pháp của tông Câu Xá và 1 trong 100 pháp của tông Duy Thức 
(xđ. Phật Quang Đại Tự Điển, tập 5, trang 6105 và 6106 do HT. Quảng 
Độ dịch, Hội VHGD Linh Sơn Đài Bắc xuất bản năm 2000).



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

122

Đức Phật mà chúng ta quy kính, hết lòng ngưỡng mộ, 
là bậc Thầy của trời và người, là vị cha lành chung bốn 
loại chúng sanh, đầy đủ những phẩm đức thuần khiết, 
mầu nhiệm, siêu việt thế gian. Ngài không là thần linh 
cho mọi người bái lạy, khi được toại nguyện mong cầu mới 
tôn sùng, hiến cúng; trái lại ta tỏ thái độ thờ ơ thô thiển 
thì còn đâu lòng tôn kính ngưỡng vọng Phật? Ngưỡng vọng 
Phật, nhờ nương tuệ giác bồ đề có 3 trường hợp: 

- Thương mình, tự nghĩ hài nhi lúc chào đời bé bỏng, yếu 
đuối, chưa biết gì, bỗng khóc thét lên: khổ oa! khổ oa! Tại 
sao bé khóc? Khóc vì nỗi khổ cuộc đời bày ra trước mắt do 
ai đó dựng nên cảnh bãi biển thành ruộng dâu như thế này:

Thảo nào khi mới chôn nhau,
Đã mang tiếng khóc bưng đầu mà ra.
Khóc vì nỗi thiết tha sự thế
Ai bày trò bãi bể nương dâu?
Trắng răng đến thuở bạc đầu,
Tử sinh kinh cụ làm nao mấy lần…

(Cung Oán ngâm khúc  
- Ôn như hầu Nguyễn Gia Thiều)

Khi hài nhi lớn khôn, biết lật, tập đi, tập chạy, mọc răng, 
tóc, bập bẹ 2 tiếng nói đầu đời: ba ba, má má… tới hồi tóc bạc 
chừng trong gang tấc! Tử sinh là sống chết như vòng xoay 
liên tục không dứt; kinh cụ: lo lắng, sợ hãi đủ mọi khía cạnh 
làm con người bàng hoàng hốt hoảng, bất an v.v…

- Thương người, tục ngữ có câu: “Thương người như 
thể thương thân” chỉ phô diễn qua chữ nghĩa mà chưa đạt 
được tâm hiếu động phức tạp giữa những hoàn cảnh người 
thân kẻ sơ, giàu nghèo, quan quyền vương giả, trí thức 
bình dân, đẳng cấp, gia phong, quốc gia chủng tộc… liệu 
chỉ bấy nhiêu tâm ta đủ mở rộng bao dung? Hay là gặp 
cảnh khổ của người ta ngoảnh mặt làm ngơ, bình chân 
như vại, cho thiên hạ ai sống chết cũng mặc? Nội trong 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

123

tình người ta còn chưa thương hết, thì làm sao thương 
yêu hết thảy mọi loài chúng sanh? Đó là hạnh nguyện của 
người hành Bồ Tát đạo.

- Thương yêu hết thảy mọi loài chúng sanh, thực hành 
Bồ Tát hạnh. Bố thí là một trong 6 hạnh mà tất cả mọi 
người ai cũng có thể, không cứ phải kẻ giàu có phát tâm, 
người nghèo không đủ khả năng ban phát như quan niệm 
thông thường. Bồ Tát hành đạo nhắm vào đời sống của 
chúng sanh khổ mà ta là một thành phần, biết chia sẻ 
nóng lạnh, đói khát, hoạn nạn, ốm đau, an nguy, đe dọa, 
nhường cơm sẻ áo, hướng dẫn an ủi, cứu khổ trừ nguy, 
thi ân bất cầu báo, bắc nhịp cầu giao cảm đến gần chúng 
sanh. Kinh Thắng Man (phần 1) Tuệ Sỹ viết rằng: Bồ đề 
tâm, đó là chí nguyện nóng bỏng của một chúng sanh tự 
thấy mình đang sống trong cảnh tối tăm, giữa đọa đày khổ 
nhục mong tìm một con đường sáng không những để giải 
thoát bản thân khỏi những đe đọa áp bức mà còn là để giải 
thoát cho tất cả những người cùng cảnh ngộ. Bồ đề tâm 
đó là ý chí kiên cường bất khuất của một người bị cột trói 
trên ngọn lửa rực cháy, bị chà đạp dưới những sức mạnh 
tàn khốc của tham vọng điên cuồng của chính ta và của 
một tập thể ma quái chung quanh ta. “Vui cười gì, thích 
thú gì, giữa ngọn lửa không ngừng thiêu đốt? Bị bao phủ 
trong bóng tối, sao không đi tìm ngọn đuốc?”

Và, không có tâm nguyện đó, không có ý chí đó, Bồ Tát 
đạo chỉ là một con đường xa xôi, không tưởng, thần thoại 
hoang đường. Và Phật thừa không hơn một tiếng nói suông 
của một người mê sảng trong giấc ngủ ngày.”

Vì rằng của đem cho không bằng cách cho; chỉ thái độ 
nhỏ nhẹ, quan tâm, tận tình chia sẻ đủ sưởi ấm lòng người, 
hơn cả bạc vạn! Thế nên những lời tán thán công đức chân 
thật, tuyệt đối của Như Lai là bảy tỏ niềm tin sâu sắc 
không những đối với Phật, hiện thân của nhân cách toàn 
thiện, mà còn tin tưởng ở khả năng thành tựu nhân cách 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

124

ấy của chính mình, như lời của Thắng Man, mong rằng 
Như Lai “thương xót, che chở con” chính là lời tuyên thệ 
gởi trọn đời mình nương tựa nơi Như Lai, và cũng chính là 
nương tựa trên Pháp thân thường trụ sẵn có nơi mình, chứ 
không nương tựa một ai khác… (TMPN)

Tạp A Hàm, Việt, kinh số 943. Đại chánh, kinh 1039. 
Pàli, A.10.176 Cunda:

“Có Sa môn, Bà la môn thờ phụng nước, thờ Tì Thấp 
Bà Thiên,1 cầm trượng, bình nước, thường rửa sạch tay 
mình2 vị chánh sĩ như vậy thường khéo nói pháp rằng: 
“Này thiện nam, vào ngày mười lăm mỗi tháng, dùng mạt 
vụn hồ ma và am-ma-la để gội tóc, tu hành trai pháp, mặc 
đồ mới sạch, đeo tràng hoa dài,3 lụa trắng, nằm lên trên 
đất trét phân bò. Này thiện nam, sáng mai dậy sớm lấy 
tay sờ đầu và nói như vầy: “Đất này trong sạch. Ta cũng 
sạch như vậy.” Tay cầm cục phân bò cùng nắm một nắm cỏ 
tươi, miệng nói: “Cái này trong sạch. Ta cũng trong sạch 
như vậy.” Nếu ai như vậy, thì được thấy là trong sạch. Nếu 
ai không như vậy hoàn toàn không trong sạch.” Bạch Thế 
Tôn, Sa môn, Bà la môn nào, nếu trong sạch như vậy thì 
đáng cho con kính ngưỡng.”

Phật bảo Thuần Đà: "Có pháp đen và báo ứng đen; bất 
tịnh cho quả bất tịnh; gánh nặng thì trút xuống. Nếu ai đã 
thành tựu những pháp ác này dù cho sáng mai dậy sớm 
lấy tay sờ đất, và nói rằng “thanh tịnh” thì vẫn bất tịnh, 
cho dù không chạm cũng không thanh tịnh. Người này 
cầm cục phân bò và nắm cỏ tươi nói rằng “thanh tịnh” thì 
vẫn bất tịnh, cho dù không chạm cũng không thanh tịnh.

1  Tỳ Thấp Bà Thiên 琵濕波天. Pàli: Issara (skt: Issara)
2  Những người Bà la môn ở phương Tây, mang theo bình nước, đeo vòng 

hoa huệ, thờ lửa, thường xuyên tắm gội, cử hành các lễ Thánh tẩy.
3  Bồ Tát giới bổn sớ, trang 675, Đại Chánh tập 40, dẫn kinh phát Bồ Đề 

Tâm.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

125

“Này Thuần Đà, thế nào là pháp đen, báo ứng đen, bất 
tịnh cho quả bất tịnh, gánh nặng thì trút xuống… cho đến 
chạm hay không chạm, tất cả đều bất tịnh.”

“Này Thuần Đà, đối với tất cả chúng sanh, cho đến côn 
trùng cũng không tránh xa sự sát hại, tay thường tanh 
máu, tâm thường suy nghĩ đến đánh đập, sát hại, không hổ, 
không thẹn, tham lam, keo kiệt. Đó là nghiệp ác sát sinh.”

“Không lìa bỏ tham lam; đối với tài vật người khác khởi 
tham dục, nói rằng: “Phải chi ta có vật này thì rất tốt.”

“Không xả bỏ sân nhuế tệ ác; trong tâm suy nghĩ: chúng 
sanh kia đáng bị trói, đáng bị roi vọt, gậy gộc, đáng giết, 
muốn cho nó khó sống.”

“Không bỏ tà kiến; điên đảo thấy như vầy: không bố thí, 
không quả báo, không có phước, không có điều thiện, điều 
ác, không có quả báo của nghiệp thiện ác, không có đời 
này, đời khác, không có cha mẹ, không có chúng sinh hóa 
sanh; thế gian không có A La Hán, không có các vị chánh 
hành, chánh hướng mà trong đời này hay đời khác tự biết 
tác chứng, tự biết Ta, sự sinh đã dứt, phạm hạnh đã lập, 
những việc cần làm đã làm xong, không còn tái sanh đời 
sau nữa.”

“Này Thuần Đà. Đó gọi là pháp đen, báo ứng đen, bất 
tịnh, quả bất tịnh, gánh nặng thì trút xuống… cho đến cầm 
lấy hay không cầm lấy tất cả đều bất tịnh.”

“Này Thuần Đà, có pháp trắng, báo ứng trắng, tịnh, 
thành tựu chánh kiến, không thấy điên đảo, nói có bố thí, 
có quả báo, có phước, có quả báo thiện hành, ác hành, có 
đời này, có cha mẹ, có chúng sinh hóa sanh, trong đời có A 
La Hán, ngay trong đời này hay đời khác mà hiện tại tự 
biết tác chứng, tự biết Ta sự sinh đã dứt, phạm hạnh đã 
lập, những việc cần làm đã làm xong, tự biết không còn 
tái sanh đời sau nữa. Này Thuần Đà, đó gọi là pháp trắng, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

126

báo ứng trắng, đến, sờ hay không sờ thì cũng được thanh 
tịnh”.1

Phát Bồ đề tâm, dẫn kinh Phát Bồ Đề Tâm nêu hỏi: 
Bồ Tát làm thế nào phát tâm Bồ đề? Và do nhân duyên 
gì phát tâm? Trả lời: Bồ Tát thân cận học hỏi thiện tri 
thức, cúng dường chư Phật, tu tập thiện căn, mong cầu 
giải thoát, tâm nhu hòa, kham nhẫn khổ, từ bi thuần hậu, 
thâm tâm bình đẳng, tin ưa Đại thừa, cầu trí tuệ Phật; đủ 
10 tâm đây sẽ đạt Vô thượng Bồ đề. Cũng nhờ bốn duyên 
phát tâm tu tập Vô thượng Bồ đề; đó là nghĩ đến chư Phật 
phát tâm Bồ đề, quán thân nhiều hoạn họa phát tâm, 
thương xót chúng sanh khổ phát tâm cứu giúp và mong 
thành Phật đạo.

Suy nghĩ chư Phật phát tâm Bồ đề là tư duy mười 
phương ba đời chư Phật ban đầu phát tâm cũng đầy phiền 
não, con nay cũng vậy muốn trọn thành chánh giác đạt 
Vô thượng tôn, do nhân duyên này mà phát tâm. Lại nghĩ 
ba đời chư Phật do phát tâm dũng mãnh đạt Vô thượng 
Bồ đề, nhờ đó đắc pháp, con cũng mong đạt được; do nhân 
duyên như vậy con phát tâm Bồ đề. Lại suy nghĩ, ba đời 
chư Phật phát tuệ minh rộng khắp trong vô minh lập tâm 
thù thắng, tu tập khổ hạnh mà thoát khỏi ba cõi, nay con 
cũng vậy, mong tự độ thoát, do duyên như vậy nên phát 
tâm. Lại cũng suy tư, tất cả chư Phật đều là bậc hùng 
trong loài người vượt khỏi biển khổ phiền não sanh tử, con 
theo bậc trượng phu cũng đang tìm cách vượt qua, do nhân 
duyên như vậy nên phát tâm. Kết lại, chư Phật phát tâm 
tinh tấn dũng mãnh xả thân mạng tài cầu nhất thiết trí, 
nay con cũng theo chư Phật phát Bồ đề tâm như vậy.

Tóm lại, Phật Như Lai, Phật Ứng Cúng, Phật Chánh 
1 Một người tự biết tác chứng, sự sinh đã dứt, phạm hạnh đã lập, những 

việc cần làm đã làm xong, tự biết không còn tái sanh đời sau nữa. Đó gọi 
là pháp trắng, báo ứng trắng đến, sờ hay không sờ thì cũng được thanh 
tịnh… (Tổng quan về nghiệp, trang 122 và 123 do HĐHP ấn hành 2022)



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

127

Biến Tri, Phật Minh Hạnh Túc, Phật Thiện Thệ, Phật Thế 
Gian Giải, Phật Vô Thượng Sĩ, Phật Điều Ngự Trượng 
Phu, Phật Thiên Nhơn Sư, Phật Thế Tôn. Phật đầy đủ 
muời hiệu, một là mười mà mười cũng là một, cho nên Thế 
Tôn (hiệu thứ 10) tức Như Lai (hiệu thứ nhất) cũng vẫn 
như như không thay đổi. Như Lai theo định nghĩa không 
từ đâu đến, cũng không đi nơi đâu khác, đó là thừa như 
thực đạo, lai thành chánh quả, cố danh Như Lai, do nhân, 
cảnh và trí khế hợp, công quả tròn đầy là chân thân Như 
Lai; nói cách khác, dùng trí như thực noi theo đạo như 
thực (cảnh và trí khế hợp) mà đến ba cõi để thị hiện 8 
tướng thành đạo1 gọi là Ứng thân Như Lai. Do vậy, người 
xuất gia nhận họ Thích là họ chính, thể hiện lòng khát 
ngưỡng vô biên là muốn được giải thoát như Phật theo hệ 
truyền thừa từ dưới lên: Thầy, Tổ, Phật (tục đế), hoặc từ 
trên xuống Phật, Tổ, Thầy (chân đế). Do quan niệm tục 
trong chân, chân trong tục thì không ngăn ngại. Do lòng 
tôn kính người xuất gia học ngôn giáo Phật, hành theo 
hạnh Ngài, khâm cung xưng mình là Điều ngự tử (con Đức 
Phật), Thiện Thệ tử (con Phật)… biểu tỏ sự khát ngưỡng 
với bậc Thầy (Thiên nhân sư), ta hẳn tin sâu lời Phật khai 
thị: “Các ngươi tin mà không hiểu Ta là hủy báng Như 
Lai” để xác lập câu: “Thâm tín chư Phật giai sung mãn” 
không phải của chính Phật tuyên thuyết. Bởi lẽ, cụm từ 
sung mãn nói cách khác là mãn nguyện, hạnh phúc của 
người đi tìm hay săn đuổi nó mà “quá trình Bồ Tát đạo 
cũng chính là quá trình săn đuổi hạnh phúc của chính 
mình là của tất cả.” (Lời Ôn Tuệ Sỹ).

Thích Bảo Lạc
Thiền Lâm Pháp Bảo 18/3/2024

1  Bát tướng thành đạo: Bồ Tát từ cung trời Đâu Suất xuống, gá thai, giáng 
sinh, xuất gia, hàng ma, thành đạo, thuyết pháp, nhập Niết Bàn.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

128

Tư liệu tham khảo
- Thắng Man giảng luận biên dịch chú giải Tuệ Sỹ, do Ban 

Tu Thư Phật Học Viện Cao Đẳng Hải Đức Nha Trang ấn 
hành, PL 2545

- Tổng quan về Nghiệp, Tuệ Sỹ biên dịch chú giải, Hội Đồng 
Hoằng Pháp ấn hành 2022

- Bồ Tát giới bổn sớ (菩薩戒本疏) do Nghĩa Tịch (義寂) thuật, 
trang 675 trong kinh 1814 (Đại Chánh tập 40).

- Kinh Bồ Tát Địa
- Phật Quang Đại tự điển do HT. Quảng Độ dịch quyển 5, Hội 

VHGD Linh Sơn Đài Bắc xuất bản năm 2000

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hòa Thượng Thích Bảo Lạc

- Pháp danh Đồng An, pháp hiệu Thanh Nghiệp, thế 
danh Lê Bảo Lạc sinh năm 1942 (năm Nhâm Ngọ) 
tại Duy Xuyên, Quảng Nam Đà Nẵng Việt Nam.

- Xuất gia năm 1957 tại chùa Linh Ứng - Non Nước 
- Ngũ Hành Sơn (Đà Nẵng).

- Thọ Tỳ Kheo giới tại Đại Giới Đàn Việt Nam Quốc 
Tự (Saigon) năm 1964.

-1971- 1973: Giáo sư Việt văn và Pháp ngữ
-1974: du học Nhật Bản

-1976 - 1978: Tổng thư ký Chi bộ PGVNTN tại Nhật bản

-1978-1980: Chủ nhiệm báo Khuông Việt, tiếng nói của Chi Bộ PGVN tại Nhật 
Bản.

-1980: Tốt nghiệp cử nhân Tôn giáo Xã hội học Komazawa - Tokyo - Nhật Bản.

-1981: Định cư tại tiểu bang NSW thành phố Sydney, Úc châu.

-1982: Chủ nhiệm Đặc san Pháp Bảo - Sydney (tờ báo Phật Giáo Việt Nam đầu 
tiên tại Úc)

-1984-1990: Hội Trưởng Hội Phật Giáo Việt Nam tại New South Wales.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

129

-1991- tới nay: Giáo Hội trưởng GHPGVN Thống Nhất NSW

-1999 - 2003: Phó Hội Chủ kiêm Tổng Thư Ký Giáo Hội Phật Giáo Viêt Nam 
Thống Nhất Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi-Tân Tây Lan

- 2003-2007 Phó Hội Chủ Nội Vụ kiêm Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Hoằng Pháp 
Giáo Hội Phật Giáo Viêt Nam Thống Nhất Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi-Tân Tây Lan

- 2007: Phó Hội Chủ Điều Hành kiêm Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Tăng Sự  Giáo 
Hội Phật Giáo Viêt Nam Thống Nhất Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi-Tân Tây Lan

- 2011: Phó Hội Chủ Điều Hành kiêm Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Tăng Sự Giáo 
Hội Phật Giáo Viêt Nam Thống Nhất Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi-Tân Tây Lan

- 2015 đến 2022: Hội Chủ Giáo Hội Phật Giáo Viêt Nam Thống Nhất Hải Ngoại 
tại Úc Đại Lợi-Tân Tây Lan

- 2022 đến nay: Thành viên Hội Đồng Chứng Minh-Cố Vấn Giáo Hội Phật Giáo 
Viêt Nam Thống Nhất Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi-Tân Tây Lan; Thành viên Hội 
Đồng Chứng Minh Hội Đồng Hoằng Pháp GHPGVNTN.

Ngoài ra Hòa Thượng còn chú trọng việc dịch thuật và sáng tác. Đã cộng tác 
với Hòa Thượng Thích Tịnh Hạnh (Đài Loan) dịch phần kinh Bát Nhã, Tập 33, 
Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh (Hán ngữ). Đã trước tác trên 30 tác phẩm.



130

Phụ bản 4: Con Đường - Photo: Lương Nguyên Hiền



131

Tiểu Lục Thần Phong

KINH PHƯỚC ĐỨC VỚI PHẬT TỬ SƠ CƠ

Đ ây là một bản kinh ngắn thuộc hệ Nam truyền, 
dễ đọc tụng, dễ nhớ và cũng dễ thực hành. 

Cùng với kinh A Di Đà thuộc hệ Bắc truyền, hai kinh này 
rất thích hợp với Phật tử sơ cơ. Kinh Phước Đức có nhiều 
bản dịch khác nhau, kinh văn theo thể thơ năm chữ, rất 
dễ thuộc lòng, độ dài ngắn của các bản dịch khác nhau tuy 
nhiên về cơ bản thì giống nhau. Tựa đề kinh cũng có chút 
khác nhau, có bản dịch là kinh Phước Đức, có bản ghi là 
kinh Hạnh Phúc…

Duyên do để đức Bổn sư nói kinh này là có một vị thiên 
xuất hiện vào đêm khuya ở vườn Cấp Cô Độc gần thành 
Xá Vệ để đảnh lễ Phật và sau đó tham vấn về vấn đề phước 
đức. Đức Phật nhân cơ duyên này mới nói kinh Phước Đức. 
Cũng giống như các kinh Phật thường bắt đầu bằng câu:” 
Ta nghe như thế này, một thuở nọ...” Kinh Phước Đức cũng 
bắt đầu bằng: “Một hôm nọ, vào lúc đêm khuya có một vị 
trời hiện xuống thăm ngài...” Tại sao không ghi rõ năm 
tháng ngày giờ mà chỉ ghi một cách chung chung như thế? 
Thật ra đây mới là cách ghi tuyệt vời nhất, sống động nhất. 
Năm tháng ngày giờ là cái mốc thời gian do con người đặt 
ra, thời gian vốn không thật, vốn là một niệm tâm. Quốc 
độ vô cùng sai biệt, nơi này ngày thì nơi khác là đêm, chốn 
đây hạ thì bên kia đang đông… ấy là chưa nói đến cảnh giới 
khác nhau thì thời gian và không gian càng khác nhau, 
càng sai biệt. Cách ghi “một ngày nọ vào lúc đêm khuya” 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

132

hay “một thuở nọ” sẽ thích hợp với mọi thời gian, mọi quốc 
độ. Quá khứ đã là một thuở nọ, hiện tại đang một thuở nọ 
và tương lai cũng sẽ là một thuở nọ, mãi mãi là một thuở 
nọ, đông tây nam bắc cũng là một thuở nọ. Thật tuyệt vời, 
chỉ một câu mở đầu đã vượt qua cái thời không để vĩnh 
viễn thích hợp với mọi thời, mọi quốc độ khác nhau.

Sau khi đảnh lễ Thế Tôn, vị thiên như người học trò 
đứng một bên cung kính hỏi Phật, ngài chẳng hỏi gì cao xa 
thâm sâu mà hỏi cái điều rất gần gũi, rất thực tế. Vấn đề 
ngài hỏi cũng chính là vấn đề mà chúng ta hằng thao thức. 
Vị thiên hỏi về phước đức và đức Phật đã dạy:

Lánh xa kẻ xấu ác,
Được thân cận người hiền.
Tôn kính bậc đáng kính,
Là phước đức lớn nhất. 
Phật tử sơ cơ nói riêng, tất cả chúng ta nói chung phần 

lớn đều phước mỏng nghiệp dày, chướng sâu huệ cạn, đức 
bạc tài sơ, bản lãnh đạo tâm đều yếu kém… không thể 
học đòi các vị thượng nhân hay Bồ Tát để “thõng tay vào 
chợ” (入廛垂手 - nhập triền thùy thủ” hay “thiện ác không 
hai”… Vì thế nhất định phải tránh kẻ xấu ác, thế nào là 
ác? Không phải đốt nhà, cướp của, giết người mới gọi là ác. 
Ở đây, ác tức là sát, đạo, dâm, vọng, tửu; tham, sân, si tức 
là ác. Tất cả những gì trái với giới đã thọ là ác, những gì 
ngược với giáo lý hay lời Phật dạy chính là ác. 

Phật tử sơ cơ chúng ta còn non kém nên phải tránh xa 
kẻ ác, bằng không sẽ lây nhiễm, như tục ngữ có câu: “Gần 
mực thì đen, gần đèn thì sáng.” Phật dạy chúng ta xa lánh 
kẻ ác, thân cận bậc hiền trí. Những ai là hiền trí? Ý Phật 
không phải chỉ những người quyền cao chức trọng, không 
phải phú hào đại gia… Hiền trí chính là những thầy lành 
bạn tốt, là những người tu học đạo giác ngộ giải thoát, là 
những sa-môn chân chính. Chúng ta vẫn thường nghe nói 
“chúng trung tôn”, tức là nói những vị xuất gia, những tỳ-



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

133

kheo, tỳ-kheo-ni, là bậc cao quý đáng tôn kính nhất trong 
chúng. Những vị ấy đang ngày đêm đem giáo lý giác ngộ 
giải thoát để hoằng dương khắp thế gian này. Không phải 
ngẫu nhiên mà những điều này được đặt lên hàng đầu của 
bản kinh, rõ ràng đức Phật có dụng ý dạy chúng ta về điều 
đầu tiên của phước đức. Chính những vị xuất gia là phước 
điền cho chúng ta.

Sống trong môi trường tốt,
Được tạo tác nhân lành.
Được đi trên đường chánh,
Là phước đức lớn nhất.
Môi trường tốt không phải là nơi cao sang quyền quý 

hay những nơi thượng lưu... Môi trường tốt chính là môi 
trường gần gũi bậc trí hiền, thân cận thiện tri thức, thầy 
lành bạn tốt… vì sống trong môi trường đó thì tự nhiên 
chúng ta cũng được huân tập cái tốt, được sách tấn để 
hành cái tốt, học hỏi được điều tốt. Ví dụ một tí cạn cợt 
như ta được sống ở trong một ngôi nhà khang trang, ắt 
chúng ta không phải dính vào việc sát sanh ruồi, muỗi, 
kiến, gián… hoặc sống ở một nơi quốc ấp xóm làng ắt sẽ 
có cơ hội tiếp xúc với kinh điển, thầy bạn tốt hơn là sống 
ở môi trường biên địa không biết đến Phật pháp. Sống ở 
môi trường tốt là nhờ có phước đức, mặt khác sống ở môi 
trường tốt lại dễ tạo phước đức.

Nhân lành là nhân nào? Quy y Phật, quy y Pháp, quy y 
Tăng là nhân; trì ngũ giới, thập thiện là nhân; niệm Phật, tụng 
kinh, ngồi thiền, ăn chay, phóng sanh… là nhân. Điều này giống 
như bài kệ: “Chư ác mạc tác, chúng thiện phụng hành...” Làm 
theo tất cả những gì Phật dạy là tạo tác nhân lành.

Đi trên đường chánh nhất định là con đường giác ngộ 
giải thoát, con đường gian khó dài lâu và nhiều thử thách. 
Mức độ thấp hơn thì cố gắng để được lại thân người cũng 
là quý lắm. Thế gian có bảy tỷ người nhưng được bao nhiêu 
người biết và tin vào Phật pháp? Trong số những người 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

134

biết ấy, có bao nhiêu người chịu dấn thân đi trên con đường 
ấy? Cứ như thế lần lượt loại suy thì biết những người đi 
trên con đường chánh chẳng nhiều và đi trên con đường 
chánh chính là phước đức, là nhờ phước đức. Hàng Phật tử 
sơ cơ chưa thể xuất gia thì ít nhất cũng phải dành thì giờ 
để nghe kinh thính pháp, đọc tụng kinh, ngồi thiền, niệm 
Phật và làm những việc lợi người lợi vật.

Có học, có nghề hay,
Biết hành trì giới luật.
Biết nói lời ái ngữ,
Là phước đức lớn nhất.
Nhà Nho nói: “Nhân bất học bất tri lý” là vậy, làm người 

phải học, học chữ, học nghề, học kiến thức thế gian… để có 
kiến thức, có nghề nghiệp nuôi thân và gia đình. Học đạo 
lý, học nội điển, học kinh chú... để phát triển tâm linh, tạo 
tư lương cho ngày mai. Học để có nghề hay, thế gian này 
cũng có nhiều nghề kiếm ra tiền nhưng lại là tà mạng vì 
làm tổn hại người, vật và môi trường. “Có học, có nghề 
hay” để sống theo chánh mạng.

Người Phật tử sơ cơ thì cố giữ hạn độ thấp nhất là ngũ 
giới, vì đây là cơ sở để tái sanh được thân người, khá hơn 
nữa là thập thiện, bát quan trai giới, Bồ Tát giới... “Hành trì 
giới luật” là lời dạy chung cho mọi người (thất chúng), mỗi 
người tùy theo thân phận và giới hạn của mình mà giữ giới.

Lời ái ngữ là lời chân thật, lời đem lại hòa hợp, đoàn 
kết, tương thân tương ái... Lời ái ngữ là một trong tứ nhiếp 
pháp. Lời ái ngữ an ủi, cảm thông, chia sẻ với người với 
đời, tuyệt đối không phải là lời nịnh hót, tâng bốc, giả trá. 
Lời ái ngữ phải đúng sự thật, phải căn cứ theo tứ diệu đế, 
phải là chánh ngữ. Lời nói là khẩu nghiệp, một trong tam 
nghiệp: thân, khẩu, ý. Lời nói ái ngữ cũng là phước đức 
của chính người nói.

Được cung phụng mẹ cha,
Yêu thương gia đình mình.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

135

Được hành nghề thích hợp,
Là phước đức lớn nhất.
Đạo Phật là đạo hiếu, chưa hiếu với cha mẹ thì đừng nói 

gì chuyện học Phật. Người thế gian ai cũng biết hiếu thảo 
cha mẹ nhưng dễ đâu làm tròn. Đôi khi vì nghịch duyên mà 
sanh ra bất hiếu. Hiếu thảo với cha mẹ, cung phụng cha mẹ 
là phước đức lớn, vì cha mẹ thường được ví như hai vị Phật 
đầu tiên ở nhà. Hiếu thảo không chỉ biết cung cấp vật chất 
mà còn phải quan tâm đến đời sống tinh thần nữa, tạo điều 
kiện cho cha mẹ tiếp xúc với đạo, làm phước, hành hương… 
Hiếu thảo với cha mẹ chính là phước đức.

Yêu thương gia đình mình là lẽ đương nhiên, chăm 
lo vật chất lẫn tinh thần. Tất nhiên việc chăm sóc cũng 
còn phụ thuộc vào phước phần và năng lực của mình và 
các thành viên trong gia đình, nếu bạc phước quá thì việc 
chăm sóc yêu thương khó mà chu toàn.

Nghề nghiệp để sinh sống nuôi thân, nuôi gia đình. Có 
nhiều người vì nghịch duyên mà phải làm những nghề 
như: đồ tể, chứa bạc, chứa mại dâm, bán buôn rượu, vũ 
khí, ma túy… Tuy có tiền nhưng là những nghề tà mạng, 
hoàn toàn không thích hợp với lương tâm cũng như đạo 
pháp. Hành nghề thích hợp có liên quan với câu trước “Có 
học có nghề hay.” Để có nghề thích hợp thì phải có học, 
không có Phật hay thánh thần nào có thể ban cho mình cả, 
phải học, phải tự thân, tự mình cứu mình sau nữa là cứu 
người. Nghề thích hợp còn tùy thuộc trí tuệ, năng lực, sức 
khỏe, môi trường sống, hoàn cảnh sống… Nghề thích hợp là 
phước đức và có phước đức mới có nghề thích hợp.

Sống ngay thẳng bố thí,
Giúp thân bằng quyến thuộc.
Hành xử không lỗi lầm,
Là phước đức lớn nhất.
Bố thí đứng đầu trong sáu ba-la-mật. Bố thí có tài thí, 

pháp thí, vô úy thí. Bố thí để buông xả đối trị tâm tham, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

136

tâm chấp thủ… Phật tử sơ cơ chẳng làm được việc pháp thí, 
vô úy thí thì cũng phải biết tài thí. Bố thí để giúp người, 
giúp đời thì cũng chính là giúp mình, tạo tư lương cho mai 
sau. Sống ngay thẳng tức là sống một cách chân chánh, 
đàng hoàng, lương thiện. Sống ngay thẳng với Phật tử thì 
phải biết quy y tôn kính Tam bảo… Hành xử không lỗi lầm 
thì tùy theo khả năng và bản lãnh của mình, sống ở thế 
gian này không thể không có lỗi lầm, quan trọng là giảm 
thiểu lỗi lầm, có lỗi lầm thì biết nhìn nhận và sửa sai. 
Người hành xử không lỗi lầm thì đã thành thánh nhân rồi. 
Phật tử sơ cơ chúng ta phải biết đâu là lỗi lầm, đâu là hiền 
thiện, có lỗi lầm thì phải sám hối tu sửa.

Biết khiêm cung lễ độ,
Tri túc và biết ơn.
Không bỏ dịp học đạo,
Là phước đức lớn nhất.
Khiêm cung lễ độ là cách sống, là tư cách đạo đức của 

con người. Người thế gian ai cũng yêu mến thái độ khiêm 
cung lễ độ. Ngạn ngữ có câu: “Bông lúa càng chắc hạt thì 
càng cúi thấp.” Người thế gian còn biết khiêm cung lễ độ, 
lẽ nào Phật tử không biết? Phật tử càng phải khiêm cung 
lễ độ hơn nữa để học hỏi, để tu thân tích đức, để tạo sự hòa 
hợp… Xét cho cùng thì thân ta cũng chỉ là sự giả hợp duyên 
sanh của tứ đại, ngũ uẩn, chẳng có gì đáng để vênh váo; 
cái túi da hôi thối với sự sống mong manh giữa hai làn hơi 
thở vào ra mà không khiêm cung lễ độ thì thật là vô minh; 
mặt khác, sự kiêu ngạo, ngã mạn, hãnh tiến... ấy chính là 
phiền não, càng khiêm cung thì càng tốt cho chính mình, 
là phước đức tự thân.

Tri túc cũng là một phương pháp tạo nên an lạc cho 
chính mình. Thơ Nguyễn Công Trứ có câu: “Tri túc tiện 
túc, đãi túc hà thời túc.” (Biết đủ liền đủ, đợi cho đủ thì 
biết bao giờ đủ.) Mình là Phật tử, biết đủ tức là vui, bằng 
lòng với những gì mình có, tức là giảm thiểu lòng tham 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

137

cầu. Biết đủ thì sống an hòa với mọi người, với môi trường 
chung quanh. Biết ơn thì quá rõ ràng không cần phải nói 
nữa, làm người thì phải biết ơn. Nhà Phật có tứ trọng ân, 
tức là bốn ơn sâu nặng: Ơn Phật khai đạo, mở con đường 
giác ngộ giải thoát, thầy tổ giữ gìn truyền thừa đạo pháp, 
dẫn dắt Phật tử và mọi người; ơn cha mẹ sinh thành dưỡng 
dục; ơn quốc gia cưu mang; ơn đàn na tín thí cùng cộng 
sinh, tương tác qua lại... Thế giới này là một thế giới đối 
đãi, tương tức tương sinh, cái này có thì cái kia có, cái này 
diệt thì cái kia diệt. Mình sống trong thế giới là cộng sinh 
với nhau, tác động qua lại với nhau, hỗ tương nhau, nên 
biết ơn là lẽ đương nhiên, là đạo lý con người.

Đời sống ngắn ngủi, mạng sống mong manh, thế gian 
vô thường… Việc học đạo rất quan trọng, học đạo để đời sau 
còn có được thân người, hoặc sanh thiên, hoặc giải thoát. 
Việc kiếm tiền là quan trọng nhưng chỉ một đời, việc học 
đạo không chỉ đời này mà còn là phước đức của nhiều đời 
về sau. Những dịp học đạo như: khi có pháp hội, nghe kinh 
thính pháp, tụng kinh, trì chú, niệm Phật, ngồi thiền, đọc 
sách đạo, luận giải…

Biết kiên trì phục thiện,
Thân cận giới xuất gia.
Dự pháp đàm học hỏi,
Là phước đức lớn nhất.
Người thế gian vì cái bản ngã, cái tôi nên rất cang 

cường, thậm chí gàn bướng, phục thiện không phải dễ. Cái 
tôi càng to thì càng khó phục thiện, khó buông bỏ. Người 
Phật tử học Phật nhất định phải phục thiện, phải biết theo 
điều hay lẽ phải, tinh tấn hơn một chút nữa thì hành thiện, 
phục thiện. Cái thiện trong nhà Phật rộng lớn và sâu hơn 
cái thiện ngoài đời. Giữ giới là thiện, tu học là thiện, sống 
chánh mạng là thiện, nói lời ái ngữ là thiện, chánh ngữ là 
thiện… Nói chung theo đúng tinh thần bát chánh đạo là 
thiện. Phàm việc gì có lợi cho người và vật là thiện.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

138

Người đời thường có thói quen “Thấy người sang bắt 
quàng làm họ”, thích gần gũi làm quen với người giàu 
sang, có địa vị, nổi tiếng… Phật tử chúng ta không cần, cái 
cần là thân cận với thầy làmh bạn tốt, thân cận với hàng 
xuất gia vì đó là “Chúng trung tôn.” Gần gũi thân cận để 
học hỏi đạo lý, để được khuyên bảo sách tấn, thân cận để 
cúng dường, gần hương thì ắt được thơm. Người xuất gia 
là bậc tôn quý nhất trong chúng của thế gian này. Người 
xuất gia thay Phật giảng kinh thuyết pháp. Những buổi 
pháp đàm là cơ hội quý báu vô cùng để học tập, tu tập, giải 
nghi, phá mê cho hàng Phật tử sơ cơ. Những buổi pháp hội 
sẽ gieo vào tạng thức những hạt giống trí huệ, từ bi, giải 
thoát. Kiếp này chưa được thì một kiếp nào đó sẽ đạt, khi 
cơ duyên chín muồi và những chủng tử kia khởi dụng.

Sống tinh cần tỉnh thức,
Học chân lý nhiệm mầu.
Thực chứng được niết bàn,
Là phước đức lớn nhất.
Sống tỉnh thức hay nói khác đi là sống trong sự tinh tấn 

và chánh niệm, tinh tấn nói dễ hiểu là siêng năng, siêng 
tu học, lễ bái, cầu tiến trên đường đạo. Sống tỉnh thức trọn 
vẹn trong từng phút giây hiện tại, mình biết việc mình 
đang làm. Làm trọn vẹn với kim chỉ nam là bát chánh đạo. 
Sống trong sự thấy biết như thật, suy nghĩ chân chánh, 
nói năng chân chánh, tạo nghiệp chân chánh… Việc thực 
chứng được niết-bàn có lẽ dành cho những bậc thượng 
nhân, thượng căn lợi trí, những hành giả xuất sắc… hàng 
Phật tử tại gia chưa dám nói đến, nhưng việc học chân 
lý thì khả dĩ có thể. Chân lý ấy chính là : Từ diệu đế, bát 
chánh đạo, thập nhị nhân duyên, ba mươi bảy phẩm trợ 
đạo… Mục đích tối thượng và chân lý tối thượng chính là 
giác ngộ và giải thoát.

Chung đụng trong nhân gian,
Tâm không hề ô nhiễm.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

139

Phiền não hết an nhiên,
Là phước đức lớn nhất.
Đời sống muôn mặt, phiền não cũng muôn màu, hàng 

Phật tử sơ cơ chưa thể hết phiền não nhưng phải giảm 
thiểu, giảm được bao nhiêu hay bấy nhiêu, phiền não càng 
giảm thì tỉ lệ với sự an nhiên và thanh tịnh tâm. Tâm mà 
không ô nhiễm thì ắt phải là hàng thánh giả. Phật tử sơ cơ 
chưa thể được, tâm chúng ta còn ô nhiễm nặng nề, ô nhiễm 
vì tài, sắc, danh, thực, thùy; ô nhiễm vì tham, sân, si, mạn, 
nghi, tà kiến; ô nhiễm vì sáu căn dính mắc sáu trần. Có 
quá nhiều ô nhiễm, vì thế mà khổ, mà lăn lộn trong sáu 
đường. Cũng vì thế mà đức Phật thị hiện ra đời để mở con 
đường giải thoát, cũng vì thế mà chúng ta mới học Phật, 
tu Phật hòng thanh tẩy bớt ô nhiễm của tâm. Tâm là chủ 
tể, là tạo tác. Sống ở thế gian này, tâm chúng ta không thể 
không ô nhiễm, chỉ có điều làm sao giảm thiểu mà thôi, 
hôm nay khá hơn hôm qua, ngày mai tốt hơn hôm nay, đời 
sau thăng cao hơn đời trước. Còn giả như phiền não hết, 
an nhiên, không còn ô nhiễm nữa thì đã chứng quả rồi.

Ai sống được như thế,
Đi đâu cũng an toàn.
Tới đâu cũng vững mạnh,
Phước đức của tự thân.
Sống như lời kinh tức là sống như lý như pháp, sống 

trong tỉnh thức chánh nhiệm, thu nhiếp lục căn, sống tinh 
tấn… lấy tứ diệu đế, bát chánh đạo làm kim chỉ nam. Ở 
đây đáng chú ý là câu “Phước đức của tự thân”. Nếu mình 
sống như lời kinh này thì tự có phước đức, phước đức tự tạo 
ra. Phước đức hay tội nghiệt đều do tự mình tạo lấy. Phật 
không ban phước giáng họa, chẳng có ai có thể ban phước 
hay giáng họa cả. Phật là đấng đạo sư, là vị thầy gốc, vị 
thầy căn bản (bổn sư), là người dẫn đường, chỉ đường. Tự 
ta phải dấn thân, tự ta phải đi thôi.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

140

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Tiểu Lục Thần Phong

- Tên thật: Nguyễn Thanh Hiền, sinh ngày 20 tháng 
3 năm 1971 bút danh: Tiểu Lục Thần Phong, Du 
Tâm Lãng Tử, Hiền Nguyễn, Thanh Nguyễn, Đồng 
Thiện và Steven N.

- Nguyên quán: Diêu Trì – Bình Định, hiện đang sống 
tại Georgia - USA.

- Viết bài thường xuyên cho: Chánh Pháp, Việt Báo, 
Thư Viện Hoa Sen, Trẻ, Ngôn ngữ, T-vấn, Văn 

chương Việt, Quán văn, All Poetry, New Viet Art, Thư Viện Phật Việt, Rộng Mở 
Tâm Hồn, Quảng Đức, Hoa Vô Ưu...

- Tác phẩm đã in: Giữa Con Đường Với Vết Trầm (thơ), Mộng Trùng Hoa (thơ), 
Em Vẫn Là Nỗi Đau Đời (thơ), Hoa Đào Năm Ấy (văn), Hạc Cầm (thơ), Kể 
Chuyện Mà Chơi (tập truyện), Chỉ Có Con Đường Đó Mà Thôi (văn), Mộ Hoa 
(thơ), Kìa Trúc Biếc Hoa Vàng (thơ), thơ tiếng Anh Silentspark – volume 3 
(ebook), Nặng Tợ Nghìn Cân (tập truyện), Có Ngờ Gì Không (ebook)

- Tác phẩm in chung: Chánh Niệm Trong Đời Thường (văn), Tình Nghĩa Mẹ 
Cha ( tuyển thơ), Thơ Tình Mùa Xuân (tuyển thơ), Thơ Tình Quê Hương (tuyển 
thơ), Thơ Tình Mùa Thu (tuyển thơ), Truyện ngắn chọn lọc (2023 – Nhân 
Ảnh), Dreaming of Ink ( thơ tiếng Anh).

- Tác phẩm chưa in: Theo Em Vào Giữa Giáo Đường, Việt Sử Ca, Chuyện Cũ 
Phù Dung Trấn (truyện dài), Hạc Hoa Thành, Bá Hộ Làng Cảnh Dương (tập 
truyện , đang được in bởi T-Vấn), truyện ngắn Mãi Thôi Ở Giữa Con Đường, 
Khúc Trường Ca Hoa…, Ngày Tháng Năm Này (tùy bút, đang in bởi nxb 
Ananda).



141

Thích Như Tú

Tồi Tà Hiển Chánh

T rong dòng vận hành vô cùng tận của nhân duyên, 
văn học bát-nhã luôn đưa đến cùng cực quán 

không, kiện toàn con người rời bỏ mọi chấp trước, vượt 
thoát không gian và thời gian. Tất cả như có mà không, 
không mà có để thấy năng hành, sở hành, thời hành đều 
bất khả đắc. Chỉ có nguyện lực từ bi và trí tuệ làm đạo lộ, 
nương nơi Vô Sở Đắc làm phương tiện diễn hành. 

Đức Phật xuất hiện ngay nơi đời ảo mộng trong vai trò 
“tồi tà hiển chánh”, nương theo chấp mà phá, nương theo 
tà mà tồi, biết rõ từng căn cơ cao thấp, bệnh tình của hết 
thảy chúng sanh mà thực hành pháp Y Vương.

Kinh Hoa Nghiêm đã dạy:
“佛如醫王,能治一切諸煩腦病, 能拔一切生死大苦 - “Phật 

như y vương, năng trị nhất thiết chư phiền não bịnh, năng 
bạt nhất thiết sinh tử đại khổ”, nghĩa là: “Phật như bậc Y 
Vương, có thể trị tất cả các bệnh phiền não, có thể cứu tất 
cả các khổ lớn sinh tử.”

Kinh Dược Sư dạy rằng: “Đập nát vỏ vô minh, tát cạn 
sông phiền não.” Bởi do thế lực vô minh, phiền não vẫn 
còn ấp ủ sâu thẳm trong tâm hồn nên luôn khơi dậy mọi 
tham chấp, chiến tranh, nuôi dưỡng hận thù, gây ra mọi 
khổ đau và phá hoại sự bình yên trên bề mặt phẳng lặng, 
tươi sáng an nhiên. Ngộ nhận và võ đoán đã đưa “tâm hồn 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

142

an nhiên” vốn dĩ tươi đẹp đi vào tà đạo, khởi lên những tư 
tưởng và hành vi khiến tự mình bị chấn thương mà còn 
làm ảnh hưởng tổn thương đến bao người khác. 

Chánh pháp được Đức Phật chứng ngộ sau 49 ngày đêm 
dưới cội Bồ-đề thật thâm sâu, siêu lý luận, chỉ có các bậc 
trí mới thấu hiểu, còn chúng sanh nơi cõi Ta-bà thì đang 
bị chìm đắm trầm luân, đam mê khoái lạc, làm sao có thể 
nhận ra được pháp Duyên sinh Vô ngã này. Đức Thế Tôn 
đã có lần suy nghĩ sau khi chứng quả, nếu như ta bước ra 
thuyết pháp mà chúng nhơn không hiểu, ngược lại chỉ tạo 
thêm phiền não, hay ta hãy vào niết-bàn. 

Ngay lúc, Ngài đang đứng giữa hai dòng suy tư ấy, 
Phạm thiên Sahampati liền xuất hiện, khải thỉnh Đức 
Thiện Thệ chớ vội Niết-bàn. Và rồi, Phạm thiên cũng nhắc 
lại lời thề nguyện của Ngài thuở ấy, khi còn hành Bồ Tát, 
rằng: “Khi nào ta thành đẳng chánh giác, ta sẽ cứu độ 
chúng sanh” (kinh Hiền Ngu). Vậy kính mong Ngài hãy 
vì chúng sanh mà mở cửa từ bi ban pháp Cam lồ vi diệu 
(kinh Đại Bát Niết Bàn). Đức Phật không nói gì thêm, vẫn 
im lặng quán thấy chúng sanh giống như những chiếc hoa 
sen đang mọc trong hồ nước. Có loại bị chìm nghỉm dưới 
bùn nhơ nước đục (hạ căn), có loại ngoi lên lưng chừng 
nước chưa trong (trung căn), và cũng có cái vươn lên cao, 
vượt khỏi mặt nước mà không bị các nhiễm ô trong hồ bám 
víu (thượng căn). Ngài liên tưởng đến chúng sanh, cũng có 
các hạng người độn căn và lợi căn như thế. Rồi từ đó, cửa 
pháp bắt đầu khai mở. 

Ngay từ buổi đầu, Đức Phật đã biết được chúng sanh có 
những hạng người lợi căn và độn căn nên trong quá trình 
hướng dẫn, Ngài luôn dựa vào những hình ảnh sinh hoạt 
thường nhật, thực tế để dẫn dắt chúng sanh đạt đến sự xác 
tín hoàn toàn đối với chân lý mà ngài chứng ngộ dưới cội 
Bồ-đề thuở ấy. 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

143

Đối với chúng tại gia, khi đến với đạo Phật là đến với 
các giá trị an nhiên giải thoát. Muốn được an nhiên giải 
thoát, ngoài việc tiếp cận với giáo lý Phật đà, chúng ta cần 
phải đi vào pháp hành. Và, như thật tuệ tri, tất cả đến để 
thấy, nhìn lại bên trong, quán tự thân, không phải nhìn 
thế giới bên ngoài để hý luận. Hãy luôn thực tập hạnh tha 
thứ, nghĩ tưởng đến những ai đã từng làm tổn thương ta 
và nghĩ tưởng đến những ai đã mang đến cho ta những 
niềm hạnh phúc. 

Nếu là một người cư sĩ Phật giáo, cần phải hiểu biết 
đúng đắn về giá trị của Phật giáo, có niềm tin và khả năng 
dùng phương tiện để dễ dàng thuyết phục, chuyển hóa 
được mọi người, mang ánh sáng giải thoát tiếp cận với đời. 
Ấy là người cư sĩ chân chính. Ví như Kim Cang là một loại 
rắn chắc, sáng và sắc bén vô cùng. Rắn chắc là biểu thị cho 
chí nguyện của hành giả kiên định. Sáng là biểu thị cho 
ánh sáng quang minh, trí tuệ vô biên. Sắc bén là biểu thị 
cho sự tinh tấn của hành giả luôn vượt qua những chướng 
ngại. Hãy nương nhờ thanh kiếm trí tuệ của đức Văn Thù 
mà làm hạnh phương tiện cứu độ.

Giáo pháp của Phật không đưa con người đi đến mê tín 
dị đoan hay cuồng tín. Vì, Đạo Phật là đạo trí tuệ. Các giá 
trị của Đạo Phật không thể đánh giá qua lời nói hay ngôn 
ngữ phàm tình. Cho nên người cư sĩ Phật giáo phải đặt 
niềm tin ở sự hành trì tu tập, nhận thức căn bản và đánh 
giá đúng đắn về Phật giáo để ra ngoài giảng rộng, đối phó 
với những tà thuyết đi ngược lại với giáo lý giải thoát hơn 
2600 năm qua. 

Người cư sĩ Phật giáo chân chính là người phải biết tư 
duy, nghiệm chứng trên cơ sở nhận thức bằng tám thánh 
đạo, không phải chỉ biết cúi đầu ngoan đạo để cầu xin ban 
phước, trừ họa. Chúng ta phải tỉnh thức giác ngộ như Phật 
để cứu độ chúng sanh. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

144

Có lần Đức Phật dạy cho Xá-lợi-phất, nhân chuyến 
viếng thăm của Cư sĩ Cấp-cô-độc và năm trăm ưu-bà-
tắc: “Này Xá-lợi-phất, nếu thầy biết rằng bạch y Thánh 
đệ tử gìn giữ, thực hành năm pháp một cách hoàn hảo 
và được bốn Tăng thượng tâm, hiện pháp lạc trú, dễ được 
chứ không phải khó được. Xá-lợi-phất, thầy nên xác nhận 
rằng Thánh đệ tử này không còn đọa địa ngục, cũng không 
còn sanh vào loài súc sanh, ngạ quỷ và các chỗ ác, được 
quả Tu-đà-hoàn, không đọa ác pháp, nhất định thẳng tiến 
tới quả vị Chánh giác, tối đa chịu bảy lần sanh tử nữa. Sau 
bảy lần qua lại cõi trời, nhân gian, liền được chấm dứt khổ 
đau.” 

Cho nên Đức Phật xác định với lời tụng rằng: 
“Kẻ trí sống tại gia,
Thấy địa ngục, sợ hãi;
Do thọ trì Thánh pháp,
Trừ bỏ tất cả ác”

(Kinh Trung A-hàm, quyển 3.  
Kinh Ưu-Bà-Tắc số 128)

Phật pháp lưu truyền đến ngày nay là nhờ chư tăng 
đã vượt qua những khó khăn để hoằng pháp và cư sĩ các 
giới hộ trì. Cư sĩ tại gia tựa như cánh tay nối dài của hàng 
xuất gia, cùng nhau sải cánh trên bầu trời tự do, đưa ánh 
sáng giác ngộ của Đạo Phật đến gần hơn với mọi tâm thức 
đang chìm đắm trong đêm dài tăm tối vô minh. Khi họ có 
đủ nhân duyên và căn lành, thân cận thiện hữu tri thức sẽ 
dễ dàng bộc lộ sự giác ngộ tự thân. 

Thích Như Tú



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

145

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Thích Như Tú

- Thượng Toạ Thích Như Tú, Thế Danh: Lê Hồng 
Tuấn, Pháp tự: Giải Lệ. Pháp Hiệu: Viên Ân.

- Quê Quảng Nam.
- Sinh ngày 02.05.1973.
- Xuất gia ngày 02.09.1990.
- Thọ Sa Di: Ngày 03.04.1993 (Đại Giới Đàn Thiện 

Hòa - Bà Rịa Vũng Tàu).
- Thọ Cụ Túc: Ngày 26-28.09.1996 (Đại Giới Đàn 

Phước Huệ - Đà Nẵng).
- Tấn phong giáo phẩm Thượng Tọa ngày 30.06.2019 (Đại Giới Đàn Quán 

Thông - Đức Quốc).
- Cử Nhân Ngoại Ngữ (Đại Học Đà Nẵng) năm 2000.
- Thạc Sĩ Ngôn Ngữ Học (Đại Học New Delhi) năm 2004.
- Tiến Sĩ Phật Học (Đại Học New Delhi) năm 2012.
- Từ ngày 24.06.2014 đến Thụy Sĩ.
- Trụ Trì Chùa Viên Minh, thành lập trang nhà www.vienminh.ch 
- Cộng tác Báo Viên Giác



146

Phụ bản 5: Những Đóa Sen - Tranh Cát Đơn Sa



147

T r a n g  T h ơ  

SÔNG THU

Vòng sinh tử

Này là phần đoạn tử sinh
Còn kia biến dịch hẳn dành cho ai
Tính toan chi việc dông dài
Thoát vòng sanh tử ai ai cũng màng

Từ bao kiếp mãi hoài mong
Cạn dòng nước mắt trong vòng trầm luân
Tìm phương trị liệu nguyên nhân
Dứt căn bịnh hiểm mới mong an lành

Lần khân trói buộc cực hình
Dấy màn ô nhiễm vô thinh nẻo về
Lấy điều thiện ác răn dè
Do nghiệp hữu lậu cận kề làm nhân

Phiền não chướng trợ duyên gần
Nên chịu quả báo trong vòng trọng thô
Lăn lộn ba cõi nhấp nhô
Sáu đường lên xuống gá vô lâu dài

Thọ mệnh dài ngắn chẳng sai
Thân tướng lớn nhỏ không ai tỏ tường
Phần đoạn chỉ tạm tựa nương
Đôi bờ sống chết đoạn trường mù tăm



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

148

Thời kỳ không hạn tháng năm
Khoảnh khắc ngắn ngủi trong vòng sát-na
Chuyển lưu liên tục sa đà
Nối từ vô thủy kéo dài vô chung

Cuốn theo mây bụi mịt mờ
Bao giớ mới được đón chờ tin vui:
“Sự sinh ta đã dứt… rồi
Không còn thọ sanh lại đời nào nữa.”

A-la-hán cùng Bồ Tát
Bậc Đại sĩ hàng Thánh nhân lỗi lạc
Nối gót theo đường Phật qua
Cho chúng sanh được gội nhuần ân đức

Rải ánh đạo vàng chân thực
Hạt Bồ đề vươn sức nở đơm hoa
Một Đức Phật thành chánh quả
Ngàn vị Bồ tát chuyển hóa thọ sinh

Cứu chúng sinh độ hữu tình
Thân biến dịch hằng lưu hành tự tại
Biện tài vô ngại xứng danh
Tự độ độ thoát chúng sanh muôn loài.
	

Sông Thu
Thiền Lâm Pháp Bảo 17/4/24

 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

149

An nhẫn

Từ trong bóng tối tỏa ra
Thấy người như thể thăng hoa xuất thần
Thờ ơ bao kiếp gieo nhân
Lưới trời lồng lộng thương thân nghiệp dày
Ruổi rong lần lữa bấy chầy
Vòng xoay sinh hóa mới hay mắc nhầm
Này đây giây phút định tâm
Thỏng buông nhẹ hẫng tương thân cảnh đời
Mê cung sinh tử bời bời
Vào ra lận đận bấy hồi lụy vay
Bịnh tùng khẩu nhập chẳng hay
Họa do miệng phát trách mày dục tham
Phương dược điều độ chăm nom
Oai nghi tế hạnh nhẫn kham hành trì
Sẵn sàng một chuyến ra đi
An nhiên tự tại A Di Phật Đà.

	
Sông Thu

Sydney
Thiền Lâm Pháp Bảo 26/3/24

 

Bình minh

Thảo am sừng sững triền đồi
Phong quang cảnh tượng tuyệt vời đẹp xinh
Tinh sương dưới ánh bình minh
Muôn vàn cảnh sắc gợi hình vẽ tranh



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

150

Diệu kỳ giọt nắng long lanh
Chan hòa khắp chốn thị thành đồng quê
Như làn sóng gợn li ti
Gội nhuần dịu mát tinh vi đủ đầy

Hân hoan ngọn cỏ thân cây
Xanh tươi bén rễ tháng ngày nhã hương
Lênh đênh cái kiếp vô thường
Chập chờn tan biến giọt sương đầu cành

Kiếp người tạm bợ mong manh
Sớm còn tối mất cạnh tranh hững hờ
Lao tâm đan dệt mộng mơ
Đâu bằng tự tại đến bờ vô sanh.

	
Sông Thu 2013

 

Bảy mươi tự vịnh

Nhâm Thìn đà đến tuổi bảy mươi
Sức lực dồi dào vẫn nhuyến nhu
Thân tâm an thái chừ thanh thản
Viết đọc tinh anh mắt sáng ngời
Tinh thần sảng khoái vui tinh tấn
Trí tuệ giồi trau tỏ nghĩa Như
Tấn tu mài miệt không lùi bước
Cổ lai vào bậc lão làng sư.
	 Sông Thu

- Tự vịnh thất thập cổ lai hy  
dịp đầu xuân năm Nhâm Thìn

 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

151

Ngày mới
Màn đêm buông xuống thờ ơ
Non ngàn yên dệt giấc mơ vừa tròn
Rừng xanh óng ánh chồi non
Côn trùng rả rích nỉ non chào mời
Cook-koo ríu rít tươi cười
Kan-ga-roo phóng rong chơi thả giàn
Phương đông tua tủa ánh vàng
Vòm chân trời ửng vén màn tơ nhung
Ô kìa cảnh sắc hừng đông
Muôn đời tự tại dưới vòm thái không.

Sông Thu
Đa Bảo, tháng 12 năm Nhâm Thìn

Thiên nhãn Quán Âm
Từ bi ngàn mắt ngàn tay
Mẹ hiền cứu khổ độ rày hàm linh
Phân thân chủng loại dáng hình
Phạm Vương, Đế Thích oai linh các trời

Đó đây tự tại tùy thời
Chu du khắp chốn cạn vơi khổ nàn
Tiếng kêu cầu, tiếng oán than
Vỗ về an ủi dịu dàng nhủ khuyên

Lòng từ hóa độ tùy duyên
Cứu nguy lâm cảnh oan khiên đọa đày
Ân cần chăm sóc trước sau
Nâng tầm tay vói pháp mầu hỷ hoan

Lại qua bờ giác an nhàn
Lòng thương dào dạt chứa chan ân lành
Bao dung độ khắp chúng sanh
Quán Âm Bồ Tát tầm thanh cứu đời.

	
Sông Thu 2014

* Nhà thơ Sông Thu tức Hòa thượng Thích Bảo Lạc. Xem tiểu sử ở trang 128.



152

Phụ bản 6: Độc Đạo - Photo: Lương Nguyên Hiền



153

Nguyễn Minh Tiến

Người cư sĩ và năm giới

I. Dẫn nhập
Trong những năm đầu tiên sau khi đức Phật thành 

đạo, hàng Phật tử theo tu tập với ngài không hề biết đến 
khái niệm giới luật. Trải qua thời gian, khi những người 
học Phật, tu theo Phật ngày càng nhiều hơn, và tất nhiên 
là sinh hoạt cũng đa dạng, phức tạp hơn, đức Phật mới bắt 
đầu tùy duyên sự mà lần lượt chế định giới luật. Tất cả 
những điều giới đó được các vị đệ tử Phật ghi nhớ, áp dụng 
trong sự tu tập hành trì. Và sau khi đức Phật nhập diệt, 
giới luật được kết tập thành Luật tạng, cùng với Kinh tạng 
và Luận tạng trở thành Tam tạng kinh điển của Phật giáo.

Trong Tam tạng kinh điển, Luật tạng là phần có ít khác 
biệt nhất giữa các tông phái Phật giáo khác nhau, trong 
khi Luận tạng và Kinh tạng có thể có nội dung khác nhau 
nhiều hơn. Chẳng hạn, Phật giáo Bắc truyền chủ yếu dựa 
trên những kinh điển được Hán dịch từ tiếng Sanskrit (Bắc 
Phạn), nhưng Phật giáo Nam truyền chỉ sử dụng những 
kinh điển được dịch từ tiếng Pali (Nam Phạn). Ngay cả 
những kinh tương đương với Nam truyền được lưu hành 
trong hệ thống Bắc truyền thì do sự chuyển dịch từ hai 
nguồn khác nhau nên khi so sánh cũng vẫn có một số khác 
biệt, cả về số lượng cũng như nội dung. Tương tự, chúng 
ta cũng sẽ tìm thấy rất nhiều khác biệt khi so sánh Luận 
tạng giữa hai truyền thống Nam truyền và Bắc truyền. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

154

Tuy nhiên, sự khác biệt về giới luật là không đáng kể giữa 
Nam truyền và Bắc truyền.

Và nếu như chỉ so sánh riêng những giới luật mà đức 
Phật chế định dành cho hàng cư sĩ, tức là những đệ tử nam 
nữ tu tại gia trong Phật giáo, chúng ta sẽ thấy đó là một 
sự đồng nhất hoàn toàn giữa tất cả mọi truyền thống trong 
Phật giáo, bất kể là Thiền tông, Mật tông hay Tịnh độ 
tông, bất kể đó là Nam truyền hay Bắc truyền, cũng như 
bất kể đó là giới luật của người cư sĩ ở Việt Nam hay Nhật 
Bản, ở Hàn quốc hay Tích Lan… Nói cách khác, người cư 
sĩ Phật giáo dù quy y với một vị thầy thuộc bất kỳ truyền 
thống nào, tu tập theo pháp môn nào, ở bất kỳ quốc gia 
nào trên thế giới hiện nay, cũng đều được thọ trì những 
giới luật giống hệt như nhau. Đó là năm giới của người cư 
sĩ.

II. Năm giới của người cư sĩ
Giới luật do đức Phật chế định là một hệ thống hoàn 

chỉnh những điều giới nhằm mục đích ngăn ngừa những 
điều xấu ác cho người Phật tử trong suốt hành trình tu tập. 
Bằng cái nhìn của bậc trí tuệ viên mãn, đức Phật chế định 
mỗi điều giới tùy theo duyên sự trong hiện tại nhưng đồng 
thời cũng nhìn thấu những trường hợp cần đến sự ngăn 
ngừa trong tương lai. Và đó chính là lý do có một quy ước 
được tuân thủ trong mọi tông phái Phật giáo: Ngoài đức 
Phật ra thì không ai có quyền chế định, thêm bớt đối với giới 
luật. Ngay cả đối với năm giới của người cư sĩ cũng không 
phải là ngoại lệ. Do vậy, đây là những điều giới do chính 
đức Phật chế định và được tiếp nối truyền thọ từ thời Phật 
còn tại thế cho đến ngày nay, dù đã trải qua hơn 25 thế kỷ 
nhưng không hề có bất kỳ sự thay đổi thêm bớt nào.

Trong hệ thống giới luật do đức Phật chế định, có 
những giới được thọ trì suốt đời, gọi là tận thọ (盡壽) hay 
tận hình thọ (盡形壽) và cũng có những giới được thọ trì có 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

155

thời gian giới hạn. Chẳng hạn như những giới được truyền 
thụ trong ngày Bát quan trai thì chỉ phải vâng giữ trong 
thời gian phát nguyện, thường là trọn một ngày đêm. Sau 
đó thì người thọ giới không còn bị ràng buộc nữa. Năm giới 
của người cư sĩ thì thuộc loại “tận thọ”, nghĩa là sau khi đã 
phát nguyện thọ trì, phải vâng giữ cho đến suốt cuộc đời. 

Theo Tứ phần luật, vị sa-di hoặc sa-di-ni có 10 giới, 
vị tỳ-kheo có 250 giới, vị tỳ-kheo-ni có 348 giới.1 Hàng cư 
sĩ, tức là ưu-bà-tắc (cư sĩ nam) và ưu-bà-di (cư sĩ nữ) có 5 
giới. Tất cả những giới này đều thuộc loại “tận thọ”, được 
thọ trì suốt đời. Khi người thọ giới tự xét thấy khả năng 
của mình không thể tiếp tục thọ trì, hoặc do hoàn cảnh bất 
khả kháng, thì phải thực hiện nghi thức xin “xả giới” để 
sau đó không tiếp tục thọ trì nữa. 

Năm giới dành cho hàng cư sĩ được kể ra cụ thể trong 
quyển 21 của Thập tụng luật2 như sau:
1. 盡壽離殺生。 (Tận thọ ly sát sanh.) - Suốt đời lìa xa việc 

giết hại sinh mạng.
2. 盡壽離不與取。 (Tận thọ ly bất dữ thủ.) - Suốt đời lìa xa 

việc lấy của không cho.
3. 盡壽離邪婬。 (Tận thọ ly tà dâm.) - Suốt đời lìa xa việc 

tà dâm.
4. 盡壽離妄語。 (Tận thọ ly vọng ngữ.) - Suốt đời lìa xa 

việc nói dối.
5. 盡壽離飲酒。 (Tận thọ ly ẩm tửu.) - Suốt đời lìa xa việc 

uống rượu.

1 Tứ phần luật (四分律), bản Hán dịch của các ngài Phật-đà-da-xá (佛陀
耶舍) và Trúc Phật Niệm (竺佛念), thuộc Đại Chánh tạng, Tập 22, số 
1428. Bản Việt dịch và chú giải của Nguyễn Minh Tiến, NXB Liên Phật 
Hội, California, 2019.

2  Thập tụng luật (十誦律), 61 quyển, do ngài Phất-nhã-đa-la (弗若多羅) 
Hán dịch vào đời Hậu Tần, thuộc Đại Chánh tạng, Tập 23, số 1435.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

156

Trong quyển 1 của Tứ phần luật san bổ tùy cơ1 cũng ghi 
chép đầy đủ năm giới, với cách dùng chữ hơi khác nhưng 
ý nghĩa hoàn toàn không khác. Chẳng hạn, giới thứ nhất 
được chép là: “盡形壽不殺生。 - Tận hình thọ bất sát sanh. 
- Suốt đời không làm việc giết hại sinh mạng. ” Các giới 
khác cũng tương tự như vậy.

Trong năm giới lại phân ra hai loại là tánh tội (性罪) và 
già tội (遮罪). Tánh tội có nghĩa là tự bản tánh của việc đó 
đã là tội lỗi, cho dù người có thọ giới hay không thọ giới thì 
khi phạm vào đều tạo thành tội lỗi. Chẳng hạn như trộm 
cắp là tánh tội, cho dù là người có thọ giới hay không thọ 
giới, nếu phạm vào trộm cắp cũng đều là tội lỗi, đều tạo 
thành nghiệp xấu ác. Già tội thì khác hơn, chỉ được xem 
là tội lỗi đối với người đã thọ giới, còn đối với người không 
thọ giới thì đó không phải tội. Chẳng hạn như việc uống 
rượu, tự nó không phải là tội lỗi đối với người không thọ 
giới, nhưng nếu đã thọ giới rồi mà uống rượu thì đó là tội. 
Các giới giết hại, trộm cắp, tà dâm, nói dối đều là tánh tội, 
chỉ riêng giới uống rượu được xem là già tội.

Chữ già (遮) có nghĩa là ngăn chặn, phòng ngừa. Do 
vậy, giới thuộc về già tội là giới có mục đích ngăn ngừa 
các tội khác, cho dù tự thân việc ấy không phải tội. Chẳng 
hạn như khi chúng ta uống rượu, tự thân việc uống rượu 
chưa phải là tội, nhưng nếu không ngăn ngừa ngay từ lúc 
chưa uống rượu, để xảy ra việc uống rượu rồi thì sau đó do 
tác dụng của rượu, chúng ta sẽ đánh mất lý trí và dễ dàng 
phạm vào nhiều tội lỗi khác.

Cần lưu ý rằng, sự phân chia giải thích như trên chỉ 
nhằm giúp người cư sĩ thấu hiểu cặn kẽ về ý nghĩa các giới 
đã thọ trì, còn một khi đã thọ giới rồi thì cả năm giới đều 
có giá trị như nhau, phạm vào bất cứ giới nào cũng đều là 
phá giới, đều tạo thành tội lỗi.
1  Tứ phần luật san bổ tùy cơ yết-ma (四分律刪補隨機羯磨), 2 quyển, do 

ngài Đạo Tuyên soạn, thuộc Đại Chánh tạng, Tập 40, số 1808.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

157

III. Ý nghĩa thọ trì năm giới
Năm giới của người cư sĩ thoạt nghe qua có vẻ đơn giản, 

nhưng thật ra để thấu hiểu được ý nghĩa cũng như tầm 
quan trọng cũng không phải dễ dàng. Trong Tứ phần luật 
san bổ tùy cơ yết-ma có chép về năm giới rằng: “Những 
giới này rất khó [thọ trì], có thể làm căn bản cho các giới 
của hàng Thanh văn, Bồ Tát.”1

Như vậy, tuy chỉ có năm giới, số lượng ít hơn rất nhiều 
so với các giới được Phật chế định cho hàng tỳ-kheo, tỳ-
kheo-ni, nhưng năm giới này được xem là căn bản, là nền 
tảng để dựa theo đó mới phát triển sâu rộng hơn thành các 
giới luật của người xuất gia. Điều này chúng ta cũng có thể 
tự mình thấy được khi so sánh, vì mấy trăm điều giới của 
người xuất gia cho dù đi sâu thêm vào rất nhiều phạm vi 
của đời sống, cũng tuyệt đối không một giới nào có thể đi 
ngược lại với tinh thần căn bản của năm giới.

Về việc thọ trì năm giới, cũng trong Tứ phần luật san 
bổ tùy cơ yết-ma nói rõ: “Từ giới không giết hại cho đến 
giới không uống rượu, nếu giữ được một giới thì gọi là ưu-
bà-tắc một phần, nếu giữ được trọn đủ năm giới thì gọi là 
ưu-bà-tắc trọn vẹn.”2 

Như vậy, trong việc thọ trì năm giới người cư sĩ có thể 
tùy theo hoàn cảnh và khả năng của mình để phát nguyện 
thọ trì. Nếu thọ trì đầy đủ năm giới, tất nhiên sẽ là tốt 
nhất, nhưng nếu tự xét thấy chưa thể được thì cũng có thể 
phát nguyện thọ trì một, hai, ba hoặc bốn giới. Điều quan 
1  Sách đã dẫn, nguyên văn: “此戒甚難能為聲聞菩薩戒而作根本。 - Thử 

giới thậm nan, năng vi Thanh văn, Bồ Tát giới nhi tác căn bản.”
2  Sách đã dẫn, nguyên văn: “始從不殺乃至不飲酒, 若受一戒是名一分優

婆塞, 具持五戒名為滿分優婆塞。 - Thủy tùng bất sát nãi chí bất ẩm tửu, 
nhược thọ nhất giới thị danh nhất phần ưu-bà-tắc, cụ thọ ngũ giới danh 
vi mãn phần ưu-bà-tắc.” Để thuận tiện cho việc trình bày, bài viết này 
chỉ đề cập đến ưu-bà-tắc nhưng xin được hiểu là nói chung cho cả ưu-
bà-di, có nghĩa là cả hai giới nam nữ Phật tử tại gia.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

158

trọng là phải luôn ghi nhớ, khi đã thọ giới thì phải nghiêm 
trì cho đến suốt đời, nhất quyết không vì bất cứ lý do gì mà 
hủy phạm giới.

Điều này có ý nghĩa đặc biệt quan trọng đối với những 
người cư sĩ nào tự xét thấy hoàn cảnh sống của mình hiện 
tại không cho phép giữ được trọn vẹn năm giới. Người ấy có 
thể chỉ phát nguyện thọ trì những giới nào xét thấy có thể 
giữ được trọn vẹn, không hủy phạm. Điều này vẫn được cho 
phép, và tốt hơn là thọ trì đủ năm giới nhưng rồi sau đó lại 
không nghiêm trì được mà hủy phạm giới đã thọ trì.

Chúng ta cần biết rằng, nếu như công đức của việc trì 
giới là hết sức lớn lao, thì việc phá giới cũng là một nhân 
xấu ác vô cùng nguy hại. Người phá giới là tự mình cắt 
đứt nhân duyên với giới luật thiêng liêng của chư Phật, tự 
ngăn trở con đường trong tương lai. Bởi vì nhân duyên phá 
giới nên sẽ rất khó khăn để gặp lại và được thọ trì giới luật 
nhằm tu tập hướng đến sự giải thoát.

Về công đức của người thọ trì năm giới, Tứ phần luật 
san bổ tùy cơ yết-ma dẫn kinh văn nói rằng: “Nếu có thiện 
nam tử bố thí cho chúng sanh trong khắp bốn cõi thiên hạ, 
dùng đủ bốn món thiết yếu1 để cúng dường trong suốt một 
trăm năm, công đức đó cũng không thể sánh bằng người trì 
giới trong một ngày một đêm.”2 Nếu chưa thấu hiểu được ý 
nghĩa, chúng ta sẽ cảm thấy quả thật rất khó tin được lời 
này. Tuy nhiên, sự thật đúng là như vậy. Bởi vì công đức 
của sự bố thí cho người khác dù lớn lao đến đâu cũng chỉ 
mang lại cho chúng ta những lợi ích về vật chất tương ứng, 
có thể giúp ta được hưởng thụ sung sướng khoái lạc trong 

1  Nguyên bản dùng “tứ sự” để chỉ 4 nhu cầu thiết yếu là thức ăn uống, y 
phục, chỗ ngủ nghỉ và thuốc men trị bệnh.

2  Sách đã dẫn, nguyên văn: “有善男女布施滿四天下眾生四事供養盡於百
年, 不如一日一夜持戒功德。 - Hữu thiện nam tử bố thí mãn tứ thiên hạ 
chúng sanh tứ sự cúng dường tận ư bách niên, bất như nhất nhật nhất 
dạ trì giới công đức.”



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

159

nhiều đời nhiều kiếp, nhưng đó vẫn là sự xoay chuyển mãi 
mãi trong luân hồi sanh tử để thọ nhận quả báo phúc đức. 
Trong khi đó, công đức của việc trì giữ giới luật do Phật 
chế định là công đức giải thoát, là nền tảng căn bản giúp 
chúng ta có thể tu tập đạo giải thoát, mà kết quả cuối cùng 
là chấm dứt hoàn toàn khổ đau trong sanh tử luân hồi. Do 
vậy, nếu đem công đức của sự bố thí vật chất để so với công 
đức của sự giữ giới thì rõ ràng là không thể sánh bằng. 

Về nguyên tắc, việc thọ giới nhất thiết phải có thầy 
truyền thụ, không phải chỉ đọc hiểu rồi có thể tự mình làm 
theo. Hơn thế nữa, trước khi được thầy truyền giới, người 
thọ giới phải phát tâm quy y Tam bảo: Phật, Pháp và Tăng-
già. Điều này nhằm xác định rõ mục đích của việc thọ giới 
là để tu tập theo Phật pháp. Mặc dù tự thân việc giữ giới có 
thể giúp chúng ta trở thành người hiền thiện, không phạm 
vào những việc xấu ác, nhưng đó không phải mục đích cuối 
cùng. Mục đích cao hơn của người Phật tử khi thọ giới là để 
có được một nền tảng giới hạnh tốt đẹp giúp tu tập các pháp 
môn do Phật truyền dạy. Người giữ giới mà không tu tập 
theo lời Phật dạy thì cũng không thể dựa vào đâu để có được 
sự giải thoát, an lạc. Do đó mà việc thọ trì giới luật phải 
được đặt trên căn bản đã quy y Tam bảo, đã phát nguyện 
học tập và làm theo những lời Phật dạy.

Việc truyền giới cũng phải tuân theo những nghi thức 
nhất định, thường là để xác định rõ người muốn thọ giới 
(giới tử) có đủ điều kiện để thọ nhận giới và đồng thời cũng 
có sự phát tâm tự nguyện thọ giới. Nghi thức truyền giới 
nghiêm trang có ít nhất là 2 mục đích chính. 

Thứ nhất là củng cố quyết tâm của người thọ giới, để 
thấy rằng đây là một sự phát nguyện thiêng liêng, quan 
trọng, cần phải được duy trì trong suốt cuộc đời mình, 
không phải việc chỉ nhất thời ngẫu hứng nêu ra rồi có thể 
tùy tiện quên đi. Việc thực hiện nghi thức thọ giới nghiêm 
trang cho phép người thọ giới có cơ hội cân nhắc từng điều 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

160

giới trước khi trả lời vị thầy truyền giới, khẳng định là 
mình có thể vâng giữ giới suốt đời.

Thứ hai là xác lập mối quan hệ chặt chẽ giữa vị giới sư 
truyền giới và người giới tử thọ giới. Người thọ giới phải 
tôn kính vâng theo lời dạy của vị giới sư, tự phát nguyện 
trọn đời không làm trái lời dạy của thầy. Trong khi đó, vị 
giới sư có trách nhiệm, bổn phận phải truyền dạy, giảng 
giải cho người thọ giới hiểu đúng và hành trì đúng theo 
tinh thần giới luật đã được trao truyền. 

Như vậy, nếu người thọ giới không có sự kiên tâm hành 
trì, hủy phạm giới luật thì lỗi này thuộc về giới tử. Nhưng 
nếu vị thầy không giảng giải kỹ, không hướng dẫn đầy đủ, 
khiến cho người thọ giới không hiểu đúng ý nghĩa, tinh 
thần của các điều giới, từ đó dẫn đến việc hành trì sai lệch, 
hoặc quá chấp chặt, hoặc quá buông thả, thì những điều 
này sẽ có một phần lớn là lỗi của vị giới sư.

Sở dĩ cần đề cập đến mối quan hệ thầy trò trong việc thọ 
giới là vì chúng ta không thể nào phủ nhận một thực tế đã 
và đang diễn ra hiện nay. Đó là việc tổ chức thọ giới đồng 
loạt cho hàng trăm giới tử - thậm chí nhiều hơn - trong 
cùng một dịp, và do đó vị thầy truyền giới thường khi rất ít 
có cơ hội trực tiếp gặp gỡ người được truyền giới, nên việc 
giảng giải, hướng dẫn thường chỉ được thực hiện một cách 
chung chung, khó lòng giải tỏa được hết những thắc mắc 
riêng trong từng trường hợp của người thọ giới. Và một khi 
người thọ giới không thể thấu hiểu cặn kẽ về ý nghĩa của 
giới thì sự hành trì rất dễ có sự sai lệch. Trong trường hợp 
đó, do mối quan hệ thiếu chặt chẽ giữa thầy trò, nên vị thầy 
cũng khó lòng phát hiện để uốn nắn, dẫn dắt kịp thời.

Tuy nhiên, trong điều kiện xã hội hiện nay thì thực 
tế này lại không thể tránh khỏi. Thậm chí đã có nhiều vị 
thầy tổ chức quy y và truyền giới “online”, nghĩa là thầy 
trò không hề trực tiếp gặp nhau. Hoặc “cẩn thận” hơn một 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

161

chút thì người muốn thọ giới đăng ký online, rồi đến ngày 
thọ giới sẽ về chùa dự lễ và nhận “giấy chứng nhận”. Trong 
những trường hợp này, người thực tâm muốn quy y Tam 
bảo, thọ trì giới luật cũng không thể làm gì khác hơn là chấp 
nhận những “nghi thức online” như vậy. Tuy nhiên, nếu còn 
có lựa chọn khác, chẳng hạn như có thể tìm đến một vị thầy 
nào khác để được trực tiếp truyền giới và nhận được sự dạy 
dỗ, hướng dẫn của thầy thì chắc chắn sẽ tốt hơn.

Và trong trường hợp bất khả kháng, nghĩa là không đủ 
nhân duyên để có được một vị thầy dẫn dắt trực tiếp, thì 
người cư sĩ nên hết sức nỗ lực tự mình tìm hiểu những ý 
nghĩa của việc thọ trì giới luật như chúng tôi trình bày ở 
đây, để có thể chắc chắn không hành trì sai lệch với những 
lời Phật dạy.

IV. Về sự tướng của năm giới
Năm điều giới mà chúng ta tiếp cận ngày nay tuy là do 

đức Phật chế định, nhưng sự truyền trao lại phải thông 
qua ngôn ngữ diễn đạt, vì chúng ta không thể nào được 
trực tiếp nhận lãnh từ kim khẩu của Đức Thế Tôn. Do vậy 
mà sự giảng giải của một vị thầy là vô cùng quan trọng. 
Tuy nhiên, như đã nói, nếu không đủ nhân duyên được 
thầy giảng giải, chúng ta cũng phải cố gắng tự mình tìm 
hiểu để có sự hành trì đúng đắn. Chỉ như vậy ta mới có 
thể nhận được những lợi ích chân thật từ việc quy y và thọ 
giới. Dưới đây chúng ta sẽ lần lượt xét qua về mặt sự tướng 
của năm giới mà người cư sĩ thọ trì.

1. Suốt đời lìa xa việc giết hại sinh mạng
Bản Hán văn chỉ nói đơn giản là “ly sát sanh - 離殺

生”. Tuy nhiên, tìm hiểu sâu hơn thì các nhà Hán dịch đã 
chuyển tải nơi đây một ý niệm rộng lớn hơn trong Phạn 
ngữ là ahiṃsā, mang nghĩa là “bất hại”, là không làm hại. 
Như vậy, phạm vi của điều giới này cần được hiểu rộng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

162

hơn theo ý nghĩa “không làm tổn hại”. Không chỉ việc cướp 
đi mạng sống của một chúng sanh mới là phạm giới, mà 
ngay cả việc đánh đập, xô đuổi, gây tổn hại hoặc khó khăn 
cho sự sinh sống của một chúng sanh cũng chính là phạm 
vào điều giới này. Đây cũng chính là tinh thần từ bi, tôn 
trọng sự sống của đạo Phật.

Về hình thức phạm giới, không chỉ việc tự mình thực 
hiện các hành vi gây tổn hại đến sự sống mới là phạm giới. 
Kinh Ưu-bà-tắc giới dạy rằng: “Nếu người cư sĩ không tự 
mình làm việc ác, không sai khiến chỉ bảo người khác làm 
việc ác, trong tâm không nghĩ việc ác, đó gọi là theo đúng 
chánh pháp.”1 

Kinh Phạm võng nói chi tiết hơn về các trường hợp 
phạm giới: “Nếu như tự mình giết hại, sai khiến chỉ bảo 
người khác giết hại, dùng phương tiện khen ngợi khuyến 
khích việc giết hại, thấy người khác làm việc giết hại mà 
vui mừng theo, hoặc thậm chí là nguyền rủa muốn cho 
[chúng sanh khác] chết đi.”2 Hết thảy những chi tiết nêu 
ra ở đây, nếu người cư sĩ đã thọ giới mà phạm vào thì đều 
xem là phạm giới. 

2. Suốt đời lìa xa việc lấy của không cho
Khái niệm “lấy của không cho” (bất dữ thủ) được dùng 

để chỉ chung việc chiếm hữu bất cứ điều gì thuộc sở hữu 
của người khác mà không phải do họ tự nguyện trao tặng 
1  Ưu-bà-tắc giới kinh (優婆塞戒經), 7 quyển, do ngài Đàm-vô-sấm (曇無

讖譯) dịch sáng Hán ngữ, nguyên văn: “若優婆塞自不作惡不教他作心
不念惡, 名如法住。 - Nhược ưu-bà-tắc tự bất tác ác, bất giáo tha tác, 
tâm bất niệm ác, danh như pháp trụ.” Xem Đại Chánh tạng, Tập 24, số 
1488, trang 1064, tờ c, dòng 8-9.

2  Phạm võng kinh (梵網經), 2 quyển, do ngài Cưu-ma-la-thập dịch sang 
Hán ngữ, nguyên văn: “若自殺教人殺方便讚歎殺見作隨喜, 乃至呪殺。 
- Nhược tự sát, giáo nhân sát, phương tiện tán thán sát, kiến tác tùy hỷ, 
nãi chí chú sát.” Xem Đại Chánh tạng, Tập 24, số 1484, trang 1004, tờ 
b, dòng 16-18.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

163

cho mình. Đây thực sự là một khái niệm rất rộng. Trong 
thế giới đối đãi mà chúng ta đang sống, bất kỳ một giá trị 
vật chất hay tinh thần nào mà ta có thể nhận biết được, 
nếu không phải “của ta” thì hầu như đều là thuộc về một ai 
đó. Nếu không thuộc về sở hữu cá nhân thì cũng là thuộc 
về của cộng đồng, của đất nước… thậm chí có những giá 
trị thuộc về nhân loại cũng không nằm ngoài khái niệm 
này. Do vậy, nếu không được trao tặng hoặc là nhận được 
từ sự trao đổi, mua bán, thì người cư sĩ đã thọ giới tuyệt 
đối không được chiếm hữu bất kỳ giá trị vật chất hay tinh 
thần nào khác không thuộc về mình.

Nếu hiểu đúng theo cách này thì không chỉ việc trộm 
cắp, cướp bóc hay lừa gạt của người khác mới là phạm giới, 
ngay cả những việc tưởng chừng là bình thường như sử 
dụng hoang phí nguồn nước sạch, hủy hoại môi trường qua 
việc xả thải v.v… cũng chính là phạm giới. Vì sao vậy? Vì 
đó là những nguồn tài nguyên chung thuộc về nhân loại, 
trong đó có một phần của bản thân chúng ta. Nếu chúng 
ta hoang phí hay hủy hoại những nguồn tài nguyên chung 
đó, tức là ta đã xâm phạm đến phần thuộc về người khác. 
Và chính những hành vi xâm phạm như vậy của nhiều 
người, chắc chắn sẽ mang đến hệ quả xấu mà cả nhân loại 
phải gánh chịu.

Hoặc như trong công việc hằng ngày, nếu chúng ta 
được trả tiền để thực hiện công việc cho công ty, nhưng lại 
đến sở làm trễ giờ hoặc sử dụng thời gian làm việc để nói 
chuyện riêng tư v.v… Đó cũng chính là phạm giới, vì đã 
“không cho mà lấy” một quãng thời gian thuộc về người 
khác, người đã trả tiền công cho chúng ta. Nói rộng hơn, 
việc trốn thuế hay né tránh bớt những khoản thuế phải 
đóng cho chính phủ cũng là phạm giới, bởi vì số tiền thuế 
đó lẽ ra phải được nộp đủ để phục vụ cộng đồng, nghĩa là 
thuộc về nhiều người khác, nhưng ta đã chiếm hữu để sử 
dụng cho riêng mình. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

164

Về hình thức phạm giới, có thể hiểu tương tự như những 
ý nghĩa đã trình bày trong giới thứ nhất.

3. Suốt đời lìa xa việc tà dâm
Thế giới của chúng ta vốn thuộc về Dục giới. Chúng 

sanh được sanh ra từ dục và chịu sự chi phối của dục tình 
trong đời sống. Cho nên, chỉ trừ những bậc xuất gia đã 
hoàn toàn diệt dục, còn người cư sĩ trong cuộc sống tại gia 
thì không thể. Do vậy, điều giới này dành cho cư sĩ, chỉ giới 
hạn trong phạm vi ngăn cản những gì gọi là “tà dâm”, có 
nghĩa là những mối quan hệ tình dục bất chánh, mà nói cụ 
thể hơn là quan hệ tình dục với người không phải vợ hoặc 
chồng mình.

Như vậy, theo ý nghĩa của điều giới này thì ngay cả khi 
hai người độc thân, không bị ràng buộc bởi bất kỳ mối quan 
hệ hôn nhân nào, nhưng nếu họ chưa chính thức trở thành 
vợ chồng của nhau mà có quan hệ tình dục thì vẫn gọi là 
tà dâm, vẫn là phạm giới. Điều này hoàn toàn khác với 
lối suy nghĩ phóng túng hiện nay đang phổ biến trong lớp 
người trẻ của phương Tây - và thật ra cũng đã lan truyền 
sang đến phương Đông. Đối với họ, việc “sống thử” giữa hai 
người chưa phải vợ chồng là chuyện hết sức bình thường. 
Tuy nhiên, nếu nhìn từ góc độ xã hội, chúng ta cũng dễ 
dàng thấy được rằng quan niệm phóng túng, buông thả 
đó thật ra là không bình thường chút nào. Những cuộc 
tranh cãi gần như không có hồi kết về “quyền phá thai” ở 
Hoa Kỳ và nhiều nước phương Tây hiện nay không gì khác 
hơn là hệ lụy của nếp sống buông thả đó. Nếu con người 
chịu khép mình trong một khuôn khổ hợp lý để kiểm soát 
ham muốn của mình, thì chắc chắn sẽ giảm thiểu được rất 
nhiều kết quả không mong muốn. Khi người ta hành xử 
ngược lại, chỉ biết chạy theo những lạc thú nhất thời, thì 
tất yếu họ phải trả giá bằng việc đánh mất đi những niềm 
hạnh phúc chân thật.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

165

Người cư sĩ đã thọ giới phải thường chiêm nghiệm, suy 
ngẫm về điều này. Giữ giới không tà dâm là bảo vệ hạnh 
phúc của tự thân, hạnh phúc của gia đình mình và đồng 
thời cũng là bảo vệ được hạnh phúc cho gia đình người 
khác. Có thể nói, đây không chỉ là vấn đề của mỗi cá nhân 
mà còn là vấn đề chung của toàn xã hội.

Về hình thức phạm giới, có thể hiểu tương tự như trong 
giới thứ nhất.

4. Suốt đời lìa xa việc nói dối
Nói dối, theo ý nghĩa đơn giản nhất là nói không đúng 

sự thật. Sự trung thực là yêu cầu trước tiên trong giao 
tiếp. Lời nói không đúng sự thật thì sớm muộn gì cũng sẽ 
đánh mất niềm tin nơi người nghe. Và khi không được tin 
tưởng thì lời nói của một người cho dù hoa mỹ đến đâu 
cũng sẽ không còn có bất kỳ giá trị nào.

Tuy rằng lời nói đúng sự thật chưa hẳn đã là lời tốt đẹp 
hay mang đến lợi lạc cho người khác, nhưng đây chính là 
điểm khởi đầu quan trọng trong sự tu tập. Lời chân thật sẽ 
tạo được niềm tin nơi người nghe, và khi người nghe đã có 
niềm tin thì những lời tốt đẹp mới có thể được tiếp nhận. 
Có câu châm ngôn rằng: “Nói đúng trước khi nói hay.” Tất 
nhiên, nếu có thể nói lời vừa hay vừa đúng thì đó là điều 
tốt nhất. Nhưng nếu phải lựa chọn giữa một trong hai, thì 
lời nói đúng thật nên được chọn. Người nói dở chỉ có thể bị 
chê bai, nhưng người nói không đúng sự thật thì đánh mất 
hoàn toàn niềm tin nơi người nghe.

Người cư sĩ giữ giới luôn chọn nói đúng theo sự thật. Từ 
căn bản của sự nói thật rồi mới có thể dần dần phát triển 
để có thể nói ra những lời hòa ái, những lời hòa giải, kết 
nối, cũng như những lời giúp xoa dịu, giảm nhẹ khổ đau 
cho người khác. Nếu đã là những lời nói dối thì cho dù có 
dụng ý tốt đẹp gì cũng khó lòng đạt được.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

166

Mặt khác, những người xấu ác thường rất sợ sự thật, 
bởi sự thật luôn phơi bày sự gian ác của họ. Ngược lại, 
người hiền thiện thì không có gì phải che giấu, do đó việc 
nói đúng sự thật đối với họ luôn là chuyện dễ dàng. Cho 
nên, từ bỏ việc nói dối là bước khởi đầu quan trọng để có 
thể tu tập các pháp lành.

Về hình thức phạm giới, có thể hiểu tương tự như đã 
trình bày trong giới thứ nhất, như không tự mình nói dối, 
không sai khiến, khuyên bảo người khác nói dối v.v…

5. Suốt đời lìa xa việc uống rượu
Uống rượu (ẩm tửu) là khái niệm được dùng để chỉ 

chung tất cả các loại thức uống gây say nghiện, như các 
loại rượu trắng, rượu vang, rượu nếp, bia lon, bia chai… Vì 
gây say nên các loại thức uống này khiến ta mất đi sự tỉnh 
táo, sáng suốt, kích thích ta làm những việc sai trái, đánh 
mất lý trí… Vì gây nghiện nên khi đã làm quen với những 
loại thức uống này ta sẽ rất khó từ bỏ, sẽ phải thường 
xuyên sử dụng để thỏa mãn cơn nghiện, và điều này làm 
tăng thêm tác hại.

Trong điều kiện hiện nay, những chất gây say nghiện 
không chỉ là các loại rượu bia, mà còn phải kể thêm đến 
những chất thuộc họ hàng ma túy, những loại thuốc hút, 
chích… vì tác dụng gây say nghiện của chúng còn mạnh 
hơn, nguy hiểm hơn rất nhiều lần. Người cư sĩ thọ giới này 
phải tránh xa tất cả. 

Về hình thức phạm giới, có thể hiểu tương tự như trình 
bày ở giới thứ nhất.

V. Về tinh thần của năm giới
Những sự tướng như đã trình bày trên là có thể nhìn 

thấy và được nhận hiểu qua ý nghĩa của từ ngữ. Tuy nhiên, 
để việc thọ trì năm giới thực sự mang lại lợi ích lớn lao 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

167

nhất, chúng ta cần phải tìm hiểu sâu rộng hơn về tinh 
thần, hay nói cách khác là nội hàm được hàm chứa trong 
mỗi điều giới.

Về giới thứ nhất, không giết hại, nội hàm ở đây chính 
là tinh thần từ bi của đạo Phật. Người cư sĩ thọ trì giới 
này không chỉ để ngăn ngừa mọi hành vi gây tổn hại đến 
sự sống của chúng sanh, mà còn là để nuôi dưỡng, vun bồi 
lòng từ bi, và chính sự nuôi dưỡng lòng từ bi mới mang lại 
thêm lợi ích lớn lao hơn nữa. Việc trì giới là nền tảng cho 
sự tu tập nuôi dưỡng lòng từ bi. Chúng ta có thể hình dung 
giống như một người cày bừa, dọn sạch một mảnh đất để 
gieo trồng hoa màu. Việc thọ trì giới luật chính là cày bừa 
dọn sạch mảnh đất thân tâm; việc nuôi dưỡng lòng từ bi 
chính là gieo trồng hoa màu lên mảnh đất đó. Do vậy, nếu 
chỉ dừng lại ở sự nghiêm trì giới luật thì tuy vẫn được 
nhiều công đức, lợi lạc, nhưng không thể so sánh được với 
người tiếp tục vun bồi nuôi dưỡng tâm từ bi. Người giữ giới 
và nuôi dưỡng tâm từ bi sẽ đạt được những lợi lạc lớn lao 
nhất từ Phật pháp. Không chỉ là tránh xa sự giết hại sinh 
mạng, người nuôi dưỡng tâm từ bi còn sẽ nỗ lực hết sức 
mình để bảo vệ sự sống của muôn loài.

Khi phân tích như vậy, ta sẽ thấy việc ăn chay cũng 
chính là nằm trong tinh thần của giới không giết hại. 
Trong kinh Đại Bát Niết-bàn, quyển 4, phẩm Tánh Như 
Lai, đức Phật dạy: “Từ nay về sau ta không cho phép các 
đệ tử Thanh văn ăn thịt. Khi nhận ở người đàn việt1 món 
thịt hiến cúng, nên quán tưởng đó như thịt con mình.” 
Khi Bồ Tát Ca-diếp thưa hỏi vì sao Phật không cho phép 
ăn thịt, đức Phật giải thích: “Kẻ ăn thịt làm dứt mất hạt 
giống đại từ.” Vị Bồ Tát này lại thưa hỏi: “Vậy tại sao lúc 

1  Đàn việt, tức là thí chủ, người hiến cúng phẩm vật cho người tu hành. 
Chữ đàn (檀) là nói tắt của đàn-na (dana), tức là bố thí, cúng dường; việt 
(越) là vượt qua, vượt thoát, với ý nghĩa nhờ công đức bố thí cúng dường 
mà có thể kết duyên cùng Phật pháp để được tu tập đạo giải thoát.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

168

trước Như Lai cho phép tỳ-kheo ăn ba loại tịnh nhục?”1 
Đức Phật đã trả lời: “Ca-diếp! Việc cho phép ăn ba loại 
tịnh nhục là tùy theo sự việc mà hạn chế dần dần.”2

Như vậy, chúng ta có thể thấy rõ việc đức Phật cho 
phép ăn ba loại tịnh nhục trong giai đoạn ban đầu lập giáo 
chỉ là phương tiện, và khi chúng sanh đã thấm nhuần giáo 
pháp, Phật mới chỉ dạy ý nghĩa rốt ráo là phải ăn chay để 
nuôi dưỡng tâm từ bi.

Vấn đề cần nêu ra ở đây là, như vậy nếu người cư sĩ thọ 
trì năm giới nhưng chưa thể ăn chay hoàn toàn, có phải là 
phạm giới hay không?

Về nguyên tắc, nếu xét theo ý nghĩa “khuyến khích 
người khác làm hoặc thấy người khác làm mà vui theo” thì 
việc ăn thịt đúng là phạm giới. Vì sao vậy? Nếu không có 
người ăn thịt thì con vật sẽ không bị giết hại. Khi chúng 
ta trả tiền mua thịt, đó chính là trả tiền thuê người khác 
giết con vật để có thịt phục vụ bữa ăn của ta. Tương tự như 
vậy, ta cũng đang trả tiền thuê người khác săn bắn, đánh 
bắt tôm, cua, cá, mực hoặc bẫy chim… để cung cấp cho sở 
thích ăn uống của chúng ta. 

Tuy nhiên, nếu xem xét vấn đề trong thực tế thì với thói 
quen đã từ lâu đời, rõ ràng là thật khó để người cư sĩ vừa 
mới thọ trì năm giới mà có thể từ bỏ ngay việc ăn thịt để 
chuyển sang ăn chay hoàn toàn. Do vậy, dựa theo lời Phật 
dạy “là tùy theo sự việc mà hạn chế dần dần” thì chúng ta 
cũng có thể vận dụng để giải quyết vấn đề khó khăn này. 

1  Ba loại tịnh nhục, tức là thịt của con vật mà người ăn không nhìn thấy 
lúc bị giết, không nghe tiếng kêu khi bị giết và không biết, không nghi 
rằng con vật ấy bị giết vì để có thịt cho mình ăn. Trong thời gian ban 
đầu, đức Phật cho phép các vị tỳ-kheo ăn ba loại thịt này. 

2	 Kinh Đại Bát Niết-bàn, Tập 1, quyển 4, bản Việt dịch của Nguyễn Minh 
Tiến, NXB Liên Phật Hội, California, 2019. Xem bản Hán văn trong Đại 
Chánh tạng, Tập 12, kinh số 374.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

169

Điều đó có nghĩa là, nếu như quý vị có thể nhất thời 
từ bỏ thói quen xưa cũ, chuyển sang ăn chay thuần tịnh 
sẽ là điều tốt nhất. Trong trường hợp không thể làm được 
như vậy, chúng ta có thể nỗ lực để hạn chế, giảm thiểu 
dần dần theo nhiều cách. Chẳng hạn ta có thể tập ăn chay 
trong mỗi tháng 2 ngày, 6 ngày hoặc 10 ngày tùy theo tâm 
nguyện. Hoặc ta cũng có thể tập thay đổi dần dần thực đơn 
hằng ngày, thay vì ăn uống cầu kỳ với nhiều món thịt cá 
tôm cua, ta sẽ giảm dần đi và xen vào đó các món chay… 
Nếu có thể kiên trì thực hiện như vậy, chắc chắn đến một 
ngày nào đó ta sẽ có thể dễ dàng chuyển sang ăn chay 
hoàn toàn. Và nếu người cư sĩ sau khi thọ giới nỗ lực theo 
hướng như vậy thì có thể nói là không phạm giới, không 
bị mất giới, nhưng vì việc giữ giới chưa trọn vẹn theo tinh 
thần giới luật nên gọi là “khuyết giới” (缺戒), nghĩa là giới 
hạnh còn khiếm khuyết, chưa được hoàn toàn thanh tịnh. 

Chúng ta có thể hình dung giới hạnh giống như một 
viên ngọc quý sáng đẹp, và vì khuyết giới nên trên viên 
ngọc sáng đẹp ấy sẽ có những vết trầy xước, những vết 
bám bẩn, khiến cho mất đi phần nào vẻ đẹp, làm giảm giá 
trị của viên ngọc ấy. Tuy nhiên, nếu chúng ta kiên trì mài 
giũa, gột rửa, chắc chắn sẽ có một ngày viên ngọc ấy trở 
nên hoàn toàn sáng đẹp. Cũng vậy, với sự nỗ lực tu tập 
kiên trì, một ngày nào đó giới hạnh của chúng ta sẽ trở nên 
hoàn toàn thanh tịnh.

Những ý nghĩa vừa trình bày như trên cũng có thể được 
vận dụng vào các điều giới khác. Chẳng hạn như việc “lấy 
của không cho”, nếu phân tích một cách chi ly cũng không 
phải dễ dàng giữ theo trọn vẹn. Trong thực tế, có nhiều 
hoàn cảnh phức tạp mà đôi khi chúng ta cũng rất khó tự 
mình xác định đúng sai. Khoảng năm 2012, một Phật tử 
thuần thành ở miền Tây Nam Bộ sau khi đọc nhiều sách 
Phật học của tôi đã xin được đến nhà thăm viếng. Khi ấy 
tôi còn đang ở tỉnh Bà Rịa Vũng Tàu. Trong câu chuyện, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

170

anh kể lại về thời gian kinh doanh, có những khi anh nhập 
hàng vào và vì một số lý do ngoài ý muốn nên kéo dài thời 
gian xuất hàng đi. Thế rồi tình cờ lúc đó giá hàng hóa tăng 
cao đột ngột, và vì thế số tiền lãi khi bán hàng ra cũng 
tăng thêm rất nhiều so với bình thường. Anh đặt câu hỏi 
rằng như thế có phạm giới không? Có phải là đã thu lợi 
nhuận quá nhiều từ người mua hàng hay không? Nhưng 
theo quy luật của thương trường, anh cũng không thể bán 
hàng ra với giá quá thấp hơn so với giá bán của những 
người khác, vì như vậy bị xem là “phá giá”, sẽ ảnh hưởng 
đến các nhà buôn khác. Tôi giải thích với anh rằng, nếu 
anh không khởi tâm tham lam đầu cơ tích trữ để chờ giá 
lên, mà đó chỉ là sự việc tình cờ thì anh hoàn toàn không 
phạm giới. Hơn nữa, số tiền lãi anh kiếm được nhiều hơn 
trong trường hợp này là chính đáng, không phải do chèn 
ép người mua mà có. Nếu thấy đó là một khoản lợi nhuận 
quá cao, anh có thể tự nguyện phát tâm chia sẻ với những 
người khó khăn qua các công việc từ thiện như giúp đỡ 
người nghèo khó, già yếu, bệnh tật...

Trong những trường hợp khác, chúng ta cũng có thể 
dựa vào sự khởi tâm để xác định mình có phạm giới hay 
không. Nếu ta khởi tâm tham muốn, cố ý tìm cách chiếm 
hữu của người khác thì rõ ràng là phạm giới. Nếu ta không 
khởi tâm tham lam, chỉ hành xử đúng theo quy ước thông 
thường thì lợi nhuận thu được từ người khác là chính đáng 
thông qua sự trao đổi thỏa thuận chứ không phạm giới. 

Đối với giới “tà dâm” thì yếu tố khởi tâm ham muốn 
càng quan trọng hơn, thậm chí là yếu tố quyết định. Ngay 
khi có sự khởi tâm ham muốn tà dâm, phải nhận biết ngay 
để nỗ lực buông bỏ. Nếu ngược lại không thấy biết đó là 
tà dâm mà vẫn tiếp tục nuôi dưỡng tâm niệm ham muốn, 
buông thả phóng túng theo sự ham muốn đó thì là phạm 
giới, ngay cả khi hành vi tà dâm chưa thực hiện được.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

171

Về giới “nói dối”, thoạt nghe có vẻ như khá dễ dàng, 
nhưng thật ra lại là giới dễ bị “khuyết giới” nhất, bởi trong 
sinh hoạt hằng ngày dường như luôn có rất nhiều trường 
hợp mà chỉ cần thiếu tỉnh giác là chúng ta sẽ vướng ngay 
vào điều giới này. Tất nhiên hầu hết những trường hợp đó 
đều không nghiêm trọng đến mức phạm giới, chẳng hạn 
như những lời nói đùa, hoặc do vô tình mà nội dung không 
hoàn toàn đúng sự thật… Tuy nhiên, muốn cho giới hạnh 
được trọn vẹn, chúng ta không thể không thường xuyên 
chú ý để tu tập, sửa đổi những thói quen nhỏ nhặt liên 
quan đến giới này. Chính vì vậy, đây cũng là điều giới giúp 
chúng ta rèn luyện, hoàn thiện được nhiều nhất trong sự 
tu dưỡng tâm tánh.

Về điều giới “uống rượu”, xem ra cũng phức tạp không 
kém điều giới thứ nhất. Trong cuộc sống người cư sĩ tu tập 
tại gia vẫn còn ràng buộc với nhiều mối giao tiếp trong xã 
hội, chúng ta có nhiều trường hợp rất khó lòng giữ được 
trọn vẹn giới này. Tuy nhiên, quan trọng hơn hết vẫn chính 
là thói quen lâu ngày, luôn kìm hãm chúng ta trước sự 
thay đổi hoàn toàn. Do vậy, để dứt bỏ hoàn toàn việc uống 
rượu bia, chúng ta thường cũng không có cách nào khác 
hơn “là tùy theo sự việc mà hạn chế dần dần” như lời Phật 
đã dạy. Điều quan trọng là một khi còn chưa dứt bỏ được 
thì phải luôn nhớ biết rằng mình còn đang khuyết giới. Sự 
tỉnh giác tự nhận biết như vậy sẽ là động lực thường xuyên 
giúp ta từ bỏ dần dần thói quen cũ và chắc chắn sẽ có một 
ngày có thể từ bỏ được hoàn toàn.

VI. Hai khuynh hướng cực đoan
Quy y Tam bảo và thọ trì năm giới là bước căn bản đầu 

tiên mà bất cứ người Phật tử nào cũng phải trải qua. Tuy 
vậy, như đã nói trên, hoàn cảnh thực tế hiện nay là có 
không ít người Phật tử không có được điều kiện gần gũi 
bậc minh sư để được hướng dẫn cặn kẽ, chi ly trên con 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

172

đường tu tập, và nhất là về ý nghĩa cũng như phương thức 
thọ trì năm giới. Chính thực tế này đã dẫn đến ít nhất là 
hai khuynh hướng cực đoan, thái quá trong việc nhận hiểu 
và hành trì năm giới. Người cư sĩ cần nhận biết và tránh đi 
những khuynh hướng này thì con đường tu tập mới có thể 
được dung hòa, đúng hướng và mang lại kết quả tốt đẹp, 
lợi lạc cho bản thân cũng như cho người khác. 

1. Khuynh hướng chấp chặt
Có rất nhiều người cư sĩ khi phát tâm quy y Tam bảo, 

thọ trì năm giới thì tín tâm mạnh mẽ, nhiệt huyết tràn 
đầy. Khi nhìn thấy được những khổ đau, phiền não dẫy 
đầy trong cuộc sống, nay được tiếp cận với Phật pháp, họ 
như nhìn ra được cả một khoảng trời cao rộng, một con 
đường tốt đẹp dẫn đến sự thoát ly mọi khổ não. Trong tâm 
trạng đó, tất nhiên là họ luôn mong muốn làm tất cả mọi 
việc theo đúng lời Phật dạy, nỗ lực hết sức mình để có thể 
nhanh chóng thoát khổ.

 Những vị này thường trân quý sự tu tập và tin chắc 
rằng muốn tu tập có kết quả thì nhất thiết phải theo đúng 
lời Phật dạy. Họ vận dụng cách nhìn này vào năm điều giới 
mà cho rằng nếu không nghiêm giữ được trọn vẹn năm giới 
thì không thể dựa vào đâu để tu tập thành tựu. Chính vì 
vậy, các vị này có khuynh hướng nhận hiểu về năm giới 
như những điều luật nghiêm khắc mà người Phật tử tuyệt 
đối không được vi phạm vào. Chúng tôi gọi cách nhận hiểu 
về giới như thế này là khuynh hướng chấp chặt.

Vì chấp chặt nên đối với các vị theo khuynh hướng này 
chỉ có đúng hoặc sai, làm được hay không làm được mà 
thôi. Lấy ví dụ như các vị này hiểu về điều giới thứ nhất là 
không giết hại sinh mạng, không gây tổn hại đến sự sống 
của mọi chúng sanh, như vậy tất nhiên việc ăn thịt chúng 
sanh là điều không thể chấp nhận được. Họ cho rằng, thật 
hoàn toàn vô lý khi chúng ta một mặt tuyên bố là tôn trọng 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

173

sự sống, là không giết hại sinh mạng, nhưng mặt khác lại 
cứ tiếp tục vô tư cắt xẻ thân thể chúng sanh, chiên xào nấu 
nướng những món ăn với máu thịt chúng sanh, và hơn thế 
nữa còn cho đó là thơm ngon, là bổ dưỡng!

Chúng ta cần thấy rằng, những lập luận như trên hoàn 
toàn đúng đắn, không có gì sai trái. Nhưng vấn đề ở đây 
là khi chúng ta nhận hiểu về năm giới như những khuôn 
mẫu đạo đức phải tuân theo hoàn toàn, thì khi vận dụng 
những khuôn mẫu đó vào thực tế đời sống chúng ta sẽ vấp 
phải một số những giới hạn nhất định. Những giới hạn 
này là tất yếu, là có thật, do vậy ta không thể phủ nhận. 
Tuy chúng ta vẫn phải đối diện và vượt qua những giới 
hạn đó, nhưng vượt qua như thế nào mới chính là vấn đề 
cần suy ngẫm, chiêm nghiệm. Nếu chúng ta thiết lập một 
mục tiêu cực kỳ tốt đẹp nhưng trong thực tế ta lại không 
đủ khả năng thực hiện hoàn thành mục tiêu đó, hoặc chỉ 
có thể thực hiện trong một thời gian ngắn rồi buông bỏ, thì 
rõ ràng mục tiêu đó là không thực tiễn.

Trong việc thọ trì năm giới cũng vậy. Tất cả chúng ta 
đều mong muốn sự hoàn thiện, nhưng trước khi đạt đến 
sự hoàn thiện, chúng ta phải chấp nhận vượt qua một giai 
đoạn chưa hoàn thiện. Đây là tiến trình hợp lý, và sự hợp 
lý này cho phép chúng ta tiến bước dài lâu, kiên trì trên 
con đường tu tập chứ không chỉ nỗ lực qua một thời gian 
ngắn ngủi rồi bỏ cuộc.

Trong kinh điển vẫn còn ghi lại những ví dụ minh họa 
rất rõ ràng cho quan điểm của đức Phật về vấn đề này. 
Thập tụng luật, quyển 4, kể rằng Đề-bà-đạt-đa từng đề 
nghị với đức Phật 5 quy định đối với các tỳ-kheo, trong đó 
có việc buộc tất cả các tỳ-kheo phải suốt đời ăn chay.1 Với 
1  Thập tụng luật, sách đã dẫn. Nguyên văn: “汝盡形壽受著衲衣。盡形壽

受乞食法。盡形壽受一食法。盡形壽受露地坐法。盡形壽受斷肉法。
汝等行是五法疾得涅槃。 - Nhữ tận hình thọ thụ trước nạp ý, tận hình 
thọ thụ khất thực pháp, tận hình thọ thụ nhất thực pháp, tận hình thọ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

174

quan điểm “tùy theo sự việc mà hạn chế dần dần”, đức Phật 
đã bác bỏ đề nghị này. Ngài khuyến khích các tỳ-kheo có 
thể thực hành theo nếu muốn, nhưng không chấp nhận việc 
xem đây là những điều bắt buộc cho mọi tỳ-kheo.

Quan điểm “hạn chế dần dần” này cũng nên được vận 
dụng với tất cả các điều giới, các mục tiêu tu tập dài hạn 
của chúng ta. Và đây mới chính là phương cách thích hợp, 
hài hòa. Bởi khi chúng ta thực hành một cách quá cứng 
nhắc, quá chấp chặt, thì nguy cơ buông bỏ khi không còn 
đủ sức theo đuổi mục tiêu là rất cao. Cũng giống như sợi 
dây đàn, nếu độ căng vừa phải thì có âm thanh hay và chơi 
được lâu dài, nhưng nếu căng quá thì sẽ dễ bị đứt.

2. Khuynh hướng buông thả
Trái ngược với khuynh hướng chấp chặt là khuynh 

hướng buông thả. Khuynh hướng này có nghĩa là xem các 
điều giới do Phật chế định như những lời khuyên dạy, có thể 
làm được đến đâu cũng tốt, chưa làm được thì cứ… để đó. 

Cách hiểu và thực hành như vậy là hoàn toàn không 
đúng với tinh thần phát nguyện khi thọ giới. Chúng ta 
đều biết, khi chưa tu tập thì mỗi chúng ta đều có những 
tập quán, thói hư tật xấu. Nếu muốn từ bỏ hay thay đổi, 
không thể không có sự nỗ lực kiên trì. Cũng giống như con 
thuyền muốn bơi ngược dòng nước, nếu ta dừng lại tay 
chèo thì chắc chắn thuyền không thể đứng yên mà sẽ trôi 
theo dòng nước. Cũng vậy, tu tập mà không có sự nỗ lực 
kiên trì thì không phải là tiến bộ chậm, mà điều dễ xảy ra 
hơn là ta sẽ bị thối lui, sa đọa.

Do vậy, người cư sĩ tu tập cần có sự tinh tấn dũng mãnh. 
Trong sự thọ trì năm giới cũng phải có sự nỗ lực kiên trì, 

thụ lộ địa tọa pháp, tận hình thọ thụ đoạn nhục pháp. Nhữ đẳng hành 
thị ngũ pháp tật đắc Niết-bàn.” Xem Đại Chánh tạng, Tập 23, số 1435, 
trang 24, tờ c, dòng 14-17.



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

175

vượt qua những thói quen xấu, những khuynh hướng 
không tốt từ lâu ngày. Chẳng hạn như người đã quen uống 
rượu bia, nếu không có sự nỗ lực kiên trì thì không thể từ 
bỏ được thói quen này. Phương cách đối trị thích hợp của 
chúng ta phải là sự nỗ lực kiên trì. Mỗi ngày giảm đi một 
ít, qua nhiều ngày, nhiều tháng mới có được sự tiến bộ dần 
dần, cho đến cuối cùng chắc chắn sẽ từ bỏ được.

Với những điều giới khác cũng vậy. Nếu chúng ta dể 
duôi buông thả, xem thường tính chất quan trọng của các 
giới, thì ta sẽ mãi mãi không bao giờ thực hành được trọn 
vẹn, viên mãn. Bước khởi đầu có thể tùy theo khả năng 
và hoàn cảnh, ta bắt đầu từ đâu cũng tốt cả, nhưng bước 
tiếp theo không thể là giẫm lại lên bước thứ nhất, mà nhất 
thiết phải có sự bước tới, tiến lên, dù chậm cũng phải có sự 
tiến lên. Nỗ lực và kiên trì từng bước như vậy chính là tu 
tập đúng hướng, còn nếu như buông thả dể duôi thì sẽ mãi 
mãi không bao giờ thành tựu. 

VII. Kết luận
Hiếm khi chúng ta gặp một người Phật tử nào đến chùa 

mà tự nhận mình chưa quy y Tam bảo và thọ trì năm giới. 
Nói như vậy để thấy rằng, quy y Tam bảo và thọ nhận năm 
giới là điều phổ biến đối với mọi người Phật tử, nam cũng 
như nữ.

Thế nhưng trong số đó, không ít người về chùa, được 
thầy ban cho một pháp danh, được quy y Tam bảo và thọ 
nhận năm giới, nhưng rồi sau đó lại không có mấy nỗ lực 
khác biệt so với trước khi đến chùa. Những Phật tử như 
vậy, lâu dần thường sẽ nhàm chán và từ bỏ việc đến chùa, 
hoặc chỉ đến chùa như một thông lệ bình thường cho giống 
với nhiều người khác, thế thôi. Bởi vì đối với những người 
này, rất khó có thể cảm nhận được những lợi ích thực tiễn 
của sự tu học theo Phật pháp. Mặc dù đã nhận được món 
báu vật tinh thần là niềm tin vào Phật pháp và năm điều 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

176

giới, nhưng họ không thực sự nhận biết và phát huy được 
những giá trị này. Và nếu như họ dựa vào đức tin để về 
chùa rồi cầu xin mong muốn được ban cho một điều gì đó, 
họ sẽ sớm thất vọng. Họ là những người cư sĩ trên danh 
nghĩa, nhưng ý nghĩa tu tập hay hộ đạo thì đối với họ vẫn 
có phần xa lạ.

Một số khác may mắn hơn, nhận thức được lợi ích 
trong sự tu tập của người Phật tử sau khi quy y và thọ 
giới, nhưng lại không đủ may mắn để được cận kề một bậc 
minh sư, hoặc không có đủ thời gian gần gũi để được chỉ 
bày, dẫn dắt trong bước đầu tu tập. Những người này hẳn 
là sẽ có sự nỗ lực, cố gắng, nhưng thành tựu được như thế 
nào còn phải dựa vào sự kiên trì dài lâu cũng như những 
thuận duyên mà họ gặp được. Sự tu tập của những người 
cư sĩ này thường gắn liền với sự phát triển đúng hướng của 
ngôi chùa mà họ nương bóng. Nếu ngôi chùa ấy quan tâm 
nhiều đến sự thuyết giảng giáo pháp, khuyến khích sự tu 
tập hành trì thì họ sẽ nhận được vô vàn lợi lạc. Ngược lại, 
nếu đó là một ngôi chùa chỉ chú trọng nhiều đến lễ lạt hay 
những nghi thức cúng kiếng, chỉ có rất ít hoặc không có 
hoạt động thuyết giảng giáo pháp, thì sự tu tập của người 
cư sĩ sẽ rất khó khăn, đòi hỏi nhiều ở khả năng tự nghiên 
cứu học hỏi cũng như một ý chí tu tập kiên trì.

Trường hợp may mắn nhất chính là khi người Phật tử 
được tu tập giống như trong truyền thống Phật giáo từ 
nhiều ngàn năm qua chứ không phải như trong thời hiện 
đại này. Đó là gặp được một vị thầy bổn sư để có thể nương 
theo đến suốt cuộc đời, được thầy chỉ bày giảng giải trong 
từng bước tu tập, và quan trọng hơn tất cả là được che chở 
trong bóng mát đạo hạnh của vị thầy để có thể ngày càng 
vững tin hơn vào Tam bảo. Những người cư sĩ may mắn 
này chắc chắn sẽ nhận được các hướng dẫn chi ly, đúng 
đắn về ý nghĩa và tầm quan trọng của việc thọ trì năm 
giới. Hiểu đúng và thực hành đúng sẽ giúp họ luôn nhận 



NHỮNG LỜI PHẬT DẠY

177

được lợi lạc mỗi ngày từ sự nỗ lực tu tập, có được niềm an 
vui chân thật từ cuộc sống tu tập và ngày càng giảm nhẹ 
đi những phiền não buộc ràng.

Hiểu được ý nghĩa của năm giới qua ngôn từ thì không 
có gì là khó khăn cả. Hơn thế nữa, chỉ cần khoảng năm 
phút đọc tụng, hẳn là chúng ta đều có thể ghi nhớ thuộc 
lòng cả năm giới này. Nhưng thấu hiểu được toàn bộ nội 
hàm của năm giới cũng như tầm quan trọng sống còn của 
năm giới đối với người cư sĩ thì lại là một việc hoàn toàn 
khác. Thường thì sự suy diễn bằng tri thức thông thường 
không đủ để giúp ta thấu triệt và nhận hiểu đầy đủ những 
điều ấy. Trong thực tế, chỉ khi nào chúng ta đã có sự hành 
trì giữ giới, đã gặp phải những vướng mắc khó khăn trong 
đời sống và cũng đã kiên trì nỗ lực từng bước vượt qua, 
chúng ta mới có thể dần dần cảm nhận được hết ý nghĩa 
quan trọng và lợi ích của năm giới trong đời sống của người 
cư sĩ. Không phải vô cớ mà một bậc trí tuệ toàn giác như 
đức Phật đã chế định cho người cư sĩ tại gia chỉ năm giới 
này, không nhiều hơn và cũng không ít hơn. Tính bao quát 
hợp lý của năm giới giúp chúng ta lập tức trở thành một 
người hiền thiện ngay khi ta phát tâm thọ trì năm giới. 
Không thể có một ý nghĩ xấu ác nào khởi lên, một lời xấu 
ác nào được nói ra hay một hành vi xấu ác nào được thực 
hiện mà lại không phạm vào năm giới. Năm giới giống như 
một bức tường rào vây bọc quanh ta, bảo vệ chúng ta tránh 
khỏi mọi điều xấu ác. Chỉ cần nghiêm cẩn thọ trì năm giới, 
thân tâm ta sẽ trở thành một mảnh đất màu mỡ, sẵn sàng 
để gieo trồng mọi hạt giống lành.

Do vậy, vấn đề trước tiên và quan trọng nhất của một 
người cư sĩ, quả thật không gì khác hơn mà chính là phải 
học, hiểu và thực hành đúng theo năm giới. 

Nguyễn Minh Tiến



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

178

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Nguyễn Minh Tiến

- Tên thật Nguyễn Minh Tiến, bút danh Nguyên 
Minh, sinh năm 1961 tại Quảng Ngãi, miền Trung 
Việt Nam.

- Năm 2002, xuất bản Từ điển Thuật ngữ chuyên 
ngành Báo Chí Anh-Việt (NXB Thông Tấn), 

- Năm 2003, sáng lập Tủ sách Rộng Mở Tâm Hồn 
với mục tiêu chuyển tải Phật pháp bằng hình thức 
đơn giản dễ hiểu dành cho tuổi trẻ. Hơn 20 tựa 
sách đã được phát hành hàng chục ngàn bản. 

Từ tủ sách này sau đó đã hình thành website Rộng Mở Tâm Hồn, phổ biến 
miễn phí các kinh sách, tài liệu Phật học (www.rongmotamhon.net).

- Năm 2006, xuất bản Từ điển Thành ngữ Anh-Việt (NXB Trẻ).

- Năm 2009, Việt dịch và chú giải kinh Đại Bát Niết-bàn (NXB Tôn giáo).

- Năm 2016, khởi thảo, biên soạn và xuất bản Mục lục Đại Tạng Kinh Tiếng Việt 
(NXB Tôn giáo), tái bản bản Việt dịch kinh Đại Bát Niết-bàn (NXB Tôn giáo).

- Từ năm 2019 là Tổng thư ký Liên Phật Hội (United Buddhist Foundation - www.
unitedbuddhist.org), Trụ sở chính đặt tại Westminster, California, Hoa Kỳ.

- Điều hành Nhà xuất bản Liên Phật Hội - United Buddhist Publisher (UBP) từ 
năm 2016, xuất bản nhiều kinh sách Phật học qua hệ thông POD (Print-On-
Demand) và phân phối toàn cầu.

- Thành viên Hội Đồng Chuyên Gia, Dự án Kinh điển Phương Đông thuộc Viện 
Trần Nhân Tông, Đại học Quốc Gia Hà Nội.

- Hiện đã có hơn trăm tác phẩm kinh sách Phật học xuất bản và lưu hành rộng 
rãi. Xem tại https://www.amazon.com/author/minhtien

- Một số tác phẩm, dịch phẩm tiêu biểu gồm có: Kinh Đại Bát Niết Bàn, Quy 
nguyên trực chỉ, Kinh Bi Hoa, Thiếu Thất lục môn, Sen búp dâng đời, Tự lực 
và tha lực trong Phật giáo, Bát-nhã Tâm Kinh Khảo luận, Mục lục Đại Chánh 
Tân Tu Đại Tạng Kinh, Mục lục Đại Tạng Kinh Tiếng Việt, Tổng quan kinh Đại 
Bát Niết Bàn, An Sĩ Toàn Thư, Lược sử Phật giáo, Học Phật đúng pháp, Sống 
Thiền, Gõ Cửa Thiền, Tây Vực Ký v.v... 



179

PHẦN B 

NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

Với sự tham gia  
của các tác giả, dịch giả: 

HUỲNH KIM QUANG * ĐỖ HỒNG NGỌC * NGUYÊN 

CẨN * TRANG THƠ NGUYỄN CHÍ TRUNG * THÍCH 

NGUYÊN TẠNG * HOANG PHONG * THÍCH PHƯỚC AN 

* TRANG THƠ THÍCH NHƯ ĐIỂN * NGUYÊN TRÍ HỒ 

THANH TRƯỚC * THANH PHI * THÍCH PHỔ HUÂN * 

THÍCH NỮ GIỚI HƯƠNG * TRẦN THỊ NHẬT HƯNG * 

HOA LAN THIỆN GIỚI



180



181

Huỳnh Kim Quang

NGƯỜI TRÍ THỨC ĐẠO PHẬT  
QUA PHONG CÁCH DUY MA CẬT 

Ở thế gian, người trí thức không nhất thiết là 
người có bằng cấp học vị cao, mà là người có 

kiến thức rộng, có những sáng tạo độc đáo, có nội hàm đạo 
đức sâu, có nhiều đóng góp cho tha nhân và xã hội. Vì thế, 
người trí thức luôn luôn là thành phần ưu tú của xã hội, 
bởi vì họ là lực lượng dẫn đạo về mặt tư tưởng, văn hóa, 
văn học nghệ thuật. Hay nói cách khác, người trí thức là 
đầu tàu để đẩy xã hội tiến lên lộ trình văn minh, tiến bộ 
và thăng hoa không ngừng.

Trong Đạo Phật, người trí thức còn có một danh xưng 
khác là người thiện tri thức, tức là người có kiến thức 
hướng thiện, mà hướng thiện ở đây có nghĩa là hướng tới 
mục đích cao thượng giác ngộ và giải thoát cho mình và 
người (tự giác và giác tha). Vì vậy, người thiện tri thức còn 
được gọi là thiện hữu tri thức, tức là người bạn lành đối với 
chúng sinh trên con đường phát huy trí tuệ và từ bi.

Trong thời kỳ phát triển của Phật giáo Đại Thừa tại Ấn 
Độ khoảng đầu kỷ nguyên Tây lịch, một biểu tượng đặc 
thù của người tri thức Đạo Phật được nói đến trong Kinh 
Duy Ma Cật Sở Thuyết (Vimalakīrti-nirdeśa) là Cư Sĩ Duy 
Ma Cật (Vimalakīrti). Duy Ma Cật là một nhân vật lịch sử 
có thật tại Ấn Độ nhưng lại được bao phủ trong sương mù 
huyền thoại bí nhiệm bởi phong cách siêu việt hay bất khả 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

182

tư nghì của một vị Bồ Tát mà tri thức phàm tình không 
thể nào thấu triệt hết.

Nhưng Duy Ma Cật thực sự là ai?

Duy Ma Cật là ai?
Duy Ma Cật hay Tỳ-ma-la-cật là dịch âm chữ Phạn 

Vimalakīrti. Ngài Cưu Ma La Thập (Kumarajīva, 344–413) 
dịch nghĩa là Tịnh Danh. Ngài Trúc Đạo Sinh (355-434) 
và ngài Huyền Trang (599-664) dịch nghĩa là Vô Cấu 
Xưng. Ngài Chân Đế (Paramārtha, 499-569) dịch nghĩa là 
Diệt Cấu Minh. Dù nhiều người dịch khác nhau nhưng 
tựu trung ý nghĩa tên của Duy Ma Cật là người vang danh 
vì phẩm tính trong sạch, thanh tịnh hay không cấu nhiễm.

Truyền thuyết được kể trong Kinh nói Duy Ma Cật là 
người của bộ tộc Licchavi cũng là một nhà nước cộng hòa 
có kinh đô là Vaiśālī (Tỳ-xá-ly) vào thời đại Đức Phật còn 
tại thế (thế kỷ thứ 6, thứ 5 trước Tây lịch).

Nơi đó (Tỳ-xá-ly), có một nàng kỹ nữ sắc nước hương 
trời tên là Āmrapālī, hay “Ambapālika” hoặc “Ambapali” 
(dịch âm là Am-ba-bà-lị). Tên của bà là sự kết hợp 2 chữ 
Phạn: amra, có nghĩa là trái xoài, và pallawa, có nghĩa là 
chiếc lá non. Truyền thuyết cho rằng bà được sinh ra tại 
một gốc cây xoài trong một vườn thượng uyển ở Tỳ-xá-
ly. Sắc đẹp “nghiêng thành đổ nước” của bà đã làm cho 
vua, quan, công tử bốn phương, mà trong đó có vua xứ 
Magadha (Ma-kiệt-đà) là Bimbisara (Tần-bà-sa-la hay 
Bình Sa Vương) phải say mê đắm đuối. Mối tình của nàng 
kỹ nữ và vị vua dòng Sát-đế-lợi ở Ma-kiệt-đà đã sinh ra 
một hoàng nam không chính thức có tên là Vimala (Duy-
ma-cật), mà sau này đã xuất gia theo Đức Phật và đắc quả 
A-la-hán. Nhưng, sau nhiều năm bị vùi dập trong thanh 
sắc dục lạc, Am-ba-bà-lị cuối cùng đã hồi tâm chuyển ý để 
quy y theo Phật làm đệ tử tại gia và xin cúng dường cho 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

183

Đức Phật và Tăng đoàn của Ngài khu vườn xoài rộng lớn 
và yên tĩnh của bà để làm tinh xá gọi là Tinh Xá Vườn Xoài 
mà đã được nhắc đến trong các Kinh.

Vimala đắc quả A-la-hán hẳn nhiên không phải là Bồ 
Tát Duy Ma Cật được nói đến trong Kinh Duy Ma Cật Sở 
Thuyết. Giới thiệu nhân vật Duy Ma Cật trong Kinh Duy 
Ma Cật Sở Thuyết,1 Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ đã viết như 
sau: 

“Nhưng, còn một Vimala khác không chỉ làm chói sáng 
Vaisālī như một nhân vật huyền thoại. Một con người mà 
danh tiếng không chỉ được đồn đãi giữa các vua chúa, các 
phú gia địch quốc, giữa các trà đình tửu quán, giữa các 
chốn thanh lâu trụy lạc; mà danh tiếng ấy còn vang xa 
đến tận cùng biên giới của vũ trụ, nếu vũ trụ có biên giới; 
được các Thánh nhân, các Bồ Tát kính trọng; được các đức 
Phật tán dương. Đó là danh tiếng không chút ô nhiễm 
ngay dù được truyền tụng giữa bùn lầy ô nhiễm. Đó là một 
Vimalakīrti. Là một Thánh nhân nhưng không hề ở trên 
cõi Thánh thanh tịnh vô vi. Đó cũng là một tay lạc phách 
giang hồ, mà trong lòng tay, dung sắc vi diệu của các thiên 
nữ trở thành thể tính Chân không vi diệu.

“Có một nhân vật lịch sử như thế chăng, hay đấy chỉ 
là một nhân vật hư cấu để biểu tượng một tư tưởng triết 
học hay một lý tưởng Bồ Tát đạo của Phật giáo Đại thừa? 
Có thể trả lời một cách dứt khoát rằng đó là một nhân vật 
lịch sử, xuất hiện trong một giai đoạn đặc biệt của lịch sử 
phát triển Phật giáo nói chung, và trong thời kỳ vận động 
của Đại thừa. Một con người có thật được trang bị với một 
cơ sở tư tưởng bất nhị (advaita) để có thể tự nâng lên hàng 
Thánh giả vượt ngoài tam giới nhưng đồng thời có thể hạ 
mình ngập lụt trong thế gian ô nhiễm mà vẫn không tách 
lìa thế giới thuần tịnh vô nhiễm.”

1  Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết, Tuệ Sỹ dịch, 2008.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

184

Tri thức và trí tuệ
Nhưng, chúng ta cần quay trở lại vấn đề tri thức ở thế 

gian và trí tuệ trong Đạo Phật để có thể hiểu được tại sao 
người thiện tri thức Duy Ma Cật có thể ở ngay trong bùn 
lầy thế gian mà thanh tịnh siêu thoát.

Luận sư Phật Giáo Ấn Độ Trần Na (Dignāga, 480-540 
Tây lịch),1 trong tác phẩm Tập Lượng Luận (Pramāṇa-
samuccaya), đã nêu ra 2 cách nhận thức của con người: Hiện 
lượng (pratyaksa) và tỷ lượng (anumàna). Hiện lượng là 
nhận thức các pháp trực tiếp và tỷ lượng là nhận thức 
các pháp gián tiếp qua suy luận. Hiện lượng nhận thức 
đối tượng cá biệt, trong khi tỷ lượng nhận thức đối tượng 
tổng thể. Khi căn, cảnh gặp nhau thì nhận thức trong sát 
na đầu tiên đó là hiện lượng. Khi sát na thứ nhất qua đi 
căn, cảnh tiếp tục tiếp xúc và nhận thức tiếp tục diễn ra 
thì đó là tỷ lượng. Vì nhận thức trực tiếp chỉ diễn ra trong 
một sát na tức thì, nên hiện lượng nhận thức biệt tướng 
của các pháp, trong khi tỷ lượng nhận thức qua loại suy 
nên nhận thức tổng tướng của các pháp. Nhận thức biệt 
tướng của hiện lượng diễn ra khi 5 căn là mắt, tai, mũi, 
lưỡi, thân tiếp xúc với 5 trần cảnh là sắc, thanh, hương, vị 
và xúc. Nhận thức tổng tướng của tỷ lượng là chức năng 
của ý thức phân biệt.

Ngài Trần Na cho rằng nhận thức trong sát na thứ nhất, 
hay hiện lượng là nhận thức thuần khiết không có bất cứ 
sự phân biệt hoặc suy luận nào. Nhận thức hiện lượng 
không biểu tỏ được qua ngôn ngữ vì nó đối diện trực tiếp 
với đối tượng và thực tại. Thí dụ, khi mắt nhìn cành hoa, 
trong một sát na đầu tiên, con mắt giống như cái gương 
trong sáng và cành hoa hiện bày ra trong gương một cách 
tự nhiên và trọn vẹn. Ở trạng thái nhận thức hiện lượng 

1 Keown, Damien (2004), “Pramāṇa-samuccaya”, A Dictionary of 
Buddhism, Oxford University Press.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

185

đó không hề có bất cứ ý tưởng phân biệt nào khởi lên để so 
sánh, để cho rằng cành hoa này khác với cành hoa khác, 
với các đối tượng khác, cành hoa này đẹp hay xấu, v.v…

Nhận thức thuộc sát na thứ hai về sau là tỷ lượng, tức 
là nhận thức qua sự so sánh, sự phân biệt, sự tổng hợp 
dựa vào hậu cảnh của tâm thức, của nhận thức, hay nói 
cách khác là dựa vào kinh nghiệm. Đó là tri thức thường 
nghiệm. Tri thức thường nghiệm là kiến thức được thâu 
nạp qua ký ức, ghi nhớ, học hỏi, tích tập theo thời gian từ 
sinh hoạt của cá nhân, của gia đình và ngoài xã hội, bao 
gồm học đường. Khi mắt nhìn cành hoa bằng nhận thức tỷ 
lượng là lúc con người lấy ra từ trong kho tàng kiến thức 
và ký ức của mình cành hoa ấy tên gì, thuộc loại hoa gì, 
màu gì, khác với các cành hoa chung quanh như thế nào, 
nó đẹp ở chỗ nào hay không đẹp vì sao, mình có thích hay 
không thích cành hoa đó, v.v… Không có ký ức, không có 
kinh nghiệm về loài hoa đó thì con người sẽ không biết gì 
về nó và như vậy họ sẽ bắt đầu hiểu biết về nó qua sự tìm 
hiểu và ghi nhớ.

Nhận thức của tri thức thường nghiệm như vậy thực ra 
đã bị chi phối bởi hậu cảnh tâm thức, bởi ký ức, bởi thành 
kiến và quan điểm chủ quan. Khi gặp một người nào đó, 
con người thường lục lọi trong ký ức hay nhận thức đã có 
của mình về người này, rằng người này tên gì, nghề nghiệp 
gì, tốt hay xấu (dựa vào cảm nhận cá nhân của mình trong 
những lần gặp trước), giỏi hay dở, v.v… để có sự nhận thức 
về người này. Như thế, những gì con người biết về người 
này là từ những dữ kiện chất chứa trong tâm thức, mà đa 
phần là những thành kiến tốt hay xấu, thiện cảm hay ác 
cảm đã được định hình qua kinh nghiệm. Nhận thức về 
một người như vậy là thông qua suy luận không phải cái 
biết trực tiếp và tức thì trong khoảnh khắc hiện tại. Tuy 
nhiên, nhận thức qua suy luận thường không bảo đảm sự 
chính xác hoàn toàn. Nó chỉ có tính cách tương đối. Đó là 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

186

sự thật tương đối, sự thật ước lệ. Do đó, tri thức thường 
nghiệm chỉ có thể đạt được một thứ chân lý hay sự thật 
tương đối. Thí dụ, hai người cùng gặp một người, nhưng 
nhận thức về người thứ ba có khác biệt giữa hai người này, 
tùy theo hậu cảnh tâm thức của mỗi người trong hai người 
này. Trong trường hợp này, đối tượng nhận thức chỉ có một 
người, nhưng chủ thể nhận thức thì có hai người, với hai 
nhận thức khác nhau. Sự thật của người này không phải 
là sự thật đối với người kia. Đó là sự thật tương đối.

Hơn nữa, nhận thức gián tiếp theo tỷ lượng với đối 
tượng là tổng thể sẽ chỉ có thể biết được cái chung chung 
thuộc giả danh của các pháp mà không tri nhận được bản 
chất đích thực của pháp. Thấu rõ bản chất đích thực của 
các pháp thì phải có trí tuệ (Prajñā).

Con người trong cuộc sống thường nghiệm dùng sáu 
căn (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý) tiếp xúc với sáu trần 
(sắc, thanh, hương, vị, xúc và pháp) khiến cho tâm thức bị 
khuấy động, bị vẩn đục bởi thất tình lục dục. Khi tâm bị 
vẩn đục thì sẽ không thể nhận thức các pháp tinh tường 
để có sự thấu hiểu bản chất, cũng giống như tấm gương 
bị bụi phủ mờ thì sẽ làm cho các hình ảnh không thể hiện 
rõ trên gương. Dừng sự giong ruổi của sáu căn đối với sáu 
trần bằng phương pháp thiền định hoặc giữ gìn giới luật là 
những cách mà Đức Phật đã dạy để chặn đứng vọng tâm 
và làm trong sạch thân tâm để có thể phát huy diệu dụng 
của trí tuệ.

Ngài Long Thọ (Nāgārjuna, thế kỷ thứ nhất và 
thứ hai Tây lịch tại Ấn Độ) sáng tác bộ Trung Luận 
(Mūlamadhyamakakārikā) mà trong đó Ngài phân tích các 
pháp được sinh khởi bởi các duyên (duyên khởi). Ngài 
nói rằng không một pháp nào hiện hữu mà không nương 
vào nhiều duyên, nhiều yếu tố hay điều kiện. Điều này 
có nghĩa là các pháp tồn tại tùy thuộc vào nhau mà trong 
đó không có duyên nào đóng vai trò chủ thể. Chính vì các 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

187

pháp hiện hữu tùy thuộc vào nhau cho nên không có tự 
thể, không có tự tánh, mà chúng chỉ giả tạm hòa hợp để có 
mặt, nhưng tự bản chất tất cả các pháp đều là không. Ngài 
Long Thọ cũng nói rằng chính nhờ không mà các pháp mới 
có thể duyên vào nhau để hiện hữu. Như vậy, trí tuệ rốt 
ráo chính là giác ngộ bản chất không có ngã, không có tự 
thể của tất cả các pháp.

Trong Chương 2, Phương Tiện Quyền Xảo, của Kinh 
Duy Ma Cật Sở Thuyết đã giới thiệu về trí tuệ tu chứng 
của ngài Duy Ma Cật rằng:

“Bấy giờ, trong thành Tỳ-da-li có vị trưởng giả tên Duy-
ma-cật, hằng cúng dường vô lượng Phật, trồng sâu gốc rễ 
thiện, chứng đắc vô sanh pháp nhẫn, có tài biện thuyết vô 
ngại, hiện du hí thần thông, nắm vững các tổng trì, đạt 
được vô sở uý; khuất phục mọi thù nghịch quấy nhiễu của 
Ma, thấu hiểu mọi Pháp môn sâu thẳm, dẫn đến giác ngộ, 
thiện xảo trong trí độ và biết diệu dụng các phương tiện 
thích hợp để giáo hóa, hoàn thành được mọi đại nguyện 
của Bồ Tát.”

Đoạn trên, bản dịch Việt của Hòa Thượng Thích Tuệ 
Sỹ dùng nhóm chữ “thiện xảo trong trí độ,” có nghĩa là 
ngài Duy Ma Cật đã đã đạt đến trí tuệ có thể vận dụng các 
phương tiện quyền xảo để giáo hóa chúng sinh. Đây là một 
trong hai loại trí tuệ siêu việt của một vị Bồ Tát chứng đắc 
quả vị cao thâm, gồm Căn bản trí và Hậu đắc trí. Hậu đắc 
trí chính là quyền trí hay phương tiện trí. Trí tuệ này đạt 
được sau khi chứng đắc Căn bản trí hay Chân thật trí, là 
trí tuệ liễu ngộ chân thân của thực tại, hay còn gọi là Trí 
tuệ Bát-nhã (Prajñā).

Trong Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết bản dịch của HT 
Thích Tuệ Sỹ kể về chỗ thâm sâu bất khả tư nghì trong trí 
tuệ của ngài Duy Ma Cật rằng, nhân dịp Bồ Tát Văn Thù 
(Mañjuśrī) đến thăm bệnh ngài Duy Ma Cật, hai vị này đã 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

188

trao đổi với nhau một số vấn đề tu chứng. Khi được ngài 
Văn Thù hỏi về cách làm sao thâm nhập vào Pháp môn bất 
nhị thì ngài Duy Ma Cật im lặng. Nhưng ngay lúc đó ngài 
Văn Thù đã khen ngài Duy Ma Cật:

“Tuyệt, tuyệt thay; cho đến không còn văn tự và ngôn 
thuyết, ấy mới thật là vào Pháp môn bất nhị.”

Trong đoạn Kinh này nói đến Pháp môn bất nhị tức là 
con đường tu chứng Niết-bàn, chân thân thực tại, siêu việt 
lên trên sự đối đãi tương đối của thế giới nhị nguyên. Chân 
thân thực tại không thể diễn tả được bằng ngôn ngữ và ngay 
cả ý niệm, bởi vì ngay khi ý niệm khởi sinh thì chân thân 
thực tại tức thì biến mất. Đây là chỗ tu chứng tối thượng 
của một Đức Phật, của một Bồ Tát hay của bất cứ ai muốn 
chứng đắc Niết-bàn để thoát khỏi sanh tử luân hồi khổ não.

Tìm cầu sự thật
Bản chất của người trí thức là luôn luôn hướng tới sự 

hiểu biết những điều mình chưa biết. Đức tính này hàm 
ngụ đặc điểm vô cùng độc đáo của người trí thức: luôn luôn 
tìm cầu sự thật. Trên lộ trình tìm cầu sự thật, người trí 
thức không dễ dàng thỏa mãn với bất cứ thành tựu tri thức 
hay nhận thức nào. Hoài nghi và tra vấn là những cách 
để người trí thức mổ xẻ và lặn sâu vào cốt lõi của sự thật. 
Người trí thức Đạo Phật cũng thế.

Trong Kinh Du Hành của Trường A-hàm, Đức Phật 
dạy về bốn đại giáo pháp, mà trong đó Ngài nói rằng dù 
cho có nghe được từ một vị tỳ-kheo nào đó nói rằng: (a) 
chính vị ấy nói đã nghe được từ Đức Phật; (b) chính vị ấy 
nói đã nghe được từ các vị kỳ cựu đa văn; (c) chính vị ấy 
nói đã nghe từ nhiều vị tỳ-kheo là những người trì pháp, 
trì luật; và (d) chính vị ấy nói đã nghe từ một vị tỳ-kheo 
là người trì pháp và trì luật thì cũng không nên vội vã tin 
theo hay bài bác mà phải kiểm chứng qua Kinh và Luật 
mà Đức Phật đã dạy.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

189

“Bốn pháp ấy là gì? Nếu có vị tỳ-kheo nào nói như vầy: 
“Này chư hiền, tôi từng ở tại thôn kia, thành kia, nước kia, 
đích thân theo Phật được nghe, được lãnh thọ giáo pháp 
này.” Nghe như vậy thì các ngươi cũng không nên vội tin, 
cũng không nên bài bác. Hãy nương theo kinh mà xét chỗ 
hư thật. Nương theo luật, nương theo pháp mà xét rõ gốc 
ngọn.”1

Trong Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết kể rằng khi Đức 
Phật biết ngài Duy Ma Cật bị bệnh hiện ở tại gia thất thì 
Đức Phật đã khuyên nhiều vị đệ tử Thanh Văn và Bồ Tát 
đi thăm bệnh Duy Ma Cật. Nhưng, tất cả đều từ chối vì 
nói rằng trước đây họ đều bị ngài Duy Ma Cật chất vấn 
về kiến văn và hành trì Phật Pháp mà không thể đối đáp 
được, nên nay ngần ngại không dám đi thăm bệnh, ngoại 
trừ Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi là bậc thượng thủ trong hàng 
Bồ Tát xuất gia có trí tuệ siêu việt.

Qua những câu chuyện này trong Kinh Duy Ma Cật Sở 
Thuyết, chúng ta có thể nhìn vấn đề theo cách tìm cầu sự 
thật của một người trí thức Đạo Phật là luôn luôn đặt lại 
vấn đề để tìm cốt lõi của sự thật. Thí dụ, ngài Xá Lợi Phất 
(Śāriputra) đã kể cho Đức Phật nghe việc ngài bị ngài Duy 
Ma Cật đặt lại vấn đề ngồi thiền như sau:

“Bạch Thế Tôn, con không đủ năng lực để đi thăm bệnh 
ông ấy. Vì sao vậy? Con nhớ lại, có lần, con đang ngồi tĩnh 
niệm dưới tàn cây trong rừng, Duy-ma-cật đến đó, và bảo 
con rằng, “Kính thưa ngài Xá-lợi-phất, bất tất ngồi như 
vậy mới là ngồi tĩnh niệm. Hiện thân và ý mà không ở 
trong ba cõi, ấy mới là tĩnh tọa. Hiện các oai nghi mà vẫn 
không xuất khỏi diệt tận định, ấy mới là tĩnh tọa. Hiện 
thân làm các việc phàm phu mà không xả Đạo pháp, ấy 
mới là tĩnh tọa. Tâm không trụ trong, không trụ ngoài, ấy 

1 Keown, Damien (2004), “Pramāṇa-samuccaya”, A Dictionary of 
Buddhism, Oxford University Press.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

190

mới là tĩnh tọa. Tu hành ba mươi bảy phẩm mà không làm 
dao động các kiến chấp, ấy mới là tĩnh tọa. Nhập Niết-bàn 
mà không đoạn trừ phiền não, ấy mới là tĩnh tọa. Ngồi 
được như vậy, thì mới được Phật ấn khả.”

Có tra vấn đến chỗ cùng kỳ lý của một vấn đề nào đó 
mới có thể phá tung được màn lưới buộc ràng và giới hạn 
của tri thức thường nghiệm để thâm nhập vào sự thật cốt 
lõi bằng trí tuệ vượt thoát.

Xây dựng xã hội
Nhưng nếu người trí thức chỉ biết rút mình trong thế 

giới tri kiến mà không đoái tưởng gì đến tha nhân và xã hội 
thì đó không phải là người tri thức có tấm lòng nhân ái hay 
có đức từ bi. Người trí thức nên đem kiến thức đặc hữu mà 
mình có để góp phần vào việc xây dựng xã hội thăng hoa, 
hòa bình và thịnh vượng. Giáo pháp của Đức Phật được ví 
như thần dược dùng để chữa lành bệnh khổ cho chúng sinh. 
Người trí thức Đạo Phật đã thâm nhập vào được giáo pháp 
ấy và cũng đã dùng giáo pháp ấy để tự chữa lành bệnh khổ 
cho mình thì không thể không vì tha nhân và xã hội mà ứng 
dụng giáo pháp ấy trong sinh hoạt hằng ngày để làm lợi ích 
cho nhiều người. Trong Kinh Phạm Võng/Phạm Động của 
Trường A-hàm, theo bản dịch Việt của Hòa Thượng Thích 
Tuệ Sỹ, Đức Phật đã nói rằng dù Ngài “đã đoạn sanh tử, 
vĩnh viễn không còn tái sanh,” nhưng vì để độ cho chư thiên 
và nhân loại Ngài vẫn thị hiện ra đời.

“Như Lai tự biết, sự sanh đã dứt, sở dĩ có thân là để 
phước độ chư thiên, nhân loại. Nếu Như Lai không có 
thân, người đời không chỗ nương cậy. Cũng như cây đa-la 
bị chặt ngọn không còn sống trở lại nữa. Phật cũng vậy, đã 
đoạn sanh tử, vĩnh viễn không còn tái sanh.”1

Đức Phật là nhà đại cách mạng xã hội bởi vì Ngài không 
những là người đầu tiên trong thế gian tìm ra con đường 
1 Kinh Phạm Võng Trường A-hàm, Tuệ Sỹ dịch và hiệu chú.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

191

giác ngộ và diệt trừ khổ đau tận gốc rễ, mà Ngài cũng đã 
phá bỏ mọi phân biệt giai cấp của xã hội Ấn Độ lúc bấy giờ. 
Hơn nữa, Đức Phật còn thực thi quyền bình đẳng giới tính 
nam nữ khi cho phép phụ nữ được xuất gia tu tập trong 
Tăng Đoàn của Ngài.

Trong Chương 2, Phương Tiện Quyền Xảo, của Kinh Duy 
Ma Cật Sở Thuyết mô tả công hạnh lợi tha để góp phần vào 
việc xây dựng xã hội của ngài Duy Ma Cật viết rằng:

“Ông giữ chấp trì luật pháp, duy trì trật tự dưới trên. 
Hợp tác hài hòa trong tất cả sự nghiệp buôn bán. Tuy cũng 
gặt hái những lợi ích trong những hoạt động thế tục của 
mình, ông không lấy đó làm mừng. Rong chơi trên các ngõ 
đường, vẫn không quên giúp ích mọi người. Vào chốn công 
đường để bảo vệ kẻ thế cô. Tham gia các nghị hội để đưa 
người vào Đại thừa. Đến các trường học để khai sáng tâm 
mọi người. Vào nơi kỹ viện để cho thấy tai họa của dục 
vọng. Vào trong tửu lầu mà vẫn vững vàng ý chí. Trong 
hàng trưởng lão, ông là bậc tôn trưởng để diễn thuyết 
những pháp tối thắng. Trong hàng cư sỹ, ông là cư sỹ bậc 
nhất, dạy họ đoạn trừ đam mê ái dục.”

Là một cư sĩ, ngài Duy Ma Cật có thể tham gia vào 
guồng máy chính trị để giúp việc trị quốc an dân. Ngài 
tham dự vào ngành luật pháp để duy trì kỷ cương, công 
lý và bảo vệ người cô thế. Ngài vào học đường để khai 
mở tâm trí cho mọi người và đào tạo thế hệ tương lai cho 
xã hội. Thậm chí ngài còn vào chốn lầu xanh, tửu quán, 
nhưng không phải để trác táng trụy lạc say sưa mà để đưa 
người ra khỏi “tai họa của dục vọng.” Ngài có thể làm được 
những điều hữu ích vô lượng cho xã hội như thế, trước hết 
và trên hết, ngài có nội hàm vô nhiễm do sự thực hành 
Phật Pháp một cách nghiêm cẩn và có hiệu quả. Đó cũng 
là phẩm đức mà ngài được tôn xưng qua danh hiệu Tịnh 
Danh, Vô Cấu Xưng.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

192

Người trí thức Đạo Phật với đại nguyện vị tha không 
thể quay lưng lại với những bất công, thối nát, đen tối của 
xã hội và với sự cô thế, thống khổ của đồng loại. Người trí 
thức Đạo Phật không thể nói rằng mình chỉ biết tu hành 
và tránh xa thế sự. Nếu thế thì Phật Giáo Việt Nam trong 
hơn hai ngàn năm qua đã không có Pháp Thuận Thiền Sư, 
Vạn Hạnh Thiền Sư, Lý Công Uẩn, Trần Thái Tông, Trần 
Nhân Tông, Tuệ Trung Thượng Sỹ, Nguyễn Trãi, Ngô Thì 
Nhậm, v.v… là những Phật Tử xả thân cho công cuộc dựng 
nước và giữ nước. Người trí thức Đạo Phật không thể dửng 
dưng vô cảm trước những bất công của xã hội và những áp 
bức mà đồng loại phải oằn lưng gánh chịu.

Trong Chương V, Văn Thù Sư Lợi Thăm Bệnh, của Kinh 
Duy Ma Cật Sở Thuyết do HT Thích Tuệ Sỹ dịch, ngài Duy 
Ma Cật đã trình bày với Bồ Tát Văn Thù về tâm nguyện 
của ngài đối với chúng sinh:

“Si và hữu ái là nguồn gốc của bệnh tôi. Vì hết thảy 
chúng sinh bệnh mà tôi bệnh. Bao giờ hết thảy chúng sinh 
đạt đến chỗ không bệnh, bệnh tôi sẽ hết. Vì sao? Bồ Tát, vì 
chúng sinh mà đi vào sinh tử. Có sinh tử thì có bệnh. Nếu 
hết thảy chúng sinh được thoát ly bệnh khổ thì Bồ Tát 
không còn bệnh. Ví như, vị trưởng giả chỉ có đứa con một; 
khi người con ấy bị bệnh, cha mẹ nó cũng bị bệnh. Nếu nó 
bình phục, cha mẹ nó khỏe. Cũng vậy, Bồ Tát yêu thương 
chúng sinh như cha mẹ yêu con, nên chúng còn bệnh thì 
Bồ Tát còn bệnh; khi chúng hết bệnh, Bồ Tát khỏe! Câu 
hỏi tiếp theo là, bệnh của Bồ Tát từ đâu phát sinh? Bệnh 
của Bồ Tát xuất phát từ tâm đại bi.”

Đó là tâm đại từ bi của người trí thức Đạo Phật.

Làm sạch thế giới
Ngày nay giới khoa học đã và đang báo động về tình 

trạng gây ô nhiễm môi sinh đưa tới thảm nạn biến đổi khí 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

193

hậu với vô số tai họa trên hành tinh của chúng ta mà cụ 
thể là cường độ ngày càng khốc liệt của bão lụt, hạn hán, 
cháy rừng và mực nước biển dâng cao ảnh hưởng nghiêm 
trọng đến cuộc sống của hàng trăm triệu người.

Nhưng cách nay gần hai mươi sáu thế kỷ, Đức Phật 
đã khuyên các đệ tử của Ngài bảo vệ môi sinh, trồng cây 
xanh, không được chặt phá cây cối vô tội vạ và bản thân 
Đức Phật là người thường xuyên sống gần gũi với thế giới 
thiên nhiên: đản sinh dưới gốc cây Vô Ưu, 6 năm tu khổ 
hạnh và tầm đạo trong rừng sâu, thành đạo dưới gốc cây 
Bồ đề, nói bài pháp đầu tiên Tứ Diệu Đế trong vườn Lộc 
Uyển, nhập Niết-bàn trong rừng cây Sa-la.

Trong Chương 1, Quốc Độ Phật, của Kinh Duy Ma Cật 
Sở Thuyết bản dịch Việt của HT Thích Tuệ Sỹ, Đức Phật 
dạy rằng để có thể làm sạch thế giới một cách rốt ráo, hay 
nói như trong Kinh là “tịnh Phật quốc độ”, tức làm cõi 
nước thanh tịnh như cõi Phật, thì điều tiên quyết là phải 
làm sạch tâm mình trước.

“Cho nên, Bảo Tích, nếu Bồ Tát muốn làm thanh tịnh 
quốc độ, hãy làm thanh tịnh tự tâm. Tùy theo tâm tịnh mà 
Phật độ tịnh.”

Cũng Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết kể rằng khi nghe 
nói cõi Phật thanh tịnh thì ngài Xá Lợi Phất tự hỏi tại 
sao cõi Ta-bà này là cõi Phật của Đức Thích Ca Mâu Ni 
lại không thanh tịnh, vì ngài Xá Lợi Phất thấy nó không 
trang nghiêm thanh tịnh chút nào cả. Biết được suy nghĩ 
của người đệ tử trí tuệ đệ nhất Xá Lợi Phất, nên Đức Phật 
đã cho ngài Xá Lợi Phất thấy thực tế cõi này là hoàn toàn 
trang nghiêm thanh tịnh, chỉ vì tâm của ngài Xá Lợi Phất 
chưa thanh tịnh đủ để thấy mà thôi.

Xét về mặt tâm lý thì điều này là chính xác, bởi vì thế 
giới chung quanh chúng ta sẽ đổi khác khi tâm trạng chúng 
ta thay đổi. Chẳng hạn, cùng là ngôi nhà ấy, gia đình ấy, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

194

người thân ấy, nhưng khi tâm trạng của một thành viên 
trong đó không vui thì lập tức không khí trong nhà trở 
thành u ám, buồn rầu. Hoặc, cũng khu vườn ấy, cũng cành 
hoa ấy, nhưng khi tâm trạng một người lắng dịu, tĩnh lặng 
thì sẽ thấy nó khác với lúc tâm trạng bồn chồn, lo lắng, 
phiền muộn. Thi hào Nguyễn Du đã không từng viết trong 
Truyện Kiều đó sao:

“Cảnh nào cảnh chẳng đeo sầu,
Người buồn cảnh có vui đâu bao giờ.”
Người trí thức Đạo Phật làm sạch thế giới bằng sự khởi 

đầu làm sạch tâm mình. Người trí thức Đạo Phật làm sạch 
tâm mình bằng cách làm sạch ba nghiệp thân, khẩu và ý 
qua lối sống không sát hại sanh vật, không trộm cắp tài 
sản của tha nhân và xã hội, không xâm hại hạnh phúc gia 
đình người khác, không tham lam, không thù hận, không 
si mê, không nói dối, không nói lời dua nịnh, không nói 
lưỡi hai chiều, và không nói lời độc ác.

Làm sạch tâm mình là làm trang nghiêm chánh báo 
(thân tâm mình). Nhờ chánh báo trang nghiêm mà y báo 
(thế giới chung quanh) được trang nghiêm. Khi một người 
sống trong sạch thì gia đình sẽ theo đó mà sống trong sạch 
và do vậy, xã hội cũng sẽ được trong sạch. Khi xã hội trong 
sạch thì thế giới trong sạch.

Đó là điều mà người trí thức Đạo Phật nên làm để góp 
phần vào việc kiến tạo một thế giới trong sạch, hòa bình, 
an lạc và phú cường như Cư sĩ Duy Ma Cật đã làm.

Huỳnh Kim Quang



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

195

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Huỳnh Kim Quang

- Tác giả Huỳnh Kim Quang sinh năm Đinh Dậu 
1957 tại thôn Vĩnh Phú, xã Hòa Thắng, huyện 
Tuy Hòa, tỉnh Phú Yên, Việt Nam. Đệ tử của Hòa 
Thượng Thích Vĩnh Lưu, Trú Trì Chùa Kim Cang 
tại Thành phố Tuy Hòa. Được Hòa Thượng Bổn Sư 
cho Pháp danh là Tâm Huy. 

- Cựu Tổng Thư Ký và cựu Chủ Bút của Nhật Báo 
Việt Báo tại Quận Cam, California, Hoa Kỳ. 

- Đã cộng tác với các báo Pháp Luân (VN), Chân Nguyên, Phật Giáo Hải Ngoại, 
Phương Trời Cao Rộng, Chánh Pháp, v.v…, và có bài đăng trên các trang 
mạng toàn cầu như Thư Viện Hoa Sen, Quảng Đức, Pháp Vân, Hoằng Pháp, 
Phật Việt, Hoa Vô Ưu, Rộng Mở Tâm Hồn, v.v… 

Đã xuất bản: 
- Đức Đạo Kinh của Lão Tử (dựa theo bản mới phát hiện tại Hồ Nam, Trung Hoa 

năm 1973), 1994; 
- Những Mộng Đàm Về Phật Giáo Thiền Tông, 1994;
- Văn Học Phật Giáo Việt Nam Hải Ngoại Sưu Khảo, trong Ban Chủ Biên, 2010;
- Từ Mảnh Đất Tâm, 2017;
- Cảm Đức Từ Bi, 2018;
- Cỡi Tâm Vào Cõi Lời, 2022.



196

Phụ bản 7: Ta bảo trâu này - Tranh Cát Đơn Sa



197

Đỗ Hồng Ngọc 

Nơi nào cõi tịnh?

Ta hỏi kiến nơi nào cõi tịnh…
				    (Tuệ Sỹ)

C ó người cắt tóc lên núi cao tìm cõi Phật. Có người 
khoác áo nâu sồng vào rừng sâu tìm cõi Phật. 

Có người xây chùa to, dựng tượng, đúc chuông lớn tìm cõi 
Phật… Nhưng cõi Phật làm gì có trên núi cao, trong rừng 
sâu, trong chùa lớn?

Khi được hỏi cõi Phật ở đâu? Phật trả lời “Các loài 
chúng sanh là cõi Phật của Bồ Tát” (Chúng sinh chi loại 
thị Bồ Tát Phật độ). Thì ra vậy. Thì ra cõi Phật của Bồ Tát 
không ở đâu xa. Ở nơi các loài chúng sanh thôi. Quanh ta 
và trong ta thôi. Đó là những chúng sanh muôn hình vạn 
trạng, nheo nhóc, khổ đau, chằng chịt, quấn quít, xà quần 
sáu nẻo luân hồi, bay nhảy không ngừng sáng trưa chiều 
tối, kiếp này kiếp khác, quần quật không an. Bồ Tát chỉ 
cần “thành tựu” chúng sanh đó, tức thì cõi Phật hiện ra 
ngay. Không phải tìm kiếm đâu xa. Nhưng thật không dễ. 
Chúng sanh ngoan cường, cứng cõi, lì lợm ở cõi Ta-bà này 
không dễ mà hàng phục, không dễ mà trụ lại một chỗ an 
vui. Nhưng cũng chính nơi cõi Ta-bà đầy gian khó này mới 
cần có Bồ Tát, và ngược lại, cũng là nơi Bồ Tát hoàn thiện 
chính mình. Không có chúng sanh cũng chẳng cần Bồ Tát! 
Cho nên khi Bồ Tát “thành tựu chúng sanh” thì chúng 
sanh cũng “thành tựu Bồ Tát” vậy.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

198

Ý dẫn các pháp. Nhất thiết duy tâm tạo (mọi thứ do tâm 
tạo ra). Tâm tịnh thì Phật độ tịnh. Tìm kiếm đâu xa. Hãy 
quay về nương tựa chính mình. Phật đã chẳng khuyên 
như vậy từ khởi thủy sao? Cớ sao ta cứ mãi loay hoay, mãi 
chạy vạy, mãi tìm kiếm đâu đâu? Mấy ngàn năm trước, 
đệ tử “giải Không hạng nhất” của Phật đặt câu hỏi: “Vân 
hà ưng trụ? Vân hà hàng phục kỳ tâm?” (An trụ tâm cách 
nào? Hàng phục tâm cách nào?) Phật nói dễ lắm, dễ lắm, 
chỉ cần “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (đừng có trụ cái 
tâm vào đâu cả!) là xong. 

Nhưng đâu có dễ mà “vô trụ.” Ta hết trụ thứ này thì trụ 
thứ kia, hết trụ người này thì trụ người khác, chỉ quên… 
trụ vào chính mình. Khi Bồ Tát Quán Tự Tại (tức Quán 
Thế Âm) hành thâm Bát-nhã Ba-la-mật-đa thì bỗng bừng 
ngộ thấy rõ ngũ uẩn đều không: “chiếu kiến ngũ uẩn giai 
không”, tức khắc “độ nhất thiết khổ ách” nghĩa là đưa tất 
cả khổ đau ách nạn đi chỗ khác, tâm trở nên hoàn toàn 
thanh tịnh và như thế cõi Phật đã hiện tiền! Từ đó mà đã 
có thể “từ nhãn thị chúng sanh”, nhìn chúng sanh với con 
mắt đầy yêu thương, thấu cảm, bởi cõi Phật đó ai cũng sẵn 
có, chỉ vì không thấy biết mà “luân hồi sanh tử” mải miết 
đó thôi!

Buổi mai hôm đó, Phật vừa rời khỏi tịnh thất sau ba 
tháng an cư kiết hạ, đưa mắt nhìn các đệ tử mình nghiêm 
trang tu tập, người ngồi dưới gốc cây, người ngồi trên tảng 
đá, tất cả đều tinh cần, chánh niệm, tỉnh giác, tất cả đều 
sống một đời sống đạm bạc, kham nhẫn, tri túc đúng như 
lời Phật dạy, Ngài rất hài lòng. Đa số các vị này đã là A-la-
hán, đã tròn đầy phạm hạnh, đã đặt gánh nặng xuống và 
đã… vô sinh, không trở lại cõi Ta-bà ô trược này nữa. Một 
số vị Bồ Tát lớn thì đang rày đây mai đó, bươn chải nơi này 
nơi kia, thuyết giảng cho chúng sanh con đường giải thoát, 
còn số Bồ Tát nhỏ mới tu thì đang quét lá, dọn dẹp chỗ trú 
sau mùa mưa bão.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

199

Nơi Phật an cư kiết hạ mùa này không xa thành Tỳ-
da-ly dưới kia, một thành phố lớn, một đô thị giàu có, dân 
cư đông đúc, nơi chúng sanh người thì nheo nhóc lặn ngụp 
trong bao nỗi lo toan, sợ hãi, ốm đau, già nua bệnh hoạn…, 
người thì trọc phú huênh hoang, nứt đố đổ vách, lặn ngụp 
trong cảnh xa hoa, lên xe xuống ngựa, kẻ hầu người hạ, 
bên cạnh là các vương tôn công tử áo gấm quần hoa ăn 
chơi trác táng, tửu điếm trà đình, và rất nhiều thanh lâu 
sang trọng với những cô kỹ nữ khuynh thành đón người 
cửa trước rước người cửa sau và rượu, và thuốc gây nghiện 
tràn lan; bên cạnh đó là những bậc trí giả ngày đêm tranh 
luận không ngừng về những triết thuyết cao siêu huyền 
bí, giải thích mọi hiện tượng của vũ trụ và loài người, ai 
cũng cho mình đúng nhất hay nhất. Nơi thành Tỳ-da-ly 
đó không ít kẻ vì tranh ngôi đoạt vị mà tay không ngần 
ngại nhúng máu nhúng chàm, gây oán chuốc thù, chiếm 
đất giành dân không ngớt…

Thành Tỳ-da-ly rực rỡ ánh đèn dưới kia khiến Phật 
thấy đã đến lúc phải thay đổi cách tiếp cận mới mong giải 
thoát được chúng sinh. Làm sao mà các vị A-la-hán, các 
vị Bồ Tát đạo cao đức trọng đã xuất gia theo Phật bấy nay 
đang tĩnh tọa xung quanh Phật bây giờ lại có thể tiếp cận 
được với các bậc vương tôn công tử, với các quan chức, với 
các nhà buôn dưới kia? Làm sao mà các vị A-la-hán, các 
vị Bồ Tát đạo cao đức trọng đã xuất gia theo Phật bấy nay 
tiếp cận được với các cô nàng kỹ nữ nhan sắc kiêu kỳ ở các 
thanh lâu trà đình tửu điếm dưới kia? Làm sao mà các vị 
A-la-hán, các vị Bồ Tát đạo cao đức trọng lại có thể vào 
tận các ổ mại dâm, động ma túy sa đọa dưới kia để thuyết 
giảng lời Phật? Nhớ lại có lần một đệ tử đi khất thực suýt 
nữa thì rơi vào tay một kỹ nữ, Phật không khỏi băn khoăn. 
Ai đây có thể tiếp cận được? Cách nào đây có thể tiếp cận 
được? Ai đây sẵn lòng xâm nhập vào chốn bùn nhơ mà đủ 
năng lực giúp đỡ, hỗ trợ người khác vượt qua, không chỉ 
với những lời khuyên suông, lý thuyết trên mây, cao ngạo 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

200

và xa cách, mà từ những thực tế của cuộc sống, vì Phật 
đạo không xa cách thế gian, Phật đạo ở ngay trong lòng 
thế gian. Làm sao cho những cánh sen xanh biếc mọc lên 
từ chốn bùn nhơ?

Phật là một nhà sư phạm tuyệt vời, thường dùng phương 
pháp giáo dục chủ động, dựa vào đối tượng đích mà thuyết 
giảng, thế mà cũng có lúc hằng mấy ngàn thính chúng đã 
bỏ đi vì không thể tin, không thể hiểu được điều Phật dạy. 
Người ta không dễ tin có viên ngọc trong chéo áo kẻ bần 
cùng, không thể tin Đề-bà-đạt-đa, một người phạm tội vô 
gián như thế được Phật thọ ký thành Phật mai sau.

Cách tốt nhất để tiếp cận ở đây là phương pháp “tiếp 
cận dựa vào cộng đồng” (Community-based approach). 
Cộng đồng Tỳ-da-ly có những đặc thù của nó, phải tiếp 
cận dựa vào nó, tự trong nó. Không thể đưa các vị A-la-
hán đạo cao đức trọng, phạm hạnh tròn đầy, đến thuyết 
phục được các bậc vương tôn công tử, doanh nhân thành 
đạt, các cô kỹ nữ lầu xanh… Không thể đưa các vị Bồ Tát 
trí huệ thâm sâu đến thuyết phục các bậc vương tôn công 
tử, doanh nhân thành đạt, các cô kỹ nữ lầu xanh… về nhất 
thiết duy tâm, vô thường vô ngã, thực tướng vô tướng…! 
Phải có người tại chỗ. Phải từ bùn mà sen mọc lên. Có 
lần các vị Bồ Tát phương xa đến cõi Ta-bà tình nguyện 
giúp Phật một tay, Phật từ chối và ngay lúc đó đã có vô số 
các Bồ Tát “tùng địa dũng xuất”, tại chỗ, từ đất vọt lên, 
sẵn sàng lãnh trách nhiệm. Phương pháp tiếp cận dựa vào 
cộng đồng này đòi hỏi phải có sự tham gia của cộng đồng 
(community involvement), và có kỹ thuật học thích hợp 
(appropriate technology)… mới thành công. Không có sự 
tham gia của cộng đồng, không sử dụng kỹ thuật học thích 
hợp… thì các phương pháp dù hay cách mấy mà áp đặt, xa 
lạ, cũng trở nên vô ích, thui chột vì không hợp “thổ ngơi”!

Đối tượng đích (target population) lần này là năm trăm 
con nhà trưởng giả, trẻ tuổi, vương tôn công tử, đại gia, doanh 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

201

nhân, trí thức của thành Tỳ-da-ly. Tất cả họ đều đã phát tâm 
A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam-bồ-đề (Vô thượng Chánh đẳng 
Chánh giác)… nhưng chưa biết cách phải thực hành thế nào 
vì họ không thể xuất gia như các vị Bồ Tát kia.

Vấn đề là làm thế nào để các vị trưởng giả trẻ tuổi, 
doanh nhân, trí thức… này có thể trở thành Bồ Tát ngay 
tại cộng đồng của họ mà không cần phải cắt tóc, đầu tròn 
áo vuông của một vị sa môn?

Thực ra buổi thuyết giảng đặc biệt hôm nay của Phật 
tại Vườn Xoài không chỉ dành cho “đối tượng đích” nói trên 
mà chủ yếu còn dành cho tất cả các vị A-la-hán, Bồ Tát 
cùng các đệ tử gần xa của Phật, để chính họ tự nhìn lại 
chính mình và cũng phải tự thay đổi. Bởi thay đổi “cái 
nhìn” vốn là một sự thay đổi không hề dễ dàng! Phật muốn 
giới thiệu một phương pháp tiếp cận mới, tiếp cận dựa vào 
cộng đồng qua một “mô hình” Bồ Tát mới, “Bồ Tát tại gia”, 
qua hình tượng một nhân vật kiệt xuất, Duy-ma-cật, ở 
ngay trong thành Tỳ-Da-Ly vậy. 

Trong thành Tỳ-da-ly có một chàng con nhà trưởng 
giả, tên là Bảo Tích, cùng năm trăm chàng con nhà trưởng 
giả khác, thảy đều cầm những lọng bảy báu, đến nơi Phật 
ngự, đầu và mặt làm lễ sát chân Phật. Mỗi chàng đều đem 
lọng của mình mà cúng dường Phật. Oai thần của Phật 
khiến cho các lọng báu hiệp thành một cái lọng duy nhất, 
che trùm cả thế giới tam thiên đại thiên.

Năm trăm vị vương tôn công tử, trí thức, doanh nhân… 
của Tỳ-da-ly đến diện kiến Phật, ai nấy đều trình bày 
cái hay cái giỏi của mình, cái “logo” với cờ xí oai hùng của 
mình nhưng Phật đã tức khắc “khiến cho các lọng báu 
hiệp thành một cái lọng duy nhất.” Bởi không có gì chia 
chẻ ở đây. Bình đẳng tuyệt đối. Buổi thuyết giảng này là 
về một mô hình mới: Bồ Tát tại gia Duy-ma-cật với Pháp 
môn Bất Nhị, Bất khả tư nghì!



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

202

Phật dạy: 
“Các loài chúng sinh là cõi Phật của Bồ Tát. Tại sao 

vậy? Bồ Tát tùy theo chỗ giáo hóa chúng sinh mà giữ lấy 
cõi Phật. Tùy theo chỗ điều phục chúng sinh mà giữ lấy cõi 
Phật. Tùy các chúng sinh muốn dùng cõi nước nào để vào 
trí huệ Phật mà giữ lấy cõi Phật. Tùy các chúng sinh muốn 
dùng cõi nước nào để phát khởi căn Bồ Tát mà giữ lấy cõi 
Phật. Tại sao vậy? Bồ Tát giữ lấy cõi nước thanh tịnh là vì 
muốn làm lợi ích cho chúng sinh. Nhưng nếu muốn xây cất 
nơi hư không thì không thể được. Bồ Tát cũng vậy, vì muốn 
giúp cho chúng sinh được thành tựu, cho nên nguyện giữ 
lấy cõi Phật. Việc nguyện giữ lấy cõi Phật đó, chẳng phải 
là việc xây cất nơi hư không... ...”

“... ... Bồ Tát tùy lòng ngay thẳng (trực tâm) mà khởi 
làm. Tùy chỗ khởi làm mà được lòng sâu vững (thâm tâm). 
Tùy lòng sâu vững mà tâm ý được điều phục. Tùy chỗ điều 
phục tâm ý mà làm được theo đúng như thuyết dạy. Tùy 
chỗ làm theo đúng như thuyết dạy mà có thể hồi hướng. 
Tùy chỗ hồi hướng mà có sức phương tiện. Tùy sức phương 
tiện mà giúp cho chúng sinh được thành tựu. Tùy chỗ 
thành tựu cho chúng sinh mà được cõi Phật thanh tịnh. 
Tùy cõi Phật thanh tịnh mà thuyết pháp thanh tịnh. Tùy 
chỗ thuyết pháp thanh tịnh mà trí huệ được thanh tịnh. 
Tùy trí huệ thanh tịnh mà tâm được thanh tịnh. Tùy tâm 
được thanh tịnh mà tất cả công đức đều thanh tịnh… …
Cho nên, nếu Bồ Tát muốn được cõi nước thanh tịnh hãy 
làm cho tâm thanh tịnh. Tùy tâm thanh tịnh, ắt cõi Phật 
thanh tịnh.”1

Đỗ Hồng Ngọc

1  Kinh Duy-ma-cật, Phẩm thứ nhất: Cõi Phật. Bản Việt dịch của Đoàn 
Trung Còn và Nguyễn Minh Tiến.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

203

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Đỗ Hồng Ngọc

- Bác sĩ Đỗ Hồng Ngọc, bút hiệu Đỗ Nghê, sinh năm 
1940 tại Phan Thiết, Bình Thuận. 

- Tốt nghiệp Tiến sĩ y khoa quốc gia, Y khoa Đại 
học đường Sài Gòn (1969), là bác sĩ chuyên khoa 
Nhi Đồng. Tu nghiệp Y tế công cộng tại Đại học 
Harvard Hoa Kỳ (1993) và Giáo dục sức khỏe tại 
CFES, Pháp (1997). Là Giảng viên Thỉnh Giảng 
Đại học Y Khoa Sài Gòn; Trưởng Bộ môn Khoa 
học hành vi - Giáo dục sức khỏe Đại học Y khoa 
Phạm Ngọc Thạch.

- Ngoài vai trò là bác sĩ, nhà giáo ông còn là một nhà thơ, nhà văn nổi tiếng. 
Ông viết nhiều tác phẩm đa dạng và rất được độc giả yêu thích. Đặc biệt sau 
này ông viết chuyên sâu các tác phẩm về Phật học, Thiền học với giọng văn 
nhẹ nhàng nhưng rất thuyết phục, dung chứa nhiều tư liệu đông tây giá trị và 
các kinh nghiệm tu tập. Ông còn tham gia hướng dẫn các lớp học về Phật 
Pháp đều đặn tại Chùa Xá Lợi Sài Gòn. Tác phẩm gần đây nhất của ông là 
tập tản văn "Một ngày kia... đến bờ" được viết khi ông đã 84 tuổi, đề cập đến 
"well-dying", một chủ đề đặc biệt của tuổi già, nói nôm na là "chuẩn bị cho 
một cái chết an lành"... 

- Bác sĩ Đỗ Hồng Ngọc học, hiểu và thực hành thâm sâu nhưng rất thực tế giáo 
lý Phật-đà. Hòa Thượng Tuệ Sỹ từng tán thán ông khi viết lời đề tặng cuốn 
sách Huyền Thoại Duy Ma Cật của Hòa Thượng cho ông là: “Quý tặng Duy 
Ma Cư Sĩ Đỗ Hồng Ngọc.”

Đối với những học trò của ông và cả những bệnh nhân, độc giả quan tâm đến 
việc chữa trị căn bệnh thân/tâm, chuyển hóa khổ đau, ông thường trao đổi 
như sau: 

“Tại sao Đức Phật được xưng tụng là bậc Y vương, là Vua thầy thuốc? Vua, chớ 
không phải Tổ như Hippocrates, như Hải Thượng Lãn Ông? Bởi vì Phật giáo 
không chỉ chữa cái đau mà còn chữa cái khổ (đau khổ), không chỉ chữa cái 
bệnh mà còn chữa cái hoạn (bệnh hoạn).”

Xin tìm đọc thêm các chi tiết khác về bác sĩ Đỗ Hồng Ngọc trên trang nhà: 
www.dohongngoc.com 



204

Phụ bản 8: Âm sắc nguyệt cầm - Tranh ViVi



205

Nguyên Cẩn

PHONG CÁCH VIẾT BÁO  
CỦA CƯ SĨ CHÁNH TRÍ MAI THỌ TRUYỀN 

TRONG TẠP CHÍ TỪ QUANG

I. Sự ra đời của Tạp chí Từ Quang
Chúng ta hãy điểm qua sơ lược tình hình báo chí Phật 

giáo qua từng thời kỳ trước và sau khi Tạp chí Từ Quang 
ra đời. 

1. Thời kỳ chấn hưng Phật giáo thập niên 1930-
1945 
Trong thời kỳ này, báo chí Phật giáo được xuất bản và 

phải đóng cửa vì nhiều lý do khác nhau, chủ yếu là lý do 
tài chính hoặc bị chính quyền rút giấy phép phải đình bản 
như Tạp chí Tiến Hóa của Hội Kiêm Tế Phật học (Rạch 
Giá) ra được 2 số và Tạp chí Pháp Âm của Hội Cư Sĩ Tịnh 
Độ đình bản sau một năm. Duy có tờ Đuốc Tuệ vẫn tồn tại.

2. Từ 1945-1950
Ngày 15-8-1945 Tạp chí Đuốc Tuệ bị đình bản và một 

số các tạp chí khác cũng cùng chung số phận, vì chiến 
tranh bùng nổ khắp nơi, các Hội Cứu Quốc ra đời trong đó 
có Phật giáo cứu quốc. Tuy nhiên Tăng ni và Phật tử vẫn 
tiếp tục cho ra đời các tạp chí Phật học như món ăn tinh 
thần không thể thiếu dù trong điều kiện chiến tranh.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

206

- Năm 1946 đoàn sinh Phật Học Đức Dục với sự hỗ 
trợ của Hòa Thượng Mật Thể và một số cư sĩ cho ra đời 
Tạp chí Giải Thoát (được 10 năm) và là tạp chí chủ trương 
nghiên cứu áp dụng đạo Phật trong đời sống. Tại Hà Nội 
sau khi Tạp chí Đuốc Tuệ đình bản, HT Trí Hải và HT Tố 
Liên vận động ra đời nguyệt san Tinh Tiến (được 9 năm) 
phục vụ cho công cuộc vận động phong trào Cách Mạng 
và Phật giáo. Trong “Việt Nam Phật giáo sử luận tập III”, 
tác giả Nguyễn Lang đã viết “Với tư cách Đại biểu Quốc 
Hội, Mật Thể đã từng che chở và bênh vực cho các Tăng 
sĩ và cư sĩ hoạt động quanh tờ Giải Thoát vào những năm 
1946-1947...”.

- Năm 1949 HT Tố Liên lại vận động thành lập hội 
Tăng Ni chỉnh lý Bắc Việt và sau này đổi tên là Hội Phật 
Giáo Tăng Già Bắc Việt vào ngày 9-9-1950, cho xuất bản 
Tạp chí Phương Tiện làm cơ quan ngôn luận của Hội. Song 
song với Hội Phật giáo Tăng già Bắc Việt, Hội Phật Tử 
Việt Nam được thành lập tại Chùa Chân Tiên do cư sĩ 
Tuệ Nhuận và một nhóm cư sĩ đảm trách cho xuất bản 
bán nguyệt san Bồ Đề ra ngày 22-09-1949 nhằm phổ biến 
Phật học, tạp chí này mãi đến tháng 5/1954 đình bản. 

- Năm 1947 Đặc san Tập văn Phật giáo được xuất bản 
do cư sĩ Tráng Đinh và đến năm 1949 ông cũng là người 
vận động xin phép xuất bản Tạp chí Giác Ngộ do Võ Đình 
Cường làm Chủ bút và ông làm Chủ nhiệm kiêm Quản lý.

- Năm 1950 tại Đà Lạt, Tạp chí Hướng Thiện do HT 
Thiện Minh làm Chủ nhiệm, nhưng chỉ một năm sau 
(1951) thì đình bản. Sau đó cư sĩ Huỳnh Văn Trọng cho ra 
đời Tạp chí Liên Hoa, đây là một tạp chí có 2 người Châu 
Âu là André Migot và Pierre Marti tham gia. Bác sĩ Migot 
đã gây chấn động cho giới Thiên Chúa lúc bấy giờ qua tác 
phẩm “Phật giáo với văn minh Âu Tây”. Ông Pierre Marti 
pháp danh là Long Tử ngoài viết bài, quản lý tờ Liên Hoa 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

207

còn đi diễn thuyết một số Chùa ở Cao nguyên Trung phần. 
Tạp chí này hoạt động đến năm 1954 thì đình bản.1

3. Từ 1951 đến 1954: Giai đoạn chuyển tiếp
Theo “Lịch sử báo chí Phật Giáo Việt Nam” của HT 

Giác Toàn thì:
Từ 1951 đến 1963, có thể cho rằng báo chí Phật Giáo 

Việt Nam phải bước vào một giai đoạn thoái trào trước 
hoàn cảnh chính trị không thuận lợi. Giai đoạn này có thể 
chia thành hai giai đoạn nhỏ khác là từ 1951 đến 1954 và 
từ 1954 đến 1963 căn cứ theo những diễn biến chính trị có 
tác động đến toàn xã hội.

Trong giai đoạn này, hầu hết những tờ báo Phật giáo 
trong vùng giải phóng đều tự ý đình bản và tập trung vào 
việc tham gia các hoạt động kháng chiến chống Pháp. Chỉ 
trong vùng tạm chiếm do chính phủ Quốc gia thuộc Pháp 
quản lý, một số tờ báo Phật giáo tiếp tục hoạt động. Các 
nghiên cứu về lịch sử báo chí Việt Nam đã ghi nhận sự có 
mặt của những tờ báo Phật giáo sau đây:

Như đã đề cập ở trên, tạp chí Phương Tiện là một bán 
nguyệt san xuất hiện vào ngày rằm và mồng một hằng 
tháng, hoạt động với tính cách là cơ quan hoằng dương 
Phật pháp của Hội Tăng Ni Chỉnh lý Bắc Việt, đã phát 
hành từ năm 1949 do Hòa thượng Tố Liên làm chủ nhiệm 
kiêm chủ bút, và tiếp tục hoạt động cho tới tháng 7 năm 
1954. 

Tin Tức Phật Giáo ban đầu là một phụ trương biếu không 
của Tập san Phương Tiện, phát hành số đầu tiên vào ngày 
1-9-1951 ra mỗi tuần một kỳ với mục đích chuyên đăng tải 
các tin tức liên quan đến Phật giáo trong nước và trên thế 
giới, phát hành được 66 số thì đình bản vào ngày 3-1-1953 
1 Thích Thiện Bảo . Báo chí Phật giáo - Vấn đề Hội nhập và phát triển: 

https://phatgiao.org.vn/bao-chi-phat-giao-hoi-nhap-va-phat-trien-



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

208

vì lý do tài chánh. Sau đó, tờ Tin Tức Phật Giáo được tục 
bản với tính cách là một tờ báo riêng do Hội Việt Nam Phật 
Giáo quản lý chứ không phụ thuộc Phương Tiện nữa.

Nguyệt san Viên Âm được An Nam Phật Học Hội cho 
tục bản do cư sĩ Chơn An Lê Văn Định làm chủ nhiệm, 
Pháp sư Thích Trí Quang làm chủ bút, được sự chứng minh 
của các vị Hòa thượng chùa Tường Vân, chùa Thuyền Tôn 
và chùa Tây Thiên. Tạp chí Viên Âm cũng đình bản vào 
năm 1954.

 Vào năm 1950, một nguyệt san có tên là Hướng Thiện 
do Thiền sư Thích Thiện Minh làm chủ nhiệm xuất hiện 
tại Đà Lạt. Tạp chí này ra ngày 1 âm lịch hằng tháng. Số 
đầu phát hành trong tháng Sáu năm Canh Dần. Số 8 phát 
hành vào dịp Xuân Tân Mão (1951) và tự ý đình bản vào 
khoảng giữa năm 1951.

Tạp chí Liên Hoa: Tiếp theo Hướng Thiện, tập san Liên 
Hoa do một tổ chức Phật tử trí thức ở Đà Lạt có tên là Phật 
giáo Thiện hữu chủ trương xuất bản, số báo đầu tiên ra 
ngày 18-12-1952. Chủ nhiệm là Huỳnh Văn Trọng, Chủ 
bút là Thiền sư Thích Nhất Hạnh, một người Pháp làm 
quản lý là Pierre Marti. Tập san này có mặt đến năm 1954.

4. Từ năm 1954 đến 1963: Giai đoạn thoái trào
Năm 1954, sau khi đất nước bị chia đôi, một số vị đã 

đóng góp cho hoạt động báo chí Phật giáo ở miền Bắc cũng 
di cư vào Nam mặc dù đại đa số đều ở lại; trong khi đó, 
cũng không ít vị đã đóng góp cho hoạt động báo chí Phật 
giáo ở miền Trung và miền Nam lại ra Bắc. Tuy nhiên, 
sau đó, hoạt động Phật giáo ở miền Bắc chiều dần chìm 
sâu. Hầu hết báo chí Phật giáo miền Bắc đều tự đình bản. 
Đa số các tu sĩ Phật giáo ở miền Bắc trở về chùa thanh tu 
và tự lực sản xuất để mưu sinh, không tham gia vào hoạt 
động thế tục nữa.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

209

Ở miền Nam, báo chí Phật giáo tiếp tục có mặt nhưng 
cũng rất hạn chế. Điều này cũng không có gì khó hiểu khi 
ngay từ những ngày đầu chấp chánh, chính phủ Ngô Đình 
Diệm đã chủ trương xây dựng một đất nước trên căn bản 
duy linh và theo đường lối nhân vị, là những quan điểm 
sống dựa trên tư tưởng Thiên Chúa giáo. Những người 
Phật tử ở miền Nam hiểu ngay rằng việc tích cực phổ biến 
Phật học sẽ là điều không hợp với con mắt chính quyền. 
Trong hoàn cảnh đó, người Phật tử miền Nam vẫn cố gắng 
duy trì một sinh hoạt báo chí Phật giáo ở mức độ cầm 
chừng. Các nghiên cứu về lịch sử báo chí Việt Nam vẫn ghi 
nhận các tờ báo Phật giáo nêu sau:

- Nguyệt san Phật giáo Việt Nam. Mặc dù được thành 
lập từ năm 1951 và rất mong muốn có một tiếng nói độc 
lập, mãi đến năm 1956, Tổng hội Phật giáo Việt Nam mới 
cho ra đời cơ quan ngôn luận chính thức là nguyệt san 
Phật Giáo Việt Nam. Trong kỳ Đại hội lần hai họp vào 
tháng 4 năm 1956, Tổng hội Phật giáo Việt Nam tiếp tục 
suy tôn Hòa thượng Thích Tịnh Khiết làm Tổng Hội Chủ, 
mời Hòa thượng Thích Huệ Quang và Cư sĩ Chơn An Lê 
Văn Định làm Phó Tổng Hội Chủ, Cư sĩ Chánh Trí Mai 
Thọ Truyền làm Tổng thư ký... Tạp chí do Hòa thượng 
Thích Huệ Quang làm chủ nhiệm và Thượng tọa Thích 
Nhất Hạnh là chủ bút. Tuy nhiên, chỉ sau ba số thì ngài 
Huệ Quang viên tịch và Thượng tọa Nhất Hạnh được giao 
kiêm chủ nhiệm.

- Năm 1951 Tạp chí Tịnh Độ của Tịnh Độ Tông Việt Nam 
do Ông Đoàn Trung Còn làm chủ bút xuất bản 3 tháng 1 kỳ 
ra được 7 số tháng 10-11-12 năm 1956 thì đình bản.

5. Thời kỳ từ 1964 - 1975
Nhiều tạp chí Phật giáo ra đời như Tờ Hải Triều Âm 

(sau thành Nhật báo Chánh Đạo ) chỉ có 5 năm (1964-
1969) bị đóng cửa; tờ Gió Nam cũng chỉ có một năm; tập 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

210

san Nghiên Cứu Vạn Hạnh được 2 năm (1965-1967); Giữ 
Thơm Quê Mẹ được hơn 10 năm (1965-1975); tạp chí Tư 
tưởng (1967-1975).1

6. Tạp chí Từ Quang
Tạp chí Từ Quang là một trong những tờ báo xuất hiện 

từ năm 1951 và vẫn hoạt động liên tục đến 1975. Từ Quang 
là cơ sở hoằng pháp của Hội Phật Học Nam Việt do Cư sĩ 
Chánh Trí Mai Thọ Truyền làm chủ nhiệm kiêm chủ bút. 
Ban đầu tòa soạn của Từ Quang đặt ở chùa Ấn Quang. 
Sau khi chùa Xá Lợi được xây dựng xong vào năm 1958 để 
làm trụ sở chính của Hội thì báo quán của Từ Quang cũng 
dời về đấy. Từ Quang là tạp chí Phật giáo duy nhất hoạt 
động xuyên suốt từ 1951 đến 1975. 

Sau 1975, Từ Quang tự đình bản cho đến quý 2, 2012, 
Thượng Tọa Đồng Bổn và Ban Phật Học Chùa Xá Lợi quyết 
định tái bản với định kỳ 3 tháng một số cho đến hôm nay.

Một vài nét tiểu sử Cư sĩ Mai ThọTruyền 
Ông được ghi nhận: “… là một kiện tướng trong hàng 

cư sĩ đã đóng góp công sức rất lớn trong phong trào Chấn 
hưng Phật giáo. Là một Phật tử thuần thành, ông ăn chay 
trường từ ngày thọ Tam quy ngũ giới, làm Phật sự không 
biết mệt mỏi. Năm 1950, ông vận động thành lập Hội Phật 
Học Nam Việt. Ban đầu hội đặt trụ sở tại chùa Khánh 
Hưng, sau dời qua chùa Phước Hòa. Ông vận động và đứng 
ra xây dựng ngôi chùa lịch sử Xá Lợi, tiêu biểu cho nét văn 
hóa mới của Đông Tây hòa quyện, làm trụ sở của Hội Phật 
Học Nam Việt. Năm 1958 hội chuyển về chùa Xá Lợi. Ông 
làm Tổng thư ký của hội khi mới thành lập và Hội trưởng 
từ 1955 cho đến ngày ông mất. Hội đã mở các lớp Phật học 

1 Thích Giác Toàn - Lược sử báo chí Phật giáo Việt Nam 1951-1975: 
https://thuvienhoasen.org/a21838/luoc-su-bao-chi-phat-giao-viet-nam-
tu-nam-1951-den-nam-1975



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

211

phổ thông lúc bấy giờ do chư Thượng tọa Thiện Hòa, Trí 
Hữu, Thiện Hoa, Quảng Minh diễn giảng. Ông cũng tham 
gia soạn và giảng một số tiết mục cho học viên. Hằng tuần, 
tại chùa Xá Lợi, ông còn tổ chức các thời thuyết pháp cho 
đại chúng do ông mời các vị cao Tăng Đại đức trong nước 
hay nước ngoài đăng đàn. Có khi chính ông là giảng sư.”1

Tạp chí Từ Quang do ông làm chủ nhiệm kiêm chủ bút... 
suốt gần 24 năm liên tục (1951 - 1975) đã đóng góp không 
nhỏ cho công việc phổ biến Phật học ở Sài Gòn và các tỉnh. 
Tạp chí đã được chư Tăng bên Giáo hội Tăng Già Nam Việt 
sốt sắng góp phần về phương diện biên tập. Chính ông là 
người viết thường xuyên trên Từ Quang. Với lối hành văn 
nhẹ nhàng, bóng bẩy và sâu sắc, với trình độ thâm hiểu 
nghĩa lý sâu xa của kinh điển, những bài ông viết đã được 
độc giả hoan nghênh, đã tạo cơ duyên cho nhiều người đến 
với đạo Phật. Ông cùng Hội Phật Học Nam Việt đã thành 
lập trên 40 Tỉnh hội và Chi hội Phật học khắp miền Nam. 

Tạp chí Từ Quang từ 1951 đã ra được 242 số cho đến 
ngày ông mất. Nhận xét về tạp chí, Nguyễn Lang viết:

“Tạp chí Từ Quang đã là một đóng góp không nhỏ cho 
công việc phổ biến Phật học ở Sài Gòn và các tỉnh. Tạp chí 
này đã được chư tăng ở Phật học đường Nam Việt nâng đỡ 
và đóng góp khá nhiều về phương diện biên tập, nhất là 
trong những năm đầu.”2

Trong giai đoạn đấu tranh năm 1963 được coi là pháp 
nạn, ông giữ nhiệm vụ Tổng thư ký Ủy ban Liên Phái Bảo 
vệ Phật giáo đòi hỏi chính quyền Ngô Đình Diệm thực thi 
bình đẳng tôn giáo. Ông và Hội Phật Học Nam Việt đồng 
ý để Ủy ban đặt trụ sở trung ương tại chùa Xá Lợi. Khi 
chính quyền cho quân đội và cảnh sát đánh phá, phong tỏa 
chùa, bắt bớ cầm tù Tăng Ni Phật tử, ông cũng chịu chung 

1 https://vi.wikipedia.org/wiki/Mai_Tho Truyen
2 Nguyễn Lang ,Việt Nam Phật giáo Sử luận, tái bản 2014, NXB Văn Học



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

212

số phận. Chùa Xá Lợi trở thành địa điểm lịch sử trong cuộc 
đấu tranh kiên cường đẫm máu của Phật giáo đồ chống 
chế độ độc tài kỳ thị tôn giáo. Năm 1964, ông tham gia Ủy 
ban soạn thảo Hiến Chương Giáo hội Phật giáo Việt Nam 
Thống Nhất và được bầu làm Phó Viện trưởng Viện Hóa 
Đạo. Nhưng vì bất đồng ý kiến về mặt tổ chức, chỉ một 
tháng sau ông từ nhiệm, quay về hoạt động cho Hội Phật 
Học Nam Việt trong cương vị Hội trưởng. 

Như Ban Biên Tập đã khẳng định trong Lời nói đầu 
“Từ Quang là ánh sáng của lòng Từ rộng lớn của chư Phật. 
Trong một bài kệ xưng tụng công đức Phật A Di Đà, có 
câu “Từ Quang hà bị thi an lạc - 慈光遐被施安樂” (cái ánh 
sáng của lòng từ của ngài ban bố sự yên vui cho gần xa các 
chốn). Trí độ luận viết “Đại từ, dữ chúng sinh lạc - 大慈與
衆生樂” (Lòng Từ rộng lớn ban sự vui vẻ cho tất cả chúng 
sinh) … Mà Từ là gì? Là lòng thương.

“... Thể theo lòng Từ của chư Phật, tập san này cố gắng 
đem sự an lạc cho những tâm hồn bị tham, giận, mê si 
lung lạc, giày vò. Một an lạc chơn thật, vì nó không nhờ 
giàu sang mà có, rồi là vì nghèo hèn mà mất. Một an lạc 
hồn nhiên trong sạch vì không điểm một bụi trần, không 
bị một dục vọng hay một thế tình nào làm dơ bẩn.

“Đây là phần truyền bá giáo lý của tạp chí Từ Quang.
“Nhưng còn sống trên thế gian, trong vòng tương đối 

của vật chất, đại đa số đâu có thể chỉ sống đời sống tinh 
thần mà thôi.

“Có gạo mới vực được đạo, để cho đại đa số có thể nếm 
được cái an lạc tinh thần cần giúp họ có cái an lạc về vật 
chất. 

Đây là phần cổ động cho hạnh bố thí của tạp chí.”1

1 Từ quang.  (TQ số1/13.5.1951)



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

213

Chúng ta cần biết rằng, Từ Quang được xem như Tạp 
chí phổ thông (Magazine - TCPT) là ấn bản định kỳ hướng 
tới công chúng, thể hiện tin tức, quan điểm và cách diễn 
giải cá nhân của người viết. Nó khác với Tạp chí chuyên 
ngành (Journal- TCCN) là ấn bản của học giả hướng tới 
các nhà nghiên cứu hoặc chuyên gia. (Như tờ Tư Tưởng 
trước đây hay Liễu Quán hiện nay). Mặc dù vậy, Từ Quang 
(TQ) vẫn có những bài viết chuyên ngành về Kinh, Luật 
hay Luận do những bậc tôn túc trong đạo. Người đọc cần 
kiến thức chuyên môn để hiểu ngôn ngữ sử dụng trong 
bài viết như những bài dịch Kinh tạng từ Hán văn hay 
Pali. Trong khi đó, ngôn ngữ dùng trong các bài Phiếm 
luận hay phổ biến kiến thức Phật học thì dễ hiểu đối với 
mọi người. TQ có các bài viết bao gồm các minh họa bằng 
hình ảnh như tin tức Phật sự. Dù “mặc định” là phổ thông 
nhưng TQ không hướng tới lợi nhuận vì chỉ ấn tống. Trong 
khi chúng ta biết TCCN có rất ít quảng cáo trong khi các 
TCPT có rất nhiều quảng cáo vì đó là nguồn thu nhập của 
tờ tạp chí.1

II. Nội dung căn bản của Từ Quang so sánh với 
một số tạp chí trước và cùng thời kỳ

Tên tạp 
chí 

Từ 
Quang 

Từ 
Quang 

(bộ 
mới) 

Từ Bi 
Âm

Đuốc 
Tuệ Bồ Đề

Tuần 
san 
Giác 
Ngộ

Nguyệt 
san 
Giác 
Ngộ

Văn 
Hóa 
Phật 
Giáo

Năm 
đầu 
tiên 

1951 2012 1932 1936 1949 1976 1976 2005

Định kỳ 1-3 
tháng 3 tháng nửa 

tháng
nửa 

tháng
nửa 

tháng
hằng 
tuần

hằng 
tháng

nửa 
tháng

Số 
trang 45 199 50-54 48 36 36 110 62

Số bài 6-18 43-51 8 13-15 8-10 15 15 21

1http://www.differencebetween.net/object/difference-between-journal-
and-magazine



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

214

Tên tạp 
chí 

Từ 
Quang 

Từ 
Quang 

(bộ 
mới) 

Từ Bi 
Âm

Đuốc 
Tuệ Bồ Đề

Tuần 
san 
Giác 
Ngộ

Nguyệt 
san 
Giác 
Ngộ

Văn 
Hóa 
Phật 
Giáo

Số mục 
thường 
xuyên

4 3 4 4 3 4 theo 
chủ đề 3

Người 
viết: tỷ 
lệ % cư 
sĩ/tu sĩ

50/50 80/20 50/50 80/20 80/20 50/50
30-

40/60-
70

70/30

Giao 
lưu bạn 

đọc
có không không có không có không không 

Tin tức có có có
quốc 
nội & 

quốc tế
không có không 

không 
thường 
xuyên

Quảng 
cáo không không không không không có có có

Gia 
đình 

Phật tử
có không không không không không không không 

Thành phần những cây viết chủ lực của Từ Quang 
(trước 1975) là các vị Đại đức, Thượng tọa gồm Nhất 
Hạnh, Thanh Từ, Quảng Minh, Quảng Liên, Nhật Liên, 
Trí Không, Tâm Giác, Quảng Độ, Giác Hải, Huyền Vi, 
Thiện Hoa, ... Về phía Cư sĩ ngoài cụ Chánh Trí, còn có 
Minh Đức, Tống Anh Nghị, Lê Văn Toán, An Thế Cao, 
Trực Hạnh, Nguyễn Minh Tâm… 

Riêng Cư sĩ Chánh Trí có thể viết về mọi thể loại trừ 
thơ. Ngài đã viết phiếm luận, viết bài giảng pháp, luận 
về kinh và dịch kinh. Có những bài ngài viết không đơn 
thuần về Phật pháp mà đối chiếu so sánh với các tôn giáo 
khác như Thiên Chúa và đặc biệt là Khổng Giáo từ chữ 
Hiếu đến chữ Nhân, những tương đồng và dị biệt với Phật 
giáo.

Những bài viết của cụ Chánh Trí khiến Từ Quang là 
một Tạp chí phổ thông (magazine) nhiều hơn cho đến sau 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

215

khi cụ mất, Tf Quang có thời gian nghiêng về khuynh 
hướng nghiên cứu chuyên sâu hơn.

Nhưng Từ Quang do TT Đồng Bổn tái bản đi theo 
khuynh hướng phổ thông (magazine) trở lại nhằm gần gũi 
với đại chúng hơn. 

III. Phong cách viết báo của ngài Chánh Trí
Khi nói ông Chánh Trí làm báo, có nghĩa là gồm ba 

việc: 1. Sáng tác ra các bài báo, gồm cả viết báo và trả lời 
phỏng vấn; 2. Quản lý tờ báo về mặt điều hành; 3. Phụ 
trách phần duyệt bài, vừa phổ biến thông tin và nâng cao 
chất lượng tờ báo, từng bài báo. Ông đã kinh qua ba việc 
đó. Phạm vi bài viết này đi sâu vào việc thứ nhất. 

Trong phong cách viết báo của ông, có ba điều cơ bản 
nổi bật nhất: 1. Viết ngắn gọn, súc tích; 2. Viết đủ những 
thông tin cơ bản cần thiết; 3. Viết hay khiến người đọc cảm 
thấy muốn đọc, thích đọc và dễ nhớ. 

Cụ cũng là người viết đa phong cách, tùy theo nội dung 
muốn truyền tải.

1. Phong cách chính luận 
Cụ thể, ông dùng ngôn ngữ chính luận, là ngôn ngữ 

dùng trong các văn bản ở các buổi hội nghị, hội thảo, … 
nhằm trình bày, bình luận, đánh giá những sự kiện, những 
vấn đề về chính trị, xã hội, văn hóa, tư tưởng,… theo một 
quan điểm nhất định. Thường sử dụng những câu có kết 
cấu chuẩn mực, gần với những phán đoán logic trong một 
hệ thống lập luận. Liên kết các câu trong văn bản rất chặt 
chẽ, sử dụng các biện pháp tu từ để tăng sức hấp dẫn cho 
lý lẽ, lập luận. Đặc trưng phong cách ngôn ngữ chính luận 
là tính công khai về quan điểm chính trị, văn hóa hay 
tôn giáo. Văn bản chính luận phải thể hiện rõ quan điểm 
của người nói/ viết về những vấn đề thời sự trong cuộc 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

216

sống, không che giấu, úp mở. Vì vậy, từ ngữ phải được cân 
nhắc kỹ càng, tránh dùng từ ngữ mơ hồ; câu văn mạch lạc, 
tránh viết câu phức tạp, nhiều ý gây những cách hiểu sai. 
Văn bản chính luận có hệ thống luận điểm, luận cứ, luận 
chứng rõ ràng, mạch lạc và sử dụng từ ngữ liên kết rất 
chặt chẽ, nhưng cũng mang tính truyền cảm, thuyết phục, 
thể hiện ở lý lẽ đưa ra, giọng văn hùng hồn, tha thiết, bộc 
lộ nhiệt tình của người viết.

Ví dụ khi viết về chữ Hiếu, ông đưa ra nguồn gốc lịch 
sử chữ Hiếu từ Nho giáo và Phật giáo khi xâm nhập vào 
Văn hóa Việt, sau đó phân tích nội hàm chữ Hiếu trong 
Nho giáo và bổn phận con cái đối với cha mẹ khi còn sống 
cũng như qua đời; sau đó ông phân biệt rạch ròi điểm khác 
nhau giữa Nho và Phật giáo. Đạo Nho đặc biệt chú trọng 
đến việc tang, tế vì đạo Nho cho chết là còn, cho nên có 
chỗ dạy: sự tử như sự sanh, thờ kính cha mẹ y như lúc còn 
sanh tiền. Rồi phải tế lễ như cha mẹ còn tại thế, mỗi bữa 
phải dâng cơm cúng dường.

Đạo Phật khác lại quả quyết rằng các vong linh, sau 49 
ngày là phải tùy theo nghiệp lực dắt dẫn mà chịu sự quả 
báo, hoặc lành hoặc dữ, trong sáu nẻo luân hồi, chứ không 
tự do quanh quẩn theo con cháu trong cõi vô hình được… 

Sau khi đưa ra ra một loạt dẫn chứng, luận thuyết 
trong Kinh Địa Tạng, ông viết:

“Đạo Phật là đạo lý trí, là tiếng nói của chân lý, của Sự 
Thật. Người tu hành theo giáo lý của đạo Phật phải là 
người sáng suốt không còn bị tình cảm dối gạt, không 
bị ngũ quan làm mê muội, không suy diễn dại khờ. Vì 
vậy xử đạo hiếu, người Phật tử có một thái độ khác với 
thế tình thường bị Nho giáo ám ảnh. Trước cái chết là 
kết quả dĩ nhiên của mọi đời sống, đúng với cái luật 
hữu thỉ hữu chung, hữu sanh hữu diệt, người Phật tử 
không cho đó là một sự đau thương đến khóc ra máu. 
Trái lại họ xem đó là sự giải thoát tâm linh, cho nên 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

217

đem hết lòng thành, tụng kinh niệm Phật để cho vong 
linh cha mẹ quá cố tỏ ngộ chân lý, sám hối tiền khiên 
thoát khỏi mê đồ, vãng sanh Tịnh độ….”

Và ông kết luận:
“Người Phật tử chân chánh đừng câu nệ tiếng thị phi, 
khen chê của khách bàng quan mà phải dám sống 
trung thành với giáo lý của đức Bổn Sư, chống lại với 
thành kiến sai lầm hay phong tục hủ bại. Đừng sợ 
người đời chỉ trích những hiếu sự nghịch đời của mình, 
vì chính cái nghịch đời ấy là hợp đạo. Mà cũng đừng có 
ý mua chuộc tiếng phong tặng của đời. Đời mà khen là 
trái với đạo Hiếu. Theo đạo Phật mới là chánh hiếu… 
Cái tâm nguyên của người Phật tử, hiếu thảo là vô giá, 
không hề mua chuộc được. Coi tuồng như không có gì 
là trọng là lớn mà nó nặng vô cùng và bao la không 
bờ bến, không như cái hiếu tế lễ, thờ cúng, dẫu nó đồ 
sộ tới đâu vẫn phải có chừng mực, ranh giới, vì thuộc 
phạm vi hữu hình…1

2. Phong cách ngôn ngữ khoa học 
Một số bài viết của ông mang “phong cách khoa học” 

nhằm phổ biến rộng rãi kiến thức cho mọi người, không 
phân biệt trình độ, viết dễ hiểu, hấp dẫn. Đặc trưng phong 
cách ngôn ngữ khoa học là mang tính khái quát, trừu 
tượng, với kết cấu văn bản gồm các luận điểm khoa học 
trình bày từ lớn đến nhỏ, từ cao đến thấp, từ khái quát đến 
cụ thể. Đặc điểm là tính lý trí, logic, thể hiện bằng những 
câu văn chặt chẽ, mạch lạc như những đơn vị thông tin, cú 
pháp chuẩn. Cả văn bản thể hiện lập luận logic mang tính 
khách quan.

Ví dụ trong bài: Tu là gì? Ông viết: 
Theo thiển kiến dù nói tu trơn hay tu theo Đạo Phật, 
chữ tu cũng chỉ có nghĩa là sửa thôi, như chúng ta 

1 Từ Quang số 79  tháng 8, 1958 , Chánh Trí , Chữ  hiếu trong  đạo Phật.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

218

nói “tu kiều bồi lộ” (sửa cầu đắp lộ), muốn tu theo đạo 
Phật thì phải làm theo quy tắc nhà Phật, phải am 
tường nghệ thuật của người tu và tu cho đúng điệu. 
Chưa hề thấy một người tu Phật chân chánh mà lại 
không quy y, ăn chay, niệm Phật, giữ giới.”

Sau đó ông giảng giải chi tiết về từng nội hàm trên. Nói 
đến tụng kinh, ông viết: “Vắn tắt hôm nay xin nói mau 
rằng sự tụng kinh cũng như nhiều phương tiện khác của 
nhà Phật, là một cách bắt ngoài luyện vô, làm cho trước 
thân thuần rồi sau tâm sẽ tịnh. Quý ngài dư biết rằng hể 
quay cái cốt bàn đạp của một chiếc xe, bánh sau sẽ quay 
theo, nhờ sợi dây chuyền (chaine) đưa cái động lực từ cốt 
ra bánh. Nếu ta làm ngược lại, nghĩa là quay cái bánh 
sau, chúng ta sẽ tạo một động lực phản lại, làm cho cái cốt 
bàn đạp phải quay theo. Bắt từ cốt làm động bánh sau, là 
bắt cái tâm làm động xác thịt, hễ tâm trong sạch, thì xác 
thịt có những hành động trong sạch. Bắt đầu từ bánh sau 
làm cho cốt động là tập xác thịt làm tâm động, hễ xác thịt 
có những hành động trong sạch thì tâm trong sạch. Đức 
Thích Ca quả là một nhà cơ khí đại tài, vì ngài thấy rõ 
và áp dụng một cách thần tình cái luật “động lực cơ khí” 
(movement mecanique).1

Ví dụ nữa có thể trích dẫn trong bài “Niệm lực và niệm 
Phật.” Ban đầu ông định nghĩa chữ Niệm sau đó phân biệt 
rách ròi đặc tính của tư tưởng làm các đề mục:

a. Tư tưởng có hình và sắc. Niệm Phật là thấy Phật 
hiện ra trước mắt với những đức tánh siêu việt. Tư 
tưởng tập trung ta sẽ đạt được Định. Cho nên nói 
trong Tịnh có Thiền. 

b. Tư tưởng có sức mạnh. Ông đưa ra ví dụ về “thần 
giao cách cảm” và nêu rõ ý nghĩa hai câu “Năng lễ sở 
lễ tánh không tịch / Cảm ứng đạo giao nan tư nghì: 

1 Từ Quang số 3 tháng 10/1951, Chánh Trí, Tu là gì?



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

219

Một niệm phát khởi phát sinh đợt sóng trong không 
gian, niệm niệm thành luồng sóng chảy không 
ngừng hướng về Phật, hướng về từ bi giải thoát.

c. Tư tưởng chịu luật tương ứng (Loi de l” affinité). Tư 
tưởng có năng lực truyền nhiễm lạ lùng, tốt cũng 
như xấu, lành cũng như dữ ...

d. Tư tưởng thế nào hành động thế ấy.
e. Tư tưởng chịu luật nhân quả. 
Ông kết luận, niệm Phật theo nghĩa tưởng Phật (penser 

Bouddha) thì thực quý báu vô cùng. “Muốn làm người trong 
sạch, muốn được sinh về một cảnh giới trong sạch thì hãy 
tư tưởng trong sạch, hãy niệm Phật A Di Đà vì Ngài là 
giáo chủ của Cõi sạch (Tịnh độ) và nguyện sinh về cõi ấy”.1 

Một ví dụ nữa về phong cách ngôn ngữ khoa học của 
ông là bài “Phật giáo và khoa học”. Ông đi từ những nhận 
định “vạn pháp vô thường” hay “vật chất không phải đông 
đặc mà chia rẽ trời rạc”, sau đó nhận định “tâm thức cũng 
thế. Hãy nhớ vật chất do các phân tử hay do 82 đơn chất 
phối hợp tạo ra, số điện tử trong mỗi nguyên tử khác nhau 
nên muôn vàn vật loại khác nhau bề ngoài, chúng ta phải 
dùng Chánh kiến để đến chỗ thấy muôn vàn vật loại do 
một thể mà ra. Ta phải nhận ra cái chân thực trong mọi sự 
vật. Chúng ta chẳng khác cây đàn Tam. Mỗi cây có ba dây: 
vật chất, tình cảm và trí thức. Trong lúc còn vô minh ba 
dây ấy riêng biệt phát ra những âm đối chọi nhau, đến khi 
hành được Chánh kiến, ba dây ấy vượt khỏi mê mờ che lấp 
bấy lâu mà hòa đồng nên không còn phát ra những tiếng 
chát chúa đối chọi nhau mà lại phát ra âm điệu hòa hợp 
lẫn nhau có tiết có tấu. Nhà nghệ sĩ lúc ấy mặc tình cho 
dây réo rắt đều trỗi khúc nhạc “Thiên thai”...2

1 TQ số 5/ tháng 4, 1952, Chánh Trí , Niệm lực và niệm Phật
2 TQ số 10, tháng 10 , 1952 Chánh Trí ,Phật giáo và khoa học



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

220

Khi phân tích chữ khổ, ông viết: 
“Giáo lý Đại thừa không theo bên nào, không rơi vào 
hai góc (đọa nhị biên). Người học và hiểu giáo lý đại 
thừa không quả quyết bảo đời khổ hay là không khổ. 
Họ chiết trung, tức là đứng giữa hai góc mà nhận xét 
việc đời. Với họ nói khổ là phải mà không khổ cũng 
không sai ... 
Nhìn đời, họ không lạc quan mà cũng không bi quan. 
Mà không vui làm sao thấy có buồn, không sướng làm 
sao thấy có khổ? Đối đãi, sai biệt đã chết mất trong 
đầu óc sáng suốt của họ, nhưng đừng tưởng là họ vô 
tri vô giác. Không. Họ hết sức dễ cảm xúc, nhưng chỉ 
cảm xúc trước cái đau thương khổ não của người khác. 
Họ nhìn đời như một đám cháy to, trong đó biết bao 
người đang quằn quại rên siết. Nếu họ “rơi vào hai 
góc” ắt họ phải lánh xa cho khỏi khổ lây, hoặc thờ ơ 
lãnh đạm vì không cho có gì là khổ. Đàng này, họ lại 
nhảy vào đám lửa, sáng suốt nhận chịu cho da thịt bị 
phỏng cháy, để cứu những ai chịu cho cứu, mà bao giờ 
cũng giữ một bình tĩnh cương quyết, một tâm hồn bất 
khả xâm phạm với ngọn lửa trần lao. Cái trung đạo 
của họ ở chỗ này.
Xem thế đủ thấy học và hành giáo lý Đại thừa rất gần 
với đời mà cũng rất xa với đời.”...1

3. Phong cách ngôn ngữ nghệ thuật 
Có lúc ông lại sử dụng phong cách ngôn ngữ nghệ thuật, 

dùng thứ ngôn ngữ như trong các tác phẩm văn chương, 
làm cho bài viết không chỉ có chức năng thông tin mà còn 
thỏa mãn nhu cầu thẩm mỹ của con người. Nó là ngôn ngữ 
được tổ chức, sắp xếp, lựa chọn, gọt giũa, tinh luyện từ ngôn 
ngữ thông thường và đạt được giá trị nghệ thuật – thẩm mỹ, 
với biện pháp tu từ: ẩn dụ, nhân hóa, so sánh, hoán dụ, điệp 
ngữ … gây cảm xúc, ấn tượng mạnh với người nghe, người 
1 TQ số  2 , tháng  8,1951, Chánh Trí, Chữ  khổ với Đại thừa giáo.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

221

đọc. Bài viết cũng mang tính cá thể: dấu ấn riêng của người 
viết, tạo thành phong cách nghệ thuật riêng. 

Ví dụ trong đoạn văn sau: 
“Nhân loại có thể coi như một đầm sen khổng lồ trong 
đó mỗi người chúng ta là một ngó sen.
Ở đầm ấy, đa số thích sống trong cảnh lục dục, thất 
tình đè ép, mất cả tự do, không có ánh sáng Chân lý, 
mà cũng có cái thiểu số nhận rõ số phận đen tối, tù 
đày của mình, quyết tìm con đường giải thoát. “Liên 
hoa hóa sanh” là thế, trước là “ngó” trong bùn bây giờ 
là sen trước gió: trước là phàm phu tục tử, sống cho 
xác thịt, vì xác thịt, nay là hiền nhân quân tử, sống 
cho tinh thần vì tinh thần, như sen đàm, “sen người” 
chỉ còn thân là chung đụng với đất trần, còn đầu thì 
bao giờ cũng xa cách tối tăm ô trược và sống trong cái 
thanh tịnh khoáng đạt của đạo đức.
... Rồi tùy công phu tu tập lâu năm, dày mỏng không 
chung mới có kẻ trước người sau như trong đầm có sen 
cao sen thấp, chia làm chín bực (cửu phẩm) nhưng 
thật ra chỉ có ba là Thượng, Trung, Hạ. Đến mức cuối 
cùng của con đường tiến hóa, giải thoát là giai đoạn 
“hoa nở” (hoa khai). 
Mà hễ hoa nở là thấy Phật (hoa khai kiến Phật) tức là 
tự thấy MÌNH (on se decouvre). 
... Như kẻ lạc đường đã trở về nguyên quán, người thức 
tỉnh còn luyến tiếc gì nữa của cảnh “lục đạo luân hồi” 
buộc trói mà mong trở về nơi đó. Lúc này là lúc nhận 
hiểu được cái lý bất sanh bất diệt (ngộ vô sanh).”1

Một đoạn khác ông hành văn như kể truyện, kết hợp 
phong cách nghệ thuật và khoa học:

“Có thể ví cái tâm tham sắc như một ngọn đèn trong 
lồng, còn sắc thấy ngoài như bó rơm. Có ngọn đèn 

1 TQ số 4, 1/1952, Chánh Trí, Dưới đầm gì đẹp bằng sen?



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

222

mà không có rơm thì lửa của ngọn đèn lồng không có 
phương cháy lan ra ngoài… Bởi cớ Phật giáo dạy phải 
diệt ngọn đèn tham dục trong lòng ta. Đèn đã diệt rồi 
thì ngoại cảnh không còn ảnh hưởng gì đến ta nữa. 
Cái nhân chính đã dứt, ngoại duyên sẽ tiêu mà hành 
động tức là nghiệp cũng không có. Câu chuyện sau 
đây chứng tỏ điểm này. 
Một nhà sư trẻ tuổi, trên bước đường hành hóa, phải 
sang một con sông, nhờ thuyền của một cô lái đò cũng 
trẻ tuổi. Đò đến bến, nhà sư móc đãy trả một tiền, như 
các khách độ giang khác. Cô lái đò đòi hai tiền. Nhà 
sư hỏi tại sao, cô lái bảo: “Một tiền qua đò, một tiền 
vì sư đã liếc tôi.” Chuyến về nhà sư tự hối, không ngó 
cô lái nữa. Thế mà sang bờ bên kia cô lái vẫn đòi hai 
tiền. Sư toan nổi cáu, nhưng cô bảo: “Ông không ngó 
tôi, nhưng ông còn thấy tôi trong tâm ông.” 

Ông Chánh Trí kết luận: 
“Tội lỗi bắt nguồn trong lòng ta. Có khi ta không ngó, 
không nghe, không hửi, không nếm, không rờ nhưng 
nghiệp quấy đã gây, bởi vì trong lòng ta đã khởi những 
ý niệm, những tư tưởng bất chánh.” 

Suy diễn rộng hơn, ông chỉ cho ta thấy sự khác nhau 
giữa Tống Nho và Phật Thích, giữa tĩnh lự của Nho gia 
và chỉ quán của Phật tử, nhưng tĩnh lự của đạo Nho là 
chưa thấy chánh kiến, đâm ra mơ hồ và nguy hại vì làm 
tăng lòng tin tưởng vào những lý lẽ trái sự thật. Ngài cho 
biết tuy tương đồng về lửa dục trên nguyên tắc nhưng về 
phương pháp dập lửa bên cạn bên sâu, nếu không thận 
trọng, dễ lầm suy luận với quán sát.1

Nhiều phân đoạn trong một bài, ông hành văn như 
đang hùng biện. Như đoạn văn sau: 

“Trên lý thuyết khi luận bàn thế sự hay đề cập đến 
vấn đề đạo đức, bao giờ ta cũng ra vẻ khinh miệt cái 

1 TQ số 75.76, tháng 4-5 /1958, Chánh Trí, Hai phương pháp



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

223

giàu, cái sang, là những cái thèm thuồng, ham muốn 
của người đời, gồm trong chữ Tham. Nào “Tiền tài như 
phấn thổ, phú quý như thảo thượng sương”, nhưng 
cúng chùa đôi trăm, một ngàn, dầu số ấy chỉ là một 
phần nhỏ nhoi của đống bạc như núi của ta đi nữa, 
ta vẫn tiếc, nếu cái “công đức” của ta không được 
biểu dương bằng những lời cảm ơn trịnh trọng trước 
công chúng, hay tên ta không được yết trên bảng chữ 
to tướng trương lên ở chỗ dễ thấy nhất. Đó là nói về 
tài, về phú. Đến như quý cũng thế, chúng ta xem cái 
“quý” như “giọt sương ngọn cỏ” chỗ nào khi người khác 
không “Bẩm ông”, “Bẩm quan” với ta là ta tỏ vẻ bất 
bình, thậm chí đến rầy la quở mắng? Vì Phật, vì cái 
giáo pháp chân lý của Ngài mà “cúng dường”, mà “hy 
sinh” được cái thói bẩm ông, bẩm quan đó là một việc 
không phải dễ làm cho những ai chưa thấy rõ ánh Đạo 
vàng.1

4. Phong cách ngôn ngữ báo chí 
Là một người làm báo, Chánh Trí đã sử dụng phong 

cách ngôn ngữ báo chí nhiều lần. Đó là ngôn ngữ dùng để 
thông báo tin tức hay trong các phóng sự, tiểu phẩm. Câu 
văn đa dạng nhưng thường ngắn gọn, sáng sủa, mạch lạc 
sử dụng nhiều biện pháp tu từ để tăng hiệu quả diễn đạt. 
Thông tin nóng hổi, chính xác về địa điểm, thời gian, nhân 
vật, sự kiện, lời văn ngắn gọn nhưng lượng thông tin cao, 
mang tính sinh động, hấp dẫn: 

Hãy đọc một đoạn trong loạt bài “Mười lăm ngày ở 
Nhật”:

“Ngày 27 tháng 8. Chưa đầy 8 giờ, thầy Thiên Ân đã 
đến trong chiếc áo đà của tăng già Việt Nam”. Sau đó 
họ ra đường, ông tả “… quang cảnh ngoài đường thật là 
rộn rịp. Từ phía tay phải nam nữ đủ hạng tuổi, nhanh 
nhẹ trong bộ âu phục, hướng về các tòa building dung 

1 TQ số 6, tháng 6, 1952, Chánh Trí, Cúng dường



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

224

chứa những ngân hàng, những công ty bảo hiểm đồ 
sộ v.v... Thì ra đây là giờ các công sở, tư sở mở cửa và 
nếu có hai dòng nước người bất tuyệt chảy trên hai 
vệ đường theo một chiều một, là vì ở hướng nghịch có 
nhà ga trung ương, nơi các chuyến tàu tốc hành, cứ 
mỗi buổi sáng, góp nhặt từ những nơi xa trung tâm 
Đông kinh có khi đến vài trăm cây số, hàng vạn người 
để đem đổ xuống sân ga như những ngọn thác. Đông 
mà không rẩy, đông mà có kỷ luật, tuy mọi người đều 
có vẻ hấp tấp vội vàng. Một khía cạnh đời sống vật lộn 
của các nước văn minh.”1 

Chúng ta thấy đoạn văn trên truyền tải tin tức tới 
người đọc phản ánh khách quan và có ý nghĩa nhất định 
đối với người đọc. Người viết đã trả lời được 6 câu hỏi truy 
vấn thông tin (6W).2 Cụ thể là:

-  Who – người liên quan
-  What – chuyện gì, cái gì
-  Where – địa điểm
-  When – thời gian
-  Why – nguyên nhân
-  How – miêu tả, phương thức

Cấu trúc 6W

1 Từ Quang số 82, tháng 11, 1958, Chánh Trí, Mười lăm ngày ở Nhật 
2  Trong tiếng Anh gọi là The 6W’s of collections.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

225

Người viết không bị gò bó phải đề cập đủ cả 6 yếu tố này 
trong một bài viết mà có thể linh hoạt lựa chọn một vài 
yếu tố phù hợp với mục đích đưa tin và nội dung tin tức. 
Ông đã đảm bảo các yêu cầu đối với tin tức báo chí: thời sự, 
chính xác, công bằng, rõ ràng, trọn vẹn, chân thực.

Có khi ông kết hợp vừa phong cách báo chí vừa nghệ 
thuật, như ở đoạn sau: 

“Đánh một vòng, chúng tôi sang thăm cảnh vườn chùa, 
có hồ nước trong, cá vàng, cá đỏ phô vi. Đứng trên 
những chiếc cầu con bằng đá hình bán nguyệt, dưới 
bóng râm của những cổ thụ cong queo, nhìn xuống 
dòng nước ven bờ rêu phủ xanh rì, trong một cô tịch xa 
hẳn cuộc đời ồ ạt bên ngoài, lòng tôi thấy lâng lâng và 
nhẹ nhàng lạ. Ngắm nhìn chưa mãn nhãn, các đoàn 
viên tu dưỡng lúc nãy đã lần lượt kéo về những nhà trọ 
của họ, cất từng cái một và dài theo con đường quanh 
co của cảnh vườn. Họ không hỏi gì chúng tôi, chỉ cúi 
đầu chào, miệng nở nụ cười. Giá được sống một đêm 
gần những tâm hồn trẻ trung ấy, giữa những cảnh 
thanh tịnh này thì còn gì thích hơn.”1

Chúng tôi thiết nghĩ sau này nếu người ta dùng Trí 
tuệ Nhân tạo (Artificial Intelligence) trong việc làm báo 
thì cũng không thể thay thế hoàn toàn con người được. 
Chúng ta có thể khẳng định dù tương lai bị đe dọa bởi 
những robot reporters rằng con người không thể bị thay 
thế hoàn toàn trong làm báo, đặc biệt là ở các chủ đề cần 
nhiều phân tích cảm xúc và ý kiến cá nhân, như bình luận 
chính trị, phân tích văn học nghệ thuật, phỏng vấn, ký sự. 
Nhưng cũng cần lưu ý, phóng viên nếu không muốn bị đào 
thải trong Cách mạng công nghiệp 4.0 thì phải tìm nhiều 
thông tin về cảm xúc và ý kiến bình luận riêng của nguồn 
tin. Phần còn lại, dữ liệu, số liệu, cái gì xảy ra bao giờ, ở 
đâu, có thể robot sẽ làm được.

1 Từ Quang số 83,tháng  12, 1958 Chánh Trí, Mười lăm ngày ở Nhật



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

226

Như đã nói ở trên, Ngài Chánh Trí dù viết súc tích vẫn 
chuyển tải đúng và đủ những thông tin cơ bản cần thiết 
đến cho người đọc theo nguyên tắc “dân tộc - khoa học - 
đại chúng” và còn viết hay (hấp dẫn người đọc).

Người viết báo phải viết bằng trái tim đầy xúc cảm. 
Chánh Trí chính là nhà báo như thế! Người viết báo là đi 
thẳng từ trái tim của mình đến bạn đọc. Ngòi bút và ngôn 
ngữ chỉ là phương tiện để nói hộ trái tim mình. Người nói 
và viết phải xác định thật rõ: viết cái gì, viết cho ai, viết 
để làm gì, viết như thế nào. Ông pha trộn nhiều phong 
cách trong một bài viết, có lý luận chặt chẽ, nhưng có hình 
ảnh nghệ thuật, có xúc cảm cá nhân người viết. Trong một 
đề tài tưởng chừng đơn giản như “Cúng dường”, ông cũng 
khai thác nhiều góc cạnh:

Đầu tiên, ông phân biệt rạch ròi các loại hình cúng 
dường từ Kinh cúng dường, Hành cúng dường hay Tài 
cúng dường; hoặc giả Pháp cúng dường, Quán hành cúng 
dường rồi lại đến Thân nghiệp cúng dường, Khẩu nghiệp 
cúng dường; và Ý nghiệp cúng dường.

Riêng về Thân nghiệp cúng dường, ông viết: 
“Bấy lâu ngựa thân cỡi ta, bây giờ ta phải cỡi nó, bấy 
lâu nó làm chủ ta, bây giờ ta phải làm chủ nó. Không 
phải nó dẫn dắt ta mà ta phải dẫn dắt nó. Không phải 
ta chiều theo ý muốn nó, mà nó phải tuân theo ý muốn 
của ta. Thân sợ mệt sợ nhọc, ra một tấc đường là đòi đi 
xe, cúi xuống một chút là kêu mỏi. Ta bắt nó lễ Phật, 
quỳ hương để cho nó bỏ tánh lười biếng. Hơn người 
được phần nào về tiền, về danh, là hất hàm ngó người 
ưỡn ngực huơ tay. Ta bắt tay chắp lại, đầu cúi lưng còm 
để bỏ tánh kiêu. Cứ chế ngự cái thân như thế, thét rồi 
thân sẽ trở nên con ngựa rất thuần, một cái giựt cương 
của chủ là nó chiều theo, khỏi dùng roi vọt cưỡng bách 
như lúc đầu... Thân đã được chế ngự thì bao nhiêu cái 
đòi hỏi của thân thuộc về ba cái ác chánh là sát sanh, 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

227

trộm cắp và dâm dục lần hồi tiêu mòn cho đến khi mất 
dạng, chẳng khác những đứa trẻ, thấy khóc la không 
ai để ý đến, mỏi lòng phải nín và không đòi hỏi nữa …”; 
hay ông định nghĩa vắn tắt “Tài cúng dường” là một 
phương thế Phật bày ra để tập chúng ta “hy sinh” lòng 
tham, … Cúng dường là hy sinh vì nghĩa đó.”1

Tóm lại, chúng ta đã đọc, đã phân tích, nghiên cứu và 
thấy phong cách và phương pháp làm báo của Cư sĩ Chánh 
Trí còn có rất nhiều điều chúng ta cần học hỏi, dù cho hôm 
nay phương tiện có hiện đại đến đâu đi nữa. Trong tinh 
thần “ôn cố tri tân” theo gương người xưa, chúng ta mong 
Tạp Chí Từ Quang luôn và sẽ là tờ báo của đại chúng, đáp 
ứng tinh thần hoằng dương chánh pháp và nhu cầu học 
Phật của xã hội, như nhiệm vụ mà trước đây Hội Phật Học 
Nam Việt và cụ Chánh Trí đã đề ra mà hôm nay quý tôn 
đức Chùa Phật học Xá lợi kế thừa và phát triển nhằm duy 
trì Ánh sáng Lòng Từ đến muôn nơi. Đó chính là tôn chỉ 
của Từ Quang.

Nguyên Cẩn 

Tài liệu tham khảo 
1. Huỳnh Văn Tòng, Báo chí Việt Nam từ khởi thủy đến 1945, 

NXB Thành phố Hồ Chí Minh, 2016.
2. Nguyễn Lang, Việt Nam Phật giáo Sử luận, NXB Văn Học, 

tái bản 2014. 
3. Tạp Chí Bồ Đề Bán nguyệt san số 1- 30 (1949-1950)
4.Tạp chí Đuốc Tuệ số 76-87 (1938) 
5. Tạp chí Giác Ngộ (tuần báo) số 950-982 năm 2018-2019 
6. Tạp chí Giác Ngộ Nguyệt san số 262-274 năm 2018-2019
7. Tạp chí Từ bi âm số 1-27 ( 1932-1933)

1 Từ Quang số 5 tháng 5/1952, Chánh Trí, Cúng dường 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

228

8. Tạp chí Từ Quang số 1-242 (1951-1975) và các số 23-27 
bộ mới (2017-2018)

9. Thích Giác Toàn, Lịch sử Báo chí Phật giáo 1951-1975 
website https://thuvienhoasen.org/luoc-su-bao-chi-phat-
giao-viet-nam-tu-nam-1951-den-nam-1975

10. Thích Thiện Bảo, Báo chí Phật giáo - Vấn đề Hội nhập và 
phát triển. https://phatgiao.org.vn/bao-chi-phat-giao-hoi-
nhap-va-phat-trien- 

11. Thích Thiện Hoa, Năm mươi năm Chấn hưng Phật giáo 
Việt Nam 1920-1970, https://thuvienhoasen.org/.../nam-
muoi-nam-chan-hung-phat-giao-ht-thich-thien-hoa

12. Trần Kiêm Đạt. Sơ lược lịch sử báo chí Phật giáo Việt 
Nam, - Giác Ngộ Online.

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Nguyên Cẩn

- Tên thật: Phạm Văn Nga, bút hiệu: Nguyên Cẩn, 
sinh 08.05.1956 tại Sài Gòn 

- Học vị: Tiến sĩ ngành Quản trị Kinh doanh (Doctor 
of Business Administration)

- Hiện là Giảng viên Đại học Kinh tế Thành phố Hồ 
Chí Minh, Đại học Khoa học xã hội và Nhân văn 

- Viết cho các báo Phật giáo tại Việt Nam

- Đã xuất bản 22 tác phẩm gồm thơ, truyện ngắn, xã luận, biên khảo...



229

T r a n g  T h ơ  

NGUYỄN CHÍ TRUNG

TRƯỜNG THIÊN GIÓ 

1. Đêm nay gió rút ngang trời 
Đã là mất hẳn những đời rã riêng? 
Bây giờ bạc bẽo cõi miền 
Hẳn là xứ sở ưu phiền lắm ru? 

2. Đêm nay gió rút âm u 
Lại thêm tầm tã mưa mù lòng ai 
Bây giờ giọt ngắn giọt dài 
Rồi trong chốc lát nhớ ngày chia ly 

3. Đêm nay gió rút thầm thì 
Hình như còn những điều gì chưa xong? 
Bây giờ vật vã cõi lòng 
Liệu sau này nữa sẽ không bao giờ? 

4. Đêm nay gió rút cơn mơ 
Mưa như mưa đã đợi chờ từ lâu 
Chẳng là tháng bảy mưa ngâu 
Mà trong tâm tưởng cơ hầu chưa quên



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

230

5. Đêm nay gió rút dưới mền 
Giọt sầu đã vỡ bên trên vỉa hè? 
Mà sao tâm não còn nghe 
Gót chân xưa vẫn còn đè trên tim 

6. Gió đưa dẫn dắt đi tìm 
Biết đâu sẽ đến cõi miền hoang liêu 
Bây giờ đồ vật quá nhiều 
Chừng linh hồn hẳn có chiều phôi pha? 

7.  Gió đưa đám lá sau nhà 
Rủ nhau trốn chạy bỏ xa sân sầu 
Bây giờ đâu đã là đâu? 
Cho nhau một chút có hầu là bao? 

8.  Gió đưa thân thể lao đao 
Nhớ người biết đến khi nào mới thôi 
Nhớ người như gió từng hồi 
Rút qua thê thảm trên lời còn đây

9. Gió đưa không chóng thì chày 
Lấy gì đây để đắp đầy hiện sinh? 
Lấy gì trả nợ thông minh 
Mà cho tim não tan tành tro than 

10. Gió đưa chữ nghĩa về ngàn 
Một lời Thơ gửi, không màng là không! 
Đã đành không cũng là không 
Mà ra chờ đợi trông mong hằng giờ 

11. Gió đưa đến cõi không ngờ 
Tim này rạn vỡ, hững hờ lòng ai 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

231

Nữa đêm phố vắng đường dài 
Còn lang thang kiếm những ngày đã xa 

12. Gió đưa Sa Mạc về qua 
Gieo sầu cát bụi còn là đâu đây 
Tưởng là rồi sẽ giao tay 
Ngờ đâu sầu ấy mang thay cho người  

13. Gió đưa hồn rã về trời 
Ở trong cố quận có lời gửi ra? 
Nhớ người lệ chảy không ra 
Nhớ người ràn rụa trôi qua trong hồn 

14. Gió mang ròng rã nỗi buồn 
Về qua thân thể trần truồng trong đêm 
Sống là cũng để mang thêm 
Vào trong chữ nghĩa nỗi niềm nhân sinh 

15. Gió mang đi mất mối tình 
Người đà mất hẳn giữ hình làm chi 
Bên bờ cửa sổ ôm ghì 
Bên bờ cuộc sống còn ghi vài điều 

16. Gió mang về cõi quạnh hiu  
Khởi từ cuộc sống cô liêu là còn 
Quả tim là vật hao mòn 
Nói chi vàng đá sắt son là lời 

17. Gió mang Sầu Não vào đời 
Cho trầm luân những cuộc đời trầm luân 
Đủ chưa là những gian truân 
Mà còn đày đọa xác thân chừng nào? 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

232

18. Gió mang cuộc sống Chiêm Bao 
Trở thành Cuộc Chết lúc nào không hay 
Mới đây rạng rỡ trong ngày 
Mới đây còn đó mà nay mất rồi 

19. Gió mang chuyện cũ bồi hồi 
Đã xa xôi vẫn còn dôi dăm điều 
Bây giờ còn chẳng bao nhiêu 
Vài ly cơ sự vẫn thiu mốc hồn 

20. Gió mang tất cả đem chôn 
Vài ba thước đất sâu hơn đáy lòng? 
Có chôn được nỗi sầu không? 
Hay là mượn áo nâu sồng mà che?

21. Gió mang đi hết, còn nghe 
Qua mành run rẩy, lá tre xạc xào 
Quả tim rạn nứt dâng trào 
Một đường máu chảy kêu gào gọi ai 

22. Gió mang khỏi cõi trần ai 
Mà sao vẫn để lại đày đọa kia? 
Mở trang chữ nghĩa đầm đìa 
Sống là mang nỗi chia lìa trong thân

 23. Gió về từ những miền gần 
Càng tim não lắm, bội phần đớn đau 
Sống đây, mà nói về sau 
Chuyện là đã hết, mà sao vẫn còn! 

24. Gió về từ cõi chon von 
Kéo qua những cánh đồng non mạ vàng 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

233

Cõi lòng còn có thênh thang? 
Mà mong đón nhận muôn vàn trống trơn 

25. Gió qua trang giấy đã sờn 
Đây mùi mực cũ gây cơn nhớ người 
Nhớ người, nào thấy tăm hơi 
Quên người, có sống qua đời được chăng? 

26. Gió qua mặt nước sông Hằng 
Những trầm luân cũng cầm bằng là không 
Đấy là thân xác trên sông 
Đâu là vui thú trong giòng vô lưu? 

27. Gió làm sao có đền bù 
Vì chưng chữ nghĩa thêm mù sa bay 
Tự tâm đem xác đi đày 
Đã vào hỏa ngục, có hay được hồn? 

28. Gió sao tát cạn ngữ ngôn ? 
Lời là hố thẳm không mòn không tan 
Đi về hình thể điêu tàn 
Ấy là để lại một trang cuối cùng 

29. Gió về từ cõi mênh mông 
Ghé chơi đôi chút rồi xong tạ từ 
Nhìn nhau thoi thóp, ngần ngừ 
Một lời chưa nói, đã từ giã nhau 

30. Gió qua hồn đã nát nhàu 
Vẫn còn gắng gượng viết câu cho người 
Trên tờ giấy mỏng tả tơi 
Làm sao bày tỏ nỗi đời đau thương? 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

234

31. Gió tru qua cột đèn đường 
Đem mưa lê lết phố phường vắng tanh 
Giữa đường đi quẩn đi quanh 
Một hình bóng cũ vẫn hành hạ tim 

32. Gió đưa giọt nổi giọt chìm 
Giọt đi lạc lõng còn tìm kiếm ai 
Giọt xưa tưởng ngắn mà dài 
Giọt nay tan vỡ trong bài thơ ngây 

33. Gió qua bụi cỏ bờ cây 
Kéo về qua những tờ nay vẫn còn 
Một tờ than khóc nỉ non 
Một tờ lạc điệu, hao mòn thì chưa! 

34. Gió sao cho đủ cho vừa 
Cho nồng ấm phút Giao Thừa nhớ nhung 
Hay gieo tàn lạnh tận cùng 
Vào tim vào não vào lòng vào xương 

35. Gió sao tạt mất yêu thương 
Để lòng khỏi nghĩ người dường như ta 
Quả tim là chuyện phôi pha 
Lời là để lại, người là mất đi 

36. Gió ru như muốn đền nghì 
Có khi còn kịp, có khi trễ rồi 
Ăn năn khi đứng khi ngồi 
Xưa ôm giữ mộng nay hồi tro than 

37. Gió ru như muốn kêu than 
Thay người từ cõi lầm than gọi về 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

235

Đâu là tuyệt vọng ê chề? 
Lòng ai mà chẳng não nề như nhau? 

38. Gió qua cơn trước cơn sau 
Cơn buồn bã dứt cơn đau khổ dài 
Sống là chờ đến ngày mai 
Dù chưa viết hết được bài hôm nay ? 

39. Gió qua không chóng thì chày 
Xưa xum vầy lắm thì nay quan hà 
Không người, nào có không ta? 
Không Trần Gian nữa, có là bài Thơ? 

40. Gió qua lòng đó hững hờ 
Ấy là nhan sắc, chẳng chờ tài nhân 
Sao là ngần ngại ngại ngần 
Mà không tiếp nhận căn phần cho nhau
 

41. Gió qua cơn chậm cơn mau 
Lá me đường cũ rụng bao nhiêu lần 
Một lần hay biết bao lần 
Đầu thai trở lại hồng trần nào quên 

42. Gió mang từ dưới lên trên 
Những là Không Sự trên nền Thời Gian 
Có chăng cứ mãi hoang mang? 
Đã là Không Sự sao than thở hoài? 

43. Gió là một nỗi thở dài? 
Một lời ngành ngọn trình bày đầu đuôi? 
Những gì cuộc sống chôn vùi? 
Những gì hôi thối át mùi hương xưa? 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

236

44. Gió là nghĩa thãi tình thừa? 
Quên nhau là đã, mà chưa tận lòng? 
Nhìn nhau lần đó, cuối cùng 
Dễ dàng là thế, sao không quên người? 

45. Gió là một, dù đôi nơi 
Vì Thi Ca, lẽ đem đời bỏ đi? 
Sống là chỉ có một khi? 
Mà sao bỏ mất, cứ ghi mãi Lời? 

46. Gió là hơi thở của trời? 
Để mang đi mất nỗi đời khổ đau? 
Thế mà chẳng rõ vì sao? 
Trong linh hồn tụ biết bao là Sầu? 

47. Gió là chữ nghĩa nông sâu? 
Linh hồn không, thật, biết đâu mà tường? 
Có khi chỉ một mùi hương? 
Thoáng qua rồi hết, đừng mường tượng chi? 

48. Gió là một nỗi hồ nghi? 
Thì cho viết nốt lời bi thiết này 
Gió qua đời ngắn đời dài 
Đem đêm miên viễn vào ngày thiên thu.

(Trích BẢY LỜI - LỜI 4 - TRO THAN) 
Nhà Xuất Bản VĂN HÓA - VĂN NGHỆ MMXII 

 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

237

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Nguyễn Chí Trung 

- Sinh năm 1948 tại Vũng Tàu, Việt Nam, lớn lên ở 
thành phố Sài Gòn, học trung học ở trường Chu 
Văn An. 

- Năm 1967 nhận học bổng quốc gia (VNCH) sang 
CHLB Đức du học. Tại Viện Đại Học Stuttgart, 
Nguyễn Chí Trung học Triết học và Toán Học 
& Cơ Học Áp Dụng, tốt nghiệp Tiến Sĩ Kỹ Sư 
(Doktor-Ingenieur) năm 1977. 

- Bắt đầu viết lúc khoảng 13, 14 tuổi và viết liên tục đến ngày hôm nay. 
- Năm 1996 đã chấm dứt việc làm với tư cách tiến sĩ kỹ sư để chỉ còn làm việc 

văn chương & nghệ thuật. 
- Viết trên 50 tập Thơ trong hai ngôn ngữ Đức và Việt. 
- Đã dịch những Thi Sĩ quan trọng của Thi Ca thế giới ra Việt ngữ như Hoelderlin, 

Shaskespeare, Dickinson, Rimbaud, Leopardi, Pessoa, Kavafis, Porchia, 
Trakl, Montale, Khayyam, Lý Bạch, Đỗ Phủ, Bạch Cư Dị, Thôi Hiệu và Thơ 
Chữ Hán của Nguyễn Du ... Ông đã hủy bỏ hết những tiểu luận, phê bình, và 
chỉ đôi khi vẽ và làm Thư Pháp (Kalligraphie). 

- Năm 2013, Nguyễn Chí Trung cho xuất bản ở Saigon một bộ Thơ gồm 7 tập 
với tựa đề là BẢY LỜI. 

- Từ 2004 ông đã được mời đi tham dự và đọc Thơ ở nhiều Đại Hội Thi Ca Quốc 
Tế từ Đông sang Tây. Tại đấy, Nguyễn Chí Trung đã đọc Thơ Lục Bát cho 
thính giả nghe. 

- Thơ Nguyễn Chí Trung đã được xuất bản trong những ngôn ngữ như tiếng Anh, 
Pháp, Ý, Tây Ban Nha, Bồ Đào Nha, và được dịch ra những ngôn ngữ như 
tiếng Thụy Điển, tiếng Hindi, Ả Rạp và tiếng Serbia.



238

Phụ bản 9: Nhất Chi Mai - Tranh ViVi



239

Thích Nguyên Tạng

BHUMIBOL ADULYADEJ  
- MỘT ÔNG VUA PHẬT TỬ

Đ ức Vua Bhumibol Adulyadej, vị Hoàng đế ở 
trên ngai vàng lâu nhất thế giới, vừa băng hà 

tại bệnh viện ở thủ đô Bangkok vào lúc 15 giờ 52 phút 
(8h52 GMT), thứ Năm ngày 13-10-2016. Thông báo của 
cung điện cho hay rằng: “Quốc vương kính yêu của chúng 
tôi đã ra đi thanh thản tại bệnh viện Siriraj.” Reuters dẫn 
thông báo cho biết. Người thừa kế của Vua, Thái tử Maha 
Vajiralongkorn, 63 tuổi, dự kiến trở thành Quốc vương mới 
của Thái Lan trong thời gian sắp tới. Thủ tướng Thái Lan 
Prayuth Chan-ocha tuyên bố Thái Lan sẽ để tang Đức Vua 
một năm, hoãn mọi hoạt động giải trí và lễ lên ngôi của 
Thái tử sẽ không diễn ra cho đến khi thời gian quốc tang 
kết thúc. Ông Prayuth kêu gọi người dân Thái Lan yêu 
thương nhau và bảo vệ Tổ quốc trong thời gian diễn ra 
tang lễ. 

Sau đây xin sơ lược đôi nét tiểu sử của Đức Vua 
Bhumibol Adulyadej, một trong những vị vua có thời gian 
xuất gia tu học sau khi lên ngôi.

Vào đúng ngày mùng 9/6/2016, Vua Bhumibol Adulyadej 
(Rama IX) đã trở thành vị Vua đầu tiên của Thái Lan tại 
vị được 70 năm và cũng là người ở ngôi vua lâu nhất trong 
lịch sử thế giới. Vào ngày này, mọi nơi trên đất nước tổ 
chức những lễ hội chúc mừng để bày tỏ lòng khâm phục và 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

240

kính ngưỡng Đức Vua của họ như kịch, triển lãm và biểu 
diễn văn hóa ngay tại thủ đô Bangkok, một đại lộ chính 
được trang trí hoa và đèn thắp sáng dẫn đến hoàng cung. 
Và để bày tỏ tình yêu của họ với Đức Vua, người dân trên 
khắp nơi Thái Lan đã mặc âu phục màu vàng, màu sắc 
của ngày chào đời của Đức Vua, ngày thứ Hai, 5 tháng 12 
năm 1927.

Vua Bhumibol, trong suốt bảy mươi năm của mình trên 
ngai vàng, là một trụ cột vững chắc và là nơi nương tựa 
tinh thần của người dân Thái. Ông là một vị Vua không 
phải chỉ chuyển tải những bức thông điệp của mình, qua 
các bài phát biểu chuẩn bị chuyển tiếp, thông qua các 
phương tiện truyền thông điện tử từ cung điện, mà Đức 
Vua Bhumibol còn thích làm việc trực tiếp cùng với nông 
dân trồng lúa nghèo, hoặc leo lên sườn núi dốc, nóng cháy 
da ở bàn tay để đích thân kiểm tra kết quả khai thác gỗ 
bất hợp pháp.

Đức Vua Thái Lan Bhumibol Adulyadej



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

241

Vua sinh ngày thứ Hai, 5/12/1927 tại bệnh viện Mount 
Auburn ở tiểu bang Masshachusetts, Hoa Kỳ. Ông là con 
út của Hoàng tử Mahidol và bà Sanwalya và là cháu trực 
hệ của Vua Chulalongkorn (Rama V). Ông có một chị gái 
là Công chúa Galayani Vadhana và một anh trai là Vua 
Ananda Mahidol (Rama VIII). Sau khi tốt nghiệp y khoa 
ở Đại học Harvard, Hoàng tử Ananda trở về Thái Lan và 
qua đời sau hai năm làm vua.

Gia đình Vua dời từ Hoa Kỳ sang Thụy Sĩ, nơi đây Vua 
tiếp tục học Trung học và Đại học tại trường Ecole Nouvelle 
de la Suisse Romande và đậu văn bằng Cử nhân Văn chương 
tại trường Gymase Classique Cantonal. Sau đó, Ông tiếp 
tục theo học khoa Luật và khoa học Chính trị tại Đại học 
Lausanme, tuy nhiên cái chết đột ngột của người anh trai, 
tức Vua Ananda ở Bangkok đã làm thay đổi cuộc đời của 
Ông, vì hoàng gia đã chọn Ông là người kế vị.

Sau khi lên ngôi vào ngày 9/6/1946, Ông trở lại Thụy 
Sĩ để hoàn tất chương trình học vấn của mình. Năm 1950 
ông trở về Thái Lan và bắt đầu cương vị Quốc vương của 
nhân dân Thái Lan.

Vua Bhumibol kết hôn với Rajawongse Sirikit (con gái 
của một vị Bộ trưởng Thái Lan) vào ngày 28/4/1950 và họ 
có bốn người con: Công chúa Ubol Ratana sinh năm 1951, 
Hoàng tử Maha Vajiralongkorn (sinh năm 1952, từng 
đến thăm Việt Nam vào năm 1992), Công chúa Chakri 
Sarindhorn (sinh năm 1955, đã viếng thăm Việt Nam vào 
năm 1993) và Công chúa Chulabhorn (sinh ngày 4/7/1957).

Đối với Phật Giáo
Hiến Pháp của Thái Lan (xưa và nay) quy định rằng 

Quốc vương phải là một Phật tử và là người ủng hộ các 
tôn giáo trong nước. Vua Bhumibol đã hoàn thành nghĩa 
vụ này qua việc quan tâm và khuyến khích bảo vệ tất 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

242

cả những truyền thống tín ngưỡng của dân tộc Thái. 
Riêng bản thân, vào ngày 22/10/1956 (PL 2500), vua 
Bhumibol đã phát tâm cạo bỏ râu tóc và xuất gia tại chùa 
Benchamabopotr và được Vua sãi Thái Lan là Trưởng lão 
Somdech Phra Vanarat truyền giới Cụ túc và Vua đã trở 
thành một Tỳ kheo với đạo hiệu là Bhumibalo. Sau khi thọ 
Đại giới, Ngài đến Trụ Trì chùa Ngọc Phật hoàng gia Thái 
(Emerald Buddha/Phra Kaew Wat). Hết hạn 15 ngày, Vua 
xả giới hoàn tục và trở về với cương vị của mình.

Chính nhờ thời gian xuất gia và trở thành một Tăng 
sĩ Phật Giáo thực thụ, dù chỉ trong thời gian nửa tháng, 
nhưng nền giáo lý từ bi, trí tuệ và giải thoát của Đạo Phật 
đã ăn sâu vào trong con tim và khối óc của Vua Bhumibol, 
để rồi từ đó Ông trở lại ngôi vị Quốc vương, dẫn dắt dân 
chúng xứ sở Thái Lan này bằng con đường tình thương và 
hiểu biết của Phật giáo ngang qua giáo lý trí tuệ và từ bi 
của Đạo Phật.

Trước đó, vì muốn phát triển nền giáo dục Phật giáo, 
sau khi lên ngôi Vua đã cho xây dựng hai trường Đại học 
Phật giáo dành riêng cho giới tu sĩ theo học, một trong 
hai ngôi trường này là Đại học Mahachulalongkorn tại 
Bangkok, quy tụ hàng ngàn tu sĩ trên khắp Thái Lan về 
học và cho đến ngày nay, Đức Vua vẫn là người tài trợ 
chính cho trường này. Năm 1951, Vua ủng hộ xây dựng 
bệnh viện Phật giáo ở ngoại ô Bangkok dành riêng cho tu 
sĩ Phật giáo đến chữa bệnh miễn phí. Năm 1952, Vua chủ 
trương và ủng hộ tài chánh để ấn hành Đại Tạng Kinh 
tiếng Thái gồm 250 quyển (bộ Đại Tạng này được Vua 
Ananda khởi xướng phiên dịch từ Tạng Pali ra tiếng Thái 
từ đầu năm 1946). Và gần đây (1987) Vua cũng là nhà tài 
trợ chính cho Trung tâm tin học của Đại học Mahidol thực 
hiện bộ đĩa CD-ROM về Tam Tạng Thánh Điển Phật giáo, 
(Thích Nguyên Tạng đã giới thiệu công trình này trên báo 
Giác Ngộ số 13, ra ngày 29/6/1996).



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

243

Bhumibol là một ông Vua hộ trì Chánh pháp, ông khởi 
xướng và ủng hộ cho nhiều công trình lớn của Phật giáo 
Thái. Trong đời sống tâm linh, Vua thọ trì pháp môn Thập 
Thiện Nghiệp Đạo và hằng ngày cùng với Hoàng hậu lễ 
Phật và tụng kinh trong điện Phật tại hoàng cung.

Đối với dân tộc
Trong ngày lên ngôi, Vua Bhumibol đã long trọng tuyên 

thệ rằng “sẽ trị vì và dẫn dắt nhân dân Thái theo đường 
lối của Phật giáo”, ngõ hầu mang lại hạnh phúc và lợi lạc 
cho họ. Từ ngày ấy đến nay, ông chưa bao giờ xao lãng với 
lời phát nguyện này.

Trong cách cư xử, ông xem mọi người đều như nhau, 
từ giai cấp thượng lưu, quan chức nhà nước cho đến thứ 
dân cũng đều như vậy. Mối quan tâm của ông không có sự 
phân biệt giữa người này và người khác, tất cả đều bình 
đẳng. Ông tự xem mình là một người phục vụ cho dân tộc 
Thái, ông thường xuyên viếng thăm các tỉnh, thành của 
Thái Lan, kể cả những vùng xa xôi hẻo lánh nhất. Trong 
những cuộc viếng thăm như thế, ông tiếp cận tìm hiểu 
thực tế, nhắc nhở người dân ăn hiền ở lành, nâng cao đời 
sống qua siêng năng làm việc, bảo vệ môi trường và giữ 
gìn sức khỏe.

Sức khỏe và an sinh của người dân luôn là mối quan 
tâm hàng đầu của ông. Để đảm bảo được sức khỏe của 
dân chúng, ông đã cho xây dựng Trạm Y Tế khắp nơi trên 
đất Thái. Ông cũng thành lập một ngân quỹ để tài trợ cho 
những nhóm nghiên cứu khoa học và y học.

Hơn 2.000 dự án đã được Vua Bhumibol đề xướng và 
thực hiện hoàn thành. Những dự án này luôn liên quan 
đến cải cách nông nghiệp, y tế, giáo dục, xã hội, văn hóa và 
tôn giáo. Nơi nào không có ngân quỹ lập tức được ông huy 
động qua ngân sách của quốc gia hay kêu gọi các tổ chức 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

244

từ thiện hoặc từ nguồn tài chính của riêng ông.
Vua Bhumibol luôn duy trì và tiếp xúc với giới thanh 

niên và thường quan tâm đến việc học của họ. Ông đóng 
góp một ngân quỹ rất lớn để thành lập một tổ chức cấp 
phát học bổng cho học sinh, sinh viên trong và ngoài nước. 
Ông cũng tổ chức xây dựng trường học ở các vùng ven, 
vùng sâu để cho trẻ em có nơi học hành. Qua sự đóng góp 
khích lệ của ông, giới trẻ quốc gia này đã phát triển theo 
chiều hướng tốt và trở thành những công dân gương mẫu 
sau này.

Về đời sống riêng tư, Vua Bhumibol là một nhà nhiếp 
ảnh, một thủy thủ, một họa sĩ và một nhà soạn nhạc giỏi. 
Kỹ năng đua thuyền buồm của Ông cũng được khẳng định 
với huy chương vàng tại kỳ Sea Games năm 1967. Những 
bài hát được Ông soạn đã trở thành những bài hát nổi 
tiếng và phổ biến trong nhân dân. Tài năng chơi nhạc và 
soạn nhạc của Vua đã được thừa nhận khi viện nhạc kịch 
nổi tiếng của nước Áo thu nhận Ông làm hội viên vào năm 
1964 và đã khắc danh hiệu của Ông trên phiến đá kỷ niệm 
của tổ chức này như là Hội viên danh dự thứ 21. Ông là 
người Á châu duy nhất được vinh hạnh này. Và trong một 
dịp khác, khi viếng thăm Hoa Kỳ, ông đã được mời chơi 
nhạc cùng với nghệ sĩ lừng danh Benny Goodman.

Mặc dù Đức Vua tìm thấy niềm vui trong thú giải trí 
của mình, nhưng Ông vẫn dành nhiều thời gian để phục 
vụ nhân dân Thái. Vì Ông nghĩ rằng người dân cần Ông 
nhiều hơn và họ muốn Ông trị vì lâu hơn. Quan điểm sống 
hy sinh và tận tụy với nhân dân của Ông đã khiến cho Ông 
trở thành một vị Vua anh minh của dân tộc Thái.

Tang lễ của một vị vua
Sau khi tin tức Vua Bhumibol băng hà vào chiều ngày 

13/10/2016, hàng triệu người dân Thái Lan đã khóc như 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

245

mưa, bởi với họ, nhà Vua là biểu tượng cho tinh thần đoàn 
kết, thống nhất của dân tộc, là trụ cột cho sự ổn định quốc 
gia. 

Sự ra đi vĩnh viễn của Đức Vua là một sự mất mát quá 
lớn lao, không gì có thể bù đắp được. Thủ tướng Thái Lan 
Prayuth Chan-ocha kêu gọi người dân bình tĩnh vì sự ổn 
định của quốc gia, đồng thời cho biết binh sĩ quân đội sẽ 
đóng quân tại “mọi địa điểm trên toàn vương quốc” với 
mục đích thắt chặt tối đa an ninh, chuẩn bị cho tang lễ. 
Hầu hết các trang web, báo chí, kênh truyền hình Thái 
Lan hiện tại đều chuyển sang màu nền đen trắng, đăng 
hình chân dung Vua và chạy những dòng chữ tưởng niệm. 
Từ phi trường quốc tế cho đến các đường phố chính tại thủ 
đô Bangkok đều có thiết trí trang hoàng hình ảnh chân 
dung và bàn thờ tưởng niệm vị Vua vừa qua đời. Nội các 
Thái Lan thông báo toàn bộ các cơ quan nhà nước đều nghỉ 
làm trong ngày 14/10. Một số phố sá đông đúc, nhộn nhịp 
bậc nhất Bangkok trở nên yên lắng. Trên tàu điện ngầm, 
các màn hình điện tử thường phát quảng cáo đều bị tắt. 
Tất cả những tòa nhà chính phủ phải treo cờ rũ 30 ngày, 
bắt đầu từ 14/10. Công chức nhà nước được chỉ thị mặc đồ 
đen trong vòng một năm (chính phủ Thái đã biếu tặng hơn 
8 triệu áo sơ mi đen cho dân chúng Thái có thu nhập thấp). 
Nội các Thái Lan còn yêu cầu công chúng không tổ chức 
“các hoạt động giải trí” trong một tháng. 

Thái tử Maha Vajiralongkorn, kế vị ngai vàng, là người 
chủ trì lễ tắm thi thể Đức Vua theo nghi thức đạo Phật. 
Thi thể vị Vua từng trị vì lâu nhất thế giới sẽ được quàn 
tại Cung điện vài tuần đến vài tháng. Hòa Thượng Somdej 
Phrawannarat được cung thỉnh đương vị Chủ sám các lễ 
tụng kinh siêu độ trong tang lễ của Đức Vua. Các thời 
khóa tụng kinh này sẽ kéo dài suốt 100 ngày. Ngoài ra, 
cứ đến 19h hằng ngày, các thành viên trong Hoàng gia sẽ 
tham gia lễ cầu nguyện. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

246

Theo nghi thức truyền thống, tro cốt của các thành viên 
Hoàng gia Thái Lan được để trong một chiếc bình bằng 
vàng có biểu tượng hoàng gia. Công chúa Maha Chakri 
Sirindhorn sẽ là người ra quyết định cuối cùng trong việc 
xây dựng công trình hỏa táng Phra Meru để làm lễ trà tỳ 
Đức Vua Thái Lan, khi việc lên kế hoạch cho tang lễ hoàng 
gia bắt đầu. Chính phủ Thái hiện chưa quyết định ngày 
thực hiện lễ hỏa táng hoàng gia, nhưng Thái tử Maha 
Vajiralongkorn yêu cầu tổ chức sau một năm quốc tang, 
và việc kế vị ngai vàng sẽ diễn ra sau lễ hỏa táng.

Thích Nguyên Tạng

Tổng hợp theo các tài liệu:
- End of an Era, Bangkok Post, Friday 14 October 2016
- King Bhumibol Adulyadej, A life’s Work, Thailand’s 

Monarchy In Perpestive. Anand Panyarachum, Bangkok, 
2014

- “50 years of Reign và tạp chí Today (1995-1996)”. Tài liệu 
này do ông Phó Tổng Lãnh Sự Thái tại TP. HCM cung cấp. 
Nhân đây chúng tôi xin thành thật cảm ơn ông Nimit 
Prathomvarl.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

247

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Thượng tọa Thích Nguyên Tạng

- Thượng Tọa Thích Nguyên Tạng sinh năm 1967 tại 
Nha Trang. Xuất gia năm 1980.

- Tốt nghiệp Trường Cơ bản Phật học Vĩnh Nghiêm 
năm 1992.

- Cử Nhân Ngoại Ngữ Anh (Đại học Sư Phạm) năm 
1995.

- Cử Nhân Phật Học (Vạn Hạnh) năm 1997. 

- Định cư tại Úc năm 1998, sáng lập trang Quảng Đức www.quangduc.com. 
- Tốt nghiệp Cử nhân Xã hội học tại Đại học La Trobe (Melbourne) năm 2006. 
-	 Từ năm 1999 đến 2019: Phó Tổng Thư Ký Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 

Thống Nhất Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi-Tân Tây Lan
- Từ năm 2015, Trụ Trì Tu Viện Quảng Đức, Melbourne, Úc Châu và là Tổng Thư 

Ký & Tổng Vụ Phó Tổng Vụ Hoằng Pháp của Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi-Tân Tây Lan. 

-	 Từ năm 2019 đến nay: Tổng Thư Ký Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 
Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi - Tân Tây Lan

- Là tác giả và dịch giả của nhiều tập sách như: Chết và Tái Sanh, Phật Giáo 
Khắp Thế Giới, Sức Mạnh của Lòng Từ, Hỏi Hay Đáp Đúng, Phật ngọc hòa 
bình, Lịch sử Phật Giáo Úc Đại Lợi...



248

Phụ bản 10: Chuông - Photo Lương Nguyên Hiền



249

Hoang Phong

A DỤC - MỘT VỊ VUA PHẬT TỬ

H oàng đế A-dục trị vì nước Ấn vào thế kỷ thứ 
III trước Tây lịch và cũng là một trong những 

nhân vật sáng chói nhất trong lịch sử Phật giáo. Là vị 
hoàng đế nổi tiếng nhất của triều đại Maurya, ông đã 
thống nhất gần toàn thể bán lục địa Ấn Độ. Dưới triều đại 
của ông, văn hóa được phát triển cao độ và cũng là lần đầu 
tiên trong lịch sử nước Ấn mà sử liệu thật phong phú ghi 
chép bằng chữ viết còn lưu lại đến ngày nay. Nghệ thuật 
tiêu biểu và đặc trưng nhất cho nền văn hóa Ấn Độ nói 
chung cũng đã phát sinh trong thời kỳ này. 

Riêng đối với Phật giáo, hoàng đế A-dục là một Phật tử 
lừng danh nhất, và ông đã quy y sau khi chinh phạt được 
lãnh thổ Kalinga bằng những trận chiến thật hãi hùng. 
Ông hết sức nhiệt tâm trong việc hoằng Pháp và đã truyền 
bá Phật giáo ra xa hơn vùng thung lũng sông Hằng, vượt 
ra ngoài biên giới Ấn Độ, nhất là về hướng tây bắc tức là 
cả vùng Cận Đông, Trung Đông cho đến biên giới châu Âu.

Các nguồn tư liệu 
Triều đại A-dục là một trong những triều đại hiếm hoi 

trong lịch sử cổ đại của Ấn Độ đã lưu lại sử liệu vừa chính 
xác lại vừa phong phú. Tuy thế, mãi cho đến năm 1837, các 
sử gia và các học giả Tây phương và cả Ấn độ mới bắt đầu 
biết đến giai đoạn lịch sử này, nhờ vào vào sự tò mò của một 
nhân viên hành chính thật bình dị của thành phố Calcutta 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

250

là James Princep. Ông là người đầu tiên tìm cách giải đoán 
những chữ ghi khắc trên hai cột trụ bằng đá, một ở Delhi 
và một ở Allahabad miền Bắc Ấn thuộc tiểu bang Uttar 
Pradesh. Trên hai trụ đá này ông đã đọc được tên một vị vua 
là Devanampiya. Khi tra cứu các sử liệu thì James Princep 
thấy ở Tích Lan có một vị vua mang tên là Devanampiya 
Tissa. Tuy nhiên James Princep vẫn còn hoang mang và 
ông nghĩ rằng có thể có một sự nhầm lẫn nào đó mà ông 
không biết vì ông không tin là vị vua có tên ghi khắc trên 
trụ đá ở miền Bắc Ấn lại là một vị vua Tích Lan. 

Mãi cho đến năm 1915, một kỹ sư hầm mỏ người Anh 
tên là C. Beadon tìm thấy ở vùng Maski miền nam nước 
Ấn một trụ đá khác có khắc chữ. Trên trụ đá này người ta 
đọc được tên của một vị vua thuộc vào triều đại Maurya 
là Devanampiya Piyadasi, vương hiệu là Azoka (A-dục). 
Kể từ đó người ta mới biết là tên nhà vua Devanampiya 
ghi khắc trên các trụ đá đã được khám phá trước đây và 
nhà vua mang vương hiệu A-dục chỉ là một người. Thật ra 
hoàng đế A-dục có nhiều tên gọi khác nhau, trong số này 
tên gọi Devanampiya lại trùng hợp với tên của một vị vua 
Tích Lan và vì thế đã làm cho viên chức hành chính James 
Princep phải hoang mang. Từ những khám phá trên đây 
các sử gia dần dần khám phá ra lịch sử của một trong 
những triều đại xưa nhất và sáng chói nhất của nước Ấn. 

Tài liệu bằng các ngôn ngữ Tây phương về vua A-dục 
thật hết sức phong phú, bài viết ngắn này không có tham 
vọng tóm lược những công trình nghiên cứu của các sử gia, 
các học giả và các nhà khảo cổ mà chỉ muốn nêu lên một sự 
kiện lịch sử, một trường hợp điển hình về sự liên hệ giữa 
chính trị và Phật giáo để suy tư và tham luận mà thôi. 

Các nguồn tư liệu đáng tin cậy nhất giúp các học giả 
và sử gia nghiên cứu và tìm hiểu về hoàng đế A-dục là các 
văn bản ghi chép vào thời bấy giờ. Các văn bản này gồm có 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

251

hai loại: loại thứ nhất là các văn kiện chính thức của triều 
đình ghi khắc trên đá và loại thứ hai là các tư liệu và các 
di tích văn hóa không mang tính cách hành chính. 

a. Các văn kiện ghi khắc trên đá 
Các loại văn kiện ghi khắc trên mặt đá cũng gồm có hai 

loại: loại thứ nhất là các chỉ dụ được khắc một cách trịnh 
trọng trên các trụ đá hoặc trên các vách đá, loại thứ hai gồm 
các văn bản đủ loại, ngoài các chỉ dụ vừa kể của triều đình. 

Chỉ dụ là các văn kiện do triều đình công bố hay các bản 
tuyên ngôn của hoàng đế A-dục ban ra cho toàn dân. Nội 
dung của các chỉ dụ rất minh bạch và thật chi tiết, chứng 
tỏ hoàng đế A-dục là người rất cẩn thận, giải thích đường 
hướng chính trị của mình thật cặn kẽ cho dân chúng được 
biết. Các chỉ dụ được ghi khắc bằng các loại ngôn ngữ địa 
phương thời bấy giờ là Brahmi và Karosti, kể cả tiếng Hy 
lạp và tiếng Araméen, một loại ngôn ngữ rất xưa thuộc các 
vùng Trung Đông và Phi châu. 

Chữ khắc trên bia đá và trụ đá của vua Asoka  
bằng tiếng Hy Lạp và Ả-rập được tìm thấy ở Kandahar 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

252

Ngoài các chỉ dụ vừa kể còn có nhiều văn bản không 
mang tính cách hành chính, đó là các tư liệu ghi chép công 
đức của hoàng gia và quan chức, chẳng hạn như các việc 
cúng dường, các cuộc hành hương, các dịp lễ trọng đại, 
những cuộc gặp gỡ và giao tiếp chính thức giữa triều đình 
và tăng đoàn Phật giáo... 

 b. Các nguồn tư liệu mang đặc tính văn hóa
Có rất nhiều câu chuyện và sự tích truyền tụng trong 

dân gian hàm chứa tính cách đạo đức và răn dạy gọi là 
Avadana được ghi chép cẩn thận và còn lưu lại đến ngày 
nay. Thông thường nhân vật chính trong các câu chuyện 
ấy là những vị thánh nhân, các vị đại sư gương mẫu... Tuy 
nhiên cũng có nhiều câu chuyện mà nhân vật chủ động 
là hoàng đế A-dục, những việc làm của ông được mô tả 
trong các câu chuyện mang dụng ý làm gương cho vua 
chúa thuộc các vương quốc đương thời, các loại chuyện này 
gọi chung là Asokavadana. 

Các vị đại sư Trung quốc như Pháp Hiển (đầu thế kỷ 
thứ V), Huyền Trang (thế kỷ thứ VII) khi sang Ấn Độ tu 
học cũng có kể chuyện về hoàng đế A-dục trong nhật ký 
của họ. Tuy nhiên các câu chuyện do họ thuật lại cũng 
như những tư liệu khác về hoàng đế A-dục được ghi chép 
muộn sau nhiều trăm năm, không mang nhiều giá trị trên 
phương diện sử học vì hàm chứa quá nhiều sự kiện mâu 
thuẫn. Lý do cũng dễ hiểu, vì phần lớn dựa vào truyền 
thuyết và không phải là những nghiên cứu sử học. 

Một số kinh luận (Tanjur) của Phật giáo Tây tạng và 
các sách của sử gia Phật giáo nổi tiếng người Tây tạng là 
Jetsun Taranatha (thế kỷ XVII) cũng có đề cập đến hoàng 
đế A-dục. Ngoài ra văn khố của xứ Khotan cũng có lưu trữ 
một số tài liệu giá trị. Tuy nhiên chính trong các pho kinh 
sách khổng lồ của Phật giáo Tích Lan người ta đã tìm thấy 
nhiều tư liệu và sử liệu phong phú và đầy đủ chi tiết hơn 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

253

hết, và điều đó cũng dễ hiểu vì hoàng đế A-dục là người đã 
truyền bá Phật giáo vào phần đất này. Ngoài các tư liệu 
bằng chữ viết, khoa nghiên cứu các đồng tiền cổ của đế 
quốc Maurya cũng mang lại nhiều dữ kiện quý giá, vì dưới 
triều đại của hoàng đế A-dục không phải chỉ có Phật giáo 
và văn hóa đã phát triển mạnh mà kinh tế cũng rất phồn 
thịnh, và đồng tiền do đế quốc Maurya phát hành được sử 
dụng rộng rãi và phổ biến khắp nơi. 

Nước Ấn và đế quốc Maurya trước triều đại A-dục 
Trong suốt lịch sử phát triển của Phật giáo trên đất Ấn, 

lãnh thổ Ma-kiệt-đà (Magadha) đã chiếm giữ một vị thế 
quan trọng. Ngay từ thời Đức Phật còn tại thế, lãnh thổ này 
đã từng là một vương quốc lớn, hùng mạnh, ngày nay thuộc 
tiểu bang Bihar, một tiểu bang rất nghèo. Thủ đô của vương 
quốc Ma-kiệt-đà là thành Vương xá (Rajagriha), nhưng về 
sau được dời về thành Hoa Thị (Pataliputra), tên gọi ngày 
nay là Patna. Công cuộc khai quật khảo cổ vào năm 1912 
tại thành Hoa Thị phát hiện nhiều di tích của một dinh thự 
thật to lớn, có lẽ là hoàng cung của đế quốc Maurya. 

Vương quốc Ma-kiệt-đà được đặt dưới sự cai trị của triều 
đại Nan-đà (Nanda) trước khi các đạo quân của Alexandre 
Đại đế của đế quốc Macédoine, ngày nay là Hy Lạp, tiến 
chiếm các lãnh thổ Ấn Độ vào những năm 327 đến 326 
TCN. Có một người vô danh nhưng nhiều “khí phách”, mà 
nguồn gốc và xuất xứ không được lịch sử ghi chép rõ rệt, 
đã đứng lên hô hào chống lại ngoại xâm. Một số tư liệu cho 
biết người này thuộc một giai cấp thấp trong xã hội, một 
số khác thì lại cho là con của một hoàng thân trong dòng 
họ Nan-đà. Về phần các truyền thuyết Phật giáo thì cho 
người này là con cháu thuộc một chi của dòng họ Thích 
ca (Shakya) đã rời bỏ thành Ca-tì-la-vệ (Kapilavastu) khi 
thành này bị vua xứ Kiêu-tát-la (Kosala) tàn phá. Người 
nhiều “khí phách” vừa kể nghĩ rằng trước nạn ngoại xâm 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

254

do Alexandre Đại đế chủ xướng thì cần phải thống nhất xứ 
sở, nhưng ông không thuyết phục được hoàng triều Nan-
đà nên bỏ trốn lên vùng tây bắc nước Ấn. Nơi đây ông 
thành lập một đạo quân và nhờ có một chiến lược gia nổi 
tiếng thời bấy giờ giúp sức, vị này sinh sống tại thủ phủ 
Taxila thuộc lãnh thổ của Alexandre Đại đế, một nơi chỉ 
cách Islamabad, thủ đô của xứ Pakistan ngày nay, vài cây 
số. Ông kéo quân chiếm lại nhiều vùng của nước Ấn đã 
bị Alexandre Đại đế chiếm giữ và sau đó thừa thế tiến 
vào vương quốc Ma-kiệt-đà, lật đổ hoàng triều Nan-đà 
vào năm 313 TCN. Vị anh hùng này tên là Candragupta 
Maurya, ông lên ngôi và sáng lập ra triều đại Maurya. 

Suốt trong 25 năm trị vì, hoàng đế Candragupta Maurya 
tóm thâu gần hết vùng Bắc Ấn để mở rộng thêm bờ cõi. Về 
phương diện ngoại giao thì ông giao hảo với các quốc gia 
thuộc Âu châu trong vùng Địa Trung Hải, nhất là ký hòa 
ước với vị hoàng đế Seulokos người nối ngôi Alexandre Đại 
đế. Sứ thần của hoàng đế Seleukos là Megasthenes được 
gởi sang thành Hoa Thị, vị này là một học giả lại vừa là 
nhà văn nên nhân dịp đó đã trước tác một bộ sách tựa là 
Indus, gồm bốn quyển, nghiên cứu về văn hóa, lịch sử, 
địa lý, thực vật và các giống động vật của Ấn Độ. Bộ sách 
này là một tư liệu quý giá góp phần tìm hiểu về đế quốc 
Maurya thời bấy giờ. Hoàng đế Candragupta khi về già và 
trước khi qua đời đã theo đạo Jaïn, một tín ngưỡng rất lâu 
đời, có trước cả Phật giáo. Đạo Jaïn chủ trương khổ hạnh, 
bất bạo động và tuyệt đối cấm sát sinh. 

Người con của Candragupta lên nối ngôi tên là 
Bindusara. Người ta tìm thấy rất ít tư liệu nói về vị hoàng 
đế kế nghiệp này, chỉ biết ông là một người rất sùng kính 
Ấn giáo, và về mặt cai trị thì có công dẹp được một vài cuộc 
dấy loạn. Ông trị vì đế quốc Maurya được khoảng 25 năm. 
A-dục là con thứ của vị hoàng đế này, vì thế trên nguyên 
tắc không phải là hoàng tử kế nghiệp. 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

255

Tuổi trẻ của hoàng đế A-dục 
Các trụ đá và bia đá không thấy ghi chép gì cả về thời 

kỳ còn trẻ của hoàng đế A-dục, số tư liệu hiếm hoi ngoài 
Phật giáo liên quan đến phả hệ của ông cũng có nhiểu 
điểm thiếu chính xác và mâu thuẫn. Các học giả đều phải 
dựa vào các kinh sách Phật giáo để tìm hiểu về thời kỳ còn 
trẻ của A-dục. 

Tuổi thiếu thời của cậu bé A-dục hình như không được 
hạnh phúc lắm vì bị vua cha ghét bỏ, và theo một vài kinh 
sách thì lý do là vì cậu có một hình tướng xấu xí. Tuy thế, có 
một nhà tu khổ hạnh tên là Ajivika đã tiên đoán và cho mẹ 
cậu biết là tương lai của cậu sau này sẽ thật sáng chói. Một 
vài tư liệu cũng cho biết là giáo phái khổ hạnh của nhà tu 
này đã tạo nhiều ảnh hưởng đối với A-dục khi ông còn trẻ. 

Theo các học giả thì vương hiệu A-dục xuất hiện rất 
trễ, ít khi thấy ghi khắc trên các trụ đá và mặt đá. Thông 
thường trong các chỉ dụ và văn bản người ta chỉ thấy 
ghi khắc tên ông là “Devanampya”, chữ này có nghĩa là 
“Người yêu quý của các vị trời”. Kinh sách Phật giáo thì 
thường gọi tên ông là “Dhammasoka” (Dhamma là Đạo 
pháp, Dhammasoka có nghĩa là A-dục của Đạo pháp hay 
Người đạo hạnh A-dục), hoặc có khi ghi thẳng tên ông là 
Piyadassi. Người ta có tìm thấy một vách đá khắc một chỉ 
dụ không quan trọng lắm nhưng đã ghi đầy đủ tên của 
ông là Devanampiyasa Pidayasino Asokaraja, và trong 
một chỉ dụ khác thì ông có tên là Raja Magadhe có nghĩa 
là Vua của xứ Ma-kiệt-đà. 

Có nhiều bảng ghi chép về lý lịch và tiểu sử của hoàng 
đế A-dục, trong số này có một bảng khắc đáng tin cậy hơn 
cả cho biết ông sinh vào năm 299 TCN tại thành Hoa Thị, 
là em khác mẹ với hoàng tử sẽ thừa kế ngôi vua là Susima 
(hay Sumana). A-dục còn có một người em cùng mẹ, nhưng 
tên thì các tư liệu ghi chép không giống nhau. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

256

Trong tuổi thanh niên, hình như A-dục có lưu ngụ một 
thời gian ở Taxila, nhưng không rõ lý do vì sao ông đến 
đây. Có thể ông đã cầm quân đến đây để dẹp nội loạn hay 
cũng có thể đã được vua cha gởi đến với tư cách là phó 
vương để cai trị vùng này. Dù sao thì cũng không có sử liệu 
nào ghi rõ. Hình như ông cũng từng là phó vương ở Aventi, 
một vùng lãnh thổ phía tây của nước Ấn. 

Nếu sự hiện diện của ông tại các nơi như Taxila và 
Aventi không được xác nhận một cách chắc chắn, thì trái 
lại tất cả các tư liệu đều có ghi chép về sự kiện ông làm phó 
vương suốt mười năm tại Ujjain, một nơi thuộc vùng trung 
tâm nước Ấn, ngày nay đã trở thành một trong bảy thành 
phố thánh địa. Ông nhậm chức phó vương Ujjain vào năm 
280 TCN. Theo Phật-đà-cù-sa (Buddhaghosa, thế kỷ V), 
tức Phật Âm, một vị đại luận sư của tông phái Thượng 
tọa bộ, thì chính A-dục đã mang quân chinh phạt nơi này. 
Nhưng theo kinh sách Pali thì vua cha là Bindusara đã gởi 
ông đến đây để nhậm chức. 

Tại Ujjain, A-dục cưới một người vợ tên là Vedisa-
devi, con gái của một doanh nhân làm chủ tịch hiệp hội 
các thương gia. Đám cưới tổ chức theo đúng “nghi lễ cổ 
truyền”, có nghĩa là mang tính cách chính thức. Khi đến 
Ujjain, A-dục có lưu ngụ một thời gian trong dinh thự của 
vị doanh nhân giàu có này. Bà Vedisa-devi sinh được hai 
con, một trai và một gái. Hai người con này về sau đã xuất 
gia và được gởi sang Tích lan để hoằng Pháp và truyền bá 
văn hóa Ấn Độ. 

Tuy nhiên, một số sử gia Tây phương nghiên cứu về 
hoàng đế A-dục trước đây đã xem cuộc hôn phối đó không 
mang tính chính thức, vì thế hai người con cũng không 
được xem là chính thống. Sở dĩ có sự hiểu lầm này là vì các 
sử gia vừa kể mang định kiến sai lầm là không tin vào các 
nguồn sử liệu có nguồn gốc kinh sách Tích Lan và đồng 
thời cũng suy đoán theo quan niệm Tây phương về sự kiện 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

257

A-dục rời Ujjain mang theo hai con trở về kinh đô thành 
Hoa Thị nhưng để bà vợ là Vedisa-devi ở lại. Xã hội Ấn Độ 
cổ đại phân chia việc hôn phối thành mười cấp bậc khác 
nhau, tất cả đều chính thức, trong đó có cả việc hôn phối 
không được gia đình hai bên tán thành và gọi trường hợp 
này là “gandharva”. Đám cưới của A-dục thì được cha mẹ 
bên nhà vợ đứng ra đảm trách đúng theo nghi lễ truyền 
thống. Ngoài ra cũng cần nhắc thêm là trong xã hội nước 
Ấn thời bấy giờ không hề có khái niệm về con cái chính 
thức hay không chính thức. Tóm lại, khi hoàng đế A-dục 
đưa hai người con lớn của ông tháp tùng trong phái bộ 
hoằng Pháp tại Tích Lan thì điều này đã chứng tỏ ý định 
và quyết tâm của ông. Hai người con tuy sinh ở Ujjain 
trước khi ông lên ngôi nhưng điều đó vẫn làm tăng thêm ý 
nghĩa và tầm quan trọng của phái bộ hoằng Pháp. 

Ngoài sự kiện A-dục lập gia đình ở Ujjain thì không 
thấy các tư liệu ghi chép gì khác hơn nữa suốt trong mười 
năm làm phó vương và cai trị nơi đây, vì thế cũng không 
ai biết được rõ ràng về những việc làm của ông trong thời 
gian vừa kể. 

Nắm thời cơ và thừa kế vua cha 
Tư liệu về các sự kiện xảy ra trong giai đoạn này được 

các kinh sách Tích Lan ghi chép thật phong phú, với đầy 
đủ chi tiết và rất đáng tin cậy, so với những gì tìm thấy 
trong các tư liệu tìm được ở miền bắc lục địa Ấn Độ. 

Theo tục lệ thời bấy giờ thì nhà vua có rất nhiều vợ. 
Một số tư liệu cho biết là Bindusara, vua cha của A-dục, có 
đến 101 người con trai. A-dục không thuộc dòng thừa kế, 
cũng không phải là con cả, có nghĩa là hoàng tử kế nghiệp 
không phải là A-dục. Tuy nhiên rất có thể những kinh 
nghiệm trong mười năm làm phó vương cai trị Ujjain và 
các chiến công do ông lập được trong các cuộc chinh phạt 
và dẹp loạn xảy ra sau đó, nhất là tại Taxila, đã khiến 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

258

triều đình và cả dân chúng chú ý đến ông nhiều hơn so với 
các hoàng tử khác. 

Khi vua cha mất, A-dục được sự hậu thuẫn của quần 
thần liền cướp lấy ngôi vua. Ông giết hết hay ít ra cũng 
gần hết các anh em trai, chỉ trừ người em cùng mẹ. Theo 
một số tài liệu thì hình như A-dục cướp ngôi khi được 
thông báo là vua cha lâm bệnh nặng và chưa kịp chỉ định 
hoàng tử kế nghiệp. 

Các tư liệu thuộc vùng Bắc Ấn thì thuật lại câu chuyện 
thừa kế có pha trộn thêm một vài sự kiện mang tính cách 
diệu kỳ và hoang đường. Các văn bản đó khẳng định là mẹ 
của A-dục là hoàng hậu chính thức, nhưng trước khi bà 
được tuyển vào cung và được phong đệ nhất hoàng hậu thì 
nhà vua Bindusara cũng đã có một người con trai với một 
bà khác, người con này tên Susima và đã được chọn làm 
hoàng tử kế nghiệp. Ngay từ lúc thiếu thời Susima đã bị vị 
thừa tướng của triều đình không thích, vì có lần đùa giỡn 
cậu đã hỗn láo và tát tai vị này. Khi trưởng thành thì cậu 
được sai đi dẹp loạn ở Taxila và trong khi đang ở Taxila thì 
vua cha là Bindusara lâm bệnh. Ông cho triệu Susima về 
triều và sai A-dục đến thay thế. Vị thừa tướng sợ sau này 
khi Susima lên ngôi sẽ loại trừ mình nên âm mưu cùng 
một số thuộc hạ tâu lên nhà vua rằng A-dục đang lâm 
bệnh không thể sai đi thay được. Sau đó nhóm người này 
lại mặc triều phục cho A-dục và đưa đến trình diện với 
vua cha. Họ yêu cầu Bindusara hãy phong cho A-dục làm 
hoàng đế trước khi Susima quay trở về kinh đô. Hoàng đế 
Bindusara bừng bừng nổi giận, A-dục bèn cầu khẩn các vị 
trời giúp sức, tức thời vua cha Bindusara thổ máu và chết 
ngay. Susima hay tin vội vàng trực chỉ kinh đô và lọt vào 
bẫy của vị thừa tướng và các vị quan khác trong triều. 

Trên đây là câu chuyện tóm lược từ các tư liệu Ấn Độ, 
các học giả và sử gia Tây phương không mấy tin vào những 
chuyện pha trộn ít nhiều tính cách huyền thoại như thế. 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

259

Đối với các biến cố liên quan đến việc lên ngôi của A-dục 
thì các học giả tin vào kinh sách Tích Lan nhiều hơn, như 
đã trình bày sơ lược ở phần trên. 

Dù cho biến cố đưa A-dục lên ngôi thật sự xảy ra như thế 
nào thì việc thừa kế cũng không phải là chuyện dễ dàng. Tự 
phong hoàng đế là một việc, nhưng trấn an dân chúng, điều 
khiển quan lại và loại trừ mọi âm mưu tranh giành quyền 
lực để cai trị một đế quốc mênh mông lại là một chuyện 
khác. Nhất định A-dục phải đối đầu với đám anh em và 
thuộc hạ của họ. Một số tư liệu ghi chép là A-dục giết hết 
các anh em khác mẹ với mình và cả các thuộc hạ của họ. Tuy 
nhiên, theo các học giả Tây phương thì cuộc chiến tranh 
huynh đệ tương tàn đó có tính cách phóng đại nhiều hơn 
là sự thực, mục đích thổi phồng sự hung bạo của A-dục là 
để chứng minh biệt danh của ông là Chandasoka, tức là Kẻ 
hung ác Asoka. Cũng theo các học giả Tây phương thì danh 
xưng này có thể cũng đã được đặt ra trong mục đích tạo sự 
tương phản với một biệt danh khác của ông là Dharmasoka, 
có nghĩa là Asoka của Đạo pháp. 

Lên ngôi hoàng đế và cai trị xứ sở 
Khoảng bốn năm sau khi chiếm giữ quyền bính và củng 

cố quyền hành bằng sắt máu, A-dục tổ chức lễ đăng quan 
thật rầm rộ, có lẽ theo nghi thức và phong tục Bà-la-môn. 
Tuy nhiên cũng có vài tư liệu cho rằng đế quốc Maurya có 
thiết lập riêng cho mình các nghi thức về lễ đăng quan, trong 
nghi lễ này có sự hiện diện của các vị Bà-la-môn và có cả đại 
diện của tất cả ba thành phần giai cấp lớn trong xã hội. 

Ngày lễ đăng quan được tổ chức vào năm 267 TCN, khi 
đó A-dục khoảng 35 tuổi. Biến cố này giữ một vị thế vô 
cùng quan trọng đối với lịch sử Phật giáo, vì niên đại chính 
thức của Phật giáo đều được căn cứ vào mốc thời gian trên 
đây như một điểm chuẩn. Trong một quyển sách dày 675 
trang về tiểu sử vua A-dục của học giả Phật giáo nổi tiếng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

260

người Tích Lan là Ananda Guruge, thì năm đăng quan là 
265 TCN, không phải là năm 267 TCN. 

Sau khi chính thức lên ngôi, ông phong cho người em 
trai cùng mẹ làm phó vương và đặt con trai của vị thừa 
tướng trước đây của cha mình vào chức thừa tướng. Tuy 
rằng tất cả các tư liệu đều công nhận A-dục đã sử dụng 
những phương tiện độc ác để nắm lấy chính quyền, nhưng 
tuyệt nhiên những sự kiện này không hề thấy ghi chép 
trên các mặt đá hay các trụ đá chung với những đoạn mà 
hoàng đế A-dục chính thức tỏ bày sự ân hận và hối tiếc về 
những hành động của mình trong quá khứ, những đoạn 
ghi khắc chỉ nhắc đến sự hung bạo trong các cuộc chiến 
tranh nhưng không nói đến hành vi của ông khi chiếm 
đoạt quyền bính. Tuy nhiên, phần lớn các sử gia vì muốn 
giữ tính cách vô tư trước lịch sử nên hầu hết đã chấp nhận 
cho rằng việc chiếm đoạt quyền bính không mấy khi tránh 
khỏi sự hung bạo, nhưng theo họ thì không đến nổi quá 
sức tàn ác như phần lớn các tư liệu cố ý thổi phồng. 

Trong những năm đầu tiên của triều đại, hình như 
hoàng đế A-dục cũng đã mở mang thêm bờ cõi, sáp nhập 
một số lãnh thổ mới, và theo truyền thống cổ truyền thì 
ông cũng có ban bố việc tự do tín ngưỡng cho những người 
dân theo đạo Bà-la-môn và các giáo phái khác. Riêng 
các tư liệu Tích Lan thì xoay quanh việc tìm hiểu những 
nguyên nhân đã thúc đẩy hoàng đế A-dục theo về với Phật 
giáo và kết luận rằng đấy là một quyết tâm có tính cách 
riêng tư và đã được hoàng đế A-dục suy nghĩ thật kỹ từ 
trước. Cũng theo các tài liệu này thì ông đã quan tâm đến 
vấn đề tôn giáo từ lâu và đã nghiên cứu tường tận tất cả 
các tín ngưỡng thời bấy giờ. 

Quy y Phật giáo và cuộc chiến Kalinga 
Hầu hết các sử liệu đều ghi nhận là sự lựa chọn Phật 

giáo của hoàng đế A-dục mang tính cách cá nhân nhiều 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

261

hơn, riêng cho bản thân ông và vì lý tưởng của riêng ông. 
Tuy nhiên sau khi lên ngôi thì ông mới bắt đầu ý thức rõ 
rệt hơn bổn phận của một Phật tử trong việc hoằng Pháp. 
Tuy thế các sử liệu lại không hoàn toàn đồng ý với nhau về 
động cơ đã thúc đẩy việc lựa chọn Phật giáo của hoàng đế 
A-dục. Một vài truyền thuyết chẳng hạn như trong kinh 
Divyavadana, hoặc theo câu chuyện thuật lại trong hồi ký 
của ngài Huyền Trang thì việc quy y Phật giáo của hoàng 
đế A-dục mang tính cách kỳ diệu và mầu nhiệm. Tuy nhiên 
phần lớn các sử liệu khác đều đồng ý cho rằng sự hung bạo 
trong cuộc chiến tranh đẫm máu ở Kalinga là động cơ trực 
tiếp và quan trọng hơn hết đã thúc đẩy hoàng đế A-dục 
quyết tâm trở thành một Phật tử. Sau đây là một đoạn trích 
dịch từ một chỉ dụ khắc trên đá của hoàng đế A-dục : 

“Tám năm sau khi lên ngôi, nhà vua bạn của các vị trời 
là Priyadarsin đã chinh phục được lãnh thổ Kalinga. 
Một trăm năm mươi ngàn người bị lưu đày; một trăm 
ngàn người bị giết trong các trận chiến; một số người 
khác nhiều lần lớn hơn con số đó đã bị thiệt mạng. 
Sau khi Kalinga bị chiếm thì bây giờ đây là lúc phải 
hăng hái áp dụng Pháp giới, tôn trọng Pháp giới, phải 
tuân theo những điều huấn dụ ghi trong Pháp giới áp 
dụng trên khắp lãnh thổ của người bạn các vị trời. Sự 
hối hận không buông tha cho người bạn của các vị trời 
sau khi đã chinh phục được Kalinga. Thật vậy, chinh 
phục một xứ sở độc lập chính là một hành vi sát nhân, 
gây ra cảnh chết chóc và lưu đày cho thật nhiều người: 
những ý nghĩ đó hiện lên thật mãnh liệt và giày vò 
người bạn của các vị trời...” (Phỏng dịch theo học giả 
Jules Bloch) 

Do đó người ta nghĩ rằng hành động quy y Phật giáo 
của hoàng đế A-dục là kết quả một quá trình lâu dài của 
sự suy nghĩ và hối hận. Theo nội dung các văn bản Pali 
và các chỉ dụ thì quyết tâm của hoàng đế A-dục có thể đã 
phát xuất trực tiếp từ bản chất và tính tình của ông và 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

262

từ những xu hướng đã sẵn có trong ông. Sau khi nắm giữ 
quyền bính bằng vũ lực ông liền chọn ngay các vị quần 
thần dựa vào đạo đức của họ. Ông giao du với các vị hiền 
triết có thể gọi là thánh nhân lúc bấy giờ. Ông biết được 
Phật giáo khi tình cờ gặp một sa-di (samanera) tên là 
Nigrodha vào khoảng năm 262 TCN. Rất có thể ông đã 
sửng sốt khi lần đầu tiên nhìn thấy vẻ khiêm tốn và điềm 
đạm khác thường hiện lên từ gương mặt và cử chỉ của một 
sa-di trẻ tuổi. Sau khi tiếp xúc ông lại càng kính nể hơn 
nữa trước những hành động gương mẫu và thái độ trong 
sáng của người này. Vị sa-di tỏ ra đối với ông hoàn toàn 
khác hẳn với một số các vị đạo sĩ Bà-la-môn lúc nào cũng 
bồn chồn, háo thắng mà ông từng quen biết trước đây. 

Ngay sau lễ đăng quang, hoàng đế A-dục bắt đầu 
nghiên cứu và tìm hiểu tất cả các tín ngưỡng lớn thời bấy 
giờ, đồng thời ông tiếp xúc với các nhà tu hành Phật giáo, 
trong số này có nhà sư Nigrodha mà ông đã gặp trước đây. 
Lên ngôi được bốn năm thì ông quy y. Tuy nhiên, lúc đầu 
ông chỉ quan tâm đến việc bố thí, xây cất chùa chiền và 
cung cấp các nhu cầu cần thiết cho tăng đoàn và sau đó thì 
mời nhà sư Nigrodha làm cố vấn cho ông. 

Kể từ năm thứ bảy của triều đại (theo học giả Ananda 
Guruge là năm 259 TCN), ông mới bắt đầu tích cực và 
nhiệt thành hơn, nhất là từ khi hai đứa con của ông là 
Mahinda và Sanghamitta xuất gia. Đây là hai người con 
của ông với bà vợ “chính thức” là bà Vedisa-devi, cưới hỏi 
theo tục lệ cổ truyền khi ông còn làm phó vương ở Ujjain. 
Hai người con lớn xuất gia làm cho ông cảm thấy gần gũi 
hơn với tăng đoàn, và có lẽ cũng là động cơ thúc đẩy ông 
tích cực hơn trong việc bảo vệ và phát triển Phật giáo. Ông 
khởi sự chăm chỉ nghiên cứu kinh sách, học hỏi và lĩnh hội 
rất nhanh giáo lý nhà Phật. Ông cũng tự lựa chọn và đưa 
ra một số kinh sách làm tiêu chuẩn học hỏi cho hàng tu sĩ. 

Vào năm thứ chín của triều đại, tức khoảng năm 257 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

263

TCN, thì xảy ra cuộc chinh phạt Kalinga. Dù là một người 
đã thấm nhuần Phật giáo và chủ trương bất bạo động nhưng 
ông vẫn chấp nhận khởi động cuộc chiến vì theo các chỉ dụ 
ghi khắc trên đá thì đây là một việc không thể tránh được. 
Dù sao thì hậu quả của việc chinh phạt Kalinga đã tác động 
hết sức mạnh và làm chấn động lương tâm của ông. 

Năm thứ mười một thuộc triều đại, lần đầu tiên ông 
hành hương viếng cội Bồ-đề nơi Đức Phật thành đạo. Người 
ta tìm thấy một chỉ dụ nhỏ không mấy quan trọng ghi chép 
hẳn hoi hoàng đế A-dục là một “Phật tử” và cũng là một “vị 
thầy giảng dạy về những hành vi ngay thật”. Tuy thế không 
thấy có chỉ dụ nào chính thức nêu lên động cơ đã thúc đẩy 
hoàng đế A-dục trở thành một Phật tử. Các văn bản tiếng 
Pali của Tích Lan không hề nói đến cuộc chiến Kalinga mà 
chỉ thấy đề cập đến các cuộc xung đột khác, nhưng các cuộc 
xung đột này thì lại không thấy ghi chép trong các chỉ dụ. 
Dù sao đi nữa thì sự kiện quy y của hoàng đế A-dục là một 
việc hiển nhiên không thể phủ nhận. 

Theo học giả người Pháp là Robert Lingat trong tác 
phẩm nổi tiếng của ông nghiên cứu về các đế vương theo 
Phật giáo trên thế giới, thì ngay cả việc sử dụng danh từ 
quy y mà một số học giả đã dùng, tự nó cũng đã mang tính 
cách lạm dụng hay quá đáng, tức là “đi quá xa” và không 
thích nghi để chỉ trường hợp hoàng đế A-dục theo về với 
Phật giáo, vì vào thời bấy giờ “Phật giáo” còn rất “nguyên 
thủy”, không có những hình thức màu mè của nghi lễ tôn 
giáo như ngày nay. Tăng đoàn chỉ là một tập thể những 
người tu hành sống bằng khất thực và khá biệt lập với thế 
tục. Về phần những “người thế tục theo Phật giáo” thì họ 
là những cư sĩ (upasak) và không có gì khác biệt với những 
người dân khác trong xã hội. Họ chỉ có bổn phận phải tôn 
kính, giúp đỡ và cung cấp những nhu cầu tối thiểu cho 
những người xuất gia, và bổn phận đó cũng không hẳn là 
một sự bắt buộc. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

264

Hoàng đế A-dục cũng chỉ là một Phật tử, một cư sĩ như 
những người khác, không có một trói buộc nào đòi hỏi ông 
phải thực thi nhiều hơn người khác để tương xứng với uy 
quyền của ông. Hối hận vì trận chiến Kalinga, lòng tôn 
kính tăng đoàn và sự mộ đạo của ông nhất định là những 
gì riêng tư, xuất phát từ thâm tâm ông, cũng có thể nói là 
ông được sinh ra với một chủng tử đã có sẵn trong lòng để 
hướng ông vào con đường Phật pháp. 

Đạo pháp và sự quản lý xứ sở 
Trong các chỉ dụ ghi khắc trên trụ đá người ta thường 

thấy nhắc đến chữ Pháp hay Đạo pháp (Dharma) mà các 
học giả Tây phương trước đây thường dịch là Luật pháp 
(Loi, Law), chẳng hạn như trường hợp của học giả Jules 
Bloch đã dịch một chỉ dụ nói về sự hối hận của hoàng đế 
A-dục mà một đoạn đã được trích dẫn trong phần trình 
bày trên đây. Khi chuyển ngữ sang tiếng Việt chữ Luật 
pháp trong bản dịch của Jules Bloch được đề nghị đổi lại 
thành Pháp giới, tuy không hoàn toàn sát nghĩa nhưng 
có lẽ phù hợp hơn với ý nghĩa trong chỉ dụ. Khi dịch chữ 
dharma hay dhamma, học giả Jules Bloch có thể đã nghĩ 
đến chữ Svadharma, chữ này có nghĩa là những quy tắc 
hay kỷ luật mà mỗi người Ấn giáo phải tuân thủ phù hợp 
với giai cấp của mình trong xã hội. Các học giả Tây phương 
ngày nay không tìm cách chuyển ngữ chữ Dharma nữa mà 
dùng thẳng tiếng Phạn. 

Trong một chỉ dụ khác, hoàng đế A-dục xác định rất rõ 
ràng ý nghĩa của chữ Dharma là gì: Dharma có nghĩa là 
“không có nguyên nhân nào làm phát sinh ra tội lỗi, tràn 
đầy những hành vi đạo hạnh, lòng thương cảm, bố thí, 
tính trung thực, sự tinh khiết”, cách định nghĩa đó gợi lại 
một bài kệ trong kinh Pháp cú (Dhammapada) như sau: 
“Tránh làm điều tội lỗi, thực thi những điều đạo hạnh, tinh 
khiết hoá tâm thức, đấy là những lời Phật dạy.” Ngoài ra 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

265

còn có rất nhiều đoạn trong các chỉ dụ khác mang ý nghĩa 
tương đương với các câu trong kinh sách nhắc nhở hành vi 
mà người thế tục phải giữ. Vì thế Dharma theo hoàng đế 
A-dục mang ý nghĩa đạo hạnh và hàm chứa những nguyên 
tắc đạo đức xã hội, không hề có tính cách thiêng liêng hay 
thần bí hàm chứa trong các quy tắc có tính cách nghi lễ 
của đạo Bà-la-môn. 

Ngoài ra còn thêm một điểm đáng chú ý nữa là người 
ta không tìm thấy bất cứ một chỉ dụ nào ghi khắc trực 
tiếp những lời giảng huấn của Đức Phật, kể cả những câu 
có tính cách gợi ý hoặc ám chỉ những khái niệm đặc thù 
của Phật giáo, kể cả những chữ như Giác ngộ, Giải thoát, 
Luân hồi, Niết bàn... cũng không hề thấy ghi khắc. Điều 
này cũng dễ hiểu vì các chỉ dụ được công bố chung cho 
toàn thể dân chúng, không phân biệt một tín ngưỡng nào. 
Hoàng đế A-dục đã sử dụng một ngôn ngữ phổ quát, dễ 
hiểu cho tất cả mọi thành phần trong xã hội, giống như 
trường hợp trước kia Đức Phật đã từng thuyết giảng cho 
những người thế tục. 

Theo phần lớn các học giả và sử gia Tây phương thì dù 
cho trận chiến Kalinga không phải là động cơ duy nhất 
quyết định việc quy y của hoàng đế A-dục đi nữa nhưng 
đã giữ một vai trò then chốt trong việc chuyển hướng toàn 
bộ về chính trị và cách quản lý xứ sở của ông. Ông quyết 
định từ bỏ bạo lực, xảo quyệt và dối trá trong việc quản 
lý và điều hành xứ sở và nhất quyết chỉ sử dụng sự ngay 
thật và đạo đức để chinh phục toàn dân. Quyết tâm ấy 
của hoàng đế A-dục được ghi nhận một cách rõ rệt khởi sự 
từ năm thứ mười của triều đại, tức khoảng hai năm sau 
khi trận chiến Kalinga chấm dứt. Suốt trong gần hai năm 
hối hận và học hỏi thêm Phật pháp bên cạnh tăng đoàn, 
hoàng đế A-dục đã hoàn toàn thay đổi đường hướng cai trị 
của mình. Ông tôn vinh đạo đức, khuyến khích dân chúng 
hãy giữ gìn sức khoẻ để được sống lâu, khuyên họ hướng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

266

vào những giá trị tinh thần và niềm phúc hạnh nơi cõi cực 
lạc. Những lý tưởng đó không hẳn là những gì đặc thù của 
Phật giáo mà chung cho tất cả các truyền thống tôn giáo 
khác lúc bấy giờ. 

Guồng máy hành chính được hoàn toàn cải tổ. Các cấp 
bậc chính quyền phải tuyệt đối thực thi chủ trương đạo 
đức và ngay thật do ông đề xướng. Một số chức vụ mới và 
quan lại mới được thành lập, chẳng hạn như các vị quan 
gọi là dharmamahamatra, giữ trọng trách giáo dục, hướng 
dẫn và giải thích về đạo đức cho dân chúng. Các quan chức 
khác trong triều cũng phải thay phiên nhau đến gần và 
tiếp xúc với dân chúng, giải thích, thuyết phục đường lối 
đạo đức do hoàng triều đề xướng và đồng thời phải tự hành 
động đạo đức để làm gương. Các người có nghề nghiệp 
đòi hỏi thường xuyên phải di chuyển, chẳng hạn như các 
người đánh xe ngựa, xe bò, các con buôn, kể cả những đoàn 
người du thực sinh sống bằng nghề múa hát và kể chuyện 
trong dân gian cũng được tận dụng, ngoài nghề nghiệp 
làm kế sinh nhai của họ, hoàng triều còn nhờ họ gánh 
thêm một trọng trách nữa là truyền bá đạo đức, làm gương 
và khuyến khích một lối sống lương thiện và ngay thật với 
những người mà họ có dịp tiếp xúc. 

Hoàng đế A-dục chủ trương thuyết phục và khuyến 
khích dân chúng hơn là ép buộc và sử dụng luật pháp. 
Luật lệ và sự ngăn cấm chỉ đem ra thực thi trong một số 
trường hợp thật khó khăn, không thể giải quyết được bằng 
sự tự nguyện, chẳng hạn như việc cấm sát sinh để tế lễ. 
Giết súc vật để làm lễ hiến sinh là một thói tục ảnh hưởng 
từ Ấn giáo và đã ăn sâu vào thói tục của xã hội thời bấy 
giờ, hoàng đế A-dục phải ra chỉ dụ hẳn hoi cấm đoán việc 
này. Ông cũng thiết lập những ủy ban thanh tra thật tích 
cực và linh động để kiểm soát việc thực thi đường lối của 
hoàng triều. 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

267

Một nhà vua Phật tử 
Hoàng đế A-dục nâng đỡ Phật giáo trên nhiều lãnh vực. 

Trước hết và dễ nhận thấy hơn hết là kế hoạch thật quy 
mô của ông nhắm vào việc xây dựng chùa chiền, tu viện và 
bảo tháp. Tài liệu thời bấy giờ cho biết hoàng đề A-dục đã 
thực hiện được 84.000 công trình tất cả. Lẽ tất nhiên con 
số này có phần nào phóng đại trong mục đích đề cao công 
đức của A-dục. Kinh sách Pali thì ghi chép những công 
trình kiến trúc lớn lao về chùa chiền tại Tích Lan do hoàng 
đế A-dục chủ xướng, trong khi đó trên lục địa lại dồn mọi 
nỗ lực vào việc xây dựng bảo tháp khắp nơi. Việc xây dựng 
bảo tháp có mục đích phân tán và đem xá lợi đến gần hơn 
với dân chúng trong các địa phương xa xôi trên toàn lãnh 
thổ. Ông cho khai mở các bảo tháp xây dựng sau khi Đức 
Phật nhập diệt để lấy xá lợi ra phân phối đến các bảo tháp 
mới. Kinh sách thường khẳng định là hoàng đế A-dục là 
người đầu tiên khởi xướng việc thờ cúng xá lợi, điều này 
cũng có vẻ hợp lý khi nhìn vào vô số bảo tháp được xây 
dựng dưới triều đại của ông. 

Riêng về cá nhân mình thì hoàng đế A-dục thường 
xuyên giao tiếp với tăng đoàn, tìm kiếm các vị chân tu 
để học hỏi. Ông biết lắng nghe sự hướng dẫn của tăng 
đoàn, chẳng hạn có một vị đại sư thời bấy giờ dựa vào 
một điềm tiên tri đã khuyên A-dục nên khai mở các bảo 
tháp xưa để phân phối xá lợi. Vì thế xá lợi trước đây được 
giữ kín trong những bảo tháp đầu tiên đã được lấy ra để 
phân chia đặt trong 84.000 bảo tháp mới. A-dục cũng nghe 
theo lời khuyên và chỉ dẫn của vị La-hán Ưu-bà-cúc-đa 
(Upagupta) và đi hành hương khắp các thánh địa của Phật 
giáo. Ông cũng bày ra tục lệ tổ chức mỗi năm một ngày lễ 
thật long trọng để hiến dâng với tính cách tượng trưng tất 
cả cung nữ, quan lại của triều đình và cả lãnh thổ quốc 
gia cho tăng đoàn. Buổi lễ chấm dứt với cảnh nhà vua đem 
tiền của ra cúng dường tăng đoàn để chuộc lại. Đó là một 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

268

hình thức để giúp cho người xuất gia có ngân khoản chi 
dùng. Thiết nghĩ đó cũng là một cách giúp đỡ tăng đoàn 
một cách công khai và đồng thời cũng là một hình thức làm 
gương cho dân chúng. Các vua chúa Phật giáo khắp nơi ở 
Á châu thời bấy giờ cũng noi theo phong tục này. Hoàng 
đế A-dục cũng thường công bố hẳn hoi là trên phương diện 
cúng dường ông cũng muốn được xếp ngang hàng với ngài 
Cấp-cô-độc (Anathapindika) ngày xưa đã cúng dường cả 
khu vườn Kỳ viên để Đức Phật tịnh dưỡng và chu cấp thật 
rộng rãi nhu cầu cho tăng đoàn. 

Các tư liệu tiếng Pali ghi chép chính xác và rất tỉ mỉ 
về các niên đại. Sau khi hoàng đế A-dục gặp trở lại nhà 
sư Nigrodha thì ông mới bắt đầu quan tâm nhiều hơn đến 
tăng đoàn. Liên tiếp trong những năm sau đó, trong gia 
tộc ông có nhiều người xuất gia và riêng ông thì đứng ra 
phát động chương trình xây dựng 84.000 bảo tháp. Bên 
cạnh mỗi bảo tháp đều được xây thêm một tu viện, mỗi tu 
viện được giao phó trách nhiệm nghiên cứu một chủ đề rõ 
rệt trong Kinh điển. Vào năm 256 TCN, trong nước có một 
vị đại sư qua đời vì thiếu một vị thuốc tinh chế từ chất bơ 
của sữa, biến cố này làm cho hoàng đế A-dục bị chấn động 
mạnh và ông gia tăng cúng dường cho tăng đoàn nhiều 
hơn nữa. Tiếp sau đó thì ông ra chỉ dụ mở rộng việc chăm 
lo sức khoẻ và y tế miễn phí cho dân chúng trên toàn thể 
đế quốc của ông không phân biệt ai cả. 

Tuy nhiên, sự hào phóng và chăm lo tận tình của hoàng 
đế A-dục cho tăng đoàn đã làm phát sinh một sự kiện tất 
yếu, có thể xem như một tệ trạng đáng tiếc, ấy là cuộc 
sống dễ dãi của tăng đoàn đã thu hút một số người không 
xứng đáng. Hậu quả gián tiếp của sự kiện đó là việc xảy ra 
thường xuyên những tranh biện về mặt giáo lý và cãi vã 
nhau về việc tuân thủ giới luật giữa các thành phần trong 
tăng đoàn. Sự kiện này đã làm cho tăng đoàn bị chia rẽ nội 
bộ suốt trong nhiều năm liên tiếp. Vào năm thứ mười bảy 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

269

của triều đại, hoàng đế A-dục nhận thấy cần phải trực tiếp 
can thiệp vì khi đó có một địa phương lơ là trong việc đến 
chùa vào các ngày lễ gọi là uposatha để thiền định, sám 
hối và tự nguyện giữ thêm một số giới luật vào các ngày 
rằm, mùng một và các ngày thứ tám và hai mươi hai trong 
tháng. Trước sự việc đó ông liền gởi một vị quan đến nơi 
này để thanh tra và khuyên nhủ, nhưng có lẽ vì quá vụng 
về hay bị hiểu lầm nên sự can thiệp của vị quan này đã 
chuyển thành bạo động gây ra sự chống đối và chết người. 
Biến cố này làm chấn động hoàng đế A-dục. 

Một năm sau đó chính ông quyết tâm đích thân tu học và 
trau dồi thêm nữa về Phật pháp dưới sự hướng dẫn của một 
đại sư tên là Mục-kiền-liên Tứ-đế-tu (Moggaliputtatissa). 
Tiếp theo đó đích thân ông đứng ra thẩm vấn và sát hạch 
hàng tăng lữ, dò tìm những vị nào có khuynh hướng lệch 
lạc mang tính cách tà thuyết và “dị giáo” để loại trừ ra 
khỏi tăng đoàn. Có thể xem đó là một chiến dịch “thanh 
lọc” hàng ngũ tăng đoàn. Ông giao phó cho Mục-kiền-liên 
Tứ-đế-tu tổ chức và chủ trì lễ kết tập giáo pháp lần thứ ba. 
Phần đông các học giả Tây phương cho rằng lần “kết tập 
giáo pháp thứ ba” có thể đã xảy ra nhiều lần và ở nhiều nơi 
khác nhau, vì nhiều kinh sách ghi chép thời gian, địa điểm 
tổ chức không giống nhau đối với “lần kết tập thứ ba”, kể 
cả nội dung bàn thảo cũng khác nhau. 

Theo tư liệu bằng tiếng Pali của Tích lan thì lần kết 
tập thứ ba do hoàng đế A-dục giao phó cho Mục-kiền-liên 
Tứ-đế-tu đảm trách được tổ chức ở thành Hoa Thị với các 
mục đích sau đây: 

- Chỉnh đốn lại bộ Luận sử (Kathavatthu), tức một 
trong bảy quyển thuộc Luận tạng (Abhidhamma-
pitaka) 

- Sưu tập và giữ lại các văn bản chính thống trong tất 
cả các kinh sách đồng thời loại bỏ những thêm thắt 
có tính cách tà thuyết hay dị giáo. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

270

- Gởi chín phái bộ hoằng Pháp ra nước ngoài, mỗi phái 
bộ gồm năm vị sư hướng dẫn. Riêng phái bộ được 
đưa đến Tích Lan có hai người con của hoàng đế 
A-dục tháp tùng. 

Cả ba dự án trên đây đều do Mục-kiền-liên Tứ-đế-tu 
khởi xướng và trình ra trước đại hội, hoàng đế A-dục chỉ là 
người đứng ra tổ chức, cung cấp phương tiện và bảo đảm 
an toàn cho hội nghị. Những sự kiện liên quan đến lần kết 
tập này và sứ mạng hoằng pháp của chín phái bộ đã được 
ghi khắc khắp nơi và còn lưu lại đến ngày nay. Trong các 
văn bản đó người ta còn thấy ghi chép là sau khi hoàn tất 
công tác các vị sư đều phải trở về nơi chùa cũ của mình. 

Những việc cải tổ trên đây xảy ra vào khoảng năm 249 
đến 248 TCN, và phái bộ hoằng Pháp được gởi đi Tích lan 
lên đường vào năm 247 TCN. 

Sau hết, trong niên đại thứ mười chín, ni sư Sanghamitta, 
con gái của hoàng đế A-dục mang theo một cành chiết từ 
gốc Bồ-đề nơi Đức Phật thành đạo đến Tích lan để trồng. 
Tại Tích Lan, bà gặp lại người anh đang giảng Pháp tại 
đây. Phần bà thì thiết lập một tăng đoàn tỳ-kheo-ni. 

Các phái bộ hoằng pháp vào thời vua A-dục (260-218 TCN),  
theo thông tin từ các chỉ dụ của nhà vua. (Nguồn: Wikipedia)



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

271

Tuy nhiên các học giả ngày nay cũng tìm thấy một vài 
điểm không trùng hợp giữa các tư liệu và các văn bản ghi 
khắc trên đá. Các bản ghi khắc tán thán và nêu lên công 
đức của hoàng đế A-dục, nhưng lại không thấy nói gì đến 
các công trình xây dựng bảo tháp và chùa chiền do ông chủ 
xướng và cũng không hề nhắc đến việc thờ cúng xá lợi. Các 
văn bản chính thức ghi khắc trên mặt đá chỉ nêu lên chủ 
trương của hoàng triều ban bố cho tăng đoàn được hoàn 
toàn tự do trong mọi lãnh vực sinh hoạt tôn giáo. Trong 
khi đó thì một số tư liệu khác và nhất là các kinh sách Pali 
của Tích Lan thì đều có nói đến việc cải tổ và thanh lọc 
tăng đoàn, loại bỏ những thêm thắt có tính cách hủ hoá và 
tà thuyết trong giáo lý, nêu lên việc chỉnh đốn kinh sách 
do lần kết tập thứ ba. Chỉ dụ trên trụ đá số II cũng nêu lên 
mối quan tâm lớn lao của hoàng đế A-dục trong việc chăm 
lo sức khoẻ miễn phí cho toàn thể dân chúng không phân 
biệt giai cấp xã hội và tín ngưỡng. 

Một Phật tử làm vua 
Dù sao đi nữa thì hoàng đế A-dục vẫn là một vị vua 

như những vị vua khác, rập theo khuôn mẫu của truyền 
thống Ấn Độ, được tấn phong đúng theo nghi thức Bà-la-
môn cổ truyền. Ông có rất nhiều vợ, các văn bản có ghi chép 
tên một số các bà hoàng hậu như sau: bà Asandhimitta, đệ 
nhất hoàng hậu, cưới hỏi khi hoàng đế A-dục đăng quan; 
bà Tisyraraksa (các văn bản tiếng Pali ghi là Tissarakkha) 
về sau bà này được tấn phong đệ nhất hoàng hậu sau khi 
bà Asandhimitta qua đời; bà Kaluvaki, mẹ của hoàng tử 
Tivala, hình như bà này sống trong một hậu cung của hoàng 
đế A-dục tại tỉnh lỵ Kausambi, một tỉnh lỵ thật giàu có, quý 
phái và sang trọng của thời bấy giờ, ngày nay đã hoang tàn 
và chỉ còn lưu lại những di tích khảo cổ, vị trí gần thành 
phố Allahabad ngày nay; bà Padmavati mẹ của hoàng tử 
Kunala v.v...; và nhất là phải kể đến bà Vedia-devi, người vợ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

272

mà vua A-dục cưới hỏi theo tục lệ truyền thống khi ông còn 
là một hoàng tử được vua cha gởi đi trấn giữ Ujjain. 

Cháu chắt của hoàng đế A-dục cũng rất đông, trong số này 
có một người tên là Sumana, con của hoàng tử Sanghamitta, 
người này cũng xuất gia. Hai người cháu khác, một người 
tên là Samprati con của hoàng tử Kanula và một người khác 
nữa tên là Dasaratha, cả hai được xếp vào danh sách những 
người có thể kế vị hoàng đế A-dục sau này. 

Các nguyên tắc đạo đức trong các chỉ dụ ghi khắc trên 
đá thì gồm có sự khoan dung và nhân nhượng đối với tất 
cả các tôn giáo, bổn phận của nhà vua là phải chăm lo đến 
sự an vui và hài hòa của toàn thể dân chúng, phải bảo 
vệ chính giáo cho quốc gia v.v... Thật ra thì các nguyên 
tắc tổng quát đó đã có từ trước trong truyền thống của 
nước Ấn, quy định phẩm tính của một nhà vua đạo đức. 
Hoàng đế A-dục cũng phải rập khuôn theo đó để làm một 
vị quốc vương đúng với danh nghĩa một “Hoàng đế vạn 
năng” (Cakravartin) theo truyền thống Ấn Độ. Cũng xin 
chú ý là chữ Cakravartin, tiếng Hán dịch là Chuyển luân 
vương, theo khái niệm đặc thù của Phật giáo thì có nghĩa 
khác hơn, chỉ một thánh nhân mang những phẩm tính 
vượt bực giống như một vị Phật. 

Quan niệm của hoàng đế A-dục về bạo lực cũng được ghi 
khắc trên các trụ đá, tuy nhiên sự diễn giải thường không 
thống nhất. Cùng một câu trong chỉ dụ nhưng có người thì 
diễn giải đấy là thái độ nhất quyết từ bỏ vũ lực, có người 
lại giải thích là hoàng đế A-dục chủ trương sự thuyết phục 
trước hết nhưng không vì thế mà từ bỏ vũ lực khi phải cần 
đến. Riêng học giả Robert Lingat thì khẳng định A-dục là 
một vị hoàng đế lỗi lạc, ý thức một cách minh bạch trọng 
trách của mình trước sự an vui của toàn dân, tuy nhiên 
trên thực tế đôi khi ông đã không hoàn toàn giữ đúng theo 
những nguyên tắc lý tưởng mà ông đã nêu lên, chẳng hạn 
như ông không hủy bỏ án tử hình mà chỉ đưa ra các biện 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

273

pháp và thủ tục giúp cho thân nhân chống án và thiết lập 
những nghi lễ cầu siêu cho người tử tội. 

Tuy hối hận và cảm thấy sự tàn ác do chính mình gây 
ra nhưng hoàng đế A-dục đã tiếp tục cho đến thành công 
trong trận chiến Kalinga, vì theo ông đó là một sự cần 
thiết không thể dừng lại được, trong khi đó nhiều người 
vẫn cho là chiến thắng Kalinga không hẳn là một chiến 
thắng hoàn toàn vẻ vang như người ta thường tưởng. Các 
sử gia và các học giả cho biết là đến nay ngoài vùng lãnh 
thổ đã có từ trước của đế quốc Maurya, thì chưa có ai tìm 
thấy một trụ đá nào ghi khắc sự hối hận của hoàng đế 
A-dục trong vùng biên giới mở rộng Kalinga. 

Sự hòa đồng tôn giáo 
Sau khi chinh phục được Kalinga, hoàng đế A-dục giới 

hạn tối đa việc sử dụng vũ lực và cố gắng giải quyết mọi 
tranh chấp bằng cách thuyết phục và đối thoại. Một đế 
quốc mênh mông không sao tránh khỏi sự chia rẽ và nội 
loạn, vì thế hoàng đế A-dục đã tìm cách đoàn kết toàn dân 
bằng một lý tưởng chung, và lý tưởng đó phải được hỗ trợ 
bởi các tập thể tôn giáo. Theo học giả Robert Lingat thì 
chủ trương hòa đồng tôn giáo là nhắm vào mục đích quản 
lý và cai trị xứ sở. Tất nhiên khi còn là một hoàng tử, 
A-dục phải được giáo dục về cách cai trị, có nghĩa là phải 
biết tôn trọng mọi thành phần dân chúng, không phân 
biệt họ thuộc tín ngưỡng nào. Theo sử gia nổi tiếng người 
Ấn là Romila Thapar thì đường hướng cai trị của hoàng đế 
A-dục là tìm cách trấn an các tín ngưỡng khác, gián tiếp 
cho họ biết là không phải vì sự ưu đãi Phật giáo mà ông sẽ 
gạt bỏ họ ra ngoài cộng đồng quốc gia. Hơn thế nữa, chẳng 
những ông mong muốn các trào lưu tôn giáo được nảy nở 
một cách toàn vẹn mà còn khuyến khích các tôn giáo phải 
đến gần với nhau, tìm hiểu và sống chung với nhau một 
cách hài hòa. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

274

Sự hòa đồng đó có thể gọi là chủ trương “đa tôn giáo” 
trong các thể chế chính trị ngày nay. Hoàng đế A-dục đã 
thực thi chủ trương này một cách cụ thể, chẳng hạn như 
việc ban bố một chỉ dụ chính thức đặt các nhà tu hành 
thuộc các tôn giáo khác vào một giai cấp cao, được ưu đãi 
và kính nể trong xã hội, đồng thời ông cũng cúng dường 
cho tất cả các tôn giáo khác. Vào năm 253 TCN ông hiến 
dâng hai hang động thiên nhiên thật nổi tiếng riêng cho 
các nhà tu khổ hạnh thuộc giáo phái Ajivika, giáo phái 
này chủ trương tất cả đều do nơi số phận mà ra và sự hoán 
chuyển của linh hồn tùy thuộc vào một nguyên tắc vận 
hành có tầm vóc vũ trụ và hoàn toàn phi cá thể. 

Theo những nhận xét trình bày trên đây thì hoàng đế 
A-dục vừa là một Phật tử thuần thành vừa là một nhà 
lãnh đạo sáng suốt. Ông luôn luôn ước mong Đạo pháp 
sẽ trường tồn mãi mãi trong dòng họ của ông. Ông bày 
tỏ trong một số chỉ dụ lòng ước vọng của mình được nhìn 
thấy Đạo pháp truyền sang đời con, đời cháu, đời chắt và 
mãi mãi như mặt trời và mặt trăng. Ước vọng đó được ghi 
khắc lên mặt đá và đã giúp cho chúng ta hơn hai ngàn 
năm sau vẫn nhìn thấy được tấm lòng thiết tha của ông 
đối với Phật giáo. 

Theo sử liệu thì không có những xáo trộn đáng kể nào 
xảy ra trong suốt triều đại của ông, nhưng một số học giả 
Tây phương vẫn còn chưa tin hẳn vì số tư liệu quá dồi dào 
chưa khai thác hết. Tuy nhiên một điều chắc chắn là tấm 
lòng hào phóng của hoàng đế A-dục đối với Phật giáo và 
các tín ngưỡng khác đã làm cho xứ sở nghèo đi, và đó cũng 
có thể là một trong những lý do để giải thích sự suy tàn 
nhanh chóng của đế quốc Maurya sau khi ông qua đời. 

Chế độ quân chủ và Phật giáo 
Từ bi và bất bạo động nếu giữ đúng theo lý tưởng Phật 

giáo thì rất khó đi đôi với sự thể hiện quyền lực của những 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

275

người cai trị. Khi nhà vua cần dùng đến sức mạnh, dù là 
để bảo vệ dân chúng đi nữa, thì cũng không tránh khỏi 
được hậu quả của sự hung bạo do chính mình gây ra, và đó 
là quy luật nhân quả trong Phật giáo. Tuy nhiên trong quá 
trình lịch sử, không phải chỉ riêng trên đất Ấn mà khắp 
các nước khác ở Á châu, các triều đại Phật giáo vẫn quảng 
bá, đề cao, tán dương chủ trương khoan dung, từ bi và đạo 
đức, từ bỏ bạo lực và tôn vinh những giá trị tinh thần. 

Những câu chuyện về Tiền thân Đức Phật (Jataka) và 
vô số kinh điển khác “tán dương” hay “dựng” lên những 
tấm gương đạo hạnh của những thánh nhân, những nhà 
tu hành, những bậc vua chúa là nhắm vào mục đích xây 
dựng một quốc gia đạo đức, vừa lợi ích cho dân gian lại vừa 
củng cố vương quyền. Hoàng đế A-dục là một vị vua rất 
quan tâm đến sự tương quan hai chiều giữa tăng đoàn và 
người thế tục, và ông đã ý thức được vị trí của mình trong 
sự tương quan đó. Nhu cầu vật chất của tăng đoàn phụ 
thuộc vào sự cúng dường của người thế tục và nhà vua là 
người đứng đầu và đại diện cho khối dân gian. Người dân 
đương nhiên sẽ nhìn vào hành động, thái độ, cách đối xử 
của nhà vua đối với tăng đoàn và Đạo pháp để đánh giá 
nhiệt tâm của hoàng triều. Một thể chế quân chủ Phật 
giáo, hay bất cứ một sức mạnh cầm quyền tôn thờ một 
tôn giáo nào khác cũng thế. Tất cả đều ít nhiều dùng tôn 
giáo hay xem tôn giáo như một công cụ để củng cố quyền 
lực của mình. Suốt trong lịch sử nhân loại, sự tương quan 
giữa chính trị và tôn giáo gần như là một sự kiện hiển 
nhiên, nhưng cũng có những thể chế không nhìn thấy sự 
tương quan đó và đã thất bại nặng nề. Những thí dụ điển 
hình quả thật cũng không hiếm. 

Trường hợp của hoàng đế A-dục là một thành công lớn 
vì ông đã tạo ra được sự tương quan hai chiều như vừa 
kể, một sự cộng hưởng tuyệt vời giữa dân chúng và hoàng 
triều, giữa người thế tục và tăng đoàn, giữa tâm linh và 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

276

vật chất. Sự tương quan đó hướng về một lý tưởng cao cả 
là một sức mạnh mang lại đoàn kết cho xã hội, an vui cho 
con người và giải thoát cho chúng sinh. Sự thành công của 
hoàng đế A-dục là nhờ vào chính sách cai trị xây dựng trên 
sự chân thật, phát xuất từ thâm tâm của ông. Sự chân 
thật đó của ông đối với tôn giáo đã được đền bù một cách 
xứng đáng bằng sự tin tưởng của dân chúng. 

Khi nghiên cứu tư liệu và kinh sách liên quan đến hoàng 
đế A-dục, hầu hết các học giả đều nhìn thấy vị trí của ông 
trước một ngã ba đường, ông đứng trước hai thể chế của Phật 
giáo: một bên là tăng đoàn và một bên là thế tục. Một mặt 
ông mong muốn thiết lập hẳn hoi một quốc gia Phật giáo 
cho những người xuất gia là tăng đoàn, và mặt khác là một 
quốc gia của những người Phật giáo thế tục. Học giả Robert 
Lingat nhận xét và trình bày hai thể dạng này thật rõ ràng. 
Ông cho rằng hoàng đế A-dục đã xây dựng xã hội trên hai mô 
hình Phật giáo khác nhau: thứ nhất là mô hình của một quốc 
gia mà toàn thể mọi người đều biết tu tập, tiêu biểu cho một 
tăng đoàn rộng lớn, mô hình thứ hai là một tập thể đông đảo 
gồm những người thế tục mà ông là người đứng đầu để làm 
gương và hướng dẫn họ. Mô hình thứ nhất hướng đế quốc 
của ông về cõi Niết-bàn, mô hình thứ hai tuy còn vướng mắc 
trong thế giới Ta-bà nhưng có thể giúp cho người dân được 
mãn nguyện trong bối cảnh của một Thiên đường. Hai chữ 
Niết-bàn và Thiên đường là các chữ do chính học giả Robert 
Linga đã dùng để chỉ vị trí của hoàng đế A-dục trước ngã ba 
đường. Dùng chữ Thiên đường thì hơi có vẻ Tây phương, tuy 
nhiên cách nêu lên hai cảnh giới Niết-bàn và Thiên đường 
đã diễn tả khá chính xác và cụ thể cách cai trị của hoàng đế 
A-dục và những gì mà ông ước mong thực hiện cho toàn dân 
trong vương quốc của ông. 

Những năm cuối cùng của hoàng triều A-dục 
Quyển Đại sử (Mahavamsa) của Tích lan do vị đại sư 

Ma-ha Na-ma (Mahanama) ghi chép vào thế kỷ VI là một 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

277

sử liệu quý giá, và cũng là quyển sử duy nhất ghi chép rất 
minh bạch một số biến cố lớn trong vòng mười năm sau 
cùng của triều đại A-dục, trong đó có thể trích ra một vài 
biến cố đáng chú ý sau đây: 

- Bà đệ nhất hoàng hậu qua đời vào năm thứ hai mươi 
chín của triều đại, tức vào khoảng năm 236 TCN. 

- Lễ tấn phong đệ nhất hoàng hậu mới là bà Tissarakkha 
(tư liệu tiếng Phạn trên lục địa thì viết là Tisyaraksa) 
vào năm thứ ba mươi hai. Bà này lúc nào cũng ghen 
tức với hoàng đế A-dục vì ông mải mê lo hành hương, 
chăm bón gốc cây Bồ-đề nơi Đức Phật đã đạt được 
Giác ngộ và thường xuyên làm lễ để tưởng nhớ đến 
Đức Phật dưới cội cây này. Những sinh hoạt vừa kể 
của hoàng đế A-dục xảy ra trong khoảng thời gian 
từ năm 232 đến năm 230 TCN. 

- Vào năm thứ ba mươi bốn của triều đại, hoàng hậu 
Tissarakkha tìm cách làm chết cây Bồ-đề. 

- Hoàng đế A-dục qua đời vào năm thứ ba mươi bảy của 
triều đại. 

Quyển Đại sử vừa kể trên đây khá khách quan, trình 
bày các biến cố và sự kiện thật chính xác, trong đó có 
những hành động điên rồ của bà đệ nhất hoàng hậu mới. 
Kinh sách thường hay nhắc đến trường hợp độc ác của bà 
hoàng hậu này khi hoàng tử Kunala được sai đi dẹp loạn ở 
Taxila vào khoảng năm 230 đến 228 TCN. Tại hoàng cung 
bà âm mưu sai người đến Taxila làm mù cả hai mắt của vị 
hoàng tử này, có tài liệu nói là móc cả hai mắt. Khi người 
ta khám phá ra người chủ mưu chính là đệ nhất hoàng 
hậu Tissarakkha, thì bà liền bị kết án tử hình. 

Sự dòm ngó ngôi vua, âm mưu và tranh chấp trong 
hậu cung và hoàng triều không sao tránh khỏi khi hoàng 
đế A-dục bước vào tuổi già. Trên trụ đá số IV, có một chỉ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

278

dụ nhỏ đặc cách cho hoàng hậu Kaluvaki, mẹ của hoàng 
tử Tivala, có quyền liệt kê riêng tất cả các công đức và 
những lễ vật cúng dường mà bà đã thực hiện được. Các 
học giả suy luận và nghĩ rằng ngay cả trên phương diện 
cúng dường cũng có sự tranh chấp và ganh tị trong hoàng 
tộc. Các học giả Tây phương còn đặt một nghi vấn nữa là 
trong khoảng thời gian yên lặng kéo dài suốt ba năm từ 
khi đệ nhất hoàng hậu qua đời đến lúc chọn lựa xong và 
đăng quan bà hoàng hậu thay thế, rất có thể cũng đã xảy 
ra những sự tranh giành quyết liệt. 

Tư liệu và kinh sách cho thấy có một số bất đồng chính 
kiến liên quan đến một số biến cố xảy ra, và sở dĩ có những 
bất đồng chính kiến là vì những người ghi chép có khuynh 
hướng và những động cơ thúc đẩy khác nhau. Tuy nhiên 
tất cả các nguồn sử liệu đều công nhận là cội Bồ-đề nơi 
Đức Phật đạt được Giác ngộ ở Chính giác sơn (Bodh Gaya) 
đã bị hủy diệt. Kinh sách trên lục địa thì cho là cội Bồ-đề 
đã đâm chồi trở lại một cách mầu nhiệm. Các tư liệu Tích 
Lan thì dồn tất cả sự tôn kính vào cành cây chiết từ cội 
Bồ-đề do chính người con gái của hoàng đế A-dục là ni sư 
Sanghamitta đem đến Tích lan và không quan tâm nhiều 
đến cội Bồ đề trên lục địa. Người Phật tử Tích Lan xem gốc 
Bồ-đề trên đất Tích Lan là một sự hồi sinh của những gì 
đã bị tàn phá. 

Có một số tư liệu với tính cách suy đoán có nêu lên tình 
trạng tinh thần của hoàng đế A-dục trước khi ông băng 
hà. Quyển Đại sử (Mahavamsa) bằng ngôn ngữ Pali phản 
ảnh trung thực quan điểm của trường phái Thượng toạ 
bộ (Theravada) cho rằng hoàng đế A-dục cũng như bất cứ 
một chúng sinh nào khác, không ai tránh khỏi định luật 
của vô thường. Các văn bản trên lục địa thì cho là hoàng 
đế A-dục qua đời trong hân hoan và hạnh phúc vì ông 
đã thực hiện được mục đích của đời mình: công đức cúng 
dường của ông có thể sánh ngang hàng với công đức của 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

279

ngài Cấp-cô-độc, và người con yêu quý mù loà của ông tự 
nhiên sáng mắt trở lại một cách vô cùng kỳ diệu. 

Các văn bản bằng ngôn ngữ Pali chỉ quan tâm đến sự 
kiện Phật giáo được đưa vào Tích Lan, và không nói gì 
đến những biến cố xảy ra sau khi hoàng đế A-dục qua đời. 
Các sử liệu trên lục địa thì ghi chép là có sáu thế hệ tiếp 
nối nhau trị vì đế quốc Maurya, nhưng thật ra phả hệ đó 
không chính xác và có nhiều nhầm lẫn quá rõ rệt. Các sử 
gia ngày nay cũng chịu thua, không thiết lập được phả hệ 
các vị kế nghiệp hoàng đế A-dục từ khi ông qua đời cho 
đến khi triều đại Maurya bị lật đổ và triều đại Sunga lên 
thay vào khoảng năm 185 TCN. 

LỜI KẾT 
Khi nhìn qua những thành quả và cách cai trị của 

hoàng đế A-dục từ 23 thế kỷ trước, thì chúng ta hôm nay, 
với nhiều hiểu biết và nhiều kinh nghiệm hơn, hãy thử 
suy tư và so sánh xem sao về những gì mà chúng ta gọi là 
sự tiến bộ của lịch sử con người trong các xã hội hiện đại. 

Tôn giáo và chính trị đã tạo ra một sự tương quan khá 
chặt chẽ trong suốt lịch sử nhân loại từ khi các tổ chức xã 
hội và quốc gia được hình thành. Đúng hơn thì phải nói là 
khái niệm về tôn giáo dù còn mơ hồ nhưng đã phát sinh 
trước chính trị rất lâu, từ lúc con người còn bán khai, sống 
thành từng nhóm trước khi được tổ chức thành bộ tộc, và 
sau đó định cư thành làng mạc và phân định ranh giới để 
tạo thành “quốc gia”. Trong lịch sử cận đại thì mối tương 
quan giữa tôn giáo và chính trị đôi khi bị phá vỡ vì có sự 
tranh giành quyền lực lẫn nhau hoặc vì chủ trương cho 
rằng tôn giáo là một trở ngại cho sự tiến bộ xã hội. 

Khái niệm “thế tục” (laïc, laïcité, laique) là một khái niệm 
khá đặc thù của nước Pháp và dân tộc Pháp. Chữ laïc phát 
sinh vào thế kỷ XIII từ tiếng La-tinh là laicus, có nghĩa là 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

280

chung, thuộc dân gian hay dân chúng (laos), chữ lacus bắt 
nguồn từ tiếng Hy Lạp là laikos có cùng ý nghĩa như vừa 
kể. Thật sự chữ “thế tục” lúc bấy giờ ít người biết đến, đó 
là một từ khá đặc thù do nhà thờ Thiên chúa giáo đặt ra để 
vạch một biên giới phân biệt giữa hàng giáo sĩ nắm trọng 
trách lãnh đạo và những người cùng đạo nhưng thuộc vào 
khối dân gian, trong đó kể cả những người cầm quyền dân 
sự tức vương quyền. Nếu muốn nhìn thấy sự tranh chấp về 
quyền lực xưa hơn nữa thì cũng có thể đơn cử một sự kiện 
khác là vào thế kỷ V, giáo hoàng Gélase I viết một bức thư 
cho hoàng đế Anastase của xứ Ba-tư (Perse) để giải thích 
và cảnh giác vị hoàng đế này về sự phân quyền như sau: 
quyền lực tạm thời tức vương quyền phải phục tùng uy lực 
tâm linh tức thần quyền. Bức thư này báo hiệu sự ra đời về 
sau này của chủ thuyết hai thanh kiếm (théorie de deux 
glaives) do giáo hoàng Boniface VIII chủ xướng vào thế 
kỷ XIII, một thanh kiếm tượng trưng cho vương quyền và 
một thanh kiếm tượng trưng cho thần quyền. Hai quyền 
lực vừa chống đối nhau lại vừa nương tựa vào nhau để 
củng cố vị thế của mình. 

Mãi cho đến thời cận đại tức vào cuối thế kỷ XVIII và 
nhất là từ đầu thế kỷ XIX, một khuynh hướng mới được 
hình thành trong xã hội Pháp, đó là phong trào cách mạng 
chống lại cả vương quyền lẫn thần quyền. Chữ “thế tục” 
(laïc) cũng theo đó mà thay đổi ý nghĩa và chỉ thành phần 
dân chúng đứng hẳn ra bên ngoài tôn giáo và chống lại 
ảnh hưởng của tôn giáo trong các lãnh vực sinh hoạt quốc 
gia. Một đạo luật hết sức quan trọng do quốc hội Pháp biểu 
quyết ngày 9 tháng 9 năm 1905 tách rời nhà thờ ra khỏi 
chính trị. Hơn nửa thế kỷ sau, bản Hiến pháp 1959 mở 
đầu bằng một câu như sau: “Nước Pháp là một nước Cộng 
hòa thế tục.” (“La France est une République laïque”). 

Việc tách rời tôn giáo ra khỏi chính trị vào các thế kỷ 
XIX và XX đã làm cho hầu hết mọi người thở phào và xem 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

281

đó là một tiến bộ vượt bực của các xã hội Tây phương. Tuy 
nhiên, dưới một khía cạnh khác hay một góc nhìn khác 
người ta cũng nhận thấy rằng sự kiện tách rời đó trùng hợp 
với sự suy sụp thảm hại đã xảy ra cho phía thần quyền, 
và phía bên kia tức là khối “thế tục”, đại diện bởi những 
thể chế chính trị phi tôn giáo cũng không khá hơn gì. Mặc 
dù cực kỳ hùng mạnh trên phương diện quân sự và kinh 
tế, nhưng các xã hội ấy đã đánh mất “linh hồn” của mình 
và trở nên bất định hướng, thiếu một lý tưởng cao đẹp, tự 
đánh mất những giá trị đạo đức, nhân phẩm và công lý do 
chính mình đề cao và cổ súy. Dưới áp lực của sự phát triển 
kinh tế và những giá trị vật chất, một quốc gia hùng mạnh 
và dư thừa vẫn có thể khom mình chịu nhục để tìm kiếm 
thêm thị trường, bất chấp công lý, nhân quyền và lẽ phải, 
đôi khi còn tệ hại hơn thế nữa là thực thi những âm mưu 
đen tối để lũng đoạn một số quốc gia yếu kém trong mục 
đích củng cố vị thế và quyền lợi của mình. 

Ngoài ra, trong thế kỷ XX, người ta cũng thấy có một số 
quốc gia trên thế giới chủ trương cho rằng sức mạnh thần 
quyền là một trở ngại cho sự tiến bộ xã hội, vì thế cần phải 
loại bỏ tôn giáo trong xã hội. Thực tế đã chứng minh cho 
thấy đấy là một sự phiêu lưu hết sức ngây thơ và thiển 
cận. Nếu lật lại lịch sử Phật giáo Trung Hoa suốt trong 
hai mươi thế kỷ thì chúng ta sẽ thấy Phật giáo đã mang 
lại những lợi ích thiết thực, tức là đạo đức cho đời sống dân 
gian và cho cả phía vương quyền, và hơn thế nữa đã mở 
thêm một chiều sâu cho nền văn hóa Trung Hoa. Vương 
quyền Trung quốc trong suốt gần hai mươi thế kỷ đã biết 
khai thác những giá trị đạo đức và nền tư tưởng thâm sâu 
đó của Phật giáo. Tuy nhiên, sự phát triển của Phật giáo 
trên đất nước Trung Hoa không phải là một sự kiện hiển 
nhiên và dễ dàng. Nhiều lần Phật giáo đã bị ngược đãi và 
gần như biến mất. Hai nền văn hóa Ấn Độ và Trung Hoa 
hoàn toàn khác biệt nhau, hơn nữa khi Phật giáo truyền 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

282

sang Trung quốc thì Lão giáo và Khổng giáo là những 
truyền thống đã ăn sâu từ trước trong xã hội Trung Hoa. 
Sự phát triển của Phật giáo ở Trung quốc là nhờ vào nền 
tảng rộng lớn và vững chắc của đạo đức và chiều sâu của 
những tư tưởng triết học. Lòng từ bi của Phật giáo vượt 
hẳn lên trên những giá trị đạo đức kỳ thị nhắm vào mục 
đích an bài xã hội và củng cố vương quyền của Khổng giáo, 
sự giải thoát của Phật giáo cũng đi xa hơn những phương 
thuốc trường sinh và các cách tu tiên của Lão giáo. Hầu 
hết các vua chúa Trung Hoa trong quá khứ đã nhìn thấy 
và khai thác sức mạnh đó của tín ngưỡng Phật giáo. 

Chỉ cần lật ra vài trang đầu tiên của lịch sử Phật giáo 
trên đất nước Trung Hoa, chúng ta cũng sẽ tìm thấy vô số 
giai thoại ca ngợi những vị đế vương. Phật giáo truyền vào 
Trung quốc vào giữa thế kỷ I dưới triều đại của Hán Minh 
Đế triều Đông Hán, vậy xin trích dẫn một đoạn trong các 
truyền thuyết liên quan đến Hán Minh Đế như sau: 

“...Một đêm, Hán Minh Đế mơ thấy một vị thần cao 
hai trượng, toàn thân phủ một lớp vàng lóng lánh... 
Ngài bay đến trước đại điện trong Vương Cung... Ngày 
hôm sau ngài lại mơ thấy vị thần này, lập tức ngài đi 
hỏi quần thần... Có một vị tên là Sát Âm, là một người 
học sâu biết rộng... liền trả lời rằng: “Thần nghe nói ở 
nước Thiên Trúc phương Tây có một vị đắc đạo, được 
mọi người tôn xưng là Phật, ngài có thể bay một cách 
nhẹ nhàng...” Lập tức Hán Minh đế sai một sứ giả tên 
là Trương Khiên cùng quan Vũ Lâm.... đến ngay Tây 
phương cầu Phật pháp.”1 (Trích trong quyển Các đế 

1	 Tác giả sách này có lẽ đã dựa vào bài tựa kinh Tứ thập nhị chương để 
nêu lại những thông tin này. Tuy nhiên, thông tin ở đây hoàn toàn không 
chính xác về niên đại, vì Bác Vọng Hầu Trương Khiên (博望侯張騫), 
sống vào khoảng 164-114 TCN, trước Hán Minh Đế (28-75) khoảng 
gần hai thế kỷ. Ngoài ra tên của Sái Âm (蔡愔) bị nhầm thành Sát Âm, 
cũng có thể do bản Việt dịch ghi sai. Chúng tôi đã sửa lại. (Chú thích 
của BBT)



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

283

vương Phật giáo, tác giả Vương Chí Bình, bản dịch 
Đào Nam Thắng). 

Theo các học giả Tây phương thì các nhà sư đầu tiên 
đến Trung quốc giảng Pháp vào giữa thế kỷ I là những 
người thuộc Tây vực, tức vùng Tân Cương và vùng Cận 
Đông ngày nay, không phải là người Ấn Độ như trong các 
tư liệu Trung quốc, hơn nữa việc giảng Pháp cho người 
dân Trung Hoa đã thấm nhuần Khổng giáo và Lão giáo 
không phải là một chuyện dễ dàng. Những huyền thoại 
như vừa trích dẫn trên đây có chủ đích tự lập công của 
Hán Minh đế. Phương pháp cai trị của thời cổ đại và quân 
chủ nói chung thường dựa vào sự thuyết phục và hàng 
quan lại phải tự làm gương cho dân chúng. Phương pháp 
đó tương đương với những gì mà thuật ngữ ngày nay gọi 
là tuyên truyền. 

Hoàng đế A-dục cũng đã sử dụng cách cai trị ấy tức là 
cách thuyết phục và làm gương cho dân chúng bằng những 
“sản phẩm tuyên truyền” gồm có những sự tích, những câu 
chuyện nêu lên những tấm gương từ bi, hiếu thảo, hy sinh 
và đạo đức. Những sự tích hay những câu chuyện ấy gọi 
chung là avadana, nhưng nếu nhân vật chính trong câu 
chuyện là hoàng đế A-dục thì gọi là Azokavadana. Ngay cả 
tập sách kể lại những câu chuyện về Tiền thân Đức Phật 
(Bản sinh kinh - Jataka) cũng rất có thể được trước tác 
trong mục đích này. 

Cũng xin minh chứng là Bản sinh kinh tuy gọi là kinh 
và thuộc vào Tam tạng kinh điển, nhưng không phải là 
những lời thuyết giảng của Đức Phật, và tập truyện này 
có lẽ đã được trước tác vào khoảng thế kỷ IV trước Tây 
lịch. Những câu chuyện đạo đức từ nghìn xưa mà hôm 
nay khi đọc lại chúng ta vẫn thấy còn có một chút gì lưu 
luyến, trái lại những sản phẩm tuyên truyền ngày nay có 
khi sang ngày hôm sau đã lỗi thời. Đấy là chưa nói đến 
những sự lường gạt, dối trá, nhồi sọ và khích động làm cho 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

284

con người trở nên điên rồ, ôm bom tự sát để giết hại thêm 
nhiều người khác. 

Khi đem so sánh sự tuyên truyền ngày nay với cách 
thuyết phục và làm gương của hoàng đế A-dục, thì người 
ta sẽ thấy ngay sự khác biệt và sẽ phải công nhận hoàng 
đế A-dục là một nhà lãnh đạo có thực tài, đã tạo ra một 
mối tương giao cân bằng giữa tôn giáo và chính trị. Sự 
thành công đó không phải hoàn toàn nhờ vào những câu 
chuyện đạo đức và sự thuyết phục, tức là tuyên truyền, mà 
còn nhờ vào sự ngay thật, lòng từ tâm và tác phong đạo 
đức của chính ông. 

Phật giáo là một lối sống, một phương pháp suy nghĩ 
và nhận biết thật tướng của những hiện tượng trong vũ 
trụ này. Tất cả những thứ ấy, từ lối sống và cách suy nghĩ 
cũng như cách cảm nhận về mọi biến cố trong vũ trụ vượt 
xa hơn và cao hơn mọi khái niệm về chính trị. Đức Phật đi 
chân đất, hai tay ôm bình bát để làm gương cho các đệ tử 
của Ngài, và đồng thời tạo ra cho họ một lối sống. Lối sống 
đó không đứng lên trên, cũng không đứng vào trung tâm 
mà chỉ đứng bên cạnh hay bên ngoài xã hội này mà thôi. 
Chủ đích và mối quan tâm hàng đầu của lối sống đó là tìm 
hiểu sự vận hành của tâm thức trước mọi hiện tượng để 
phân tích và phá vỡ mọi tổng thể, tháo gỡ mọi kết nối giả 
tạo của trí tưởng tượng, đánh tan những chập chờn của ảo 
giác. Chủ đích đó và mối quan tâm đó không giống những 
chủ trương của sinh hoạt chính trị. 

Các chủ thuyết chính trị thường so sánh một quốc gia, 
hay một xã hội với một cơ cấu to lớn, một “cá nhân tập thể” 
trong đó mỗi con người biến thành những bộ phận đơn vị, 
kết hợp lại để tạo ra một “cá thể khổng lồ”. Quá trình suy 
luận của Phật giáo thì đi ngược hẳn lại khái niệm đó và 
hướng về một chiều đối nghịch bằng cách sử dụng con dao 
trí tuệ (prajna) để chia cắt cá thể con người thành cơ quan, 
tế bào và sau cùng là không gian trống không giữa những 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

285

hạt nguyên tử. “Cái tôi” chỉ là một danh xưng vì dưới lưỡi 
dao của trí tuệ người ta không tìm thấy nó. Vì thế cơ cấu 
quốc gia hay một tập thể xã hội gồm vô số những “cái tôi” 
mà người ta lầm tưởng là một thực thể vững chắc thật ra 
chỉ là những chuyển động của ảo giác, những bóng ma mà 
những người làm chính trị không ngừng chạy theo để đuổi 
bắt, và chắc chắn là không bao giờ họ nắm bắt được, vì ảo 
giác này chưa kịp chấm dứt thì ảo giác khác đã sinh ra. 
Vì thế đối với một người tu tập thì “nói chuyện chính trị” 
không có nghĩa gì cả. Những lời kêu gọi và hô hào, những 
chương trình, những thành quả, những mục tiêu... đều 
hoàn toàn rỗng tuếch đối với họ. 

Phật giáo không tìm cách kết nạp cho nhiều thêm, 
mạnh thêm, mà chỉ phân tích mọi hiện tượng cho đến chỗ 
trống không giữa những hạt nguyên tử đang chuyển động, 
để tự đồng hóa với mọi con người, với nhân loại và tất cả 
chúng sinh trong muôn ngàn thế giới. Trong khi đó chính 
trị thì phân biệt và dừng lại trong các giai cấp con người, 
kết nạp và tổ chức đảng phái, phân định lãnh thổ quốc gia 
để kình chống và gây hấn với nhau. 

Tuy nhiên theo một hướng nhìn khác, chúng ta cũng 
cần phải hiểu rằng đối với Phật giáo một cá thể con người 
không phải chỉ là sự cấu hợp hỗn độn và ngẫu nhiên của 
các mô cơ thể, của những tế bào và những hạt nguyên 
tử. Cái tổng thể cấu hợp đó là hậu quả của nhiều nguyên 
nhân và điều kiện, hàm chứa bản năng, giác cảm và những 
xu hướng giúp cho nó biết cảm nhận và bám víu. Sự cảm 
nhận và bám víu tạo ra ảo giác của một “cái tôi” hay một 
“cái ngã” tự tại, trường tồn và bất biến, làm nguồn gốc 
phát sinh ra khổ đau. Cái không gian trống không liên 
kết các hạt nguyên tử không khổ đau, cái tổng thể ảo giác 
luôn luôn chuyển động của một thể chế quốc gia hay xã hội 
cũng không khổ đau, nhưng từng cá thể con người tạo ra 
các cơ cấu khổng lồ đó phải trực tiếp gánh chịu khổ đau. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

286

Đến đây chúng ta hãy thử mượn thí dụ về một sợi dây 
thừng của Thế thân (Vasubanhu), một luận sư thuộc thế 
kỷ IV của Đại học Na-lan-đà, nêu lên trong tập A-tì-đạt-
ma câu-xá luận (Abhidharmakosa) của ông như sau: “Sợi 
dây thừng gồm vô số những cọng xơ dừa bện chặt vào 
nhau, nếu đem tháo rời từng cọng xơ dừa thì nó sẽ làm 
mất đi chiều dài và sức bền chặt của một sợi dây thừng. 
Nhất định mỗi cọng xơ dừa không thể dùng để kéo một 
chiếc xe hay cột một con trâu, sự tương quan giữa cá thể 
con người đối với một cơ cấu xã hội hay một cộng đồng quốc 
gia cũng giống như sự tương quan giữa những cọng xơ dừa 
và sợi dây thừng.” 

Tuy nhiên, dù là mỗi cọng xơ dừa hay toàn thể sợi dây 
thừng thì cả hai cũng đều là những tổng thể cấu hợp, chỉ 
có sự khác biệt là hai tổng thể ấy ở vào hai cấp bậc cấu hợp 
khác nhau và hàm chứa những chức năng khác nhau. Khi 
một cá thể con người tự nhận diện và đồng hóa mình với 
một tổng thể xã hội hay một cộng đồng quốc gia thì cũng 
sẽ tự động cảm nhận được vị trí và chức năng tập thể của 
cái xã hội ấy hay quốc gia ấy. 

Phật giáo nêu lên bốn nguyên tắc nòng cốt mà tất cả 
các tông phái và học phái đều tán đồng và chấp nhận, bốn 
nguyên tắc ấy gọi là bốn dấu ấn, trong số đó thì dấu ấn 
thứ nhất là: tất cả mọi hiện tượng cấu hợp đều vô thường; 
và dấu ấn thứ hai là: tất cả những gì hư cấu (hay giả hợp) 
đều là khổ đau. 

Vì thế nếu đã tự đồng hóa với tổng thể xã hội thì mỗi cá 
thể con người phải gánh chịu hai thứ khổ đau: khổ đau của 
chính mình và khổ đau của “cá nhân tập thể”, tức xã hội 
hay quốc gia. Hai thứ khổ đau đó có thể xem như hậu quả 
phát sinh từ biệt nghiệp và cộng nghiệp của mỗi con người. 

Nếu những khổ đau tập thể của một cộng đồng xã hội 
hay một quốc gia là một sự thực, thì nhất định những khổ 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

287

đau đó phải có một nguyên nhân, nếu có một nguyên nhân 
làm phát sinh ra khổ đau thì dù cho khổ đau đó có rộng lớn 
đến đâu đi nữa thì vẫn có thể làm cho nó chấm dứt được. 
Đức Phật đã thuyết giảng cho chúng ta con đường đưa đến 
chấm dứt khổ đau. Tuy nhiên, nếu có một thứ khổ đau tập 
thể thì nhất định nó phải phát sinh từ một nguyên nhân 
nào đó, cái nguyên nhân ấy chính là cái vô minh tập thể. 

Hoang Phong 

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hoang Phong

- Tên thật là Nguyễn Đức Tiến, bút hiệu Hoang 
Phong.

- Sinh năm 1939, về hưu năm 1999.

- Hội viên Hội Thiền Học Quốc tế AZI (Association 
Zen Internationale).

- Cựu Giảng sư Đại học Khoa Học Saigon.

- Cựu Địa chất gia và Kỹ sư tầm khảo công ty dầu 
khí TOTAL.

- Tiến sĩ Khoa học.

Hiện đang sống tại Pháp Quốc.

Email: ndt.ductien@gmail.com



288

Phụ bản 11: Tướng tốt Đức Phật - Photo Lương Nguyên Hiền

(Ảnh chụp tại Chaukhtatgyi Buddha Temple, Yangon, Myanmar)



289

Thích Phước An

TUỆ TRUNG THƯỢNG SĨ, KẺ RONG CHƠI 
GIỮA SỐNG VÀ CHẾT

I.
Tại sao lại phải từ chối sự bao la của bể cả, để chấp 

nhận thế giới hoang vu heo hút của núi rừng.
Quốc vương đức trạch khoan như hải,
Tùy phận ta ta thủy thảo xuân
Ơn đức quốc vương như bể cả.
Nhưng xin cứ tùy phận với chút ít cỏ nước mùa xuân.
Con đường đi lên, bao giờ cũng chông chênh và đầy 

hiểm nguy. Người đi phải tự mình vượt qua biết bao là núi 
non, đồi đỉnh, thì mới uống được ngụm nước đầu nguồn. 
Và chỉ tại nơi đó thôi, con người mới được hoàn toàn tự do 
ngắm cỏ nước mùa xuân:

偶向溈山得弟鄰，
荒蕪甘作放牛人。
國王德澤寬如海，
隨分些些水草春。

Ngẫu hướng Quy sơn đắc đệ lân
Hoang vu cam tác phóng ngưu nhân
Quốc vương đức trạch khoan như hải
Tùy phận ta ta thủy thảo xuân.

(Phóng Ngưu)



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

290

Quy Sơn xóm nọ bỗng quay về
Cam phận chăn trâu chốn nội hoang
Ơn đức quốc vương như bể cả
Riêng vui cỏ suối với hoa ngàn.
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)
Các sử liệu còn để lại, cho chúng ta biết rất ít về cuộc 

đời và con người của Tuệ Trung Thượng Sĩ. Ngay cả việc 
một số người viết, đã lầm lẫn từ người anh cả, xuống làm 
con của Hưng Ðạo Vương Trần Quốc Tuấn, chỉ chừng ấy 
thôi, cũng khiến cho con người của ông, vốn đã độc đáo, lại 
càng độc đáo hơn nữa đối với chúng ta.

Có lẽ, cũng như đa số các Vương hầu thân tín khác của 
nhà Trần, Ông cũng đã từng trực tiếp tham gia các cuộc 
kháng chiến đánh đuổi quân Nguyên xâm lược. Nhưng khi 
chiến thắng rồi, nghĩa là đất nước trở lại thanh bình, thì 
hành tung của ông không được nhắc đến nữa.

Ðây là một sự thiếu sót tư liệu bình thường? Hay là, 
chúng ta nên xếp Tuệ Trung Thượng Sĩ vào đội ngũ của 
những con người ngoại lệ? Những con người đi và muốn 
xóa sạch vết chân của chính mình?

Khi một dân tộc hay một cá nhân quá khát khao đi tìm 
thanh bình cho đời sống nội tâm của mình, thì chắc chắn 
vấn đề lịch sử không bao giờ được họ bận tâm đến. Như Ấn 
Ðộ chẳng hạn, có một nền văn minh lớn nhất vào thời cổ, 
vậy mà không có một sử gia tầm cỡ Tư Mã Thiên (Trung 
Quốc), Hérodote Thucydie (Hi Lạp), Plutarque hay Tacite 
(La Mã), vì họ chỉ muốn giải thoát thân phận bi thảm của 
chính họ ra khỏi ngục tù của thời gian thôi. Ðối tượng suy 
tư của họ cũng cao ngất như dãy Hi-Mã-Lạp-Sơn quanh 
năm bao phủ đầy tuyết trắng kia. Và Lão Tử của Trung 
Hoa nữa, vì khinh bỉ tư cách đê tiện của một số quan lại và 
xã hội mình đang sống, nên đã quyết tâm đi ẩn dật. Nếu 
không có Doãn Hỉ, thì chúng ta đã không có bộ Ðạo Ðức 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

291

Kinh. Ðây là sự cống hiến lớn lao vào nền văn minh triết 
của nhân loại. Nhưng điều khôi hài là, những kẻ xem lịch 
sử như một trò đùa đó, thì chính họ lại đóng một vai trò 
lớn lao trong sự phát triển của lịch sử tư tưởng con người.

Chúng ta có thể tưởng tượng được như thế này: thế giới 
sẽ đen tối biết là bao, nếu xưa kia, không có những con 
người dám từ bỏ những thú vui vật dục tầm thường, đi vào 
rừng sâu, để tìm kiếm một thú vui khác, một thú vui mà 
chung cục, sẽ không gây tai hại và chết chóc cho bất cứ ai 
trên đời này. Dường như, nền văn minh của thế giới hiện 
tại quá lạnh lùng, lạnh lùng đến độ gần như tàn nhẫn. Có 
lẽ chính vì thế mà những con người của Thế giới ngày hôm 
nay, đang khát khao hơn bao giờ hết, một chút thi vị của 
người Ðông Phương xa xưa.

Không còn nghi ngờ gì nữa, Tuệ Trung Thượng Sĩ thuộc 
vào đội ngũ của những con người ngoại lệ ấy.

Trong bài Dưỡng Chân (Nuôi Dưỡng Chân Tánh). Ông 
đã từ chối tham dự vào trò chơi của con người trên sân 
khấu cuộc đời, và chỉ chấp nhận nhập cuộc vào trò chơi lớn 
lao hơn, trò chơi cùng tạo vật trong vũ trụ.

衰颯形骸豈足云，
非關老鶴避雞群。
千青萬翠迷鄉國，
海角天頭是養真。

Suy táp hình hài khởi túc vân
Phi quan lão hạc tị kê quần
Thiên thanh vạn thúy mê hương quốc
Hải giác thiên đầu thị dưỡng chân
(Dưỡng Chân)

Hình hài suy yếu đâu phải là chuyện đáng bàn
Cũng không phải chuyện chim hạc lánh đàn gà



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

292

Nghìn màu xanh, muôn vẻ thúy tràn ngập làng nước
Góc bể bên trời là nơi nuôi dưỡng chân tánh của ta.
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)
Tại nơi góc bể chân trời ấy, con người có thể dong thuyền 

ra khơi, say sưa ngây ngất với một mùa thu vừa chớm dậy 
và lắng nghe niềm im lặng của đất trời mênh mông:

江湖自適
小艇長江蕩漾浮，
悠揚棹撥過灘頭。
一聲何處新來雁，
陟覺秋風徧十洲。

Tiểu đỉnh trường giang đãng dạng phù
Du dương trạo bát quá than đầu
Nhất thanh hà xứ tân lai nhạn
Trắc giác thu phong biến thập châu.
(Giang Hồ Tự Thích)
Sông dài, thuyền nhỏ nổi lênh đênh
Cất mái chèo qua đoạn thác ghềnh
Một tiếng nhạn trời đâu vẳng đến
Gió thu như đã dậy mênh mông.
(Ðào Phương Bình dịch)
Dường như có một nỗi khát khao về tự do và cái đẹp cứ 

trào vọt ra từ cõi thơ của Tuệ Trung Thượng Sĩ. Chỉ có cái 
đề được chọn là: Vui thích giang hồ (Giang Hồ Tự Thích) 
thôi, cũng đã nói lên hết tất cả nỗi khát khao ấy.

Nhưng những ai dám cùng với Tuệ Trung Thượng Sĩ 
“cất mái chèo qua đoạn thác ghềnh” để đến được bến bờ 
của tự do ấy? Dĩ nhiên, chỉ những người đã nhận chân 
được rằng, cuộc đời mà hiện mình đang sống đây, chẳng 
có một ý nghĩa gì cả, nhưng chỉ lặp đi lặp lại trong nhàm 
chán và vô vị. Bởi vậy, đã đến lúc phải từ bỏ mà lên đường 
tìm kiếm một hương vị khác cho cuộc đời.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

293

Còn những người sống chỉ biết hưởng thụ, lúc nào cũng 
chờ có dịp tốt là kiếm quyền lợi về cho bản thân mình, 
những người trong một bài thơ Tuệ Trung Thượng Sĩ đã 
gọi là bọn “cháy đầu bỏng trán” (焦頭爛額 - tiêu đầu lạn 
ngạch), những người như vậy làm sao biết đến chân trời 
đó. Vì chân trời ấy, chỉ để cho những con người xuất chúng, 
những con người đầy nghị lực bước đi mà thôi:

照身 
焦頭爛額被金袍，
五七年間是廠槽。
縱也超群兼拔萃，
一回放下一回高。

Tiêu đầu lạn ngạch bị kim bào
Ngũ thất niên gian thị xưởng tào
Túng dã siêu quần kiêm bạt tụy
Nhất hồi phóng hạ nhất hồi cao.
(Chiếu Thân)
Cháy đầu bỏng trán, thì được mặc áo bào vàng
Còn mình năm bảy năm nay vẫn ở nơi xay giã
Nếu là bậc siêu quần xuất chúng
Thì cứ một lần hạ xuống lại một lần lên cao.
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)
Có nên xem hai câu: “Túng dã siêu quần kiêm bạt tụy, 

Nhất hồi phóng hạ nhất hồi cao” như là kinh Nhật Tụng, 
mà ta phải trì tụng mỗi ngày để xem có còn sợ hãi sự thất 
bại trước cuộc đời nữa không?

II.
Khi ta nhìn một đóa hoa đang nở rộ, hay thỉnh thoảng 

đứng trên đồi cao nhìn vạt nắng mong manh cuối cùng của 
buổi chiều tà. Những lúc như vậy, dường như tâm hồn ta 
như có một nỗi bất an. Vì có lẽ, ta trực nhận được rằng, cái 
đẹp này rất mong manh, thoáng chốc, và chẳng bao lâu 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

294

nữa, nó sẽ tan biến ngay lập tức. Như vậy, con người nên 
đi tìm cái đẹp ở đâu? Nơi nào mới không có sự tàn phai?

Là một nhà thơ của Phật giáo Thiền Tông, Tuệ Trung 
Thượng Sĩ khuyên ta nên trở về tìm kiếm cái đẹp ngay 
bên trong, chứ đừng tìm bên ngoài. Nếu ngày nào ta vẫn 
cứ tiếp tục lang thang đi tìm bên ngoài, thì ngày đó ta vẫn 
chỉ gặp toàn thất vọng và đau khổ mà thôi.

Trong ta có một suối nguồn sâu thẳm, nếu ta biết khai 
phá một cách kiên trì, thì một lúc nào đó, hàng vạn đóa 
hoa sẽ bừng nở lên giữa mùa xuân bất tận:

示學 

學者紛紛不奈何，

徒將瓴甋苦相磨。

報君休倚他門戶，

一點春光處處花。

Học giả phân phân bất nại hà
Đồ tương linh đích khổ tương ma
Báo quân hưu ỷ tha môn hộ
Nhất điểm xuân quang xứ xứ hoa.
(Thị Học)
Học đạo mênh mông ai có hay
Gạch đem mài gạch, nhọc nhằn thay!
Cửa người anh hãy thôi nương tựa
Một ánh xuân về hoa đó đây!
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)
Nhưng không phải Tuệ Trung Thượng Sĩ chỉ là một 

nhà thơ ngồi tưởng tượng ra cái đẹp đó rồi viết thành thơ 
đâu, nhưng Người còn là một hành giả nữa, nghĩa là đã 
từng trực nhận cái đẹp vời vợi đó, bằng chính kinh nghiệm 
bản thân mình:



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

295

偶作 
堂中端座寂無言，
閑看崑崙一縷煙。

Ðường trung đoan tọa tịch vô ngôn
Nhàn khán Côn Luân nhất lũ yên.
(Ngẫu Tác)
Ngồi ngay ngắn giữa nhà lặng lẽ không nói
Thảnh thơi nhìn một tia khói trên núi Côn Luân
(Huệ Chi dịch)
Ngồi thảnh thơi nhìn một tia khói trên núi Côn Luân 

là gì? Có phải chính đó là giây phút mà nói theo thuật ngữ 
của Thiền là ngộ (Satori) đó không? Giây phút đó rất quan 
trọng, vì nó làm sụp đổ tất cả trật tự cũ, và cánh cửa vô 
hạn đã được mở tung:

脫世 
翻身一擲出焚籠，
萬事都盧入眼空。
三界茫茫心了了，
月華西沒日升東。

Phiên thân nhất trịch xuất phần lung
Vạn sự đô lô nhập nhãn không
Tam giới mang mang tâm liễu liễu
Nguyệt hoa tây một nhật thăng Ðông.
(Thoát thế)
Vươn mình một cái vượt ra khỏi lồng
Muôn việc đều như trò chơi, 
vào mắt cũng thành hư không
Tam giới mênh mông cõi lòng sáng rõ
Bóng trăng chìm xuống phương tây,
Mặt trời mọc ở phương đông.
(Đào Phương Bình dịch)



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

296

III.
Thiền, cần thực nghiệm, có nghĩa là ta phải nắm bắt 

thực tại trong đôi bàn tay trần của mình, nên từ chối vai 
trò của văn tự “Giáo ngoại biệt truyền, bất lập văn tự.” 
Nhưng vì là một nhà thơ và tư tưởng gia của Thiền, nên 
Tuệ Trung Thượng Sĩ vẫn phải sử dụng đến phương tiện 
của ngôn ngữ. Nhưng ngôn ngữ có một giới hạn nhất định 
của nó trong việc diễn đạt thực tại.

Có một bài thơ hơi khó hiểu, nhưng ta cũng có thể đoán 
được rằng, Tuệ Trung Thượng Sĩ đã rất phân vân khi ông 
phải phát biểu cái mà đáng lý ra nên im lặng:

題精舍 
踏著關頭未剎那，
縱橫放語札伽陀。
年來筆嘴無端甚，
三界如來不奈何。

Ðạp trước quan đầu vị sát-na
Tung hoành phóng ngữ trát già-đà
Niên lai bút chủy vô đoan thậm
Tam giới Như Lai bất nại hà.
(Đề Tịnh Xá)
Giẫm chân tới đầu cổng chùa chưa được giây lát,
Buông lời dọc ngang viết nên bài kệ
Năm gần đây, ngòi bút bỗng trở nên hờ hững
Như Lai ở ba giới cũng chả biết làm thế nào!
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)
Thế nhưng đã để lại văn tự, thì tất nhiên phải có giải 

thích mà giải thích thì phải có sai lạc, đó là chuyện bình 
thường. Nhưng có những trường hợp mà ta bị bắt buộc 
phải nghĩ là đã có cố ý giải thích sai lạc.

Chẳng hạn, gần đây có một số bài viết cho rằng, Tuệ 
Trung Thượng Sĩ đã chủ trương không cần ngồi Thiền, 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

297

cũng chẳng cần niệm Phật, vì đã có thơ trích để chứng 
minh cho lý luận trên:

自是倦時心自息，
不關攝念不關禪。

Tự thị quyện thời tâm tự tức
Bất quan nhiếp niệm bất quan thiền.
(偶作 - Ngẫu tác)
Khi nào mỏi mệt thì tâm tự tắt
Chẳng cần niệm Phật, chẳng ngồi Thiền.
Hay táo bạo hơn, bác bỏ hẳn việc trì giới và nhẫn nhục:
持戒兼忍辱，
招罪不招福。
欲知無罪福，
非持戒忍辱。

Trì giới kiêm nhẫn nhục
Chiêu tội bất chiêu phúc
Dục tri vô tội phúc
Phi trì giới nhẫn nhục.
Trì giới và nhẫn nhục,
Chỉ chuốc tội chứ không chuốc phước.
Muốn biết không tội phước,
Thì đừng trì giới nhẫn nhục.
(Huệ Chi dịch)
Chúng ta phải hiểu rằng, đây là ngôn ngữ của người 

đã đứng trên đỉnh núi cao. Nhưng chúng ta, những người 
còn ở dưới chân núi, mà vẫn cố ý lặp lại như vậy, thì đó chỉ 
là đại ngôn mà thôi, và nên biết rằng, phá chấp nhiều khi 
cũng rất nguy hiểm, nó dễ bị lợi dụng để biện minh cho 
hành động “bậy bạ” của mình vậy.

Tuệ Trung Thượng Sĩ đã rất ý thức được điều nguy hại 
này, nên khi đọc cho Trần Nhân Tông nghe xong bài kệ ấy, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

298

Người đã cẩn thận căn dặn: “勿示非人 - Vật thị phi nhân.” 
(Chớ có bảo cho người không ra gì!)

Như vậy, chỉ có nhân cách của con người mới chứng 
minh cho lời nói của mình là đúng hay sai. Nhân cách của 
Tuệ Trung Thượng Sĩ như thế nào? Có phải nhân cách đó 
đã chấn động tâm hồn của Trần Nhân Tông không? Cái 
gì đã khiến ông phải thốt lên: “我知上士門風高峭 - Ngã tri 
Thượng Sĩ môn phong cao tiếu.” (Vì vậy, ta biết môn phong 
của Thượng Sĩ thật là siêu việt.) 

Tại sao một ông vua đã từng ăn chay từ hồi còn nhỏ, 
vậy mà phải ca ngợi một người đang ăn thịt cá là “siêu 
việt”. Có lẽ, đây là điều chúng ta nên suy nghĩ vậy.

IV.
一曲無生唱了時，
擔橫篳栗故鄉歸。

Nhất khúc vô sinh xướng liễu thì
Ðảm hoành tất lật cố hương quy.
Vừa lúc “vô sinh” dứt khúc ca
Cầm ngang ống sáo lại quê nhà.
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)
Đó là lời hát ca của người vừa tìm lại được tự do nơi quê 

nhà. Nhưng con người ấy, vẫn phải tiếp tục sống như bao 
nhiêu người thường tình khác trên thế gian này. Bởi vậy 
nên:

躶國欣然便脫衣，
禮非亡也俗隨宜。

Khỏa quốc hân nhiên tiện thoát y
Lễ phi vong dã, tục tùy nghi.
Ðến xứ cởi trần cứ vui vẻ mà bỏ áo
Không phải là quên lễ, chỉ tùy theo thói tục mà thôi.
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

299

Nhưng điều quan trọng nhất trong thái độ chấp nhận 
đời sống, mà bên ngoài có vẻ như tầm thường ấy vẫn là, 
cũng chỉ vì tình thương vô hạn đối với người đồng loại mà 
thôi.

Trong suốt bài thơ “Vật Bất Năng Dung”, ta nghe ra 
được nỗi đau khổ vô cùng của Tuệ Trung Thượng Sĩ. Ông 
đau khổ, không phải cho chính mình, mà đau khổ vì biết 
được rằng, mình đang gánh lên vai tất cả sự ngu xuẩn của 
con người:

金穿禿嫗為懸杙，
明鏡盲人作蓋卮。
玉操入琴牛不聽，
花粧瓔珞象何知。
吁嗟一曲玄中妙，
合把黃金鑄子期。

Kim xuyên ngốc ẩu vi huyền dặc
Minh kính manh nhân tác cái chi
Ngọc tháo nhập cầm ngưu bất thính
Hoa trang anh lạc tượng hà tri
Hu ta nhất khúc huyền trung diệu
Hợp bả hoàng kim chú Tử Kỳ.
Chiếc thoa vàng đối với bà già đầu hói 
chỉ là chiếc móc để treo.
Tấm gương sáng đối với người mù 
chỉ là cái nắp để đựng chén.
Dẫu tiếng ngọc nhập vào đàn cầm 
thì trâu cũng chẳng thèm nghe.
Bông hoa có trang sức thêm chuỗi ngọc 
thì voi cũng không biết đến.
Than ôi! Một khúc mầu nhiệm trong huyền vi.
Nên đem vàng mà đúc Tử Kỳ.
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

300

Nhưng không phải vì thế mà thối lui, trái lại con người 
càng vô minh bao nhiêu, thì sứ mạng cứu vớt con người 
lại càng phải được nung nấu bấy nhiêu. Vì vậy, Tuệ Trung 
Thượng Sĩ đã tham gia và xông trận, ông đã xuống núi với 
Thiền trượng trong tay:

柱杖子 
日日杖持在掌中，
忽然如虎又如龍。
拈來卻恐山河碎，
卓起還妨日月籠。
三尺雙林何處有？
六環地藏快難逢。
縱饒世道崎嶇甚，
不奈從前勃窣翁。

Nhật nhật trượng trì tại chưởng trung
Hốt nhiên như hổ hựu như long
Niêm lai khước khủng sơn hà toái
Trác khởi hoàn phương nhật nguyệt lung
Tam xích song lâm hà xứ hữu?
Lục hoàn Ðịa Tạng khoái nan phùng
Túng nhiêu thế đạo kỳ khu thậm
Bất nại tòng tiền bột tốt ông.
(Trụ Trượng Tử)
Ngày lại ngày qua tay vững gậy
Thoắt nhanh như cọp dẻo như rồng
Vung lên, sông núi e tan nát
Dựng dậy, trời trăng sợ mịt mùng
Ba thước song lâm tìm mỏi mắt
Sáu vòng Ðịa Tạng kiếm hoài công
Dẫu cho đường tục chông gai mấy
Lão chẳng như xưa bước ngại ngùng.
(Huệ Chi dịch)



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

301

Tuệ Trung Thượng Sĩ kêu gọi con người trước tiên, hãy 
đập vỡ bức tường ngăn cách với thế giới bên ngoài. Từ lâu 
ta cứ nghĩ rằng, hiện tượng bên ngoài chẳng có liên quan 
gì với chính ta cả, chính ý nghĩ đó thôi, cũng đã làm cho ta 
cảm thấy cô độc trước vũ trụ vô biên kia. Nhưng không, tất 
cả những gì được thể hiện bên ngoài chỉ là sự phóng hiện 
từ bên trong của chúng ta. Ta nghĩ như thế nào, thì vũ trụ 
và thế giới mà ta đang sống cũng sẽ như thế.

示徒 
念起心心起，
心忘念念忘。
欲知端的意，
石虎咬金羊。
天地猶彈指，
山川等嗽聲。
暫時風雨動，
雞向五更鳴。

Niệm khởi, tâm tâm khởi
Tâm vong, niệm niệm vong
Dục tri đoan đích ý
Thạch hổ giảo kim dương
Thiên địa do đàn chỉ
Sơn xuyên đẳng thấu thanh
Tạm thời phong vũ động
Kê hướng ngũ canh minh.
(Thị Ðồ)

Một ý nghĩ nổi lên, thì mọi tâm nổi lên
Một tâm quên đi, thì mọi ý nghĩ quên đi
Muốn biết nghĩa đích thực
Hổ đá cắn dê vàng
Trời đất chỉ như búng ngón tay
Non sông chỉ bằng một tiếng dặng hắng



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

302

Tạm thời gió mưa rung chuyển
Gà gáy lúc canh năm.
(Huệ Chi dịch)
Sau khi đã giải phóng được ý niệm đó rồi, thì thiên 

nhiên không còn lạnh lùng và xa lạ trước cái nhìn của ta 
nữa, và vũ trụ vạn vật bỗng như được hồi sinh lại, đẹp vô 
cùng:

自題 
秋光有筆莫形容，
激目山河處處同。
一派曹溪寒湛湛，
千年熊耳碧叢叢。
燈籠撞破金剛圈，
露柱渾吞栗棘蓬。
欲式箇中端的意，
新羅夜半日頭紅。

Thu quang hữu bút mạc hình dung
Kích mục sơn hà xứ xứ đồng
Nhất phái Tào khê hàn trạm trạm
Thiên niên Hùng nhĩ bích tùng tùng
Ðăng lung chàng phá Kim cương quyển
Lộ trụ hồn thôn lật cức bồng
Dục thức cá trung đoan đích ý
Tân La dạ bán nhật đầu hồng.
(Tự Ðề)
Ánh sáng mùa thu, không bút nào hình dung được
Ngước nhìn non sông nơi nào cũng một vẻ
Một dòng suối Tào khê lạnh ngăn ngắt
Nghìn năm núi Hùng nhĩ vẫn xanh lớp lớp
Ðèn lồng đập vỡ vòng kim cương
Cột trần nuốt trọn tấm phên gai góc
Muốn biết cái ý xác thực trong đó



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

303

Nửa đêm ở Tân La,1 mặt trời đã ửng đỏ
(Huệ Chi dịch)
Và sau cùng, con người phải nhận ra rằng, mọi hiện 

tượng của thế gian, cứ thế tiếp tục trôi chảy không ngừng, 
sự tồn tại và hủy diệt của mọi sự vật và của chính ta nữa 
cũng nằm trong dòng sông vô tận ấy:

安定時節 
生死由來罷問程，
因緣時節自然成。
山雲也有出山勢，
澗水終無投澗聲。
歲歲花隨三月笑，
朝朝雞向五更鳴。
阿誰會得娘生面，
始信人天總假名。

Sinh tử do lai bãi vấn trình
Nhân duyên thời tiết tự nhiên thành
Sơn vân dã hữu xuất sơn thế
Giản thủy chung vô đầu giản thanh
Tuế tuế hoa tùy tam nguyệt tiếu
Triêu triêu kê hướng ngũ canh minh
A thùy hội đắc nương sinh diện
Thủy tín nhân thiên tổng giả danh
(An Ðịnh Thời Tiết)
Thôi đừng hỏi lai lịch về con đường sống chết làm gì,
Thời tiết của “nhân duyên” cứ thế tự nó hình thành
Mây núi đã có cái thế bay ra khỏi núi
Nước suối không tiếng nào 
không phải là tiếng nước gieo vào lòng suối.
Hằng năm hoa vẫn nở vào tháng ba

1  Tân La (新羅), dịch âm chữ Silla, tên một vương quốc thời cổ, tồn tại 
trong khoảng thế kỷ 1 trước công nguyên cho đến thế kỷ 10, nằm ở vị trí 
ngày nay là một phần miền trung và phía nam Triều Tiên. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

304

Sáng sớm, gà vẫn gáy vào canh năm
Ai là người hiểu được mặt người mẹ1

Mới tin rằng người và trời đều là giả danh.
(Ðỗ Văn Hỷ dịch)
Vậy thì, tại sao ta phải sợ sống chết nhỉ? Trong bài: 

Sanh Tử Nhàn Nhi Dĩ (Sống chết chỉ là nhàn mà thôi), Tuệ 
Trung Thượng Sĩ cho rằng, chỉ có người ngu mới sợ sống 
chết, còn kẻ trí, tức là người đã “ấn định được thời tiết” rồi, 
thì xem sống và chết chẳng là gì cả, mà cũng chỉ là một dịp 
để cho ta tiếp tục cuộc rong chơi, chỉ có vậy thôi:

愚人顛倒怖生死，
智者達觀閑而已。

Ngu nhân điên đảo bố sinh tử,
Trí giả đạt quan nhàn nhi dĩ.
Người ngu điên đảo sợ sống chết. Bậc trí có cái nhìn 

thông đạt, xem sống chết chỉ là lẽ thường mà thôi.

Thích Phước An
(Trích Đường về núi cũ chùa xưa)

1  Thật ra “娘生面 - nương sinh diện” ở đây không phải “mặt người mẹ” 
như được chuyển dịch, mà có hàm ý chỉ đến “bản lai diện mục” của 
mỗi người từ trước khi được mẹ sinh ra. Đây mới là ý nghĩa thường được 
dùng trong Thiền học. (Chú thích của BBT)



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

305

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hòa Thượng Thích Phước An 

- Sinh: 1949 tại Bình Định.

- Hiện đang tu tập tại chùa Hải Đức (tức Phật Học 
Viện Trung Phần trước 1975), chùa tọa lạc trên 
đồi Trại Thủy, thành phố Nha Trang Việt Nam.

- Hòa Thượng Thích Phước An là vị Giáo Phẩm cao 
cấp của Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 
trong nhiều thập niên qua. Hòa Thượng đã từng 
đảm nhận chức vụ Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Văn 
Hóa, Viện Hóa Đạo GHPGVNTN.

- Tăng nghị ngày 29 tháng giêng năm Giáp Thìn (nhằm ngày 09 tháng 03 năm 
2024) của Chư Tôn Hội Đồng Giáo Phẩm Trung Ương tại chùa Phật Ân đã 
cung thỉnh Hòa Thượng Thích Phước An làm Thủ Tòa của Pháp Tòa Hoằng 
Giáo thuộc Hội Đồng Giáo Phẩm Trung Ương, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất.

Tác phẩm đã xuất bản:

- Đức Phật trên cõi Phù Du (2012)

- Đường Về Núi Cũ Chùa Xưa (tái bản 2016)

- Hiu Hắt Quê Hương Bến Cỏ Hồng (2020)

Và các khảo luận, tạp bút đăng trên các trang Web Thư Viện Hoa Sen, Đạo Phật 
Ngày Nay, Hoa Vô Ưu, Tu Viện Quảng Đức …



306

Phụ bản 12: Bất Động - Photo Lương Nguyên Hiền



307

T r a n g  T h ơ  

THÍCH NHƯ ĐIỂN
10 bài thơ của 50 năm trước

1. Chuông khuya
Canh năm, cảnh vắng, chuông chùa gióng
Tiếng đổ từng hồi vọng vọng vang
Khách trần ai kẻ say mùi tục
Lắng tỉnh hồn đi  tận cõi nào
Hồi chuông ai đổ nghe thanh thế?
Có phải chăng ai đã chạnh lòng
Chốn tục có không bao người đã
Đến đó tu hành kẻo đợi mong.

Tokyo ngày 16 tháng 11 năm 1975

2. Vịnh Thầy chùa Nhật Bản
Không tương, không muối cũng Thầy chùa
Những nghĩ rằng  mình chẳng có thua
Luận chữ không không câu Bát Nhã
Ơn mưa, lộc Phật cũng như đùa
Tóc dài, thân mặc cà sa ấy
Có phải Thầy Tăng bị ngãi bùa?
Tu cho thành Phật, tu mà để
Chữ tỉnh hóa tình dễ hóa thua?

Tokyo ngày 16 tháng 11 năm 1975



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

308

3. Gối nệm
Thân em nệm phủ ểm ềm êm
Dở gối nhung ra mểm mềm mềm
Gối gối chăn chăn đôi ba chiếc
Nằm xuống, ngồi lên ngoảnh cổ khềnh
Dại dại, khôn khôn đà ai biết
Vui vui, khổ khổ ấy là hên
Sống để làm chi, đời lịch lãm
Đâu  biết được rằng khổ là tên.

Tokyo ngày 16 tháng 11 năm 1975

4. Thương người thiếu phụ
Thương tiếc cho ai cảnh đợi chờ
Đêm đêm phòng vắng lại nằm mơ
Nhớ người năm trước không còn nữa
Cuộc thế năm canh biến đổi cờ
Đợi ai đợi mãi không ai đến
Có phải rằng ai chẳng hững hờ?
Bao phen thương tiếc nay còn phải
Nghĩ đến thân mình vẫn bơ vơ.

Tokyo ngày 16 tháng 11 năm 1975

5. Mưa thu
Mưa rơi lả chả chạnh lòng ai
Như nhớ thương ai giọt lệ dài
Thu đem nhung nhớ bao người đó
Giọt lệ sầu vương ngấn lệ nhòa
Xuân đến hay Thu, mưa có phải
Làm cho tâm trạng giống hồn ai
Gởi đến cho người  mùa thu ấy
Mưa mang nhựa sống để đừng phai.

Tokyo ngày 19 tháng 11 năm 1975



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

309

6. Kính dâng Hòa Thượng Thích Mật Thể
Kính bậc Tăng tài thêm đức hạnh
Nhuần ân Tam Bảo rõ nguồn cơn
Dâng bao tâm nguyện cho sau trước
Hòa hướng cao siêu chỗ tu hành
Thượng chủ Trúc Lâm bao ngày tháng
Thích phàm chú dịch sử xanh ghi
Mật Nguyện đầu đà chơn khổ hạnh
Thề nguyền cứu độ khắp sinh linh.

Tokyo ngày 21 tháng 11 năm 1975

7. Cảm đề
(Nhân đọc sách Việt Nam Phật Giáo Sử Lược  

của Hòa Thượng Thích Mật Thể)
Tự cổ chí kim soi bằng sử
Vinh vinh nhục nhục vẫn hằng ghi
Phật Giáo sử nhà như Hòa Thượng
Quyết đem truyền đạt thảo thành thi
Để cho nhân loại đều biết đến
Dân tộc Việt Nam thuở bấy chừ
Vận nước, nghìn năm dân tộc Việt
Làm cho rạng rỡ mặt anh thư.

Tokyo ngày 21 tháng 11 năm 1975

8. Cảm cái lạnh
Cái lạnh Đông Kinh đã bốn kỳ
Đến đây học Đạo để mà thi
Đi năm bảy chốn không bằng đấy
Lọ chữ công danh bất tư nghì
Đông đến tuyết rơi băng giá lạnh
Thu tàn lá rụng nhớ từng li
Tôi nay đâu phải người không Đạo
Vẹn chữ tu hành mãn nguyện ghi.

Tokyo ngày 21 tháng 11 năm 1975



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

310

9. Làm thơ
Nghĩ mình chẳng phải giỏi như ai
Nhưng cũng thơ văn cũng đọ tài
Không muốn thân này hơn kẻ khác
Nhưng làm thơ để nhớ khứ lai
Rằng ai hay chữ như ai đó
Hãy đến ta xem để thử tài
Ngày cũ có còn trong mộng ấy
Mong hoài giữ mãi chớ tàn phai.

Tokyo ngày 21 tháng 11 năm 1975

10. Đọc sử
Đọc sử Lý Trần thấy thậm thâm
Ơn vua lộc nước thảy đều mang
Tăng tài vua giỏi ai bì kịp
Thế tục tôi trung giữ vẹn toàn
Bao năm dựng nước nay còn đó
Để lại cho ta cuốn sử vàng
Phải chăng Phật giáo bao đời ấy?
Ảnh hưởng sâu xa đến mọi đàng.

Tokyo ngày 29 tháng 11 năm 1975

* Xem tiểu sử Hòa thượng Thích Như Điển ở trang 94.



311

Nguyên Trí Hồ Thanh Trước

Ưu-bà-tắc và Ưu-bà-di

N gày thứ Sáu, 17 tháng 03 năm 2023, ông Bộ 
trưởng Bộ Tư pháp chánh phủ Bỉ, Vincent Van 

Quickenborne (thuộc đảng phái Open VLD), ra thông cáo 
trước báo chí rằng Phật giáo được chánh thức chấp nhận 
là “Cộng Đồng Triết Học Phi Tôn Giáo” được xếp vào hàng 
thứ tám ở trong các tôn giáo chánh thức tại Vương quốc 
Bỉ. Dự án này, một phần trong thỏa thuận của chánh phủ, 
đáp ứng yêu cầu của Hiệp Hội Phật Giáo Bỉ (UBB - Union 
Bouddhique Belge) đại diện 35 Hội Phật Giáo khắp Vương 
quốc này, đã gửi thỉnh nguyện yêu cầu chánh phủ công 
nhận Phật Giáo vào năm 2006. 

Ngày nay, sáu tôn giáo chính thức tồn tại ở Bỉ (Công 
giáo, Chính Thống giáo, Do Thái giáo, Anh giáo, Tin lành 
và Hồi giáo). Thêm vào đó, xếp vào hàng thứ bảy là “Chủ 
Nghĩa Thế Tục có tổ chức”, được công nhận là “Cộng Đồng 
Triết Học Phi Giáo Phái” từ năm 2002. Cũng theo tiêu 
chuẩn này mà UBB đã yêu cầu Phật giáo được chánh thức 
chấp nhận vào hàng thứ tám tại Bỉ, theo lời giải thích của 
bà Đại Diện Hội UBB, vì Phật giáo không phải là một tôn 
giáo theo nghĩa tôn thờ một vị Giáo chủ như các tôn giáo 
được công nhận khác, bà nói Đức Phật chỉ là vị Đạo Sư. Bà 
cũng cho biết rằng có khoảng 150.000 Phật tử tại Bỉ. 

Đây là nhờ sự cố gắng vận động của các Phật tử Ưu Bà 
Tắc, Ưu Bà Di người bản xứ (Bỉ) cùng 35 Hội Phật Giáo 
Bỉ, Tây Tạng, Hoa, Thái, Việt, Lào, Kampuchia, tại Vương 
Quốc này… trong suốt thời gian 17 năm, từ 2006 đến 2023.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

312

Một khoản trợ cấp tạm thời được cấp cho Hiệp hội UBB, 
để trang trải chi phí hoạt động. Sau 17 năm kiên nhẫn, 
UBB được chỉ định là đại diện đối thoại chánh thức cộng 
đồng Phật giáo với chánh quyền Bỉ, cũng có nghĩa là đại 
diện nhận tài trợ.

Ưu Bà Tắc, Ưu Bà Di trong Việt ngữ được gọi là Cư Sĩ 
nam, Cư Sĩ nữ; Phật Quang Đại Tự Điển định nghĩa Cư 
Sĩ như sau:

- Dịch ý: Trưởng giả, gia chủ, gia trưởng. Chỉ người 
giàu có thuộc giai cấp Phệ xá (Tỳ xá - Vaishya) trong 
bốn giai cấp tại Ấn Độ, hoặc chỉ người tại gia có đạo 
tâm. Trong các kinh, luật, người giàu có thuộc giai 
cấp Phệ xá thường được gọi là Cư sĩ. 

- Luận Đại trí độ quyển 98 thì gọi người ở nhà có tâm 
đạo là Cư sĩ. Danh từ Cư sĩ trong Phật giáo xưa nay 
thường được gọi lẫn lộn với danh từ Trưởng giả, như 
Duy Ma Nghĩa Ký của ngài Tuệ Viễn, quyển 1 phần 
cuối (Đại 38, 441 trung), giải nghĩa: “Cư sĩ có hai: 
Một là người giàu có, nhiều của cải, gọi là cư sĩ, hai 
là người tu đạo ở nhà, gọi là Cư sĩ.” Loại sau tức là 
cư sĩ trong Phật giáo. 

- Nay thì gọi chung những người đàn ông tại gia tu đạo 
là Cư sĩ, cũng có nơi gọi những người đàn bà tại gia 
tu đạo là Cư sĩ. 

Nhưng trong thực hành, thế nào là một Cư sĩ? – Người 
Cư sĩ là người tiếp tục đời sống thế gian, đã quy y Tam 
Bảo, thọ trì 5 giới. Nhưng các điều này chưa hoàn toàn 
đầy đủ, vì người Cư sĩ đúng nghĩa là phải hành đạo và ứng 
dụng thực hành lời Phật dạy một cách tự nguyện:

“Chư ác mạc tác, Chúng thiện phụng hành, Tự tịnh kỳ 
ý, Thị chư Phật giáo.” Vì Phật giáo hoàn toàn không có các 
giáo điều bắt buộc Phật tử phải tuân theo.



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

313

Theo Fédéric Lenoir tác giả quyển “Bouddhisme en 
France – Phật Giáo tại Pháp”: “Người cư sĩ không hành 
đạo thì nhiều lắm, con số có thể lên đến 5.000.000 ở tại 
Pháp (Chiếm khoảng 8% dân số Pháp); họ chỉ đi chùa vào 
những dịp lễ lớn như Tết, Vu Lan, Phật Đản, lễ cầu siêu, 
thất tuần cho thân nhân quá vãng, v.v....”

Ông Fédéric Lenoir dẫn chứng trong quyển sách này: 
“Người cư sĩ hành đạo rất ít, khoảng 500.000 tại Pháp; 
họ có thể không đi chùa vì cảm thấy không có chùa nào 
thích hợp hoặc không có thầy nào xứng đáng, nhưng họ 
vẫn hành đạo.”

Trong Kinh Đại Bảo Tích, tập 9, phẩm Pháp Hội Hư 
Không Mục, trang 235, Đức Phật giảng cho ngài Kiều 
Trần Như: “Nếu có Tỳ Kheo đọc tụng Mười hai bộ kinh 
Như Lai, đó là Tu đa la nhẫn đến Ưu bà đề xá, đây gọi là 
thích đọc chớ chẳng gọi là pháp hành. Còn có Tỳ Kheo đọc 
tụng Như Lai Mười hai bộ kinh thích vì đại chúng tuyên 
dương rộng nói, đây gọi là thích nói chớ chẳng gọi là pháp 
hành. Còn có Tỳ Kheo đọc tụng Như Lai Mười hai bộ kinh 
hay rộng giảng giải nói suy nghĩ ý nghĩa, đây gọi là tư duy 
mà chẳng gọi là pháp hành. Còn có Tỳ Kheo đọc tụng Như 
Lai Mười hai bộ kinh giải thuyết tư duy quán nghĩa lý, đây 
gọi là thích quán mà chẳng gọi là pháp hành.

Này Kiều Trần Như! Nếu có Tỳ Kheo hay quán thân 
tâm, lòng chẳng tham trước tất cả tướng ngoài khiêm hạ 
như ý chẳng kiêu chẳng mạn, chẳng dùng nước ái rưới 
tưới ruộng nghiệp, cũng chẳng ở trong đó gieo giống thức, 
dứt diệt giác quán cảnh giới đều dứt, xa lìa phiền não tâm 
tịch tĩnh. Tỳ kheo như vậy, Phật gọi là pháp hành. Tỳ 
Kheo pháp hành ấy nếu muốn được Thanh Văn Bồ Đề hay 
Duyên Giác Bồ Đề hoặc Như Lai Bồ Đề thì có thể được cả.”

Thời Đức Phật còn tại thế, trong Tăng đoàn rất ít Cư 
sĩ, đa số là Tỳ Kheo. Ngày nay, lời Phật dạy về pháp hành 
trong đoạn Kinh Đại Bảo Tích trên đây vẫn áp dụng đúng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

314

với hàng cư sĩ tại gia. Vì trong cuộc sống thế gian, người cư 
sĩ thường đối diện với mọi hoàn cảnh, nghiệp duyên, đưa 
đến phiền não. Mục đích việc tu tập hành pháp là để được 
an lạc giải thoát những phiền não ngay trong cuộc sống 
hằng ngày và ngay tại đây trong đời này.

Kinh nghiệm bản thân
Do duyên lành nhiều đời trước, tôi được sanh trưởng 

trong một gia đình từ ông bà nội ngoại cho đến cha mẹ anh 
chị đều là những người cư sĩ tại gia, nên ít nhiều tôi cũng 
hấp thụ được một nền giáo dục gia đình theo giáo lý Phật 
giáo và truyền thống Khổng giáo có từ ngàn xưa tại Việt 
Nam. Mẹ tôi đã quy y Tam Bảo từ trước khi tôi chào đời, bà 
luôn luôn hành đạo theo đúng nghĩa cư sĩ tại gia; sau khi 
nghỉ hưu bà dành nhiều thời giờ vào việc tu tập, dự khóa 
tu học Phật pháp Âu châu kỳ thứ nhất tại Hòa Lan 1989 
và sau chuyến hành hương Phật tích Ấn Độ dưới sự hướng 
dẫn của Hòa Thượng thượng Như hạ Điển, bà xuất gia học 
Phật pháp tại Noyant d”Allier Pháp quốc và tu tại chùa 
Hoa Nghiêm Bruxelles. Việc tu hành của mẹ tôi giúp tôi 
vững tin vào Phật pháp và đời sống cư sĩ tại gia.

Sanh trong một gia đình cư sĩ, từ tuổi nhỏ tuy chưa quy 
y, vì cha mẹ tôi quan niệm rằng quy y là việc quan trọng 
tự quyết định của mỗi cá nhân, tôi đã được dạy giữ giới thứ 
nhất là không sát sanh, giới thứ hai là không trộm cắp và 
giới thứ tư là không nói láo mà theo danh từ Phật giáo là 
vọng ngữ, biết được nhân quả tội phước; cùng được dạy lễ 
nghĩa theo tinh thần Khổng học “Tiên học lễ, hậu học văn”.

Sinh hoạt Gia Đình Phật Tử, theo mẹ và gia đình đi 
chùa, tôi được nghe thuyết pháp, học tập giáo lý, giới, luật, 
tụng kinh điển cùng tu tập, điều này giữ cho tâm tôi luôn 
sợ phạm tội, tránh làm điều ác. Tuổi đời tăng trưởng, khi 
lên đến Trung học Đệ nhị cấp tôi được học, hiểu giới thứ ba 
và thứ năm, cùng tụng niệm giới luật. 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

315

Cộng thêm vào việc giáo dục học đường trước năm 1975, 
ở cấp Tiểu học, tôi được học môn Đức Dục và cấp Trung học 
với môn Công Dân Giáo Dục, cùng môn triết Luân Lý học, 
các môn học này ít nhiều cũng có ảnh hưởng Luân Lý Đạo 
Đức của Tôn giáo, Khổng học, Triết Đông – Tây. 

Vì chưa quy y, chưa phải là cư sĩ đúng trên danh nghĩa, 
nhưng nền giáo dục gia đình Phật Giáo và giáo dục học 
đường hòa đồng, hai nền giáo dục này là nền tảng Luân 
lý và Đạo đức dạy cho tôi sống theo chánh pháp, hiểu biết 
phép đối nhân xử thế, cách sống cư xử tốt với bản thân, với 
gia đình, với quốc gia và xã hội, giúp cho tôi giữ năm giới 
để ngăn ngừa tội lỗi. 

Tuy nhiên, tôi phải nhận rằng tôi không phải là một 
người toàn thiện, cũng đủ tam độc, cũng có tâm phan 
duyên, cũng đã từng phạm một vài giới, cũng bị ảnh hưởng 
bởi Bát phong. Nhưng nhờ tụng giới luật, có tâm tàm quý, 
biết sám hối và cố gắng tránh tái phạm, hướng tâm về 
điều thiện lành.

Khi ra làm việc tôi lại đối đầu với nhiều trường hợp 
phạm giới khi giao tiếp với đồng nghiệp, với cấp trên, với 
nhân viên thuộc phạm vi trách nhiệm của mình, với các 
công ty đối lập, với trách nhiệm của một người điều hành 
các dự án do công ty giao phó, v.v… Thí dụ trong khi thi 
hành các dự án này, những việc đốn cây, đào đất, khó 
tránh khỏi việc sát hại các loài sinh vật nhỏ, côn trùng, 
phạm vào giới thứ nhất; hoặc phạm giới trong việc giải 
quyết các cuộc đình công trong khi thi hành các dự án 
của công ty; hoặc trong việc xin tăng lương bổng cho nhân 
viên; hoặc phải sa thải vài nhân viên vì nhiều lý do khác 
nhau theo quyết định của công ty. Trong các trường hợp 
này khó phân biệt được ranh giới giữa thiện và bất thiện, 
giữa trì giới và phạm giới, mặc dù tôi nghĩ rằng tôi làm 
những việc này với tâm thanh tịnh, bình đẳng, không tính 
toán, không cầu báo đáp. Luật Khai – Giá – Trì – Phạm, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

316

hướng dẫn tôi tìm một giải pháp tương đối thích hợp hầu 
tránh việc lợi mình hại người, hoặc tìm các giải pháp tốt 
hầu tránh phạm tội lỗi. 

Đến khi lập gia đình, lại do duyên lành tôi gặp bà xã tôi, 
một người cũng được tiếp thu một nền giáo dục trong một 
gia đình hoàn toàn theo Phật giáo. Cùng một môi trường 
cùng quan niệm sống chúng tôi dễ chia sẻ với nhau trong 
mọi hoàn cảnh, cũng như xóa tan các bất đồng trong cuộc 
sống vợ chồng, trong việc nuôi dưỡng giáo dục các con, một 
trọng trách của bậc làm cha mẹ. Chúng tôi thường hành 
Thập Thiện, hành Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, cùng nhau 
cố gắng giữ vững tâm vượt qua Bát phong trong cuộc sống.

Đến khi các con lần lượt chào đời ở hải ngoại, thuộc thế 
hệ X và Y, chúng tôi khó có thể áp dụng đường lối giáo dục 
cổ truyền Việt Nam với các con. Theo khoa Khoa Học Xã 
Hội sự khác biệt, hoặc thiếu hiểu biết, thiếu thông cảm 
giữa hai thế hệ dễ đưa đến những mâu thuẫn tranh chấp 
trong gia đình và ngoài xã hội.

Do đó chúng tôi chọn con đường trung đạo hòa hợp giáo 
dục Đông – Tây cùng với Phật giáo áp dụng. Trên lý thuyết 
đường lối này có vẻ hoàn hảo nhưng vào thực hành không 
ít trở ngại đôi khi đến độ dường như bế tắc. 

Giới trẻ hải ngoại được giáo dục trong môi trường xã 
hội Âu – Mỹ có ít nhiều khác biệt với lối giáo dục thế hệ 
chúng ta tại Việt Nam. Ngoài các cá tính riêng biệt của 
mỗi thế hệ, nhìn chung dưới 6 tuổi, trẻ hải ngoại còn tương 
đối dễ nghe theo cha mẹ, từ 6 đến 10 tuổi cách suy nghĩ 
giới trẻ và cha mẹ đôi khi dẫn đến mâu thuẫn, tranh chấp 
và từ 12 đến 18 tuổi là giai đoạn khó nhất, giai đoạn này 
hướng giới trẻ đến thiện đạo hay bất thiện đạo, vì nền giáo 
dục chú trọng tài năng hơn chú trọng đạo đức và nếp sống 
tương đối tự do phóng khoáng tại Âu – Mỹ đôi khi cám dỗ 
giới trẻ vào con đường bất thiện; có rất nhiều trường hợp 
có học mà không có hạnh gây không ít điều bất hạnh cho 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

317

gia đình cho xã hội; hoặc không tìm được một hướng đi cho 
bản thân đưa đến thất bại trong đời sống. Nếu muốn trở về 
đường thiện lành phải mất nhiều năm tháng hoàn thiện 
mà thường khi khó đạt được kết quả. 

Mặt khác, nền giáo dục Âu – Mỹ có nhiều ưu điểm, có 
được nhiều hướng lựa chọn cho giới trẻ biết dự tính tương 
lai, có định hướng, có hướng nghiệp, để chọn một ngành 
học, một nghề nghiệp, một việc làm, một hướng đi tốt đẹp 
cho bản thân, cho gia đình và xã hội. Ưu điểm này cộng 
thêm đức hạnh Phật giáo đã và sẽ giúp thế hệ trẻ Việt hải 
ngoại thành công trên quê hương mới.

Gia đình tôi không ngoại lệ! Chúng tôi cũng gặp không 
ít khó khăn trong việc dạy con, một gái sanh cuối thế hệ X, 
một trai thuộc thế hệ Y, và theo như kinh điển thường dạy, 
tâm tánh người nữ phức tạp hơn nam giới, việc giáo dục 
trong gia đình cũng có khác biệt đôi chút giữa gái và trai. 
Với nếp sống cư sĩ, vợ chồng chúng tôi trước tiên dẹp bỏ 
tâm “ngã mạn” của bậc làm cha mẹ, kiên nhẫn ngồi nghe, 
bàn thảo từng trường hợp, giải quyết từng sự việc, chấp 
nhận những thất bại hầu tìm phương pháp khắc phục, 
luôn nỗ lực hướng về thiện lành theo giáo pháp, thường 
quán chiếu mọi sự việc hầu giải tỏa các mâu thuẫn giữa 
vợ chồng, con cái, kể cả đôi khi có những mâu thuẫn giữa 
vợ chồng về việc dạy con. Dù gặp trở ngại, khó khăn chúng 
tôi không nản chí luôn tin vào Phật pháp và tin rằng tình 
thương giúp vượt qua mọi trở ngại.

Kết quả của các nỗ lực này là các con chúng tôi bước 
vào đời với một nghề nghiệp vững chắc, việc làm ổn định, 
tuy chưa quy y nhưng ít nhiều biết đến Phật pháp, thực 
hành ngũ giới, biết bố thí, biết giúp đỡ mọi người, sống đời 
công dân bình thường trong xã hội. Một việc tốt đẹp khác 
cho gia đình chúng tôi là cô con dâu không phải là người 
Việt cũng có học và hiểu được chút ít Phật pháp, hướng về 
thiện lành. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

318

Giờ đây các con chúng tôi bước vào tuổi trung niên, đã 
ra sống riêng từ hai thập niên trước, vẫn giữ được nếp sống 
theo luân lý đạo đức Phật giáo mặc dù vẫn chưa quy y, một 
phần vì ngôn ngữ khác biệt, phần khác vì sự huyền diệu 
khó hiểu trong kinh điển Đại Thừa, hoặc chưa có duyên quy 
y. Tuy nhiên trong những buổi họp mặt gia đình, chúng tôi 
thường bàn luận Phật pháp áp dụng trong cuộc sống. 

Khi các con đã ra riêng, chỉ còn lại hai vợ chồng, chúng 
tôi xin quy y Tam Bảo cùng dành nhiều thời giờ cho việc 
tu tập, tụng kinh, quán niệm Bát Chánh Đạo, Thập Nhị 
Nhân Duyên, Tứ Niệm Xứ, nghe thuyết giảng, làm công 
quả, thường quán chiếu và bàn luận Phật pháp giữa hai vợ 
chồng, sống đời cư sĩ tại gia.

Năm 2018, đứa cháu nội đầu tiên chào đời, một cháu 
gái thuộc thế hệ Alpha. Là cư sĩ tại gia chúng tôi đang tìm 
cách giúp cha mẹ cháu trong việc giáo dục đứa trẻ thuộc 
thế hệ Alpha này. Một thế hệ mà các nhà phân tâm học 
tóm tắt như sau:

- Trình độ học vấn cao
- Được tiếp xúc và hiểu biết kỹ thuật cao độ
- Đạt khả năng nhận thức cao 
- Chấp nhận sự đa dạng, sự khác biệt
- Quan tâm nhiều đến môi trường sống 
- Sống trong điểm giao thời giữa “thế giới thực và ảo” vì 

kỹ thuật Digital
- Sống cô lập và đơn độc
- Ít hoạt động, dễ vướng bệnh mập phì
- ….
Thế hệ Alpha lớn lên với việc sử dụng smart phone và 

iPad như một phần giải trí của tuổi thơ. Theo nhiều thống 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

319

kê, có khoảng 80% trẻ em đã biết đến dụng cụ điện tử cầm 
tay khi vừa được một, hai tuổi!

Thế hệ Alpha – iPhone – iPad 
Sanh ra trong một môi trường mà việc sử dụng các 

dụng cụ điện tử rất phổ biến, vì vậy thế hệ này sẽ phải 
đối mặt với những thách thức như: bạo động trên mạng, 
ghiền màn hình mà nhiều nội dung không phù hợp với 
hạng tuổi. Thâm chí những thông tin và hình ảnh cá nhân 
rơi vào tay kẻ xấu, được đưa vào các trang mạng xấu, tội 
phạm. Cộng thêm vào một kỹ thuật gây nhiều tranh cãi 
khó phân biệt được giữa thiện và bất thiện: Chat GPT 
Artificial Intelligence; mang không ít nguy cơ cho thế hệ 
Alpha và kể cả các thế hệ trước.

Thế hệ Alpha - iPhone - iPad

Đây là điều đáng e ngại cho các bậc làm cha mẹ, ông bà 
của thế hệ Alpha này. Chúng ta phải làm gì để phổ biến 
phát triển tinh thần Phật giáo trong thế hệ này? – Là cư sĩ 
chúng tôi đang tìm phương hướng để giáo dục, hướng dẫn 
con cháu thuộc thế hệ này. Mong được trao đổi ý kiến cũng 
như kinh nghiệm với quý đạo hữu, cùng mong nhận được lời 
giáo huấn của các vị Tôn túc qua tờ Báo Viên Giác hoặc các 
buổi thuyết giảng trên mạng hoặc tại nhiều địa điểm khắp 
mọi nơi, mọi quốc gia, để dễ cho mọi người tham dự và nếu 
được bằng ngoại ngữ thích hợp cho giới trẻ hải ngoại.

- Tự quy y Phật xin nguyện chúng sinh, thể theo đạo 
cả, phát vô thượng tâm.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

320

- Tự quy y Pháp, xin nguyện chúng sinh thấu rõ kinh 
tạng, trí huệ như biển.

- Tự quy y Tăng, xin nguyện chúng sinh, thống lý đại 
chúng hết thảy không ngại

Nguyên Trí Hồ Thanh Trước

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Nguyên Trí Hồ Thanh Trước 

- Tên thật: Đào Hiếu Đễ

- Pháp danh: Nguyên Trí

- Bút hiệu: Nguyên Trí - Hồ Thanh Trước

- Kỹ sư cơ khí, Kỹ sư điện, chuyển sang cầm bút từ 
tháng 09-2017 sau khi về hưu, cộng tác với báo 
Viên Giác.

- Đã dịch và xuất bản sách "40 năm chưa mỏi", 
Viên Giác Tùng Thư, 2019 - Nguyên tác Anh ngữ: 
Monks & Monkeys - Travails of a Flying Dutch 
monk over 40+ years in Sri Lanka của Olande 
Ananda



321

Thanh Phi

NGUYỆN SỐNG ĐỜI CƯ SĨ

H ai mươi chín năm về trước, chồng tôi qua đời 
một cách đột ngột khi anh vừa lãnh bằng tốt 

nghiệp Cử nhân ngành Xã hội học được ba tuần lễ. Sự ra 
đi của anh khiến tôi bàng hoàng và cảm nhận được thế 
nào là lẽ vô thường. Bởi vì anh vốn dĩ khỏe mạnh, không 
có bệnh gì, và nhất là anh vừa mới nói chuyện với tôi, nhắc 
lại vài mẩu chuyện ngày xưa rồi nắm tay tôi nói: “Tui cưới 
bà 20 năm rồi mà sao cứ tưởng như mới ngày hôm qua.” 
Tôi thoáng chút ngạc nhiên và xúc động khi nghe những 
lời này. Thế mà anh đã ra đi vì một cơn đột quỵ.

Anh mất đi, niềm hy vọng vào tương lai của tôi như bị 
sụp đổ. Tôi thấy thấm thía câu nói truyền miệng trong 
dân gian “Người tính không bằng trời tính”, bởi vì tôi đã 
một lần hụt hẫng vì những dự định về tương lai đang mở 
rộng trước mắt, đã bị khép lại khi tôi mới vừa 20 tuổi vào 
mùa xuân năm 1975. 

Và rồi sau 12 năm vất vả với nhiều công việc để có được 
cuộc sống tạm ổn định nơi xứ người, vợ chồng tôi đã vạch 
ra một hướng đi khác cho tương lai: Anh sẽ nghỉ làm để đi 
học, khi anh học xong thì đến phiên tôi học, ngõ hầu có thể 
kiếm một việc làm nào đó nhẹ nhàng hơn và có thêm kiến 
thức để dẫn dắt con cái. Thế là tôi phải trải qua 4 năm vất 
vả làm hãng may, gánh vác mọi chuyện trong gia đình để 
anh yên tâm học hành, bởi vì lúc đó anh đã 41 tuổi. Trở lại 
ghế nhà trường sau 15 năm gác bút, và phải học với một 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

322

ngôn ngữ khác không phải tiếng mẹ đẻ là điều không dễ, 
nên anh phải miệt mài, dành tất cả mọi thời gian cho việc 
học. Và anh đã đạt được kết quả với mảnh bằng Cử nhân 
trong tay. 

Niềm vui chưa tan thì anh đã ra đi. Tôi lại hụt hẫng 
một lần nữa và thật sự tuyệt vọng không dám nghĩ tưởng 
gì về tương lai. Chỉ còn biết cố gắng làm việc kiếm tiền để 
lo cho hai đứa con đang ở lứa tuổi 13 và 16. 

Liên tiếp những tháng sau khi anh mất, tôi thường có 
những giấc mơ mà đến nay dù đã 29 năm rồi, tôi vẫn còn nhớ 
rõ từng chi tiết. Và chính những giấc mơ ấy đã giúp tôi chọn 
ra con đường mình sẽ đi trong tương lai: con đường tu tập. Đó 
cũng chính là điều mà khi còn sống, anh đã từng bàn tính với 
tôi là khi con cái đã trưởng thành thì vợ chồng mình sẽ tu tại 
gia. Nhưng anh đã không đợi được đến ngày đó. 

Còn lại một mình, tôi luôn ray rức vì lời ước hẹn, nên tôi 
phát nguyện giữ trường trai và tránh bớt những giao tiếp 
trong xã hội, chỉ chú tâm làm việc để trang trải cuộc sống 
cho 3 mẹ con. Suốt trong khoảng thời gian 6 năm, tôi đã 
lặng lẽ sống như thế. Tôi vẫn luôn khấn nguyện chư Phật, 
chư Bồ tát gia hộ cho tôi và hai con vượt qua được những 
khó khăn trong cuộc sống. Và tôi cảm nhận mình đã có 
được sự gia hộ của Chư Phật trong nhiều trường hợp. Do 
vậy mà tôi đã tự hứa là sẽ về chùa làm công quả khi hai 
con tôi đã thực sự trưởng thành. 

Và đến khi tôi đã an tâm để thực hiện lời hứa thì cơ 
duyên đưa tôi đến chùa là để giúp nấu cúng dường cho 
khoảng 30 chư Tôn Đức trong buổi lễ khai móng xây dựng 
Chánh điện Tu Viện Quảng Đức, là ngôi chùa mà trước đó 
mấy năm tôi đã đến nhân dịp tháp tùng cùng phái đoàn 
của Thầy Huyền Diệu khi Thầy đến đây thuyết giảng. Tôi 
nhớ lúc đó khi bước chân vào Chánh Điện, tôi chợt xúc 
động và rơi nước mắt mà không biết vì sao. Sau này khi 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

323

phát tâm về chùa làm công quả, tôi có cảm giác chùa như 
là nhà của mình, thì tôi chợt hiểu: tôi đã rơi nước mắt vì 
xúc động khi tìm thấy nhà của mình. Và tôi đã về ngôi nhà 
tâm linh này đến nay gần 24 năm. 

Nhớ lại những năm đầu về sinh hoạt ở chùa, trong tôi 
vẫn có niềm mong muốn được xuất gia khi đủ điều kiện, 
nghĩa là khi hai đứa con tôi đã yên bề gia thất. Cho đến 
khi tôi được Thầy Chơn Đạt đưa đến đảnh lễ Sư Ông Như 
Ý, là Bổn Sư của Thầy Thích Tâm Phương, Trụ Trì Tu viện 
Quảng Đức. Ngài được mời sang dự lễ Khánh Thành ngôi 
Chánh Điện. Trong lúc hầu chuyện với Ngài, Thầy Chơn 
Đạt đã nói: “Cô này có ý muốn xuất gia nè Sư Ông.” Sư ông 
ngồi trầm ngâm một lúc rồi nói: “Tu tại gia đi con, lớn tuổi 
rồi vào chùa tu người ta coi thường lắm.” Câu khuyên nhủ 
của Sư Ông đã khiến cho tôi suy nghĩ thật nhiều, và nhận 
thấy lời khuyên của Sư Ông không phải là không hợp lý. 

Từ đó ý nghĩ xuất gia không còn thôi thúc trong tôi 
nữa, nhưng trong lòng vẫn còn chút buồn ray rức vì ước 
nguyện không thành. Cho đến một ngày tôi biết được tin 
2 người quen được Hòa thượng Thích ThanhTừ cho “xuất 
gia tại tâm”, nghĩa là tâm xuất gia nhưng thân vẫn giữ 
hình tướng như người thường. Ắt hẳn đó là hình ảnh của 
một người cư sĩ. Tôi cảm thấy vui và an tâm với cương vị 
này, vì dù sao tôi vẫn còn 2 đứa con đang cần sự giúp đỡ 
của tôi.

Đã gần 25 năm về chùa làm công quả, trải nghiệm qua 
nhiều vấn đề vui buồn không thể tránh trong một tập thể, 
nhưng tôi đã có thể nhẫn nhịn vượt qua được, vì trong tâm 
tôi luôn ghi nhớ ý nghĩa của 2 yếu tố mà tôi đã được biết 
qua khi chớm có ý định xuất gia:

- Xuất gia, bậc đại trượng phu: nghĩa là người xuất gia 
là một bậc đại trượng phu, là người có tinh thần kiên nhẫn 
không thối lui, khắc phục hết mọi gian khổ.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

324

- Dù cho mưa Sở mây Tần, riêng ta vẫn giữ một lòng 
đầu tiên: nghĩa là dù cho hoàn cảnh như thế nào, vẫn giữ 
sơ tâm ban đầu.

Đó là những điều thiết yếu mà một người xuất gia hay 
tu tại gia cần phải có. 

Ngoài ra tôi còn nhớ 2 câu thơ:
“Thúy trúc hoàng hoa phi ngoại cảnh, 
Bạch vân minh nguyệt lộ toàn chân.” 
Hai câu này thật ra có ý nghĩa rất thâm thúy trong 

thiền học mà sau này tôi mới hiểu, nhưng lúc đó tôi chỉ 
hiểu được nôm na là: Dù bên ngoài như thế nào mà mình 
luôn chân thật thì tư từ việc gì rồi cũng minh bạch hết. 
Thật là ngu ngơ với sự suy luận này, nhưng nhờ vậy mà 
tôi có thể kham nhẫn với những điều oan ức, bất luận lời 
khen chê, luôn làm việc bằng cái tâm chân thật của mình. 
Tôi đã thấy rõ rằng, trong đối xử, sự chân thật là quan 
trọng nhất. Và cũng chính vì làm việc bằng cái tâm chân 
thật, nên tôi đã không ngần ngại với mọi công việc được 
giao phó và luôn cố gắng để hoàn thành công việc. Đôi khi 
có những công việc thành tựu một cách ngẫu nhiên, khiến 
tôi cảm nhận dường như Long thần hộ pháp đã gia hộ cho 
tôi. Sự cảm nhận này khiến cho tôi vững niềm tin trên con 
đường mình đã chọn và những việc mình đã làm. 

Trên đường học đạo với cương vị của một người cư sĩ, 
sẽ bận rộn hơn là một tu sĩ, vì còn phải vương mang việc 
gia đình với con cháu, do vậy mà cơ hội để học phần giáo lý 
tôi không có được nhiều. Nhưng có lẽ tôi thực sự có nhân 
duyên với đạo pháp, nên hoàn cảnh đã đưa đẩy tôi vào 
những công việc mà trong khi làm tôi đã có thể học hiểu 
được rất nhiều. Và tôi nhận thấy rằng, học đạo không hẳn 
chỉ chuyên vào phần lý thuyết, mà chúng ta cũng có thể 
học qua từng câu nói, từng hành động của mọi người chung 
quanh chúng ta xuyên qua nghĩa lý Phật đạo. 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

325

Gần đây, tôi đọc được đôi điều từ Hòa thượng Viên 
Minh:

- Để học được bài học quý giá từ chính mình, con cần 
phải cảm ơn những nỗi khổ đau và những người gây cho 
con đau khổ, vì nếu không có những nghịch duyên này, con 
không bao giờ tỉnh giấc giữa cơn mộng dài tăm tối. 

- Sinh ra trong cuộc đời là để học bài học từ cuộc đời, 
chứ không phải để đạt được gì nơi cuộc đời.

Tôi cảm thấy vui và an ủi rất nhiều, vì dường như tôi 
cũng đã trải qua những hoàn cảnh trái ý nghịch lòng và 
cũng đã có suy nghĩ như vậy. Chính bản thân tôi đã đến với 
Đạo là để thực hiện lời hứa nguyện khi lâm cảnh khủng 
hoảng trong cuộc đời. Và từ đó, nhờ sinh hoạt dưới ngôi 
nhà tâm linh mà tôi hiểu được phần nào sự thâm diệu của 
Phật đạo, tìm thấy sự an yên trong cương vị một cư sĩ…

Tôi nguyện học và hành theo những lời Phật dạy mà tôi 
có duyên may học hiểu được, mong rằng trong những kiếp 
lai sinh luôn gặp được Phật Pháp để tu tập cho mau chóng 
đến lúc được thoát ra khỏi vòng sanh tử luân hồi.

Sống đời cư sĩ tập an nhiên,
Học đạo tu thân, trả nghiệp duyên.
Mong ngày dứt nợ, tròn duyên đạo,
Tự tại an vui sống cửa Thiền.
Ngày ngày kinh kệ khơi nguồn giác,
Diệt tận tham sân tránh não phiền.
Đạo đời xin trọn tròn một kiếp,
Pháp mầu dẫn bước hướng chân nguyên.
Nam Mô A Di Đà Phật.

Melbourne, Mùa đông năm 2024
Cư sĩ Thanh Phi



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

326

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Thanh Phi

- Tên thật là Nguyễn Ngọc Yến, sinh ngày 1/1/1955 
tại làng Đệ Đức tỉnh Bình Định.

- Theo học ngành Sư phạm, phân khoa Sử tại Viện 
Đại Học Đà Lạt.

- Năm 1979 định cư tại Melbourne, Úc Châu.

- Năm 1995 quy y với Hòa Thượng Thích Trí Tịnh 
(1917-2014). Pháp danh Thanh Phi.

- Hiện sinh hoạt, tu học tại Tu Viện Quảng Đức, Melbourne, Úc Châu.



327

Thích Phổ Huân

Hành giả cư sĩ còn mãi với Tam Bảo

K hi Tăng Đoàn giải thoát hình thành một thời 
gian không bao lâu, sự chứng đắc quả vị giải 

thoát từ sơ quả Tu Đà Hoàn đến quả Vô Sanh là A La Hán 
của hàng đệ tử Phật, kinh nói rất nhiều. Hàng đệ tử xuất 
gia, thời gian chứng Sơ quả đến Vô Sanh thường rất mau. 
Có vị chỉ vài tiếng sau đó, có vị tuần tự trong tích tắc thời 
gian. Nhưng cũng có vị phải sanh trở lại đời sau nhiều 
lần mới hoàn mãn quả vị. Và thật tuyệt vời thay, Kinh 
Phật cũng đã kể, hàng cư sĩ tại gia đạt được hạnh phúc tối 
thượng này không phải là ít. 

Ba quả vị Tu Đà Hoàn, Tư Đà Hàm, A Na Hàm các vị 
cư sĩ thời Phật chứng đắc phải là nhiều, nhất là quả vị 
đầu tiên Tu Đà Hoàn vừa nhập vào dòng Thánh thì rất 
nhiều. Vậy mới biết thời còn Phật tại thế chúng sanh đại 
phước hơn ngày nay. Thậm chí nhiều người chỉ đối diện 
Thế Tôn mà không chứng đắc, cũng được nhiều thiện báo, 
vì không thể nào một chúng sinh phàm phu vô phước lại 
được nhìn thấy chân tướng Ngài. Ngay cả kẻ không thích, 
hoặc chỉ trích Thế Tôn cũng vô tình ghi nhận vào tâm một 
bảo tướng của bậc giải thoát, tạo duyên giải thoát đời sau.

Như vậy do đâu người cư sĩ có thể chứng đắc quả vị giải 
thoát Câu trả lời là nhờ thực hành được tam vô lậu học là 
Giới, Định, Huệ. 

Giới là gì? Người Phật tử cư sĩ chúng ta đều hiểu trên 
căn bản đó là thọ trì và giữ theo 5 giới. Năm giới này là 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

328

khuôn thước để ngăn dừng mọi hành vi xấu xác, tạo điều 
kiện để chúng ta có thể học hỏi và nhận hiểu được những 
lời Phật dạy. Tuy nhiên, ngoài việc thực hiện theo ý nghĩa 
căn bản này, chúng ta cũng cần nhận thức được một ý 
nghĩa sâu sắc hơn nữa. Theo đó thì giới là thường xuyên 
nhìn lại con người chúng ta, chỉ là thân tâm, danh sắc. 
Chính thân tâm này là nguyên nhân sinh ra Khổ đế. Giữ 
giới là rõ biết việc như vậy. Việc khổ đầu tiên thật kiên cố 
khủng khiếp đó là Thân Kiến, nghĩa là chấp thân này thật 
có, qua các hoạt động, nói năng suy nghĩ. Trong khi Phật 
dạy Thân và Tâm chỉ được tạo thành nhờ các phần vật 
chất, đất, nước, gió, lửa, và bên trong bốn yếu tố đó, có vô 
số điều kiện tạo cho thân hoạt động, đó chính là Tâm. Tâm 
lại không nắm giữ được Tâm nào là tâm Ta, khi phải đối 
người tiếp vật. Như thế mà gọi là Tâm vô thường, và Thân 
thì quá cụ thể vô thường hơn, vì mỗi ngày chúng ta đều già 
đi, dẫn đến hư hoại. Nếu hiểu sâu được như vậy thì việc 
giữ giới của chúng ta mới càng thêm rốt ráo.

Giới đã được nghiêm trì, thân tâm đã được hiểu là giả 
tạm, hành giả sẽ dứt trừ được tâm tham muốn, chỉ làm 
những điều gì có lợi cho mình cho người, và luôn tinh tấn 
ý thức theo dõi tâm mình, có bị xu hướng lôi kéo vì pháp 
trần ô nhiễm hay không. Khi tâm được kiểm soát thường 
xuyên như vậy, hành giả bắt đầu có thể đi vào tu tập định.

Có thể nói, người cư sĩ tuy không có nhiều thời gian 
hành thiền, quán tưởng, nhưng ngược lại sự trải nghiệm 
va chạm, đối đầu những bất trắc vui mừng, lo âu trong 
đời sống thì có nhiều nhân duyên cơ hội hơn. Người cư 
sĩ tại gia thường thấy rõ quả báo trước mắt xảy ra hằng 
ngày, ngay trong gia đình và những láng giềng bên cạnh. 
Sự lớn tiếng gây gổ, sự im lặng chịu đựng, và sự thay đổi 
hoàn cảnh của con người cùng vật thể, cho đến chứng kiến 
người mới thấy đã chết, người mới chết đã không còn ai 
nhớ đến… Cuối cùng trên hết là sự đau lòng phiền não, 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

329

sống mà không thể yên tâm, vì không biết chuyện gì sẽ 
xảy ra lát nữa đây. Nếu người cư sĩ có thể tu tập được trong 
môi trường, hoàn cảnh như vậy, định lực của họ sẽ càng trở 
nên kiên cố, vững mạnh hơn. 

Khi một người cư sĩ có đủ giới hạnh và định lực như 
nói trên, trí tuệ sẽ tự khai mở để giúp họ thấu hiểu được 
lời Phật dạy, thấy rõ được bản chất vô thường của vạn 
pháp và từ đó cũng thấy rõ được con đường tu tập cần 
phải trải qua để đạt đến quả vị giác ngộ. Tiến trình tu tập 
Giới, Định, Tuệ có thể khác nhau ở mỗi người, nhưng về 
nguyên tắc chung có thể nói là không đi ngoài những điểm 
đã trình bày trên. 

Ngày nay có rất nhiều người cư sĩ học hiểu kiến thức 
Phật pháp, điều này cũng là nhân duyên phước báo tốt đẹp 
cho thế gian. Bởi vì ngày nào còn có người hiểu biết Phật 
pháp, dù chỉ hiểu thôi cũng là quá tốt, vì ngày đó Phật 
pháp còn trụ ở thế gian dù trên mặt hình thức. Tuy nhiên, 
muốn thành tựu pháp giải thoát thì việc hiểu rõ giáo lý 
căn bản chỉ là nền móng, cần phải có sự thực hành tu tập 
đầy đủ giới, định, tuệ trong cả đời này hoặc đời sau, may 
ra mới có thể đạt đến kết quả. Dù vậy, nếu sự thâm hiểu 
về mặt lý thuyết đã đến lúc chín muồi thì sự thực hành sẽ 
được thực hiện.

Thời đại ngày nay người học Phật đa phần chỉ hiểu chứ 
ít hành, và đó là lý do người ta dễ nhận hiểu sai về các 
giá trị của Phật giáo. Hễ đời sống xã hội con người càng 
phức tạp, thì tư tưởng, tâm tư con người cũng thuận theo 
trần cảnh đó. Trần cảnh nhiều ô trược thì sự thực hành 
Phật pháp cũng sẽ không dễ dàng. Dù vẫn công nhận rằng 
phương tiện kỹ thuật điện toán thông tin ngày nay, đã 
và đang giúp rất nhiều việc tìm hiểu Phật pháp. Chẳng 
hạn người muốn học hiểu Phật pháp, thậm chí muốn thực 
hành tu học, có thể tra cứu tìm hiểu nhiều mạng truyền 
thông Phật Giáo trên Internet. Phương tiện này, có thể 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

330

giúp ta thấy được phim ảnh sinh hoạt của một đạo tràng 
thanh tịnh đang tu, hay phước duyên hơn, thấy được một 
bậc chân tu hiện đang còn sống ở một nơi nào đó. Có khi 
xem được cả một tu viện, với hình ảnh sống động, nơi có 
vài ngàn Tăng sĩ đang tu học v.v… Nhân duyên như vậy sẽ 
làm người học Phật nào với tâm tha thiết tu đạo, sẽ khởi 
duyên phát tâm thanh tịnh, từ đó cuộc đời họ sẽ thay đổi, 
hay ít ra bắt đầu tạo duyên tu hành quả quyết hơn. Nhưng 
yếu tố quyết định cuối cùng tất nhiên vẫn phải là tự mình 
thực hành tu tập, hạ thủ công phu.

Về mặt trái nghịch, bất thiện duyên từ phương tiện 
Internet cũng là một ma lực, lôi kéo con người sa đọa, 
người học Phật tất phải rõ. 

Dù sao, không thể phủ nhận, đời sống càng đơn giản 
yên bình, tâm tư, tư tưởng con người sẽ tương ưng theo. 
Nếu muốn sáng suốt phân định ứng xử với nghịch duyên 
mâu thuẫn này, không gì hơn thường nên gần gũi tiếp xúc 
với các vị thiện tri thức. Đó là những người có đời sống 
thuần lương, sống theo tinh thần giáo lý Bát Chánh Đạo.

Chỉ hiểu sơ lược tâm cảnh học Phật đời nay, mới thấy 
người cư sĩ Phật tử, là những chủng duyên cho sự trường 
tồn giáo lý giải thoát của Đấng Thế Tôn. Nếu bên cạnh 
Tăng Già thiếu bóng người cư sĩ tại gia, thì cuộc hoằng 
dương Chánh Pháp sẽ không thể tồn tại lâu được. Điều 
quan trọng hơn hết vẫn là tâm học Phật đời này, luôn luôn 
được ghi nhớ thì đời sau con đường giải thoát mới thành 
hiện thực.

Thử nhìn lại lịch sử Phật học đương đại, chư vị cư sĩ 
danh tiếng Việt Nam, ta cũng cảm được sự học Phật lúc 
nào cũng có ở người cư sĩ. Các vị như Bác sĩ Tâm Minh Lê 
Đình Thám (1897 – 1969) từng là Giáo thọ sư cho các Tăng 
sinh trẻ. Cư sĩ dịch và trước tác nhiều tác phẩm Phật Giáo 
giá trị, như Kinh Thủ Lăng Nghiêm, Đại Thừa Khởi Tín 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

331

Luận… Cư sĩ Thiều Chửu (1902 – 1954) không những là 
một Phật tử chân tu, mà còn là một vị Bồ Tát bằng xương 
bằng thịt, vì cuộc đời ông luôn thực hành theo lời Phật 
dạy, sống vì người luôn gìn giữ Chánh Pháp của Như Lai. 
Những tác dịch tác phẩm của ông thật nhiều, nhưng nổi 
tiếng nhất là quyển Hán Việt Tự Điển được vô số người trí 
thức tán thán, và được xuất bản cho đến nay hơn mấy mươi 
lần. Cư sĩ Chánh Trí Mai Thọ Truyền (1905 – 1973) một 
Đại cư sĩ trí thức vừa giảng dạy Phật Pháp, vừa làm công 
việc của một công chức cao cấp trong Chính Phủ, các tác 
phẩm của cư sĩ mãi còn giá trị, như Tâm Kinh Việt Giải, 
Pháp Hoa Huyền Nghĩa… Cư sĩ Đoàn Trung Còn (1908 
– 1988) một cư sĩ học giả, với công trình dịch thuật uyên 
bác qua bộ Phật Học Tự Điển nổi tiếng của thập niên 70. 
Gần hơn nữa là Cư sĩ Phạm Kim Khánh (1921 – 2011) là 
nhà học Phật chân tu, tha thiết với sự hoằng truyền Phật 
pháp, cư sĩ nổi tiếng với dịch phẩm Đức Phật và Phật pháp 
nguyên tác của ngài Nàrada. Dịch phẩm này đến nay đã 
tái bản nhiều lần trong và ngoài nước. Ngoài ra còn nhiều 
dịch tác phẩm khác đầy giá trị Phật học cho mọi tầng lớp 
học Phật. Cư sĩ thực hành thiền tập, tu hành cho đến phút 
cuối cuộc đời, xứng đáng là một cư sĩ mô phạm cho hàng 
học Phật đời nay.

Chỉ xin đưa ra một vài chư vị cư sĩ tiêu biểu, chứ thật 
sự còn rất nhiều cư sĩ học giả hành giả uyên bác, uyên 
thâm. Các vị đã và đang làm việc tích cực, hay thầm lặng 
giữ gìn Chánh Pháp, dù trải qua bao thăng trầm thế cuộc.

Như vậy không còn nghi ngờ gì, hễ là chúng sinh hữu 
tình nếu có tri thức hiểu biết, ai cũng có thể học Phật 
thành Phật. Chỉ khác duyên khởi vào đạo và hành đạo 
của mỗi người, cũng như thể hiện mức độ thực chứng hỷ 
lạc thường không giống nhau. Kết lại người tu sĩ hay cư 
sĩ Phật Giáo đều đang đi trên con đường giải thoát, đang 
cùng chung một tinh thần, đền đáp ân nghĩa Thế Tôn. Và 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

332

ân thâm nghĩa trọng đó chính là thực hành mà không có 
bản ngã, không có chấp pháp, đó là điều Phật dạy.

Tạm xin dứt lời, chúng con, chúng tôi xin luôn tri ân và 
đảnh lễ chư vị tiền nhân chân tu học Phật, để ánh sáng 
đạo vàng còn mãi trụ ở thế gian.

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật.

Thích Phổ Huân
Sydney, ngày 10.5.2024

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Thượng tọa Thích Phổ Huân

- Sinh: 1963 tại Phước Hải, miền Nam Việt Nam

- Xuất gia năm 1992. Thọ giới tỳ-kheo 1996

- Đệ tử lớn của Hòa Thượng Thích Bảo Lạc, Phương 
Trượng chùa Pháp Bảo.

- Hiện Trụ trì Thiền Lâm Pháp Bảo, vùng Wallacia - 
Sydney - Australia

Tác phẩm đã sáng tác:

- Hương Thơm Niệm Phật
- Nhân duyên vào đạo Phật
- Vượt luân hồi vào Tịnh độ
- Ý thức giải thoát
- Nghĩ về tám điều giác ngộ của bậc đại nhân
- Kính lễ đấng Thế Tôn
- Vài chuyện bạn và tôi học Phật
- Thức Biến Hiện.



333

Thích Nữ Giới Hương

CHIẾC ÁO LAM MÀU KHÓI HƯƠNG

P hật tử là người cư sĩ tại gia bình thường ngoài 
xã hội và vẫn đảm trách các nhiệm vụ, các vai 

trò của một người cha, người mẹ, người chồng, người vợ, 
người chị, người anh và một người công dân tốt ngoài xã 
hội; bên cạnh đó tiến hơn về mặt tâm linh, vị ấy còn phát 
tâm quy y Tam Bảo và giữ Năm giới của người Phật tử tại 
gia. 

Quy y Tam bảo nghĩa là trở về nương tựa nơi Phật, 
Pháp và Tăng: 

Con về nương tựa Phật, người đưa đường chỉ lối cho 
con trong cuộc đời. 
Con về nương tựa Pháp, con đường của tình thương và 
sự hiểu biết. 
Con về nương tựa Tăng, đoàn thể của những người 
nguyện sống cuộc đời tỉnh thức.1

Năm giới là năm điều đạo đức, giới hạnh, bảo vệ hạnh 
phúc cho mình, người, cộng đồng và xã hội.

Giới thứ nhất là bảo vệ sự sống, không được đoạt mạng 
sống của người và vật.
Giới thứ hai là bảo vệ sự liêm khiết của mình, không 
được trộm cắp. 
Giới thứ ba là bảo vệ hạnh phúc gia đình, bảo vệ hạnh 

1 https://langmai.org/phat-duong/kinh-nhac-tang-than-tung/ba-su-quay-ve/



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

334

phúc của mình bằng cách không tà dâm, không xâm 
phạm tới tiết hạnh của người khác. 
Giới thứ tư là nói nghe trong chánh niệm để đừng tưới 
tẩm những hạt giống xấu ở trong mình và người.
Giới thứ năm là tiêu thụ một cách chánh niệm để 
đừng đem độc tố rượu, thuốc phiện vào trong mình và 
những người khác.1

Người Phật tử sau khi tham dự lễ Tam Quy và phát 
nguyện giữ Năm giới như trên rồi, thì thầy giới sư truyền 
giới sẽ ban cho một pháp danh (tên nhà chùa đặt, tên của 
Phật pháp), ví dụ: Viên Bảo Hiền, Mật Nghiêm, Diệu Hỉ, 
v.v.... Đây là biểu tượng chính thức vị cư sĩ đó đã trở thành 
một Phật tử, một đệ tử của Phật. Có nhiều pháp danh, mô 
tả về các đức hạnh của chư Phật, với ước mong, người Phật 
tử sẽ được tốt lành và thăng tiến tu tập đạo đức như pháp 
danh của mình.

Trong nhà Phật, Phật tử nam được gọi là ưu-bà-tắc 
(tiếng Phạn là Upāsaka) và Phật tử nữ được gọi là ưu-bà-di 
(Upāsikā). Theo tiếng Phạn, cư sĩ là Kulapati (đọc là Ca-la-
việt), nghĩa là chủ nhà, trưởng giả, người có gia đình, sống 
tại gia ở nhà tu tập theo hạnh của Đức Phật. 

Với sự nương tựa Phật, Pháp, Tăng và giữ trì năm giới, 
vị Phật tử sẽ có nếp sống thanh cao và trong sáng ngay 
tại trong gia đình mình đang sinh sống. Vị ấy mỗi khi 
đến chùa tụng kinh hay sinh hoạt, thường khoác lên chiếc 
áo tràng màu lam hay sắc phục lam nhã khói hương dễ 
thương và hiền hòa của các trại sinh Gia Đình Phật tử. 
Thật là hạnh phúc cho những ai khoác chiếc áo màu lam 
giản dị và điều này cũng để phân biệt sự khác nhau giữa 
người Phật tử và người không phải Phật tử. 

Màu lam, màu nén hương đốt dâng cúng Phật, gợi lên 
1 https://langmai.org/tang-kinh-cac/vien-sach/thien-tap/dao-phat-cua-tuoi-

tre/phan-giao-ly-can-ban/nam-gioi-quy-bau-1/



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

335

sự nhẹ nhàng thanh thoát như khói hương bay và sự đơn 
giản một màu không hoa hòe cầu kỳ. Vì khoác chiếc áo lam 
tượng trưng cho Phật tử, nên cư sĩ Phật tử cũng thường 
được gọi là một lam viên (thành viên áo lam) trong đại gia 
đình Phật tử áo lam ở khắp nơi trên thế giới. 

Là con Phật, là Phật tử dù đi đâu, đến đâu, các Phật 
tử cũng cảm thấy quý mến nhau như anh em một nhà “Tứ 
hải giai huynh đệ” (Bốn bể đều là anh em). Thật giản dị và 
dễ thương! Thật vinh dự và tình thương tràn trề khi mỗi 
người đều khoác lên mình chiếc áo lam truyền thống mộc 
mạc của nhà chùa. 

Ngoài năm giới, người Phật tử từ từ tiến lên có thể thọ 
trì giữ Bát quan Trai Giới (tám giới),(1) Thập Thiện (mười 
giới),(2) và Bồ Tát Giới Tại Gia (sáu giới trọng(3) và hai mươi 
tám giới khinh).(4) Đây là những giới luật (Sila) mà người 
Phật tử tại gia có thể giữ để thăng tiến trên đường đạo và 
có thể đưa đến định (Samadhi), chứng các tầng thiền và 
khai mở trí tuệ Bát-nhã (Prajna). Như trong Kinh Người 
Áo Trắng, Đức Phật đã giới thiệu về khả năng của người 
cư sĩ tại gia do nương tựa Phật, Pháp, Tăng và Năm giới, 
vị ấy sẽ đạt được các trạng thái tâm cao đẹp, an trú hạnh 
phúc trong hiện tại và tương lai như sau: 
1. Vị đệ tử cư sĩ xa lìa sự giết hại, chấm dứt sự giết hại, 

buông bỏ khí giới, biết hổ biết thẹn, tập từ tập bi, bảo 
hộ cho mọi loài sinh vật, kể cả các loại côn trùng. Vị ấy 
diệt trừ tận gốc tâm niệm giết hại. Đó là giới pháp thứ 
nhất mà người đệ tử hộ trì.

2. Vị đệ tử cư sĩ xa lìa sự không cho mà lấy, chấm dứt sự 
không cho mà lấy, thường ưa bố thí, tìm niềm vui trong 
sự bố thí và bố thí mà không cầu đền đáp. Vị này không 
bị tâm trạng tham lam che lấp, luôn luôn bảo hộ sự 
liêm khiết của mình và diệt trừ tận gốc sự không cho 
mà lấy. Đó là giới pháp thứ hai mà người đệ tử hộ trì.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

336

3. Vị đệ tử cư sĩ xa lìa tà dâm, chấm dứt sự tà dâm, bảo 
vệ cho bất cứ ai, dù người ấy nằm trong sự bảo hộ của 
cha, mẹ, hoặc cả cha lẫn mẹ, hoặc chị em, hoặc anh em, 
hoặc cha mẹ bên sui gia, hoặc gia đình sui gia, hoặc bởi 
người đồng tính, hoặc là vợ con hay chồng con kẻ khác, 
kể cả kẻ bị cuồng dâm khủng bố, hoặc kẻ bán phấn 
buôn hương. Vị này diệt trừ tận gốc tâm niệm tà dâm. 
Đó là giới pháp thứ ba mà người đệ tử hộ trì.

4. Vị đệ tử xa lìa nói dối, chấm dứt sự nói dối, chỉ nói sự 
thật, tìm niềm vui trong sự nói lên sự thật, an trú nơi 
sự thật không lúc nào đổi dời, có thể được tin cậy hoàn 
toàn và không bao giờ dám miệt thị kẻ khác. Vị ấy diệt 
trừ tận gốc sự nói dối. Đó là giới pháp thứ tư mà người 
đệ tử hộ trì.

5. Vị đệ tử xa lìa rượu, chấm dứt sự uống rượu, diệt trừ tận 
gốc thói quen uống rượu. Đó là giới pháp thứ năm mà 
người đệ tử hộ trì.
Và làm thế nào các vị đệ tử cư sĩ có thể đạt tới bốn tâm 

cao đẹp và an trú hạnh phúc trong hiện tại một cách dễ 
dàng và không có khó khăn? 

Các trại sinh Huynh trưởng lam viên bên nhau



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

337

1. Trước hết, vị đệ tử thực tập quán niệm về Như Lai. 
Vị ấy quán niệm như sau: Như Lai là bậc Giác Ngộ chân 
chánh không còn dính mắc, là bậc Minh Hạnh Túc, là bậc 
Thiện Thệ, là bậc Thế Gian Giải, là bậc Vô Thượng Sĩ, là 
bậc Điều Ngự Trượng Phu, là bậc Thiên Nhân Sư, là Phật, 
là Thế Tôn. Quán niệm về Như Lai như thế thì những 
dục vọng xấu xa đều được tiêu diệt, trong tâm người quán 
niệm không còn những yếu tố bất thiện, uế nhiễm, sầu khổ 
và lo âu.

Nhờ tưởng niệm tới Như Lai mà tâm tư người ấy lắng 
trong, có được niềm vui, và người ấy đạt tới tâm cao đẹp 
thứ nhất, an trú hạnh phúc trong hiện tại một cách dễ 
dàng, không khó khăn gì.

2. Vị đệ tử thực tập quán niệm về Pháp. Vị ấy quán 
niệm như sau: Giáo pháp được đức Thế Tôn giảng dạy là 
giáo pháp diễn bày khéo léo, có khả năng đưa tới giải thoát 
hoàn toàn, đưa tới trạng thái không phiền não, không 
nóng bức, có tính cách thường tại và không dời đổi. Quán 
niệm và giác tri như thế về Pháp thì những dục vọng xấu 
xa đều được tiêu diệt, trong tâm người quán niệm không 
còn những yếu tố bất thiện, uế nhiễm, sầu khổ và lo âu.

Nhờ tưởng niệm tới Pháp mà tâm tư người ấy lắng 
trong, có được niềm vui, và người ấy đạt tới tâm cao đẹp 
thứ hai, an trú hạnh phúc trong hiện tại một cách dễ dàng, 
không khó khăn gì. 

3. Vị đệ tử thực tập quán niệm về Tăng. Vị ấy quán 
niệm như sau: Thánh chúng của Như Lai đang đi về nẻo 
thiện, đang đi trên đường chánh, đang hướng theo giáo 
pháp, đang thực tập theo giáo pháp và sống đúng tinh 
thần giáo pháp. Trong thánh chúng ấy có các bậc A La 
Hán đã thành và đang thành, các bậc A Na Hàm đã thành 
và đang thành, các bậc Tư Đà Hàm đã thành và đang 
thành, các bậc Tu Đà Hoàn đã thành và đang thành, tức 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

338

là có đủ cả bốn đôi và tám bậc. Thánh chúng của Như Lai 
đã thành tựu được Giới, được Tam Muội, được Bát Nhã, 
được Giải Thoát, được Tri Kiến Giải Thoát; thánh chúng 
này đáng được tôn kính, đáng được quý trọng, đáng được 
phụng sự, đáng được cúng dường, và đó là ruộng phước tốt 
đẹp cho cuộc đời.

Nhờ tưởng niệm tới Tăng mà tâm tư người quán niệm 
lắng trong, có được niềm vui, và người ấy đạt tới tâm cao 
đẹp thứ ba, an trú hạnh phúc trong hiện tại một cách dễ 
dàng, không khó khăn gì.

4. Vị đệ tử cư sĩ thực tập quán niệm về Giới. Vị ấy quán 
niệm như sau: Giới luật này không có khuyết điểm, không 
bị sứt mẻ, không bị cấu uế, không bị ô trược, có khả năng 
giúp ta an trú trong lĩnh thổ của Như Lai. Giới luật này 
không có tính cách giả dối, thường được các bậc hiền thánh 
khen ngợi, tiếp nhận, thực tập và hộ trì.

Nhờ tưởng niệm tới Giới mà tâm tư người ấy lắng trong, 
có được niềm vui, và người ấy đạt tới tâm cao đẹp thứ tư, 
an trú hạnh phúc trong hiện tại một cách dễ dàng, không 
khó khăn gì.

Áo lam tưới tẩm sen hồng



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

339

Vị đệ tử cư sĩ nào nếu thực tập được như thế là đã chấm 
dứt được sự sa đọa vào địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh và các 
đường dữ khác, đã chứng đạt được quả vị Tu Đà Hoàn, 
không còn thối đọa vào các ác pháp. Người ấy chắc chắn 
đang đi về nẻo chánh giác và chỉ cần qua lại tối đa là bảy 
lần nữa trong các cõi trời và người là có thể đạt tới biên 
giới của sự hoàn toàn giải thoát diệt khổ.”(5)

Tóm lại, dù là cư sĩ tại gia, chưa phải là bậc xuất gia 
sống trong chốn thiền môn, nhưng vị ấy biết quy y Tam 
bảo và giữ Năm giới thì sẽ đạt được các tâm cao đẹp, an trú 
hạnh phúc trong hiện tại và tương lai. Vị ấy sau khi chết 
sẽ không rơi vào địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh và các đường 
dữ khác, sẽ chứng đạt được quả vị Tu Đà Hoàn, không còn 
thối đọa vào các ác pháp.(6) Vị Phật tử thượng sĩ khoác 
chiếc áo lam ấy chắc chắn đang đi về nẻo giác, chỉ còn tái 
sanh lại thế gian này bảy lần và tu tập tiếp để từ từ đạt 
đến tuệ giác giải thoát.

Thật hy hữu và lợi lạc tâm linh thay cho những ai khoác 
chiếc áo lam màu khói hương!

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật.
Mồng 10 Tết, Xuân Giáp Thìn 2024 

Thư phòng Chùa Hương Sen
Thích Nữ Giới Hương

Chú thích
(1) Bát Quan Trai Giới: 1. Không được sát sanh; 2. Không được trộm cướp; 

3. Không được dâm dục; 4. Không được nói dối; 5. Không được uống 
rượu; 6. Không được trang điểm, thoa dầu thơm, múa hát và xem múa 
hát; 7. Không được nằm ngồi giường cao rộng đẹp đẽ; 8. Không được ăn 
quá giờ ngọ. Nguồn: https://thuvienhoasen.org/a2795/bat-quan-trai-gioi



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

340

(2) Thập Thiện: 1. Không sát sanh: không sát hại tất cả chúng sinh mà 
còn tu pháp phóng sanh; 2. Không trộm cắp: không trộm cắp tài vật 
của người khác mà còn làm việc bố thí giúp đỡ người nghèo khổ; 3. 
Không tà hạnh, tà dâm: không tà hạnh mà còn làm thanh tịnh phạm 
hạnh; 4. Không vọng ngữ: không nói dối với người mà còn nói lời chân 
thật; 5. Không nói lưỡi đôi chiều: không ở bên này nói xấu bên, ở bên 
kia nói xấu bên này, sinh mâu thuẫn trong lòng người khiến phát sanh 
xung đột và đấu tranh. Phải nói lời hòa hợp lợi ích; 6. Không nói lời 
hung ác: không nói lời thô bạo độc ác hay sỉ nhục người khác mà còn 
nói lời nhu nhuyến nhẹ nhàng- ái ngữ; 7. Không ỷ ngữ: không vì quyền 
lợi riêng mình mà nói hoa mỹ hoặc dùng lý lẽ ngụy biện bóp méo sự 
thực; 8. Không tham dục: không tham trước tình dục trần cảnh, nuôi lớn 
tâm thanh tịnh phạm hạnh; 9. Không sân hận: không phẫn nộ oán giận 
người mà luôn luôn hiền từ nhẫn nại; 10. Không tà kiến: không nên bảo 
thủ chấp trước mà luôn luôn tu tập chánh kiến. Nguồn: https://giacngo.
vn/y-nghia-tho-thap-thien-va-bo-tat-gioi-tai-gia-post15306.html

(3) Sáu giới trọng (phạm tội nặng) là: 1. Không được sát sanh; 2. Không 
được trộm cắp; 3. Không được tà dâm; 4. Không được nói dối; 5. Không 
được nói lỗi của người tại gia và xuất gia; 6. Không được bán rượu.

(4) Hai mươi tám giới khinh (phạm tội nhẹ-sơ ý) là: 1. Không cúng dường 
cha mẹ, sư trưởng; 2. Say đắm rượu chè; 3. Gặp người bệnh khổ có ý 
gớm ghê, không chăm sóc; 4. Thấy người đến xin, không tùy sức mình 
mà bố thí ít nhiều, để cho người đến xin ra về tay không; 5. Gặp các vị 
Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni hoặc các vị Ưu-bà-tắc thọ giới trước, không đứng 
dậy tiếp đón, lễ lạy; 6. Thấy Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni, Ưu-bà-tắc, Ưu-bà-di 
phạm giới, bèn sinh tâm kiêu mạn, cho rằng mình hơn họ; 7. Mỗi tháng 
không thọ sáu ngày Bát quan trai giới, không cúng dường Tam bảo; 8. 
Trong vòng 40 dặm có chỗ giảng kinh thuyết pháp mà không đến nghe; 
9. Thọ dụng đồ dùng của chư Tăng, như ngọa cụ, giường, ghế, v.v...; 10. 
Nghi nước có trùng mà vẫn cố ý uống; 11. Không có bạn mà vẫn đi một 
mình vào trong chỗ nguy hiểm; 12. Một mình ngủ lại tại chùa Ni nếu là 
Ưu-bà-tắc (hoặc chùa Tăng nếu là Ưu-bà-di); 13. Vì tiền của mà đánh 
đập chửi rủa tôi tớ, hoặc người ngoài; 14. Đem thức ăn thừa bố thí cho 
Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni, hoặc Ưu-bà-tắc, Ưu-bà-di khác; 15. Nuôi những 
loài ăn thịt như mèo, chồn...; 16. Nuôi dưỡng voi, ngựa, trâu, dê, lạc đà 
hoặc các loại súc vật khác mà không chịu tịnh thí cho người chưa thọ 
giới; 17. Không chứa sẵn y, bình bát, tích trượng để cúng dường chúng 
Tăng; 18. Làm nghề canh tác sinh sống, không tìm chỗ nước sạch, đất 
cao ráo để trồng trọt; 19. Làm nghề mua bán: lúc bán hàng, một khi đã 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

341

đồng ý giá cả, không được lật lọng, đem bán cho người trả giá đắt hơn; 
lúc mua hàng, nếu thấy người bán cân lường gian lận, phải nói lỗi họ, 
để họ sửa đổi; 20. Hành dục không đúng chỗ, không đúng thời; 21. Làm 
nghề thương mại, công nghiệp v.v..., không chịu nộp thuế, hoặc khai 
thuế gian lận; 22. Vi phạm luật pháp nhà nước; 23. Có lúa mới, hoa trái, 
dưa rau các thứ đầu mùa, không hiến cúng Tam bảo mà thọ dụng trước; 
24. Tăng già không cho phép mà vẫn thuyết pháp, tán thán quan điểm 
riêng của mình. 25. Ra đường dành đi trước Tỳ-kheo, Sa-di; 26. Trong 
lúc phân phối thức ăn cho chư Tăng, sinh tâm thiên vị, lựa những món 
ngon, nhiều hơn phần người khác, để cúng dường thầy mình; 27. Nuôi 
tằm lấy tơ; 28. Đi đường gặp người bệnh, không tìm phương tiện chăm 
sóc, hoặc nhờ người khác chăm sóc. (Lược trích theo Ưu-bà-tắc giới 
Kinh, HT. Thích Tịnh Nghiêm dịch).

(5) Kinh Người Áo Trắng: Kinh này được dịch từ Kinh Ưu Bà Tắc, kinh số 
128 của bộ Trung A Hàm, trong tạng Hán (Tập 26, Đại Chánh tạng) do 
thầy Gotama Sanghadeva dịch vào đời Đông Tấn trong khoảng từ năm 
397 đến năm 398. Trong tạng Pali, kinh tương đương là kinh Gia Chủ 
thuộc Tăng Chi Bộ (A. III, 211). https://langmai.org/tang-kinh-cac/kinh-
van/kinh-van/kinh-nguoi-ao-trang/

(6) Tu Đà Hoàn: chứng được Sơ quả, quả vị đầu tiên của hàng A la hán. 
Tu Đà Hoàn nghĩa là Nhập lưu (vào dòng), Dự lưu (tham dự vào dòng), 
hoặc Nghịch lưu (ngược dòng). “Nhập lưu” tức là “nhập Thánh nhân 
Pháp tánh lưu” - Gia nhập dòng Pháp tánh của Thánh nhân. “Nghịch 
lưu” nghĩa là “nghịch phàm phu Lục trần lưu” - Đi ngược lại dòng Lục 
trần của phàm phu. Lục trần là hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, 
cảm xúc và pháp. Như vậy Tu Đà Hoàn là bậc tu hành đã đoạn trừ được 
Kiến hoặc và chứng được Sơ quả, dự vào hàng Thánh Nhân”. Nguồn: 
http://vuontam.net/phat-hoc-ung-dung/goc-van-dap/dau-hieu-nguoi-
dac-qua-tu-da-hoan.html



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

342

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Thích Nữ Giới Hương

- Ni Sư Thích Nữ Giới Hương, thế danh Sunyata 
Phạm, sanh năm 1963 tại Bình Tuy, xuất gia năm 
15 tuổi với Sư Bà Hải Triều Âm. 

- Năm 1994, tốt nghiệp Cử nhân Văn tại Saigon. 

- Du học tại Ấn Độ, tốt nghiệp Tiến Sĩ Phật học tại 
Đại học Delhi năm 2003. 

- Năm 2005, định cư tại Hoa Kỳ. 

- Năm 2015, tốt nghiệp Cử nhân Văn tại Đại học Riverside, California và đang 
theo học Cao học tại trường cũng như đang là giảng viên của Học viện Phật 
Giáo, Sài Gòn.

- Thành lập tủ sách Bảo Anh Lạc, đã viết và chuyển ngữ nhiều tác phẩm Anh và 
Việt, cũng như phát hành nhiều đĩa ca nhạc Phật giáo từ năm 2004 đến nay. 

- Năm 2000, thành lập chùa Hương Sen, Bình Chánh, Sài Gòn (Việt Nam) và 
năm 2010 đến nay, đã thành lập và trụ trì chùa Hương Sen, thành phố Perris, 
tiểu bang California, Hoa Kỳ.

- Liên lạc qua email: huongsentemple@gmail.com



343

Trần Thị Nhật Hưng

Người cư sĩ

T ừ lâu, tôi vẫn luôn tự xem mình là Phật tử thuần 
thành. Cũng đúng thôi, vì từ bé tôi đã biết theo 

mẹ đi chùa, từng quy y Tam Bảo, thọ Ngũ Giới, còn tham 
gia Gia Đình Phật Tử với chức vụ… “Chim Oanh Vũ” nữa. 
Lớn lên cũng thường đi chùa, tham dự nhiều khóa tu, 
nghe Pháp, đặc biệt nhất là theo đuổi được 30 khóa của 
các Khóa Tu học Âu Châu tổ chức hằng năm, mỗi năm 
mười ngày chứ ít sao. Nói chung, như thế hẳn cũng đáng 
được gọi là thuần thành, và như thế theo cách giải thích 
của Phật giáo, tôi là cư sĩ! Mà đã mang danh cư sĩ, ắt phải 
luôn tinh tấn tu tập và ý thức bổn phận, trách nhiệm hỗ 
trợ Phật giáo. Nhưng tu tập và hỗ trợ cách nào cho đúng 
nghĩa đem an lạc cho mình và cho người khác, đó là điều 
mà mỗi người Phật tử phải luôn biết học hỏi, vận dụng 
kinh nghiệm từ thực tế.

Thực ra, không hẳn chỉ cư sĩ đã thọ tam quy, ngũ giới 
mới là người hỗ trợ đạo, mà chính những Phật tử chưa thọ 
gì cả, chỉ mới mon men đến chùa cũng giúp chùa không ít. 
Một cô bé, một cậu bé theo mẹ đến chùa lễ Phật, hình ảnh 
đó đã tạo chủng tử Phật trong lòng, trong tâm trí các em, 
để rồi khi đủ nhân duyên sẽ là hạt giống Bồ Đề nảy mầm 
trong tương lai, là mạng mạch tiếp nối xây dựng căn nhà 
Phật Giáo.

Một cụ già đến quét sân chùa, trồng cây tỉa lá tạo cho 
chùa một khu vườn, có cây ăn trái, có hoa tô điểm cho chùa 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

344

rực rỡ hơn. Họ không màng những điều cao siêu, đôi khi 
chả hiểu gì giáo lý hay cũng chưa thọ bất cứ giới gì, chỉ với 
cái tâm cúng dường, tâm phục vụ, ai bảo họ không là cư sĩ 
Phật tử? 

Rồi các cụ bà, các cô gái đêm ngày miệt mài trong nhà 
bếp, quần quật lo cái ăn không chỉ cho Tăng Ni mà cả 
cho mọi người, ai bảo họ không hữu ích và đem an lạc cho 
chúng sinh?

Còn nhiều nữa, kể sao cho hết, vì nhà chùa là nơi quy 
tụ nhiều khuôn mặt đa dạng, với nhiều trình độ, văn hóa, 
khả năng khác nhau và phương cách hành xử cũng khác 
nhau. Không kể những người đến chùa với nhiều lý do 
mục đích riêng. Đến chỉ thích làm công quả rồi về, người 
thì nghiên cứu học hỏi giáo lý nhà Phật, kẻ thì đến cầu xin, 
cầu nguyện hoặc chỉ ham vui giải khuây với bạn bè tìm 
niềm vui cho bản thân v.v… và v.v… Tựu trung ai cũng đến 
với tâm thái bình an, ít ra cũng giúp chùa được chút nào 
hay chút nấy với nhiều hình thức.

Đặc biệt đối với cư sĩ, đã mang danh là cư sĩ, đương 
nhiên sau khi quy y, thọ ngũ giới, phải tự ý thức bổn phận, 
trách nhiệm để tu tập và hộ đạo một cách tích cực.

Trước nhất, phải thể hiện niềm tin tuyệt đối, không 
hoài nghi, bất thoái chuyển về con đường giác ngộ của Đức 
Phật và Pháp của Đức Phật. Tại nhà phải lập bàn thờ, để 
trước tôn tượng, hình ảnh Bổn Sư thường xuyên lễ bái, tán 
thán công hạnh của Đức Phật, tụng kinh sám hối những 
nghiệp chướng tạo ra từ bao kiếp và ngay kiếp này biết ăn 
năn để giải trừ. Như thế vẫn chưa đủ, người cư sĩ đã tin 
Phật và Pháp Phật, phải luôn siêng năng học hỏi, tham 
khảo kinh điển, nghe giảng, thực hành đúng chánh pháp 
qua thân, khẩu, ý ứng dụng trong đời sống và tùy khả 
năng dùng mọi phương tiện bằng nhiều pháp môn, tùy 
khế cơ (tùy trình độ người đối diện), khế lý (hợp với giáo 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

345

lý nhà Phật) mà gieo duyên hướng dẫn bạn bè, thân bằng 
quyến thuộc dẫn dắt họ đến cửa Phật. Đơn giản nhất, có 
thể tạo điều kiện giúp họ những việc như bài trí bàn thờ 
Phật, thỉnh tượng về thờ, hướng dẫn đi chùa... nói chung 
tùy hỉ công đức chia sẻ đến mọi người, chứ không thể tu 
một mình “độc cư nhàn cảnh”.

Còn đối với chư Tăng, là một trong ba ngôi báu mà cư 
sĩ có bổn phận, trách nhiệm hộ trì. Những sự việc thông 
thường từ vật chất đến tinh thần như tạo điều kiện thuận 
lợi trợ duyên cúng dường, bảo vệ thanh danh uy tín chư 
Tăng, quan tâm sự an nguy của ngôi chùa, giúp Sư xuất 
gia hoằng pháp độ sinh, duy trì mạng mạch Phật giáo. 
Những vật dụng như xe cộ, ăn uống, nơi chốn... để Sư có 
điều kiện thuận lợi đi giảng pháp, đóng góp giúp sư kết 
tập kinh điển, mở trường, tu viện v.v…và v.v…

Những điều trên, cư sĩ và ngay cả không là cư sĩ ai 
cũng đóng góp được tùy khả năng và tấm lòng. Có điều, 
chuyện đơn giản như đang giỡn thế nhưng không giản đơn 
như mọi người nghĩ, vì muốn được vậy, bên cạnh những 
bậc chân tu khước từ dục lạc vinh hoa phú quí, hy sinh 
cả cuộc đời mình làm trưởng tử của Như Lai đem hạnh 
nguyện phụng sự đạo pháp và dân tộc được bao cư sĩ Phật 
Tử và bao người qui ngưỡng, kính trọng, vẫn có những kẻ 
mà người đời luôn cảnh báo “Chiếc áo không tạo nên ông 
thầy tu” để nhắc nhở mọi người nên cẩn trọng, nếu không, 
vô tình tiếp tay kẻ xấu lợi dụng Phật giáo mưu cầu lợi ích 
riêng, đôi khi còn hại cho Phật Giáo nữa. Người cư sĩ phải 
tỉnh táo đem trí Bát Nhã nhận định sao cho hữu hiệu. 
Nhưng cũng không thể vì “một con sâu làm rầu nồi canh” 
để gom hết tội đổ cho Tăng đoàn, vì Tăng đoàn vốn hòa 
hợp thanh tịnh, mỗi vị có sứ mạng, sở trường, sở đoản và 
hạnh nguyện khác nhau, tùy cơ duyên nhân duyên thích 
hợp với ai thì hỗ trợ.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

346

Tuy nhiên, không thiếu những vị Sư, thân khoác cà sa, 
tâm nguyện mong cầu giải thoát, đang trên đường tìm về 
Bảo Sở, nhưng vốn chưa phải là thánh tăng (nếu là thánh 
đã chẳng hiện diện cõi Ta bà này) đã mềm lòng chao đảo 
trước những cám dỗ của đời thường do chính các cư sĩ “làm 
hư” tu sĩ.

Dù biết rằng bổn phận cư sĩ phải tôn trọng cung kính 
Tăng Ni, nhưng sự thái quá, không đúng mức đôi khi bị 
phản tác dụng, vô tình hại thầy, hại chùa mà không biết. 
Chẳng hạn, nhiều cư sĩ, với cái tâm chúng sinh, do kính 
mến Sư, nhất là quí thầy, thường thể hiện sự chăm sóc 
vượt quá mức bình thường, không cân nhắc sự quân bình 
giữa gia đình và chùa, đôi khi bỏ bê quên mất cha mẹ, cả 
chồng con, để chỉ lên chùa chăm sóc thầy, dâng cúng món 
ngon vật lạ, tươi tốt, mắt tiền... (điều này đúng chứ không 
sai) nếu khéo léo hành xử thế nào để gia đình không buồn 
lòng khi thấy người nhà bị coi rẻ... chỉ quan tâm chăm sóc 
đặc biệt cơm bưng nước rót cho thầy, trong khi người chồng 
cũng đến chùa làm công quả khuân vác dựng lều khát khô 
cả cổ mà vợ không cho một miếng nước. Thử hỏi, với thời 
gian, chồng con nào mà không bực tức? Thế là gia đình xào 
xáo, phiền não xảy ra, đôi khi là giọt nước tràn ly đưa đến 
ly dị nữa. Rồi từ đó, người chồng xa lánh và nhìn nhà chùa 
và Tăng Ni với ánh mắt không thiện cảm, nếu chưa nói 
đến ra ngoài còn phản bác nhà chùa, hay Phật giáo. Vậy 
thì, sự cung kính nhưng hành xử không khéo léo như thế 
cũng cần nên tránh. 

Còn như một bà vãi trong chùa, tưởng mình có công 
chăm sóc nấu ăn (nắm được cái dạ dày của thầy) giặt giũ 
quần áo (mùa đông còn nâng áo khoác mặc cho thầy, chỉnh 
nút cho thầy, xách bị cho thầy), quét dọn chùa lo cho thầy 
chu đáo rồi lên mặt nghĩ chùa là của mình, ông thầy là của 
mình rồi tác oai, tác quái, lấn lướt người khác, biến mình 
thành con quạ mổ, mổ hết người này kẻ kia, độc quyền 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

347

giành hết công đức, không cho bất cứ ai đóng góp công sức 
dù điều đó có lợi cho chùa, cho thầy nếu bà không muốn. 
Bà sợ như là chia sẻ lấy hết tình thương của ông thầy rồi 
bà bị ra rìa. Thậm chí bà quên mất công việc và khả năng 
hạn hẹp của riêng mình, lại muốn chỉ huy mọi điều không 
thuộc về mình, vượt qua mặt thầy, thay thầy chỉ nhận đồ 
cúng dường... xịn, đồ dỏm, mang về, khiến bao người chán 
nản rời xa chùa. Người lo việc chùa mà rơi vào sự thái quá 
sai lầm như vậy cũng không nên.

Riêng về ngũ giới, năm giới căn bản Đức Phật đề ra như 
những hàng rào ngăn cản Phật tử làm điều xấu ác mà bổn 
phận cư sĩ thọ trì. Một đề tài ai đến chùa cũng từng nghe 
đến. Đó là phải tránh xa: Sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói 
dối, bia rượu. Vấn đề nghe đơn giản như đang giỡn nhưng 
thực hiện được và đúng không giản đơn tí nào.

Việc uống bia rượu, nếu chỉ là rượu thuốc để chữa bịnh 
hoặc chỉ nhắp một chút cho tiêu hóa hay vui với bạn bè, 
chén chú, chén anh, không say sưa, không để mất lý trí, 
có nên rộng lượng cảm thông không? Đây là việc của từng 
người, tự ai tu, người đó chứng. 

Trong năm giới, giới không sát sanh quan trọng nhất, 
xếp hàng đầu trong năm giới. Vì đạo Phật là đạo từ bi. 
Đức Phật đã khuyến khích mọi người ý thức sự khổ đau 
của việc giết hại mà luôn tôn trọng đời sống của muôn loài. 
Nếu không ăn chay được, thì tối thiểu người cư sĩ cũng 
không nên ăn những con vật khi thấy nó còn sống, không 
khuyến khích hoặc vui theo người khác sát sanh, không 
ăn thịt khi nhìn thấy con vật giẫy giụa hay nghe tiếng kêu 
la đau đớn sợ hãi của con vật khi bị giết. 

Mỗi khi hình dung những con cua trong nồi đặt trên 
bếp bị luộc, tôi luôn suy nghĩ, nếu có một loài khổng lồ nào 
đó ở thế giới khác bắt lấy chúng ta, anh em bạn bè, nhốt 
hết vào trong một cái nồi lớn rồi đun sôi, ta sẽ cảm nhận sự 
sợ hãi và đau đớn thế nào? Hay thử hình dung mình cũng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

348

phải xếp hàng như những con gà sắp bị đem ra cắt cổ, chao 
ôi, thật không khỏi rùng mình. Chỉ suy nghĩ vậy thôi, hẳn 
là phải giảm đi lòng dục.

Vấn đề tiếp theo là trộm cắp. Đâu phải cứ cạy cửa, 
cạy tủ, lục ví, giựt ví của người khác mới gọi là trộm cắp. 
Những việc như đi làm trễ giờ, đi lậu xe không mua vé, 
khai gian thuế, hay giấu nhẹm tài sản từ nhà cửa, tiền 
bạc rồi khai vô sản để nhận thêm trợ cấp của chính phủ 
bản địa từ tiền đóng thuế của bao người... đều có thể xem 
là trộm cắp, vì đã nhận lấy những thứ lẽ ra không thuộc 
về mình. Nếu người cư sĩ tin có nhân quả, thì đó chính là 
đang vay nợ của chúng sinh, có thể trả ngay kiếp này hoặc 
ở kiếp sau thôi. Những sự việc như thế, liệu người cư sĩ 
từng thọ Tam Quy, Ngũ Giới có nhìn lại chính mình để kịp 
thời sám hối?

Vấn đề nữa là tà dâm. Đức Phật đã luôn cảnh báo rằng 
“ái dục” đáng sợ nhất, là cội nguồn của khổ đau để cảnh 
tỉnh mọi người. Nhưng mấy ai chịu vâng lời, để rồi chìm 
đắm mãi trong sinh tử luân hồi, trong “đời là bể khổ”! Vậy 
thì đứng trước những cám dỗ đó, tình cảnh đó, người cư sĩ 
phải biết tự mình vận dụng trí Bát-nhã, nhớ đến rào cản 
của giới “tà dâm” để thức tỉnh mình mà biết tự dừng lại 
thôi! Có như thế mới đúng tinh thần Phật giáo, mới xứng 
đáng không chỉ danh nghĩa cư sĩ Phật Tử mà còn là con... 
ngoan của Đức Phật. 

Mỗi người đến chùa đều có cái nhìn và cách tu khác 
nhau. Tựu trung, ai tu người đó chứng. Ai uống nước tự 
biết nóng lạnh. Tất cả đều có nhân quả của nó. Đơn giản 
chỉ có thế. Mong sao tất cả cư sĩ Phật tử đều dũng mãnh 
tinh tấn tu tập để xây dựng tòa nhà Phật Giáo phát triển 
và trường tồn.

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật.
Trần Thị Nhật Hưng



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

349

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Trần Thị Nhật Hưng

- Trần thị Nhật Hưng, Pháp danh: Diệu Như, sinh 
năm 1953 tại Nam Định.

- Học Đại học Văn khoa Sài Gòn niên khoá 1974-
1975.

- Bắt đầu viết văn năm 1980 (viết cho mình đọc).
- Định cư tại Thụy Sĩ năm 1982.
- Email: tranthinhathung@yahoo.de

Cộng tác báo: Phụ Nữ Diễn Đàn, Việt Nam Tự Do, Đẹp (Hoa Kỳ). Lửa Việt 
(Canada). Viên Giác (Đức). Báo online: Trang nhà Quảng Đức, Hoa Vô Ưu.

Tác phẩm đã xuất bản:
- Truyện Hay Hải Ngoại - Giấc Mơ Xưa - Tuổi Hồng Con Gái - Cô Gái Gò Công 

(Truyện dài) 
- Tham gia viết chung: Những Cây Bút Nữ Báo Viên Giác (Tập 1 & 2) - Đặc San 

Văn hóa Phật giáo Việt Nam.
- Giải thưởng: Giải nhất và hai giải khuyến khích trong cuộc thi “Viết Về Âu 

Châu” do chùa Viên Giác Đức quốc tổ chức (2002) Ba giải sơ kết trong cuộc 
thi “Muôn Nẻo Đường Đời” do báo Saigon Nhỏ tại Hoa Kỳ tổ chức; giải Hương 
Pháp 3 trong cuộc thi “Ứng dụng Phật Pháp trong Đời Sống” do chùa Hương 
Sen tại Hoa Kỳ tổ chức (2022).



350

Phụ bản 13: Tình Mẹ - Tranh Cát Đơn Sa



351

Hoa Lan Thiện Giới

Người cư sĩ thời mạt pháp

V ề câu hỏi, thế nào là thời mạt pháp? Tôi được 
nghe câu trả lời của Đức Đạt Lai Lạt Ma trong 

buổi nói chuyện tại chùa Viên Giác ở Hannover lần thứ 
hai vào ngày 20 tháng 9 năm 2013. Theo Ngài, Phật pháp 
không bao giờ mạt, chỉ có con người không chịu học Phật, 
cách sống suy đồi, sống không đạo đức rồi mạt mà thôi. Ôi, 
câu nói đã ghi mãi trong lòng người cư sĩ Phật giáo như 
tôi. Thế thì phải hiểu như thế nào về những người “cư sĩ 
thời mạt pháp”? 

Cư sĩ là người tại gia mộ đạo Phật, người theo đạo Phật 
nhưng vẫn giữ đời sống thế gian, đã quy y Tam Bảo và giữ 
5 giới. Phật giáo Nguyên thủy xem cư sĩ là người phụng sự 
đạo Pháp bằng cách cúng dường thực phẩm, quần áo, là 
người lo lắng cho đời sống Tăng Ni. Đại thừa xem cư sĩ có 
vai trò quan trọng hơn và cũng có khả năng thành Phật. 
Ví dụ vị cư sĩ nổi tiếng lẫy lừng Duy Ma Cật, trong bộ kinh 
Duy Ma Cật sở thuyết. 

Đấy là những định nghĩa trong sách vở, chứ chúng 
tôi đến chùa chỉ dám nhận mình là một Phật tử nhỏ bé 
thật bình thường. Chưa dám nhận mình là Phật tử thuần 
thành nói chi đến hai từ “cư sĩ”! Thế nhưng hiện nay trong 
một số các chùa xảy đến nhiều hiện tượng rất đáng buồn, 
các cư sĩ thời mạt pháp, nghĩa là các cư sĩ vẫn học Phật, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

352

vẫn tụng kinh gõ mõ thật thuần thành, nhưng không chịu 
hiểu Kinh. Lại nghĩ mình có công lớn với chùa, đã đóng 
góp rất nhiều tiền cho ngôi Tam Bảo, nên có quyền dùng 
tiền để khuynh đảo các Thầy. A Di Đà Phật! Các Phật 
tử thuần thành chỉ có tâm và sức lao động chứ không có 
tiền, nên chịu nhiều đắng cay. Họ có cảm giác như là Ôsin 
không công, làm rất nhiều nhưng chẳng được bao nhiêu. 
Cái bánh vẽ các “công đức” sẽ được các Ngài ghi sổ, không 
đủ làm Bồ Đề tâm của họ kiên cố thêm lên. Có người thất 
vọng quá đã rút lui ra khỏi chùa, áp dụng câu: 

Tu đâu cho bằng tu nhà, 
Thờ cha kính mẹ mới là chân tu.
Thế là chùa bị mất đi một số các cư sĩ thuần thành. 

Phần các cư sĩ thời mạt pháp tha hồ lộng hành, họ ngang 
nhiên kết bè kết phái chèn ép một cách thoải mái các vị 
trụ trì yếu bóng vía, tạm gọi là “nhu nhược” trước mãnh 
lực của đồng tiền. Ôi, các thầy đến điên cả đầu, chẳng biết 
phân giải ra sao giữa các nhóm điều hành trong nhà bếp. 
Họ phát hành đồ chay, đậu hũ, bánh cuốn, bánh chưng... 
món nào cũng đẻ ra tiền để lo cho Tam Bảo. Bênh nhóm 
này lại mất lòng nhóm kia, nhất là các bà lại hay hờn dỗi, 
trời sinh đã chín vía nặng hơn các ông đến hai vía. Nên dễ 
tủi thân rồi đình công không làm công quả cho chùa. 

Hết chuyện tiền sang đến chuyện tình, các cư sĩ thời 
mạt pháp bị ảnh hưởng các câu chuyện ma nữ quyến rũ 
Đường tăng trong Tây Du Ký rồi áp dụng trong chùa. Họ 
biến thành những con nhền nhện nhịp nhàng giăng lưới 
muôn nơi. Gặp những vị Cao Tăng thuộc loại “bóng cây 
cổ thụ” thì chỉ nước gãy càng bỏ chạy khỏi chùa một cách 
liền tay. Phật tử đi chùa gặp chuyện chướng tai gai mắt 
không dám thở than, sợ nói ra mang tội khẩu nghiệp rất 
nặng. Lại nhớ câu chuyện nồi cơm của Khổng Tử và Nhan 
Hồi, thấy vậy mà không phải vậy, ai biết được sự thật bên 



NHỮNG NGƯỜI CƯ SĨ

353

trong! Nên cuối cùng cũng đành câm nín rồi từ từ xa rời 
chùa chiền không vững niềm tin với Phật pháp. 

Tại Việt Nam thời nay đã xảy ra rất nhiều chướng ma 
thời mạt pháp nhiều vô số kể. Một số các cụ già và cả giới 
trẻ hiện nay hiểu sai Đạo Phật, vẫn đồng hóa với các mê 
tín dị đoan nên rất dễ bị các tu sĩ thời mạt pháp lọc lừa lấy 
tiền, một kiểu buôn thần bán thánh rất đáng buồn. 

Đâu là nguyên nhân của thời mạt pháp? Để trả lời cho 
câu hỏi này, trong bài “Định hướng tương lai với thế hệ 
Tăng sĩ trẻ ngày nay” của Thầy Tuệ Sỹ có đoạn: “Cái sức 
mạnh của Phật giáo không phải là chính trị, mà là văn 
hóa và xã hội, mà giáo dục là hàng đầu. Có thể mất cái gì 
cũng được nhưng không thể để một ngày mà không giáo 
dục Tăng Ni. Thành ra bằng mọi cách mình phải lập lại 
trường học, dưới mọi hình thức mình phải có trường học.”

Vậy kết luận thật đơn giản, cư sĩ phải học Phật và áp 
dụng câu: “Khẩu giáo phải đi đôi với thân giáo”, mặc áo 
giáp trí tuệ của ngài Văn Thù rồi hãy vào chùa hộ pháp, 
chắc chắn thời kỳ mạt pháp sẽ chẳng bao giờ xảy ra.

Hoa Lan Thiện Giới



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

354

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hoa Lan

- Hoa Lan tên thật là Phí Thị Lan Hương, Pháp danh: 
Thiện Giới.

- Sinh năm 1953 tại Hà Nội, lớn lên tại Nha Trang. 
- Du học sang Đức và tốt nghiệp ngành Kỹ sư Hóa 

học Thực Phẩm (1979).

- Làm việc và sinh sống tại Berlin.

- Cộng tác với báo Viên Giác, báo online: 
quangduc.com, hoavouu.com, khoahocnet.com, 
thuvienhoasen.org

Tác phẩm đã xuất bản:
- Những Cây Bút Nữ I (viết chung) 2005
- Lửa Tình và Lửa Tam Muội (truyện ngắn) 2009
- Những Cây Bút Nữ II (viết chung) 2014
- Một lần cho trăm năm (truyện dài) 2016
- Định mệnh không là Định mệnh (truyện dài) 2018
- Đốt cháy cuộc tình (truyện dài) 2019
- Độ ta không độ Chàng (truyện dài) 2020
- Hoài cảm nghìn thu (truyện dài) 2021 
- Đâu mới là quê hương (truyện dài) 2022 
- Khế ngọt chuyển mùa (truyện dài) 2022 
- Mơ được một lần (truyện dài) 2023 
- Biển trời mênh mông (truyện dài) 2024
Tác phẩm dịch thuật Đức ngữ:
- Das Mädchen aus Gò Công, dịch từ tác phẩm Cô gái Gò Công của Trần Thị 

Nhật Hưng (truyện dài) 2021
. Giải Khuyến Khích II trong cuộc Thi Viết Văn Ứng Dụng Phật Pháp trong đời 

sống do Chùa Hương Sen ở Hoa Kỳ tổ chức năm 2022.



355

PHẦN C 

CÁC BÀI KHẢO CỨU, 
BÚT KÝ

Với sự tham gia  
của các tác giả, dịch giả: 

* LƯƠNG NGUYÊN HIỀN * NGUYÊN ĐẠO 

VĂN CÔNG TUẤN * NGUYÊN GIÁC * 

TRANG THƠ THÁI TÚ HẠP * ĐỖ TRƯỜNG * 

LÂM MINH ANH * NGUYỄN SONG ANH * 

KHÁNH HOÀNG * TRANG THƠ TUỆ NGA * 

THÁI CÔNG TỤNG * TRẦN PHONG LƯU



356



357

Lương Nguyên Hiền

Truyện Kiều của Nguyễn Du và  
kịch thơ Faust của J. W. Goethe

1. Thân thế và sự nghiệp
Nguyễn Du là tác giả của “Truyện Kiều” và nhà văn 

người Đức Johann Wolfgang von Goethe là tác giả kịch thơ 
“Faust”. Nguyễn Du được người Việt kính trọng tôn xưng là 
“Đại thi hào” và được UNESCO vinh danh là “Danh nhân 
văn hóa thế giới” vào năm 2013 cùng 107 danh nhân khác. 
Nếu người Việt tự hào về Nguyễn Du thì người Đức cũng rất 
tự hào về nhà văn lớn của họ là Goethe. Theo Viện Nghiên 
cứu xã hội và phân tích thống kê Đức (Forsa), Geothe được 
xếp đứng hàng đầu trong danh sách “Những người Đức vĩ 
đại nhất mọi thời đại”.1 Sau đó mới đến vị Thủ tướng đầu 
tiên của Cộng Hòa Liên Bang Đức là Konrad Adenauer 
(1876-1967) và đứng hạng thứ ba là khoa học gia Albert 
Einstein (1879-1955), cha đẻ của Thuyết tương đối.

Nguyễn Du
Nguyễn Du sinh năm 1765 tại làng Tiên Điền, tỉnh 

Hà Tĩnh và mất năm 1820, thọ 55 tuổi. Ông sinh trưởng 
trong một gia đình danh gia vọng tộc. Cha ông là Nguyễn 
Nghiễm đậu Nhị giáp Tiến sĩ, làm quan đến chức Đại Tư 
đồ (Tể tướng), tước Xuân Quận công thời hậu Lê. Thời thơ 

1  Rheinischepost: “Laut Umfrage: Goethe ist der größte Deutsche”, 2011.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

358

ấu của ông không được suôn sẻ, có thể nói là lận đận lao 
đao, khi mới 13 tuổi ông mất cả cha lẫn mẹ, phải về ở với 
người anh cả cùng cha khác mẹ là Nguyễn Khản. Sau khi 
Nguyễn Khản bị quản thúc vì vướng trọng tội. Ông phải 
về ở đậu nhà người bạn của cha mình để được nuôi ăn học. 
Năm 18 tuổi, ông đậu Tam trường (Sinh đồ). Rồi ra làm 
quan cho nhà hậu Lê. Lớn lên trong thời tao loạn, Trịnh 
Nguyễn phân tranh rồi đến khi nhà Tây Sơn nổi lên, ông 
phải lưu lạc “10 năm gió bụi” nay đây mai đó. Vì muốn trốn 
vào Nam theo Nguyễn Ánh, ông bị quân Tây Sơn bắt và 
bị quản thúc một thời gian ở Tiên Điền. Khi nhà Nguyễn 
thống nhất đất nước năm 1802, ông được vua Gia Long vời 
ra làm quan. Ông đã từng làm đến chức Cần chánh đại 
học sĩ, hàng tam phẩm, và được cử đi làm Chánh sứ sang 
nhà Thanh ở Trung Quốc. Tuy làm quan cho nhà Nguyễn, 
nhưng Nguyễn Du vẫn mang nặng một tấm lòng hoài Lê 
vì “Trung thần bất sự nhị quân” (Kẻ trung thần không thờ 
hai vua).

Tượng đại thi hào Nguyễn Du  
ở thị trấn Tiên Điền, huyện Nghi Xuân,  

tỉnh Hà Tĩnh, quê hương của ông
Johann Wolfgang von Goethe 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

359

Ông là một người uyên thâm về chữ Hán, giỏi chữ Nôm, 
tinh thông về thơ phú, âm nhạc, có kiến thức rộng về binh 
thư, hành chánh và ngoại giao. Ông đã từng được cử làm 
Tri phủ Thường Tín, làm Chánh sứ đi qua Trung Quốc. Ông 
để lại cho hậu thế một số tác phẩm bằng chữ Nôm và cả chữ 
Hán. Ông là bạn thơ thân tình với nữ sĩ Hồ Xuân Hương.

Có 3 tác phẩm bằng chữ Hán có tính cách tự thuật: 
- Thanh Hiên thi tập: gồm 78 bài thơ, ông viết về thời 

kỳ đen tối nhất của mình, thời kỳ “10 năm gió bụi” vì 
chiến tranh phải lang thang, không nhà, không cửa, 
lúc đói lúc no, bạn bè không có, tinh thần chao đảo.

- Nam trung tạp ngâm: gồm 40 bài thơ, ông viết trong 
thời gian làm quan ở Huế và Bình Định, nói lên nỗi 
thất vọng chốn quan trường, nỗi ân hận, day dứt vì 
theo đuổi công danh mà đánh mất đi chất thanh tao 
của con người.

- Bắc hành tạp lục: có 131 bài thơ, viết về chuyến đi Sứ 
sang Trung Quốc.

Những tác phẩm bằng chữ Nôm gồm có: 
- Đoạn Trường Tân Thanh hay còn gọi là Truyện Kiều,
- Văn tế Thập loại chúng sinh, còn được gọi là Văn 

chiêu hồn là một ngâm khúc gồm có 184 câu theo 
thể song thất lục bát, 

- Thác lời trai phường nón, 48 câu, được viết bằng thể 
lục bát,

- Văn tế sống Trường Lưu nhị nữ, 98 câu, viết theo lối 
văn tế.

Nhưng trên tất cả, “Truyện Kiều” vẫn là một kiệt tác 
văn học và được lưu truyền rộng rãi nhất trong dân gian, 
số người “mê Nôm Thúy Kiều” không phải là ít. Nên có câu 
ca dao ví von:

Mê gì? Mê đánh tổ tôm, 
Mê ngựa Hậu bổ, mê Nôm Thúy Kiều.Johann Wolfgang von Goethe 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

360

Johann Wolfgang von Goethe
Johann Wolfgang von Goethe sinh năm 1749 ở 

Frankfurt am Main và mất năm 1832, thọ 83 tuổi. Như 
vậy Goethe sống cùng thời với Nguyễn Du. Nguyễn Du 
sinh sau Goethe 16 năm và mất trước Goethe 12 năm. 
Goethe sinh trưởng trong một gia đình khá giả, cha là 
một Luật gia và mẹ là con của Thị trưởng thành phố 
Frankfurt. Goethe đã từng học ở Đại học Leipzig (Đức), 
Strassbourg (Pháp) và hành nghề Luật sư ở Frankfurt. 
Cuối năm 1775, ông đến Weimar theo lời mời của Công 
tước Karl August thuộc triều đình Weimar. Goethe được cử 
làm Ủy viên trong Hội đồng chính phủ, rồi đến Bộ trưởng 
Bộ Tài Chánh, Bộ Trưởng Bộ Chiến Tranh. Mặc dù Goethe 
đã nhìn thấy trước sự sụp đổ của nền quân chủ châu Âu 
nhưng ông vẫn hợp tác với Công tước Karl August cầm 
quân chống lại quân đội cách mạng Pháp. 

Goethe không chỉ là một nhà thơ lớn, ông còn là một 
nhà viết kịch, nhà văn thành danh, triết học gia, khoa học 
gia, chính trị gia tài năng và cũng là một họa sĩ tài hoa của 
đất nước Đức. Goethe là một con người đa tài nhưng cũng 
rất đa tình. Ông sống rất mãnh liệt, hưởng thụ hết mình 
nhưng làm việc cũng hết sức. Goethe đã làm tổng cộng 
trên 1.600 bài thơ mà phần đông là những bài thơ tình và 
hình như sau mỗi một cuộc tình đi qua, ông để lại những 
dấu ấn là những tập thơ tình rất lãng mạn đi từ cảm hứng 
của cuộc tình yêu say đắm. 

Trong thời gian học ở Leipzig, ông quen nàng Anna 
Katharina Schönkopf, được gọi với tên thân mật “Annette”. 
Để đánh dấu cuộc tình với nàng Annette, Goethe đã cho 
ra tập “Thơ ca Annette” (Annette-Lieder) gồm có 19 
bài. Rồi đến khi về sống ở Strassburg, ông gặp và yêu cô 
Friederike Brion, nhân một dịp đi thăm làng Sesenheim. 
Một tập thơ mang tên “Thơ ca Sesenheim” (Sesenheimer 
Liedern) được ra đời, trong đó có những bài thơ nổi tiếng 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

361

như “Bài ca tháng Năm” (Mailied) hay “Gặp gỡ và chia ly” 
(Willkommen und Abschied). 

Rồi khi tới Weimar làm việc, ông gặp nàng Christiane 
Vulpius, một cô gái trẻ đẹp. Tình yêu ập tới và đã làm 
nguồn cảm hứng cho ông viết tập “Những khúc bi ca La 
Mã” (Römische Elegien) gồm 24 bài thơ. Mặc dù sống chung 
với cô Christiane Vulpius từ năm 1788, có với ông 5 người 
con, nhưng mãi đến năm 1806 ông mới làm đám cưới với cô.

Goethe là tác giả của 100 tác phẩm từ thi ca, văn xuôi, 
kịch, phê bình, dịch thuật,… Những tác phẩm tiêu biểu 
nổi tiếng của Goethe như: Kịch “Götz von Berlichingen” 
(1773), tiểu thuyết thể thư tín “Nỗi đau của chàng 
Werther” (Die Leiden des jungen Werther) (1774), anh 
hùng ca “Hermann und Dorothea” (1798), tiểu thuyết 
“Wilhelm Meisters Lehrjahre” (1798), kịch thơ “Faust I” 
(1808), tiểu thuyết “Die Wahlverwandtschaften” (1809), 
kịch thơ “Faust II” (1832),…

Lúc còn rất trẻ, thời gian ở Frankfurt, Goethe viết tác 
phẩm “Nỗi đau của chàng Werther”, một tiểu thuyết mang 
tính chất lãng mạn, đã tạo nên một tiếng vang rất lớn ở 
Đức cũng như ở châu Âu. Geothe cũng là một trong những 
người tích cực đề xướng và đóng góp cho trào lưu nghệ 
thuật “Bão táp và xung kích” (Sturm und Drang) trong 
thời kỳ “Khai sáng” (Epoche der Aufklärung) của cuối thế 
kỷ 18 ở châu Âu. Trào lưu này đưa ra chủ trương xóa bỏ 
những lý thuyết cứng nhắc, chống lại sự gò ép, giả tạo của 
xã hội đương thời và đề cao tự do cá nhân, thúc đẩy sự 
khai phóng và sáng tạo, mở đường cho những cuộc cách 
mạng văn hóa, xã hội và kỹ thuật. Thời gian ở Weimar, 
Goethe làm quen được với nhà văn Friedrich Schiller và 
cùng cộng tác chung một số tác phẩm về thơ văn.

Trong tất cả các tác phẩm của Goethe, nổi tiếng nhất 
vẫn là kịch thơ “Faust.” Chính tác phẩm “Faust” đã đưa 
Goethe lên đài danh vọng.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

362

2. “Truyện Kiều” và kịch thơ “Faust”

a. Nghệ thuật

- Truyện Thúy Kiều
Truyện Kiều là tác phẩm bằng chữ Nôm gồm 3.254 câu 

viết theo thể lục bát. Lục bát là thể thơ độc đáo của văn 
học Việt Nam rất gần gũi với dân gian, thường dùng để 
sáng tác thơ ca và làm lời cho các làn điệu dân ca Quan 
họ. Dựa vào bối cảnh bên Trung Quốc và lấy cảm hứng từ 
cuốn văn xuôi “Kim Văn Kiều Truyện” của Thanh Tâm 
Tài Nhân, một nhà văn Trung Hoa ở thế kỷ 16, Nguyễn 
Du đã viết ra đại thi phẩm bằng chữ nôm “Đoạn Trường 
Tân Thanh” còn gọi là “Truyện Kiều.” Bản in khắc đầu 
tiên vào năm 1871 hiện nay vẫn còn. Có nhiều sử liệu cho 
rằng Nguyễn Du viết “Truyện Kiều” vào thời gian bị quản 
thúc ở Tiên Điền. “Đoạn Trường Tân Thanh” có nghĩa là 
tiếng kêu, tiếng than đứt ruột của người phụ nữ dưới chế 

Truyện Kiều và Kịch thơ Faust



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

363

độ phong kiến mà tiêu biểu là Thúy Kiều. Thúy Kiều, 
nhân vật chính trong truyện, một cô gái tài sắc vẹn toàn, 
ngoài ra còn có một tấm lòng nhân ái. Nhưng cũng vì “tài 
mệnh tương đố”, cũng vì “hồng nhan bạc phận” mà Thúy 
Kiều phải bán mình để chuộc cha, rồi bị sa vào trong chốn 
thanh lâu ô nhục, trải qua 15 năm trời lưu lạc.

- Kịch thơ Faust
“Faust” là một kịch thơ viết theo thể thơ tự do, có một 

vài đoạn viết theo thể văn xuôi, bằng tiếng Đức, tổng cộng 
12.111 câu. Goethe đã bỏ ra gần 60 năm trời để hoàn thành 
tác phẩm “Faust.” Từ một câu chuyện dân gian, Goethe đã 
viết thành một kiệt tác đậm màu triết lý: triết lý hành 
động. Theo Goethe chỉ có hành động mới thay đổi được con 
người, xã hội và thiên nhiên. “Faust” chia làm hai phần. 
Ông khởi viết phần 1 “Faust I” khi còn rất trẻ lúc mới 23 
tuổi, xuất bản năm 1808, thiên về tình yêu, đi sâu vào nội 
tâm, phản ảnh tâm hồn nổi loạn, mang tính chất sôi nổi và 
nhiệt tình của trào lưu “Bão táp và xung kích” của cuối thế 
kỷ 18. Còn phần hai “Faust II” được xuất bản năm 1832 
sau khi ông mất. Goethe viết phần hai khi đã lớn tuổi, lúc 
đã chín chắn, nên thiên về lý trí, xu hướng về hành động. 

Nguyễn Du và Goethe đều sử dụng một thứ văn chương 
dân gian nhưng lại dùng rất nhiều điển tích, điển cố. Nguyễn 
Du dựa vào kho tàng văn chương Việt Nam và Trung Quốc 
còn Goethe thì lấy từ kinh Thánh và thần thoại Hy Lạp. 
Nhờ vậy cả hai tác phẩm trở nên phong phú, đa dạng và độc 
đáo, tạo nên được sức gợi cảm cho người đọc.

b. Chủ đề
Trong cả hai tác phẩm, Nguyễn Du và Goethe đều xoay 

quanh chủ đề: con người và số phận, khơi gợi những trăn 
trở, khát vọng của con người về hạnh phúc, tình yêu, tự do, 
công bằng cũng như lên tiếng phê phán xã hội phong kiến 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

364

đầy bất công, thối nát, cảm thông cho số phận của những 
con người yếu thế, đặc biệt là phụ nữ. 

Qua thân phận của Thúy Kiều, người con gái tài sắc vẹn 
toàn nhưng cuộc đời là một bi kịch, Nguyễn Du muốn đưa 
ra một quan niệm triết học về “tài mệnh tương đố.” Quan 
niệm về “mâu thuẫn giữa tài năng và số mệnh” không chỉ 
phản ảnh bi kịch của con người tài hoa bạc mệnh trong xã 
hội thời đó mà còn nói lên một ý nghĩa sâu xa về triết lý 
sống, đó là lời khuyên răn về đạo đức, là lời cảnh tỉnh cho 
những ai có tài nhưng cậy tài, bởi vì tài năng thường đi liền 
với tai nạn hay tai ương “Có tài mà cậy chi tài, chữ tài liền 
với chữ tai một vần.” Nguyễn Du đề cao giá trị của tâm hồn 
cao thượng như sự hy sinh của Kiều để cứu cha, tính nhân 
ái của Giác Duyên, lòng vị tha của Từ Hải và cuối cùng là 
tư tưởng “ở hiền gặp lành”, sau 15 năm lưu lạc Kiều được 
đoàn tụ với Kim Trọng. Cho nên mặc dù “Truyện Kiều” có 
tính chất của một “bi kịch” nhưng lại có hậu.

Mặc dù cả hai tác giả đều có cùng chung một chủ đề về 
thân phận con người. Nhưng ở “Faust” thì khác, Goethe 
luôn luôn thúc giục con người phải hành động, phải nỗ lực 
vươn lên không ngừng nghỉ, để học hỏi, để khám phá, để 
chinh phục thiên nhiên và bắt thiên nhiên phục vụ cho con 
người. “Khởi thủy là hành động” (Im Anfang war die Tat) 
là châm ngôn trong “Faust” để đưa con người đi tới dù ngay 
cả khi tạo ra lỗi lầm. Chỉ có khi nào con người học được từ 
lỗi lầm của chính mình thì mới có cơ hội vươn lên, như 
Goethe khẳng định “Chừng nào còn hành động, con người 
còn lầm lạc” (Es irrt der Mensch, solang er strebt). Tiến 
sĩ Faust, nhân vật chính trong truyện đam mê khoa học, 
thích khám phá, thích tìm tòi, đã dám bán mình cho quỷ 
Mephisto. Faust muốn nhờ sự trợ lực của quỷ Mephisto 
để đến được cội nguồn của sự hiểu biết. Nhưng cuối cùng 
chính nhờ sự trong sáng, lòng ngay thẳng và không để sa 
lầy vào dục vọng thấp hèn, Faust đã được cứu rỗi và không 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

365

bị quỷ Mephisto lấy mất linh hồn. Faust là một con người 
luôn luôn lạc quan, ngay cả trước khi nhắm mắt Faust còn 
reo lên “Đẹp quá thời gian ơi, xin dừng lại!” (Verweile doch, 
du bist so schön!), xin thời gian ngừng lại để được hưởng 
những giây phút đẹp đẽ tuyệt vời của cuộc đời. “Faust” là 
một “bi kịch” nhưng lại mang tính chất lạc quan. 

c. Bối cảnh lịch sử
Tác phẩm “Faust” được Goethe viết trong giai đoạn 

chuyển tiếp của lịch sử, khi  châu Âu đang có những biến 
chuyển lớn về xã hội, văn hóa và tư tưởng. Trào lưu nghệ 
thuật “Bão táp và xung kích” mang một luồng gió mới đến 
cho nền văn học châu Âu, cuộc cách mạng Pháp (1789 
- 1799) bùng nổ đảo lộn hoàn toàn trật tự xã hội và rồi 
cuộc cách mạng về khoa học kỹ thuật cuối thế kỷ 18 mang 
đến những thay đổi lớn về đời sống và về tư tưởng, từ 
phong kiến bước qua tư bản thiên về duy lý. Qua “Faust”, 
Goethe muốn phản ảnh cái trăn trở, cái khát vọng của 
con người trong thời đại đó. Tiến sĩ Faust chán nản với 
cuộc sống, nhàm chán trước hiện tại, bất mãn với sự hiểu 
biết của mình chỉ là mớ lý thuyết suông và khao khát sự 
trải nghiệm, khát vọng về bản thân, đam mê về khoa học, 
thích khám phá, thích tìm tòi và cuối cùng là mong muốn 
chinh phục thiên nhiên để cải thiện cuộc sống con người.

Nguyễn Du viết “Truyện Kiều” vào đầu thế kỷ thứ 19, 
đây là lúc lịch sử Việt Nam có nhiều biến động nhất. Nhà 
hậu Lê bắt đầu suy thoái, Trịnh Nguyễn phân tranh, chiến 
tranh loạn lạc, nông dân bất mãn, nhà Tây Sơn nổi lên, rồi 
đến Gia Long thống nhất đất nước. Những biến động về 
lịch sử đã ảnh hưởng lớn đến tư tưởng của Nguyễn Du và 
tác phẩm của ông. Qua hình ảnh cuộc đời thăng trầm của 
Thúy Kiều, Nguyễn Du muốn vạch trần bộ mặt bất công 
của chế độ phong kiến thời đó. Cũng chính vì vậy “Truyện 
Kiều” đã được mệnh danh là “tiếng kêu mới về nỗi đau đứt 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

366

ruột của con người”. Tuy Nguyễn Du không đưa giải pháp 
cụ thể cho số phận con người, nhưng ông thể hiện niềm 
tin vào những giá trị, phẩm chất cao đẹp của con người và 
niềm tin vào tương lai tươi sáng.

Goethe và Nguyễn Du, cả hai đều cùng chung một 
số phận, bất lực trước thời thế. Goethe đã nhìn thấy chế 
độ quân chủ thời đó ở châu Âu không thể tồn tại, nhưng 
Goethe vẫn phải hợp tác với triều đình Weimar để chống 
lại quân đội cách mạng Pháp. Nguyễn Du phải ra làm 
quan cho nhà Nguyễn mặc dù trong thâm tâm, ông đã 
nhìn thấy chế độ phong kiến của nhà Nguyễn trong tương 
lai không có đất đứng. 

Trên giường bệnh, câu cuối cùng của Goethe là “Thêm 
ánh sáng” (Mehr Licht). Ông muốn một ngày nào đó ánh 
sáng sẽ chiếu chan hòa trên quê hương để đẩy đi những 
tăm tối, u mê ra ngoài. Goethe vẫn mong có sự thay đổi 
và người Đức đã thay đổi để trở nên một đất nước hùng 
mạnh. Ở Nguyễn Du thì khác, dưới chế độ khắc nghiệt của 
nhà Nguyễn, ông đành bó tay, bất lực. Người ta kể rằng 
khi Nguyễn Du lâm bệnh nặng, ông chỉ nói “được”, rồi mất 
không trăng trối lại một điều gì. Trước đó, Nguyễn Du chỉ 
để lại câu hỏi: 

不知三百餘年後，
天下何人泣素如。

Bất tri tam bách dư niên hậu
Thiên hạ hà nhân khấp Tố Như.
(讀小青記 - Độc Tiểu Thanh ký, Nguyễn Du)
Ba trăm năm sau, ai là người thương xót ông (tên chữ 

Tố Như) mà nhỏ lệ? Không phải Nguyễn Du mong 300 năm 
sau có người nhớ đến ông. Mà là 300 năm sau ai là người 
hiểu nỗi oan ức của ông và của cả một dân tộc sống trong 
một thời đại quá nhiều oan trái, nhiễu nhương, không một 
lối thoát, đã đẩy cả một đất nước vào vòng nô lệ. Ba trăm 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

367

năm sau, ai là người biết đến điều đó để hiểu cho Nguyễn 
Du? Chỉ mấy chục năm sau ngày mất của Nguyễn Du 
(1820), thành Gia Định thất thủ năm 1859, Pháp chiếm 
3 tỉnh miền Đông năm 1862, 3 tỉnh miền Tây năm 1867.

d. Nhân vật
Faust, nhân vật chính trong kịch thơ “Faust” của 

Goethe là nhân vật có thật, sống vào thế kỷ 16 ở miền nam 
nước Đức, với tên Johann Georg Faust. Faust làm nhiều 
nghề khác nhau như bói toán, làm pháp thuật và cả nghề 
thầy thuốc. 

Thúy Kiều cũng là nhân vật có thật, tên là Vương Thúy 
Kiều sống vào thế kỷ 16, đời nhà Minh ở Trung Quốc, làm 
nghề kỹ nữ.1 Trong “Truyện Kiều”, Thúy Kiều là một người 
con gái toàn vẹn vừa đẹp người, đẹp nết mà lại tài hoa, giỏi 
đàn hát “cầm kỳ thi họa đều thông.” Nhưng cũng vì “Trời 
xanh quen thói má hồng đánh ghen” nên Thúy Kiều đã 
phải trải qua 15 năm lưu lạc. 

Nếu trong “Truyện Kiều”, Thúy Kiều đại diện cho 
người phụ nữ bị đày đọa dưới thời phong kiến thì trong 
“Faust” có Gretchen: Gretchen là một cô gái xinh đẹp, 
ngây thơ, trong trắng, ngoan đạo. Với sự giúp đỡ của quỷ 
Mephisto, Gretchen đã trở thành người yêu của Faust. 
Gretchen cũng mang thân phận của người đàn bà dưới 
thời phong kiến, phải trải qua bao nhiêu khổ đau, oan trái. 
Gretchen có con với Faust dù chưa cưới hỏi, Faust nghe 
lời Mephisto bỏ ra đi, trong một lúc quẫn trí cô đã giết 
chết con mình, bị bỏ tù và cuối cùng bị lên đoạn đầu đài. 
Gretchen cũng là nhân vật có thật, thời gian Goethe làm 
Luật sư ở Frankfurt (1771-1775). Chính ông đã tham dự 
vụ xử án cô Margaretha Brandt, một vụ án đã gây cho 
1  Wikipedia “Vương Thúy Kiều”: Vương Thúy Kiều (1524-1556) là một kỹ 

nữ sống trong thời Gia Tĩnh triều nhà Minh, nhân vật lịch sử có thật của 
Trung Quốc. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

368

ông nhiều xúc động để rồi sau đó ông xây dựng nhân vật 
Gretchen trong “Faust.” Margaretha Brandt là một cô gái 
hầu sống ở Frankfurt. Nhân dịp ghé qua Đức, một thương 
gia người Hà Lan đã cưỡng hiếp cô có bầu. Cô đem chuyện 
này kể với chị gái. Chị cô đã công khai tố cáo việc này. Sau 
khi sinh con, cô đã giết đứa bé, vì quan niệm xã hội hồi đó 
còn quá nặng nề. Người phụ nữ không chồng mà có con thì 
đó là nỗi nhục không gì so sánh nổi. Nỗi oan ức của người 
phụ nữ thời đó được Goethe nêu rất đậm nét trong tác 
phẩm “Faust”.

Quỷ Mephisto trong “Faust” cũng như Tú bà, Mã Giám 
Sinh, Sở Khanh, Hoạn Thư trong “Truyện Kiều”, đại diện 
cho những thế lực xấu xa trong xã hội, đều có chung một 
mục đích hãm hại, lợi dụng người khác để làm lợi riêng cho 
mình. Như Mephisto muốn lấy linh hồn của Tiến sĩ Faust 
để chứng minh sức mạnh cám dỗ của quỷ và sự yếu đuối 
của loài người. Hành động của Tú bà, Mã Giám Sinh, Sở 
Khanh, Hoạn Thư cũng chỉ vì lòng tham, sự ích kỷ và ghen 
tuông. Qua những nhân vật phản diện trên Nguyễn Du 
muốn nói lên cái xã hội độc ác, tham lam, lừa lọc của thời 
đó. Cũng chính vì thế để tránh bị triều đình nhà Nguyễn 
bắt tội, Nguyễn Du đã phải dựa vào câu chuyện bên Trung 
Quốc của Thanh Tâm Tài Nhân mà viết.

Từ Hải trong “Truyện Kiều” cũng là một con người của 
hành động, dám đứng lên chống lại triều đình đại diện cho 
bất công, nên có thể so sánh với Faust. Faust là một con 
người hành động quyết liệt, sẵn sàng bán linh hồn cho quỷ 
để đạt được tận cùng của sự hiểu biết. Nhưng Nguyễn Du 
cũng không dám đi quá xa, ông đã kết thúc cuộc đời Từ 
Hải một cách bi thảm: bị tướng của triều đình là Hồ Tôn 
Hiến lừa và bị “chết đứng”. Sự cẩn thận của ông cũng có lý 
do, người ta kể lại, sau khi ông đã mất được mấy năm, vua 
Tự Đức nhân đọc đến câu viết về Từ Hải “Chọc trời khuấy 
nước mặc dầu/ Dọc ngang nào biết trên đầu có ai”, đã nói 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

369

muốn nọc Nguyễn Du ra đánh 100 roi vì tội khi quân, dám 
ca tụng kẻ chống lại triều đình như một vị anh hùng.

e. Truyền bá
Kịch thơ “Faust” của Goethe, một kiệt tác của nền văn 

học cổ điển Đức, là nguồn cảm hứng vô tận cho rất nhiều 
văn nghệ sĩ khác để được dựng thành kịch, viết thành sách, 
đóng thành phim, viết thành nhạc (nhạc giao hưởng):

- Đã được dịch ra trên 50 thứ tiếng, trong đó có tiếng 
Việt.

- Cuốn sách “Doktor Faustus” năm 1947 do Thomas 
Mann viết. Thomas Mann được giải Nobel Văn 
Chương năm 1929. 

- Bản nhạc giao hưởng “Faust” của Richard Wagner, 
“Flohlied des Mephisto” của Ludwig van Beethoven,…

- Cuốn Film “Faust” năm 2011 của đạo diễn người Nga 
Alexander Sokurow.

- Những câu thơ trong “Faust” đã trở thành những câu 
ngạn ngữ, ca dao của Đức.

- Triết lý “hành động” trong “Faust” đã ảnh hưởng sâu 
đậm đến tư duy của người Đức trong quá khứ và 
tiếp tục truyền cảm hứng cho họ trong tương lai.

Tác phẩm “Truyện Kiều” của Nguyễn Du:
-Đã xuất bản 23 lần bằng chữ Nôm và 72 lần bằng chữ 

Quốc Ngữ.
- Đã được dịch ra 20 ngôn ngữ, 75 bản dịch, trong đó 

có tiếng Đức (“Das Mädchen Kiều” von Irene und 
Franz Faber), Nguyễn Văn Vĩnh người đầu tiên dịch 
ra tiếng Pháp 1943.

- Nhạc sĩ Phạm Duy là người đầu tiên đem âm nhạc 
vào “Truyện Kiều” qua bài “Minh Họa Kiều”, gần đây 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

370

nhạc sĩ Quách Vĩnh Thiện đã bỏ công sức ra phổ nhạc 
toàn tập “Kim Vân Kiều” ra gồm 77 bài và 7 CD,…

- Đã được nhà soạn kịch kiêm đạo diễn Burton Wolfe 
chuyển thể thành một vở ca kịch theo phong cách 
Broadway dựa theo bản dịch Anh ngữ tác phẩm 
Kiều “Tale of Kieu”.

-Thơ trong “Truyện Kiều” có giai điệu du dương, dễ 
thuộc, dễ nhớ do đó tác phẩm của Nguyễn Du dễ đi 
vào lòng người đọc, nên được phần đông mọi tầng 
lớp trong xã hội ưa thích, từ trí thức cho đến bình 
dân. Người thì thích bình Kiều, vịnh Kiều người thì 
hay ngâm Kiều, lẩy Kiều, tập Kiều, đố Kiều và nhất 
là mê bói Kiều vào những ngày Tết nhất đầu năm. 

Lẩy Kiều cũng là thú vui tao nhã của người Việt. Lẩy 
Kiều là chọn vài câu trong “Truyện Kiều” để diễn tả theo 
ý mình trong một tình huống cụ thể. Ba vị Tổng thống Mỹ 
(đảng Dân Chủ) khi qua thăm Việt Nam đều lẩy Kiều.

Năm 2000, Tổng thống Bill Clinton đã lẩy Kiều:
Rằng trăm năm cũng từ đây,
Của tin gọi một chút này làm ghi.
Năm 2016, trong chuyến thăm chính thức Việt Nam, 

Tổng thống Barack Obama cũng lại lẩy Kiều:
Sen tàn cúc lại nở hoa,
Sầu dài ngày ngắn, đông đà sang xuân.
Tháng 9 năm 2023 Tổng thống Joe Biden cũng đã lẩy 

Kiều:
Trời còn để có hôm nay,
Tan sương đầu ngõ vén mây giữa trời.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

371

KẾT LUẬN
“Truyện Kiều” đóng khung trong một thời gian dài 15 

năm và đã phản ảnh được bối cảnh của xã hội phong kiến 
Việt Nam thời đó. Về triết lý, Nguyễn Du đưa ra thuyết 
“Tài mệnh tương đố”, “Hồng nhan bạc phận.” Nó phản 
ảnh cái triết lý “Trung dung” của Nho Giáo. Có nghĩa là 
cái kia kém thì cái này hơn, được cái nọ thì hỏng cái kia, 
không ai được hoàn toàn. Có càng nhiều thì mất cũng càng 
nhiều. Triết lý này có tính cách khuyên răn, dạy dỗ sống 
đạo đức, không khoe khoang, hợm hĩnh khi có tài hay có 
sắc. Nguyễn Du cũng nhấn mạnh thêm quan điểm “ở hiền 
gặp lành, ở ác gặp ác” đi từ thuyết nhân quả của đạo Phật, 
mục đích để đưa con người hướng đến những giá trị tốt đẹp 
trong cuộc sống. Mặc dù trải qua quá nhiều cuộc biển dâu, 
nhưng ông vẫn luôn luôn tin tưởng vào tương lai tươi sáng 
vì “Xưa nay nhân định thắng thiên cũng nhiều!” 

“Faust” thì bao quát hơn, đi từ thời Trung cổ đến Hiện 
đại. Trong kịch, Faust xuất hiện lúc đầu như người Trung 
cổ và cuối cùng như một nhà tư bản. “Faust” đề cập đến 
nhiều khía cạnh khác nhau của cuộc sống của con người, 
từ địa ngục cho đến thiên đàng, từ khoa học cho đến triết 
học… Goethe muốn đưa ra một mẫu người hành động trong 
thời đại tư bản không ngừng học hỏi, không ngừng cố gắng 
nhưng cũng thường hay vấp phải sai lầm. Chính từ học 
hỏi sai lầm đó con người mới vươn lên được để làm chủ vận 
mệnh của mình, làm chủ thiên nhiên với mục đích cao đẹp 
phụng sự cho nhân loại.

“Truyện Kiều” và “Faust” đều có giá trị to lớn về nghệ 
thuật, văn học và nhân văn. Cả hai tác phẩm ảnh hưởng 
đến đời sống và sự tư duy của con người và là nguồn 
cảm hứng cho nhiều tác phẩm nghệ thuật như trong văn 
chương, âm nhạc và hội họa. “Truyện Kiều” đã góp phần 
đưa con người Việt Nam ý thức được những giá trị truyền 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

372

thống cao đẹp như lòng nhân ái, sự thủy chung, ý thức 
được tự do và khát vọng hạnh phúc. Còn “Faust” cũng đề 
cao lòng nhân ái nhưng nhấn mạnh khát vọng về tri thức, 
sự sáng tạo và đòi hỏi sự dấn thân hành động.

Lương Nguyên Hiền

Tài liệu tham khảo
- “Thân thế và sự nghiệp, Johann Wolfgang von Goethe”, 

Lương Nguyên Hiền
- “Goethe erleben”, Freies Deutsches Hochstift 
- “Johann Wolgang von Goethe. Faust Der Tragödie ester 

Teil… verstehen”, Claudia Müller-Völkl, Michael Völkl
- Goethezeitportal, Künstler- und Denkerenzyklopädie, 

“Chronologie der Werke Goethes”

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Lương Nguyên Hiền

- Sinh năm 1949 tại Thanh Hóa.

- Cựu học sinh trường Võ Tánh (Nha Trang) và Chu 
Văn An (Saigon).

- Du học Đức từ năm 1968.

- Kỹ sư cơ khí.

- Gia đình: Vợ và con trai.

- Mê viết văn từ nhỏ, bắt đầu viết trở lại từ khi về hưu.



373

Nguyên Đạo Văn Công Tuấn

Tô bún - Đất Mẹ và Chúng ta

(Thư gởi con gái út  
nhân Earth Overshoot Day 02 August)

C ô bạn nhỏ thân mến,
Cô bạn viết điện thư chúc mừng tôi nhân Lễ 

Phật Đản. 
Nhận được tôi quá vui và quá bất ngờ! Cũng tức cười 

nữa! Từ trước đến nay tôi chỉ nhận thiệp chúc Lễ Giáng 
Sinh theo truyền thống của người Tây phương chứ chưa 
bao giờ nhận Lời chúc Lễ Phật Đản. 

Nhưng sao lại không? Người ta chúc nhau nghĩa vẫn 
luôn nghĩ đến nhau, một nghĩa cử quá đẹp! Chúc để nhớ 
về, để quan tâm đến nhau. Chúc để mang niềm vui đến 
người kia. Chúc để hiểu rằng những người thân yêu mình 
đang sống và cũng biết rằng ở phía bên kia người thân 
mình cũng đang nghĩ về mình. Những lời chúc chính là 
những lời nguyện cầu đích thực cho niềm vui sống đến 
người mình thương.

Giáo lý Phật Đà là giáo lý tạo kim chỉ nam cho người 
sống, để giúp con người sống một cuộc sống an lạc. Tuy đức 
Phật cũng có nói đến chuyện chết nhưng đó là chuyện thứ 
yếu. Nghĩ coi, kể cả về lượng, khi nói đến 4 cái khổ (tứ diệu 
đế) thì có đến 3 cái là trong phạm trù của sự sống. Sinh, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

374

lão, bệnh, tử. Như thế đức Phật muốn đưa con người trở về 
những vấn đề thực tại của cuộc sống.

Những tài năng lớn của khoa học trên thế giới và những 
học giả nghiên cứu về Phật học thâm thúy - tên tuổi như 
Albert Einstein, Stephen Hawking… - đã đồng ý rằng đạo 
Phật là một đạo lý hướng dẫn con người trên bước đường 
giải quyết những vấn đề trọng đại của sự sống, đầu tiên là 
vấn đề khổ đau.

Tôi biết đôi mắt của cô bạn nhỏ sẽ tròn xoe kèm theo 
nỗi ngạc nhiên khi đọc những dòng này, vì chỉ mấy tháng 
trước đây chính cô bạn đã hỏi tôi, sao mấy lần đến một 
ngôi chùa mà gia đình thường đến, bây giờ chỉ thấy đám 
cúng, hương khói và khăn tang… mà ít thấy những chương 
trình tu tập sinh động cho người sống. Chả trách người trẻ 
bây giờ ít thích đi chùa mà thích lui tới các trung tâm tu 
học Phật Giáo Tây phương, vì họ chuyên tập trung tu tập 
mà ít nghĩ đến việc cúng kiếng mê tín.

Và tôi biết rằng những lời giải thích với tất cả cố gắng 
của tôi đã không thể thỏa mãn được suy nghĩ trong cái đầu 
đầy logic của bạn, những người trẻ sinh ra và lớn lên trong 
xã hội Tây phương. Cuối cùng tôi và bạn đã đồng ý nhau 
trên một khía cạnh thật nhỏ, là chùa cũng cần những buổi 
lễ như vậy để có phần cúng dường. Có vậy thì chùa mới có 
thể trang trải những chi phí giữa lúc đắt đỏ này và để cũng 
có thể tự tồn tại. Có tồn tại thì mới có nơi cho Phật tử như 
bạn và tôi lui tới lễ bái, viếng thăm.

Tất nhiên, biết vạch ra một lằn mức, biết cân nhắc liều 
lượng giữa tinh thần và vật chất là cái tài cái trí, cái thông 
minh của mỗi người. Khả năng dừng lại trước tiền tài vật 
chất là bản lĩnh của mỗi cá nhân. Khi xác định mình là 
Phật tử; hay ở mức cao hơn, là người cầm lái con đò đưa 
người khác cùng về bến giác thì nên đặt mục tiêu phụng 
sự chúng sanh lên trên. Hồi nhỏ vào chùa tôi vẫn thường 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

375

nghe quý Sư Bà dạy: “Phụng sự chúng sinh là cúng dường 
chư Phật.”

Tôi nhớ có lần đọc được trong một tác phẩm của Sư 
Ông Nhất Hạnh (hình như chưa dịch ra ngoại ngữ để bạn 
nhỏ cùng đọc). Sư Ông viết lúc còn là một học tăng trẻ tuổi 
nhưng đã thao thức và viết những dòng thật tâm huyết và 
thâm thúy như sau:

“Đạo Phật phải hiện hữu trong cuộc đời thực tại, để 
giải quyết những vấn đề thực tại. Người Phật tử, Tăng 
Ni cũng như Cận sự, phải mang lý tưởng Bồ Tát, đem 
giáo pháp đi sâu vào cuộc đời không nại gian lao khổ 
nhục. Đừng biến đạo Phật thành một tổ chức có uy 
quyền thế lực, có giáo đường vàng son, có điện ngọc 
thâm u. Đừng biến Tăng sĩ thành những con người 
sống vô tư trong sự ưu đãi của một chế độ cúng dường 
thiếu ý thức, quên lãng nhiệm vụ tự thực hiện giải 
thoát và phụng sự con người. Đừng để người Phật tử 
hiểu rằng Phật Pháp Tăng là những bảo vật xa vời 
không hiện hữu giữa cuộc đời đau khổ...
“Người Phật tử phải tình nguyện mang đạo Phật 
đi sâu vào cuộc đời để làm vơi bớt khổ đau cho cuộc 
đời, không có quyền tự mãn trong một cuộc sống tầm 
thường với những tiện nghi tầm thường để rồi mắc kẹt 
trong những thỏa mãn tầm thường mà bỏ quên mất 
chí hướng...
“Trong lịch sử tăng đoàn Phật giáo, ở những triều đại 
nào mà chư tăng được sống trong một chế độ cúng 
dường sung túc nhất là tăng đoàn bị suy đồi nhất, các 
cao tăng ít xuất hiện nhất. Điều đó được chứng minh 
ở Ấn Độ, ở Trung Hoa, ở Nhật Bản, ở Việt Nam. Bởi vì 
một cuộc sống sung túc quá, một cuộc sống được chiều 
đãi quá không thể không đánh mất niềm thao thức 
quý báu của con người xuất gia, và trong trường hợp 
đó, người ta đã quên mất nhiệm vụ cao cả của mình, lý 
do vì sự liên lạc với đệ nhất khổ đế đã bị cắt đứt. Cho 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

376

nên người tăng sĩ của thế kỷ chúng ta phải mở rộng 
nhận thức, đừng tự bưng bít trong tháp ngà chủ quan, 
phải tiếp xúc thường xuyên với thực tại đau khổ của 
cuộc đời. Như thế người tăng sĩ sẽ không bị chết đuối 
trong một cuộc sống dễ dãi, không tự mãn trong một 
chế độ cúng dường thiếu ý thức, không lâm vào tình 
trạng “một đời luống qua, công quả không do đâu mà 
thành tựu được” như tổ Quy Sơn đã than vãn.

(Thích Nhất Hạnh: Đạo Phật Đi Vào Cuộc Đời.)

o O o

Cô bạn nhỏ thân mến,
Nói lòng vòng nhưng tôi quên chưa trả lời câu hỏi trong 

điện thư của cô bạn nhỏ. Cô bạn muốn biết: Phật Đản năm 
nay tôi đã làm gì, ở đâu?

Xin đáp: Tôi đã sắp xếp thời gian rất ít ỏi của mình để 
đi lễ Phật ở chùa Viên Giác. Và lần này chỉ có thể đi một 
mình vì má của cô bạn vẫn còn phải chống gậy khi đi qua 
lại (sau khi té gãy chân 4 tháng trước), ngồi lâu chân sẽ 
sưng vù và có thể bị ứ máu bầm nên rất đau đớn. Hai tay 
phải ôm hai cây gậy thì khi muốn bưng tô mì từ bếp ra bàn 
ăn cũng phải cần có người giúp đỡ. Và người đó không ai 
khác hơn là tôi. Tôi chỉ phải đi Viên Giác năm này vì Sư 
Ông có ý muốn tôi về dự Lễ Cung Nghinh Đại Tạng Kinh 
Việt Nam mới vừa in xong và vừa được vận chuyển đến 
chùa chỉ 3 ngày trước.

Bạn thừa biết, chúng tôi đã hạnh phúc như thế nào khi 
một phần trong Đại Tạng Kinh đã được in xong. Hạnh phúc 
vì vừa trải qua giai đoạn mà người ta thường nói “Vạn sự 
khởi đầu nan”. Chúng tôi vui đón mừng Phật Đản, đón 
mừng ngày ra đời của đức Từ Phụ nhưng đồng thời cũng 
được đón chào bộ Thanh Văn Tạng, những lời dạy quý báu 
của chính Ngài sau khi đã tìm ra đạo giải thoát. Những lời 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

377

dạy ấy đã được chép thành văn, trên giấy trắng mực đen để 
Phật tử cùng đọc. Tất nhiên chỉ khi họ muốn đọc. Tiếc rằng 
bây giờ số ấy không nhiều lắm. Do đó mới có tình trạng, ở 
chùa chỉ gõ mõ tụng Kinh. Và tiếc rằng cũng không phải 
để tịnh tâm giải trừ nghiệp chướng mà để… cúng đám. Tu 
sĩ hãnh diện khoe rằng mình cúng đám hay, gia chủ khóc 
nghẹn ngào và rối rít cám ơn, kèm hậu tạ. 

Do vậy nghĩ lại thấy thương cho Đức Phật của mình 
quá. Nếu Ngài tìm đạo chỉ để cúng lễ thì đâu cần bỏ công 
lao gian khổ đi vào rừng sâu để tu tập. Hoặc giả Ngài chỉ 
cần cầu đạo với Đạo sĩ Alara Kalama ở xứ Anupiya ngày 
mới rời hoàng cung là có thể biết các nghi thức tế tự. Cũng 
có khi Ngài cũng không cần vào rừng sâu mà chỉ ngồi ung 
dung giữa hoàng cung cũng có thể sai khiến quần thần đi 
sưu tập đầy đủ các nguồn Kinh điển Vệ-đà hay thỉnh mời 
các đạo sư tinh thông nghi lễ để thiết lập đủ văn kiện cho 
các nghi thức cúng tụng tế lễ linh đình thật “hoành tráng”, 
nói như kiểu nói thời thượng bây giờ.

Không, đạo của Ngài là đạo cứu khổ. Giáo lý của Ngài 
là giáo lý sinh động cho cõi nhân sinh. Giáo lý của Ngài 
giảng dạy ra là để hành trì tu tập. Đối tượng để Ngài cứu 
độ tập trung cho những con người còn sống, còn hít vào thở 
ra, còn biết suy tư. 

Mà không phải chỉ Đức Phật dạy như vậy. Cụ Khổng 
Khâu cũng có tư tưởng ấy, qua câu nói tương tự được kể lại 
trong sách Luận Ngữ. Đó là đoạn ghi mẩu đối thoại giữa 
Khổng Tử và quan đại phu nước Lỗ tên Trọng Do hiệu Quý 
Lộ. Quý Lộ hỏi về việc thờ quỷ thần, Khổng Tử đã trả lời 
rằng: “Thờ người còn chưa nổi, làm sao thờ được ma? Quý 
Lộ hỏi thêm về sự chết. Khổng Tử nói: “Sống còn chưa biết 
rõ, làm sao biết được sự chết?”1

1 Quý Lộ vấn sự quỷ thần. Tử viết:”Vị năng sự nhân, yên năng sự quỷ”? 
Viết: “Cảm vấn tử”. Viết: “Vị tri sinh, yên tri tử”? (Luận ngữ, XI, 11).



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

378

Lần này về chùa Viên Giác, tuy thời gian rất ít nhưng 
tôi rất đắc ý khi được ngồi ở sân chùa ăn tô hủ tiếu. Tôi 
không chỉ muốn nói là tô hủ tiếu nấu rất ngon đúng vào lúc 
tôi đói bụng. Không chỉ vậy! Các anh chị ở quầy hàng hủ 
tiếu đã trao cho chúng tôi những tô hủ tiếu đựng trong các 
tô thật, kèm theo muỗng và đũa, cũng thật. Tôi đắc ý vì chỉ 
tuần trước ở một ngôi chùa khác, tôi đã nhận được phần 
cơm đựng trong hộp nhựa. Muỗng nĩa cũng là đồ nhựa. Ly 
uống nước cũng là đồ nhựa. Những loại này chính quyền 
Đức đã cấm sử dụng từ 6 tháng trước đó để bảo vệ thiên 
nhiên, bảo vệ môi trường sống, mà giờ vẫn thấy ở đó như 
những năm trước. Hình như chỉ ở các cơ sở tôn giáo là 
còn đương nhiên dùng. Không biết vì chùa, nhà thờ không 
biết; hay chùa, nhà thờ tự cho mình có đặc quyền ấy. Vì 
như đã nói, người ta cứ nghĩ rằng chùa hay nhà thờ là cơ 
sở lo cho việc chết, thì màng chi đến việc sống.

Có thể việc dùng chén bát có thể rửa sạch để dùng lại ở 
chùa Viên Giác đã có từ nhiều năm nay, nhưng vì lâu nay 
tôi ít về đây trong các dịp lễ lớn như Phật Đản nên không 
thấy. Lần này chứng kiến, rất nể phục mấy quý Thầy và 
các Phật tử ở Viên Giác.

Trong thời đại vô cảm hiện nay, con người ở xã hội Tây 
phương chúng ta quá đầy đủ về vật chất nhưng lại quá 
đói khát về niềm tin. Chúng ta đói về lương tâm, chúng ta 
đang đói về sự đồng cảm. Chúng ta đang đối mặt với “một 
nền văn hóa dửng dưng”. Rất nhiều người trong chúng ta 
đã dửng dưng quay mặt khi nhìn thấy đồng loại gặp hoạn 
nạn. Dửng dưng trước nỗi buồn, niềm vui hay lo lắng của 
những người chung quanh. Rất nhiều người trong chúng 
ta cứ phớt lờ xả rác ny lông hay phí phạm tài nguyên thiên 
nhiên trong khi địa cầu của chúng ta đang bị hâm nóng, 
băng giá đang tan dần, thiên tai tràn khắp; phớt lờ nhìn 
địa cầu run rẩy, biển cả thét gào. 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

379

Cô bạn nhỏ của tôi ơi! 
Trên đường một mình từ chùa về nhà, tôi đã nghĩ về 

bạn và nhớ bạn nhiều lắm. Cũng có thể vì mới vừa nhận 
được điện thư của bạn. Và cũng có thể nhờ đó mà tôi nhớ 
những câu chuyện của mình những hôm cùng đi bách bộ 
dạo bờ biển cùng bạn nhỏ. Tôi còn nhớ những buổi chiều 
ngồi uống cà phê, trà và tán gẫu về những vấn đề thời sự 
của cuộc sống. Một già trên đầu chỉ còn tóc bạc, một trẻ 
mái tóc xanh đen, vậy mà rất ý hợp tâm đầu. Và tôi nhớ 
nhất là kỳ nghỉ hè, lúc mình lái xe trên xa lộ ở Mỹ và cùng 
nghe, rồi cùng hát bài hát “Earth Song - Bài ca Đất Mẹ” 
của Michael Jackson, đoạn đường dài vắng tanh sau khi 
thăm Grand Canyon năm rồi, để đuổi cơn buồn ngủ. Tôi 
đã không nhịn được phải phì cười khi nhớ lại khung cảnh 
hôm đó. Bạn đã hát rất hay, đúng giọng Mỹ và đúng lời bài 
hát. Tôi chỉ có thể hư hử nhỏ trong miệng theo thôi vì tôi 
không thuộc lời. Bạn lại còn cố lắc lư nhảy theo kiểu của 
Michael Jackson – dù các động tác ấy nếu con gái làm thì 
trông xấu lắm! Bạn còn nhớ bài gì mình hay hát không? 
“Earth Song - Bài ca Đất Mẹ”.

Rồi hôm nay ngồi một mình nhân “Earth Overshoot 
Day - 02.08.2023”. Nhẩm tính - tháng 8, có nghĩa là 7 
tháng qua, con người chúng ta đã hoang phí thiên nhiên 
cho cả năm nay rồi, vậy 5 tháng còn lại lấy gì mà sống. 
Người ta tính ra, ở mức này thì mình cần phải có 1,7 trái 
đất mới đủ sống. Tìm đâu ra được 0,7 địa cầu – 0,7 đất mẹ 
ấy đây?

Tôi ghi lại đây lời của bản nhạc “Earth Song - Bài ca 
Đất Mẹ” của Michael Jackson, người được tôn vinh là Ông 
Hoàng của nhạc Pop và người đã nhiều năm qua rao giảng 
cho đời bài học giá trị ấy.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

380

Earth Song – Bài Ca Đất Mẹ 
What about sunrise
What about rain
What about all the things
That you said we were to gain
What about killing fields
Is there a time
What about all the things
That you said was yours and mine

Thế còn ánh bình minh chói lọi thì sao
Thế còn những giọt mưa trong lành thì sao
Thế còn tất cả những điều
Mà bạn từng nói chúng ta phải đạt được
Thế còn những cánh đồng giết chóc thì sao
Liệu có còn khoảnh khắc đó chăng
Thế còn tất cả những điều
Mà bạn từng nói là của bạn và của tôi

Did you ever stop to notice
All the blood we’ve shed before
Did you ever stop to notice
The crying Earth the weeping shores
Aaaaaaaaaah oooooooooh

Liệu có bao giờ bạn dừng lại để nhận ra
Tất cả những giọt máu chúng ta đã đổ ra trước đây
Liệu có bao giờ bạn dừng lại để nhận ra
Trái đất đang buồn đau, các bờ biển đang khóc than
Aaaaaaaaaah oooooooooh

What have we done to the world
Look what we’ve done
What about all the peace
That you pledge your only son
What have we done to the world



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

381

Chúng ta đã làm gì với thế giới này
Nhìn xem chúng ta đã làm điều gì
Thế còn tất cả sự hòa bình
Mà bạn đã hứa với đứa con trai duy nhất

What about flowering fields
Is there a time
What about all the dreams
That you said was yours and mine

Thế còn những cánh đồng hoa bát ngát
Liệu có còn khoảnh khắc đó chăng
Thế còn tất cả những ước mơ
Mà bạn từng nói là của bạn và của tôi

Did you ever stop to notice
All the children dead from war
Did you ever stop to notice
The crying Earth the weeping shores
Aaaaaaaaaah oooooooooh

Liệu có bao giờ bạn dừng lại để nhận ra
Tất cả những đứa trẻ chết vì chiến tranh
Liệu có bao giờ bạn dừng lại để nhận ra
Trái đất đang buồn đau, các bờ biển đang khóc than
Aaaaaaaaaah oooooooooh

I used to dream
I used to glance beyond the stars
Now I don’t know where we are
Although I know we’ve drifted far
Aaaaaaaaaah oooooooooh

Tôi đã từng mơ ước
Tôi đã từng phóng tầm mắt xa hơn những vì sao
Giờ thì tôi không còn biết chúng ta đang ở đâu
Dù tôi biết rằng chúng ta đã đi quá xa
Aaaaaaaaaah oooooooooh



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

382

Hey, what about yesterday (what about us) 
What about the seas (what about us)
The heavens are falling down (what about us)
I can’t even breathe (what about us)

Này, thế còn ngày hôm qua (còn chúng ta thì sao)
Thế còn biển cả (còn chúng ta thì sao)
Bầu trời đang bị phá hoại (còn chúng ta thì sao)
Thậm chí tôi không thể thở được (còn chúng ta thì sao)

What about apathy (what about us)
I need you (What about us)
What about nature’s worth
It’s our planet’s womb (what about us)
What about animals (what about it)
We’ve turned kingdoms to dust (what about us)
What about elephants (what about us)

Thế còn sự thờ ơ lạnh lùng (còn chúng ta thì sao)
Tôi cần bạn (còn chúng ta thì sao)
Thế còn giá trị của thiên nhiên
Đó chính là nơi tạo nên hành tinh này 
(còn chúng ta thì sao)
Thế còn những loài động vật (còn chúng thì sao)
Chúng ta đã tiêu diệt cả vương quốc động vật 
thành tro bụi (còn chúng ta thì sao)
Thế còn những con voi (còn chúng ta thì sao)

Have we lost their trust (what about us)
What about crying whales (what about us)

Phải chăng ta đã đánh mất 
niềm tin nơi chúng (còn chúng ta thì sao)
Thế còn những con cá voi 
đang gào thét (còn chúng ta thì sao)

We’re ravaging the seas (what about us)
What about forest trails



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

383

Burnt despite our pleas (what about us)
What about the holy land (what about us)
Torn apart by creed (what about us)

Chúng ta đang tàn phá biển cả (còn chúng ta thì sao)
Thế còn những con đường mòn trong rừng
Bị thiêu rụi bất chấp 
lời khẩn nài của chúng ta (còn chúng ta thì sao)
Thế còn mảnh đất thiêng liêng (còn chúng ta thì sao)
Bị chia rẽ bởi các tín ngưỡng (còn chúng ta thì sao)

What about the common man (what about us)
Can’t we set him free (what about us)
What about children dying (what about us)
Can’t you hear them cry (what about us)

Thế còn con người bình thường kia 
(còn chúng ta thì sao)
Chúng ta không thể trả tự do cho anh ta sao 
(còn chúng ta thì sao)
Thế còn bao trẻ em đang chết (còn chúng ta thì sao)
Bạn không nghe chúng khóc than sao 
(còn chúng ta thì sao)

Where did we go wrong
Someone tell me why (what about us)
What about babies (what about us)
What about the days (what about us)
What about all their joy (what about us)
What about the man (what about us)

Chúng ta đã sai ở đâu
Ai đó nói tôi biết tại sao đi (còn chúng ta thì sao)
Thế còn những đứa bé thì sao (còn chúng ta thì sao)
Thế còn những ngày sắp tới thì sao (còn chúng ta thì sao)
Thế còn những niềm hạnh phúc của chúng 
(còn chúng ta thì sao)
Thế còn những người đàn ông (còn chúng ta thì sao)



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

384

What about the crying man (what about us)
What about Abraham (what about us)
What about death again
Do we give a damn
Aaaaaaaaaah oooooooooh 

Thế còn người đang khóc (còn chúng ta thì sao)
Thế còn tổ phụ của chúng ta (còn chúng ta thì sao)
Thế cái chết một lần nữa thì sao
Liệu chúng ta có quan tâm hay không
Aaaaaaaaaah ohhhhhhhh1

Khi viết đến đây, tôi có hỏi một vài người quen, nhất 
là những người đã ở từ tuổi sồn sồn trở lên như tôi, có rất 
nhiều người chưa nghe bài hát này, dù bài hát được viết ra 
từ năm 1995 và rất nổi tiếng. 

Với ý nghĩ, dù lớn hay bé chúng ta đều phải có trách 
nhiệm vì đã góp phần không nhỏ làm hư hỏng quả địa cầu 
của chúng ta, nên tôi xin ghi lại 2 đường link mà theo ý tôi 
là 2 Version hay nhất của Michael Jackson trong bài hát 
này, để mọi người cùng thưởng ngoạn và cùng suy ngẫm.

Bản thu hình chính thức (Clip 1, thu hình tại nhiều châu 
lục): https://www.youtube.com/watch?v=XAi3VTSdTxU

Thu hình sân khấu trình diễn (Clip 2):
https://www.youtube.com/watch?v=buCdGwH2Efc
Mỗi ngày khi thức dậy, tất cả chúng ta cũng có thể cùng 

nhau đặt câu hỏi: Còn chúng ta thì sao? 
Trong Video Clip 2, ở phút 7:43 sau khi đặt các câu 

hỏi cho chính mình để chấm dứt bài hát, có một màn kết 
thúc quá đẹp: người ca sĩ đứng trước họng súng xe tăng. 
Từ bên trong chiếc xe tăng xuất hiện một người lính hùng 
hổ tay cầm súng chỉ thẳng vào đám đông, rồi quay lại chỉ 
1  Nguồn: voca.vn.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

385

thẳng vào người ca sĩ. Người ca sĩ tiến về phía họng súng 
và dùng tay gạt nhẹ mũi súng xuống. Người lính trầm tư, 
nhìn và từ từ quỳ xuống. Cả hai cùng xúc động và mắt cả 
hai cùng đẫm lệ. Phía bên kia xuất hiện một bé gái tay 
cầm một cành hoa hướng dương nhẹ nhàng bước ra. Bé gái 
trao cho người lính cành hoa. Người lính lặng yên cầm lấy, 
mắt tràn lệ rồi cúi gục xuống nức nở. Người ca sĩ cũng ôm 
người lính và cùng cúi xuống. Chung quanh họ, trên sân 
khấu, người già, em bé, thiếu phụ… chăm chú nhìn với nét 
mặt hân hoan. Nhạc đệm chậm dần và kết thúc giữa tiếng 
hoan hô reo hò của cả trăm ngàn khán giả.

Màn kết thật tuyệt đẹp. Nhiều cặp mắt trong khán giả 
cũng long lanh đầy ắp những dòng lệ. Trong không gian 
thấp thoáng bóng hình câu tự vấn: Còn chúng ta thì sao? 

Nguyên Đạo Văn Công Tuấn

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Văn Công Tuấn

- Tên thật: Văn Công Tuấn, Pháp danh Nguyên Đạo

- Kỹ sư điện toán, chuyên viên Khoa học và Kỹ thuật 
Y khoa Đại học CAU Kiel.

- Nguyên là Trưởng ban điện toán của ngành 
Radiologie và Neuroradiologie trực thuộc 
Universitaetsklinikum Schleswig-Holstein, thành 
phố Kiel, Đức Quốc. 

- Đã xuất bản 4 tác phẩm (Việt và Đức) gồm các khảo luận và tản văn về Phật 
học và môi trường. 

- Phụ trách Viên Giác Tùng Thư (xuất bản các sách của Viên Giác). 

- Chủ Bút Báo Viên Giác (từ 8/2023).



386

Phụ bản 14: Chú Tiểu - Tranh ViVi



387

Nguyên Giác

Mỹ học của hư vỡ:  
Kintsugi, lấy vàng nối gốm

H ư vỡ là đặc tính bất biến của cuộc đời, của tất 
cả những gì có mặt trong vũ trụ này. Nghĩa là 

những gì hợp lại, thì sẽ tan; những gì sinh ra, rồi sẽ biến 
mất. Không có gì kiên cố, bất biến trên đời. Đức Phật đã 
chỉ ra sự thật đó, và biến những thái độ sống không vui 
thành sự kham nhẫn mỹ học: cái đẹp chính là vô thường. 
Bởi vì vô thường, nên có hoa mùa xuân nở, có những dòng 
suối chảy từ tuyết tan mùa hè, có những trận lá mùa thu 
lìa cành, và có những trận mưa tuyết mùa đông vương vào 
gót giày. Bởi vì sống hoan hỷ với hư vỡ là tự hoàn thiện 
chính mình, hòa hài làm bạn với hư vỡ là sống với sự thật, 
và cảm nhận toàn thân tâm trong hư vỡ từng khoảnh khắc 
là hòa lẫn vào cái đẹp của vũ trụ. Và sống với chân, thiện, 
mỹ như thế tất nhiên sẽ đón nhận được cái chết bình an.

Thân người chính là một bình gốm mong manh, dễ hư 
vỡ, và rồi sẽ một ngày tất nhiên phải hư vỡ. Đức Phật nói 
trong Kinh Pháp Cú, bài Kệ 40, qua bản dịch của Thầy 
Minh Châu là:

“Biết thân như đồ gốm,
Trú tâm như thành trì,
Chống ma với gươm trí;
Giữ chiến thắng không tham.”
Bài kệ trên nói rằng, thường trực biết thân mình, biết 

cơ thể mình mong manh như đồ gốm, là tâm sẽ khởi lên cái 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

388

thấy của trí huệ, là tất nhiên lìa tham. Hiểu biết như thế, 
khi thấy đồ gốm quý tan vỡ, cũng sẽ tất nhiên không sân 
hận. Câu chuyện sau là dịch từ Thiền sử Nhật Bản.

Thiền sư Ikkyu, khi còn là thiếu niên đã lộ ra trí thông 
minh, nhanh nhẹn, và là một chú tiểu biết ứng biến. Thầy 
của Ikkyu có một tách trà quý giá, đó cũng là một cổ vật 
quý hiếm. Chú tiểu Ikkyu vô ý làm vỡ chiếc tách trà này 
và rất mực bối rối. Nghe tiếng bước chân của thầy, Ikkyu 
ôm những mảnh tách vỡ giấu ra sau lưng. Khi thầy xuất 
hiện, Ikkyu hỏi: “Tại sao người ta phải chết?”

Vị thiền sư già giải thích: “Đó là tự nhiên, vì mọi thứ 
có sinh thì phải có tử. Đó là luật vô thường, mọi thứ đều 
phải hư vỡ.”

Bấy giờ, chú tiểu Ikkyu lấy chiếc tách vỡ ra và nói với 
thầy: “Bạch thầy, đã đến lúc cái tách của thầy phải chết 
rồi.” Dĩ nhiên, vị thầy không giận.

Đức Phật ngồi trong hư vỡ, vô thường - Hình: Pixels.com



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

389

Tất cả chúng ta trong đời đều phần nào chấp nhận mỹ 
học của sự hư vỡ. Nhiều người trong chúng ta, tại Việt 
Nam và cả tại Hoa Kỳ, đã từng đi lang thang trong các 
tiệm bán đồ cũ, vào các chợ trời, nhìn những thứ hư vỡ, và 
đôi khi mua những thứ còn có thể sử dụng được. Đôi khi, 
có những thứ không còn sử dụng được, nhưng mua về chỉ 
vì nó là đồ cũ, nó có giá trị của hư vỡ, cho dù hoàn toàn 
không có giá trị hiệu năng so với đời sống của thế kỷ 21 
nữa, thí dụ, chiếc đèn dầu hột vịt, đồng hồ quả lắc… 

Đức Phật đã lấy nhận thức về hư vỡ và thái độ sống 
hoan hỷ với hư vỡ thành một lộ trình giải thoát. Riêng 
chúng ta đã sống với hư vỡ theo một cách đơn giản đời 
thường, nhiều khi chỉ vì không có lựa chọn để được sống 
sang trọng, xa hoa. Trong khi đó, dân tộc Nhật Bản đã 
nâng tầm sống với hư vỡ, với sứt mẻ, với gãy đổ… thành 
một nghệ thuật. Đó là nghệ thuật Kintsugi, còn gọi là 
kintsukuroi, chữ này tiếng Anh dịch là “golden repair” – 
nghĩa là, sửa chữa bằng vàng.

Đồ gốm hư vỡ, đó là quy luật có sinh, có diệt - Hình: Pixels.com



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

390

Theo Wikipedia, Kintsugi là nghệ thuật sửa chữa đồ 
gốm bị nứt, bị vỡ của Nhật Bản bằng cách vá những chỗ 
bị vỡ bằng sơn mài urushi phủ bụi, hoặc trộn với bột vàng, 
bột bạc hoặc bột bạch kim. Về mặt triết lý, nghệ thuật này 
coi sự hư vỡ và việc sửa chữa như một phần lịch sử của 
một đồ vật, chứ không phải là thứ gì đó để ngụy trang, để 
che giấu. Phần lớn tập trung vào đồ gốm, vì dân Nhật Bản 
xem uống trà như một nghệ thuật. 

Khi uống trà, tất nhiên là phải dùng tới những cái tách 
làm bằng đồ gốm. Thử hình dung, nếu uống trà bằng ly 
thủy tinh trong suốt, hay bình nhựa học trò… thì chẳng 
còn gì là nghệ thuật, và cũng không ai bận tâm sửa chữa 
những hư vỡ bằng bột vàng. Do vậy, uống trà phải là dùng 
tách làm bằng đồ gốm, hoặc với các vương triều, là tách 
làm bằng gốm tráng sơn mài. Kỹ thuật sơn mài, Nhật Bản 
gọi là maki-e, cũng là một nghệ thuật lâu đời tại Trung 
Hoa, Việt Nam, Đại Hàn… 

Nhưng các thiền sư Nhật Bản chỉ uống trà trên các 
tách làm bằng đồ gốm trông có vẻ như thô, nhám. Và khi 
nâng tách trà lên, bên cạnh hương trà, là hai bàn tay cảm 
nhận chất thô, nhám của đồ gốm, của đất sét nung, của 
đất nước gió lửa… Trà đạo đối với Thiền Tông Nhật Bản 
không chỉ là lá trà, bột trà, chất trà, vị trà, mà là toàn bộ 
thân tâm hành giả trong từng cử chỉ nâng tách trà lên, 
nếm chút trà, tay xúc chạm vào đồ gốm, cảm nhận thế giới 
và thân tâm tan trong từng cử chỉ và cảm thọ. 

Theo truyền thuyết Nhật Bản ghi lại, vào thế kỷ 15, 
Tướng quân Ashikaga Yoshimasa từng làm vỡ một bát trà 
Trung Quốc. Bát trà này là của hiếm, do từ nghệ nhân 
thủ công Trung Quốc gửi tặng, nghĩa là không có bát trà 
nghệ thuật thứ nhì giống như thế. Sau đó, Tướng quân gửi 
bát trà về Trung Quốc để sửa chữa, nhưng nó lại bị gửi 
lại bằng cách vá gốm, nhìn không vừa ý Tướng quân này. 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

391

Yoshimasa sau đó đã yêu cầu các nghệ nhân của mình tìm 
cách vá gốm cho đẹp hơn, từ đó phát minh ra nghệ thuật 
vá đồ gốm bằng vàng của Nhật Bản.

Lịch sử ghi rằng, hồi thế kỷ 15, Nhật Bản vẫn còn chịu 
ảnh hưởng của Trung Quốc, nhưng sự tinh tế của văn hóa 
Nhật Bản vẫn tiếp tục phát triển… Dưới ảnh hưởng của 
Tướng quân Ashikaga Yoshimasa và những người kế vị 
ông, Nhật Bản đã phát minh ra một lối sống mới: văn hóa 
Higashiyama. Bắt nguồn từ dòng tư tưởng Thiền Tông, 
bầu không khí văn hóa này đã thúc đẩy sự phát triển của 
trà đạo, nghệ thuật cắm hoa (ikebana), kịch Nô và tranh 
thủy mặc vẽ bằng mực Tàu.

Trong nền văn hóa đầy Thiền vị này, nghệ thuật vá 
đồ gốm bằng vàng đã phát triển nhanh chóng… Đến mức 
một số nhà sưu tập bị thu hút bởi vẻ đẹp và triết lý của 
Kintsugi, đã cố tình đập vỡ một số đồ gốm cổ của nghệ 
thuật Nhật Bản để sửa chữa bằng vàng. Nghĩa là, làm 
thành một hóa thân mới, một kiếp sau của sản phẩm nghệ 
thuật. Thực tế, không phải ai cũng có điều kiện để sống 

Dùng vàng để vá đồ gốm hư vỡ là truyền thống Nhật Bản - Hình: Pixels.com



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

392

huy hoàng như thế. Nhiều Thiền sư không cần vá gì, chỉ 
đơn giản sử dụng các chén, tách, tô… đã bị sứt mẻ. Và 
trong sứt mẻ đó, trong hư vỡ đó cũng là một thế giới mới 
được hình thành: sống hoan hỷ với hư vỡ. Đó cũng là ý 
nghĩa của Phật giáo.

Phong thái sống của các Thiền sư Nhật Bản là sống 
với hồn nhiên, đơn giản, khổ hạnh, tinh tế, lìa thói quen, 
tĩnh lặng, từ bi... Trong khi đó, giới nghệ nhân, từ nghệ 
thuật Kintsugi lấy vàng nấu chảy để vá gốm đã hòa lẫn 
với phong thái Thiền để hình thành một cách nhìn gọi 
là wabi-sabi. Chữ này thịnh hành từ thế kỷ 16, một chữ 
không còn mang ý nghĩa “lấy vàng vá gốm” nữa, mà là một 
nhận thức nhắc nhở chúng ta rằng tất cả chúng ta đều là 
những sinh vật nhất thời trên hành tinh này – rằng cơ thể 
chúng ta cũng như thế giới vật chất xung quanh chúng ta 
đang trong quá trình trở về cát bụi. Chu kỳ sinh trưởng, 
mục nát và xói mòn của tự nhiên được thể hiện ở các cạnh 
bị sờn, rỉ sét, đốm gan. Thông qua wabi-sabi, chúng ta 
học cách đón nhận cả niềm vui và nỗi buồn được tìm thấy 
trong những dấu vết của thời gian trôi qua.

Theo truyền thuyết Nhật Bản, một chàng trai trẻ tên 
là Sen no Rikyu đã tìm cách học hỏi những phong tục phức 
tạp được gọi là Trà Đạo. Anh ta đến gặp trà sư Takeeno 
Joo, người đã thử thách chàng trai trẻ bằng cách yêu cầu 
anh ta chăm sóc khu vườn. Rikyu dọn dẹp những rác vụn 
và cào đất cho đến khi nó thật hoàn hảo, sau đó xem xét kỹ 
lưỡng khu vườn sạch sẽ. Trước khi trình bày tác phẩm của 
mình với vị trà chủ, anh đã rung chuyển một cây anh đào 
khiến một vài bông hoa rơi ngẫu nhiên xuống đất. Chính 
cái bất toàn đó, những nụ hoa rơi trên nền cát trắng cho 
thấy cái đẹp của vô thường, của hư vỡ. Sách ghi rằng, cho 
đến ngày nay, người Nhật tôn kính Rikyu như một người 
hiểu rõ cốt lõi của sợi dây văn hóa sâu sắc được gọi là 
wabi-sabi.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

393

Theo tự điển, Wabi là những thứ tươi mới, đơn giản và 
mang vẻ đẹp mộc mạc. Và Sabi là những rung động, cảm 
xúc trước vẻ đẹp của lớp rỉ đã cũ theo thời gian.

Chỉ có những người thấm đượm văn hóa Wabi-sabi mới 
hiểu được vẻ đẹp dịu dàng, nguyên sơ của những ngày 
tháng 12 xám xịt bao trùm lên một tòa nhà hoặc nhà kho 
bị bỏ hoang. Nó tôn vinh những vết nứt, kẽ hở, chỗ mục 
nát và tất cả những dấu vết khác mà thời gian, thời tiết 
và quá trình sử dụng để lại. Khám phá wabi-sabi là nhìn 
thấy vẻ đẹp đặc biệt ở một thứ mà thoạt nhìn có thể trông 
như là bất toàn và hư vỡ.

Theo dòng thời gian, tới thế kỷ 17, xuất hiện một thiền 
sư được xem là sống trọn vẹn theo phong cách wabi-sabi. 

Đó là Thiền sư Baisaō (1675-1763). Ông thuộc dòng 
thiền Ōbaku (Hoàng Bá). Thiền sử ghi rằng Hoàng Bá học 
từ Bách Trượng Hoài Hải. Hoàng Bá để lại một tác phẩm 
nổi tiếng là Hoàng Bá truyền tâm pháp yếu. Trong môn 
đồ của Hoàng Bá, nổi tiếng nhất là Lâm Tế. Baisa nổi 
tiếng như một Thiền sư học giả, một nhà thơ, một nhà thư 
pháp… nhưng đã từ chối tất cả các lời mời trụ trì khi các 
tướng quân dâng cúng chùa, rồi cuối đời lang thang, ra đời 
làm một ông già lang thang ở Kyoto để bán trà. Một đời 
sống cực kỳ hồn nhiên, khổ hạnh, tĩnh lặng, từ bi… Tâm 
không vướng một niệm, nhưng toàn bộ thân tâm sống với 
cõi vô thường, lặng lẽ nghe hư vỡ từng ngày.

Để có thể hiểu về cách sống của Baisaō, chúng ta có thể 
dẫn ra tông yếu Thiền qua lời Hoàng Bá, trích theo bản 
dịch của Thầy Thanh Từ:

“... Người học Đạo hễ có một niệm vọng tâm là xa Đạo, 
ấy là điều tối kỵ. Hết thảy mọi niệm đều vô tướng, 
đều vô vi, tức là Phật. Người học Đạo nếu muốn thành 
Phật thì hết thảy Phật pháp đều không cần phải học, 
chỉ cần học cái không mong cầu, không chấp trước là 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

394

đủ. Không mong cầu thì tâm không sinh, không chấp 
trước thì tâm không diệt.” (ngưng trích)

Thiền sử ghi rằng Baisaō là một Thiền sư nổi tiếng khi 
đi du lịch khắp Kyoto để bán trà. Quán trà của ông có ảnh 
hưởng rất lớn ở Kyoto, đặc biệt là với các nghệ sĩ và triết 
gia. Baisaō có nghĩa là ông cụ bán trà. Nhưng tên trong 
nhà thiền của ông là Gekkai Genshō (月海元昭, Nguyệt Hải 
Nguyên Chiêu). Sau này, ông về đời, sử dụng tên cư sĩ là 
Kō Yūgai (高遊外, Cao Du Ngoại).

Baisaō là một nhà thơ và là một tu sĩ Phật giáo, nhưng 
đã bỏ lại đằng sau những ràng buộc của cuộc sống chùa 
chiền và ở tuổi 49 du hành đến Kyoto, nơi ông bắt đầu 
kiếm sống bằng cách bán trà trên đường phố và tại các 
địa điểm có danh lam thắng cảnh xung quanh thành phố. 
Tuy nhiên, Baisaō còn pha chế nhiều thứ hơn là trà - khách 
hàng của ông, bao gồm các nghệ sĩ, nhà thơ và nhà tư 
tưởng có ảnh hưởng vào thời đó: họ xem việc tới gánh trà 
của ông có tầm quan trọng về mặt tôn giáo. Những chiếc 
giỏ đan bằng tre lớn chứa đầy dụng cụ pha trà của ông đã 
mang đến cho Baisaō và các khách hàng của ông cơ hội trò 
chuyện và làm thơ cũng như những loại trà đặc biệt.

Baisaō sinh năm 1675 tại đảo Kyushu phía nam Nhật 
Bản. Là con trai của một gia đình thuộc tầng lớp trí thức 
ưu tú trong vùng, ông nhận được một nền giáo dục sâu 
rộng và khi lên 11 tuổi, trở thành tu sĩ trong thiền phái 
Ōbaku, lấy tên là Gekkai Genshō. Năm 1687, ông cùng sư 
phụ Kerin Dōryū du hành đến Mampuku-ji, trụ sở của 
Ōbaku Zen. Một trong những nơi hai thiền sư đến thăm 
là Kōzan-ji, ở ngoại ô Kyoto, nơi trồng những vườn trà đầu 
tiên ở Nhật Bản.

Giống như nhiều thiền tăng khác, Baisaō trải qua nhiều 
nhiệm vụ khác nhau tại ngôi chùa riêng của mình, Ryūshin-
ji. Sự nghiệp tôn giáo Baisaō có thể chia thành ba thời kỳ: 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

395

thời kỳ rèn luyện trong trường thiền hơn hai thập niên, 
thời kỳ thứ hai, ông quản trị tăng chúng trong chùa và 
sau đó trên thực tế giữ chức quyền trụ trì tại Ryushin-
ji ở Hasuike; và giai đoạn thứ ba, lang thang bụi đời ở 
Kyoto với tư cách là Ông già bán trà. Khi sư phụ qua đời, 
chức vụ trụ trì được chuyển giao cho một nhà sư trẻ hơn. 
Khi Baisaō được hỏi tại sao không nhận được chức trụ trì 
này, ông khiêm tốn trả lời “vì tôi không có trí tuệ hay đức 
hạnh.” Mặc dù nhiều lần được đề nghị tiếp quản ngôi chùa 
nhưng ông đều từ chối và ông lên đường về kinh đô Kyoto, 
nơi ông sẽ sống phần đời còn lại của mình.

Kyoto lúc đó là nơi tự do, phóng khoáng nhất Nhật Bản, 
nơi cho phép sự sáng tạo và nghệ thuật phát triển. Các 
nhà văn, nghệ sĩ và học giả rủ nhau đến thành phố, phá 
vỡ chủ nghĩa bảo thủ còn bao vây nhiều nơi ở Nhật Bản. 
Được bao quanh ba mặt bởi những ngọn đồi phủ đầy cây 
xanh rất đẹp và với dân số khoảng nửa triệu người, Kyoto 
là một trong những thành phố đẹp nhất trên trái đất (lúc 
đó, và cả bây giờ, khi trở thành cố đô Nhật Bản). 

Vào thời điểm xã hội Nhật Bản chuyển đổi, Baisaō nổi 
bật nhờ kỹ năng của mình với tư cách là một nhà thơ và 
nhà thư pháp với kiến thức sâu rộng về văn học Trung 
Quốc, những kỹ năng được đánh giá cao ở Kyoto. Baisaō 
được tất cả những người tiếp xúc với ông đánh giá cao vì 
tâm hồn rộng rãi, từ bi, dịu dàng và cuộc sống dường như 
vô tư của ông, như dường từ chối hệ thống cấp bậc Phật 
giáo đã được thiết lập. Theo thời gian, ông trở thành một 
trong những nhân vật nổi tiếng nhất trong một thành phố 
đầy những nghệ sĩ và lập dị. Có rất nhiều nhân vật độc 
đáo ở Kyoto vào thời điểm này đến nỗi vào năm 1788, một 
cuốn sách đã được xuất bản, “Eccentric Figures of Recent 
Times” (Những dị nhân của thời đại gần đây), trong đó 
Baisaō đóng một vai trò nổi bật.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

396

Ở tuổi sáu mươi, Baisaō mở một cửa hàng nhỏ hoặc có lẽ 
chỉ là một quầy hàng (ông gọi nó là “ngôi nhà ốc sên”) trên 
một cây cầu đông đúc bắc qua sông Kamo của Kyoto. Vào 
thời điểm đó, những người bán trà lưu động thuộc tầng 
lớp thấp nhất trong xã hội và bán loại trà bột kém chất 
lượng. Tuy nhiên, Baisaō đã giới thiệu sencha, một loại trà 
lá rời được đun trong nồi và được coi là loại trà cao cấp hơn 
nhiều; một loại trà mà chỉ cần “một ngụm, bạn sẽ vĩnh 
viễn thức dậy khỏi giấc ngủ trần tục.” Ngày nay chúng ta 
gọi loại trà này là trà xanh Nhật Bản. Trên thực tế, Baisaō 
không thực sự bán trà của mình mà chỉ nhận tiền quyên 
góp, nguyên tắc là miễn phí, nói rằng “Giá của loại trà này 
là từ một trăm đồng vàng đến nửa xu. Nếu bạn muốn uống 
miễn phí cũng không sao. Tôi chỉ tiếc là tôi không thể để 
bạn có nó với giá rẻ hơn.” Sau đó, Baisaō từ bỏ “cửa hàng” 
nhỏ của mình và đi lang thang ở Kyoto và những ngọn đồi 
xung quanh, mang theo dụng cụ pha trà trên một chiếc 
sào tre và lập nghiệp ở bất cứ nơi nào có phong cảnh thu 
hút ông. 

Thiền sư Baisaō  
Hình trái do Ito Jakuchu vẽ. Hình phải do Tanomura Chikuden vẽ. - Hình: Pixels.com



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

397

Những năm cuối đời của Baisaō đầy khó khăn khi tuổi 
già và bệnh tật ập đến. Mùa đông lạnh giá ở Kyoto tỏ ra 
đặc biệt khó khăn đối với một ông già ít tiền. Đói và lạnh là 
bạn đồng hành. Mặc dù ông được công nhận là một thiền 
sư nổi tiếng, nhưng chỉ trong những năm cuối đời ông mới 
nhận một số ít đệ tử. Trong suốt cuộc đời dài của mình, ông 
vẫn tiếp tục làm thơ và sáng tạo ra những tác phẩm thư 
pháp được đánh giá cao. Ngay trước khi ông qua đời ở tuổi 
tám mươi tám, bạn bè ông đã tặng ông một tuyển tập các 
tác phẩm in của ông, Baisaō Gego (“Những câu thơ và văn 
xuôi của người bán trà già”), khẳng định tầm quan trọng 
của ông trong đời sống văn hóa của Kyoto thế kỷ 17-18.

Ông đã sống lang thang trên những hư vỡ của đời. Gánh 
trà, vừa bán, vừa tặng. Viết thư pháp để tặng người hữu 
duyên. Làm thơ khi vào giữa cuộc đời xôn xao để hoằng 
pháp. Trong cái hư vỡ của vô thường, không thấy gì để 
mong cầu, không thấy gì để chấp trước. Thiền sư đã lấy 
vàng của chánh pháp để vá những mảnh gốm hư vỡ của 
thân tâm chúng sinh.

Nơi đây, xin trích từ mấy dòng thơ của Baisaō:
… Đừng nghĩ tôi là một ông già 
với tình yêu say đắm dành cho trà.
Mục đích của tôi là đánh thức bạn
ra khỏi giấc ngủ trần gian của bạn.
Và cũng từ mấy dòng thơ khác, cũng của ông già bán 

trà, người đã lấy vàng của chánh pháp để vá những mảnh 
đời hư vỡ ở Kyoto:

… tuyệt đối không còn gì
chỉ còn lại duy nhất
một vầng trăng sáng và lạnh
nơi cửa sổ, lúc nửa đêm
chiếu sáng rực tâm Thiền
trên đường trăng về nhà.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

398

Thiền sư Baisaō qua một đời sống dị thường đã trở thành 
một hóa thân của nghệ thuật Kintsugi, tự biến cuộc đời 
Thiền sư của mình trở thành chất vàng để nối kết những 
mảnh đời người hư vỡ vào với đường trăng giải thoát.

Nguyên Giác
California, cuối tháng 4/2024.

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Nguyên Giác 

- Tên thật là Phan Tấn Hải, sinh ngày 22 tháng 2 
năm 1952 tại Sài Gòn, Việt Nam. 

- Đang cư ngụ tại California, Hoa Kỳ. 

- Học Pháp với quý Hòa Thượng: Thích Tịch Chiếu, 
Chùa Tây Tạng, Bình Dương; Thích Thiền Tâm, 
Đại Ninh, Lâm Đồng; Thích Tài Quang, Phú 
Nhuận, Sài Gòn. 

- Đã từng cộng tác với nhiều báo như Tâp san nghiên cứu Triết Học (Đại học 
Văn Khoa, Sài Gòn), Tự Thức, Văn, Văn Học, Hợp Lưu, Tạp chí Thơ, Việt Báo, 
Tạp chí Giao Điểm, Giác Ngộ và nhiều báo khác. 

- Từng góp bài trong một số tuyển tập Văn học nhiều tác giả. 
- Tác giả, dịch giả một số sách về Phật Giáo: Vài Chú Giải Về Thiền Đốn Ngộ 

(1990), Thiền Tập (biên dịch) , Ba Thiền Sư (John Stevens, Nguyên Giác dịch 
Việt), Chú Giải Về Phowa (Chagdud Khadro, Nguyên Giác dịch Việt), Lời Dạy 
Tâm Yếu Về Đại Thủ Ấn, Cậu Bé Và Hoa Mai (tập truyện ngắn), Ở Một Nơi 
Gọi Là Việt Nam (tập thơ), Teachings From Ancient Vietnamese Zen Masters, 
Teachings and Poetry of the Vietnamese Zen Master Tue Trung Thuong Sy 
(1230-1291), Tran Nhan Tong (1258 - 1308): The King Who Founded A Zen 
School, The Zen Teachings of Master Duy Luc...



399

T r a n g  T h ơ  

Thái tú hạp

BÊN BỜ GIẾNG QUÊ HƯƠNG

em đứng bơ vơ
một mình
bên bờ giếng
quê hương
trăng rơi vỡ
từng mảnh
trong hồn ta
bài hát vọng cổ
ngân nga
như tiếng hát Chàm
vong quốc
rêu xanh trên từng
phiến đá sầu
chẳng còn ai
trong căn nhà phế tích

bầy hạc trắng
bay qua
còn in dấu
trên mặt trống đồng
huyền sử tịch liêu



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

400

ta trở về
tiếng sóng vỗ vào ghềnh đá
nỗi buồn như đỉa đói
bám vào tim

không còn ai
ngoài tiếng vọng
viên sỏi rơi xuống
vực thẳm
bên kè đá xanh
nụ hoa vàng dại nở

như nốt nhạc tử sinh
bỏ quên
hoang vu hàng thế kỷ
người nghệ sĩ già nua
mất hút trong sa mạc
chẳng biết đi đâu
về đâu

em đứng một mình
bên bờ giếng cũ
hát theo tiếng dế
sầu quạnh quẽ
thâu đêm...

TÂM ĐỘNG

Sáng mở ra hoàn vũ
Hoa trúc đào đong đưa
Tâm thoáng về đất cũ
Rừng lá động chim khua

Vườn xưa còn nguyệt hạ
Giữ thơm tình cổ thư
Mưa đời phai ý đá
Còn chi nữa chân như



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

401

Em về qua thị xã
Trúc đào lẳng lơ bay
Hoa sầu chia mấy ngã
Trong hồn em thơ ngây

Chùa quê gầy bóng mẹ
Hoàng hôn ngắm trúc đào
Máu về đâu trăm cõi
Tim mẹ một niềm đau

Kinh lặng vừng trăng khuyết
Chiều tịnh mặc đâu đây
Phương nào thương cố quận
Cho ta về am mây

Đời giạt trôi viễn xứ
Núi sông khói vô thường
Bụi hoen dòng mật ngữ
Chiều hoang vỡ tà dương

Trăm năm chừng ghé lại
Cõi tạm đầy thương đau
Căn nhà xưa quạnh quẽ
Trong mắt sầu thiên thu

Hiên trăng ngàn dặm hỏi
Vườn cũ nở hoa hồng
Trong nhau còn hơi thở
Trái tim người phương đông

Tâm động trúc đào bay
Gió đùa ngàn mây trắng
Em qua vườn có hay
Tình ta rơi giọt nắng



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

402

TỎ TÌNH DƯỚI CỘI BỒ ĐỀ
Nhớ những ngày đi lễ Chùa 

Tam Bảo Tự Đà Nẵng với Ái Cầm.

1.
đường xưa phượng đỏ đi về
bình minh trong mắt. Tóc thề ngang vai
chim reo tiếng guốc ban mai
chiều thơm nức mộng miệt mài hoa bay
tưởng chừng xuân ngất ngây say
ngõ về bước giữa hàng cây si tình
bao năm dâu bể - chiến chinh
đâu ngờ lửa đốt - điêu linh khắp cùng
trời quê tâm lạc viễn phương
ngẩn ngơ một thoáng trầm hương chốn nào
sóng thời gian vọng âm hao
bâng khuâng cứ tưởng chiêm bao quê nhà

2.
tỏ tình dưới cội Bồ Đề
trùng trùng duyên khởi. Chốn về nẻo đi
bản lai vi diệu xuân thì
cội nguồn mây trắng từ khi tao phùng
cửa thiền tâm lượng bao dung
đời vui có nhạc hoa vương vấn lòng
bốn mùa thay áo núi sông
trong ta chung một vừng đông nhiệm mầu

3. 
soi tâm tìm bóng Bồ Đề
cõi đi hư huyễn. Cõi về mù tăm
nhớ em xưa thuở trăng rằm
tóc mây thả gió phù vân đôi bờ



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

403

tiếng hoàng oanh hót trong thơ
ta như đá núi cũng khờ khạo yêu
nay sương điểm mái tóc chiều
xuân thu hơi thở đìu hiu kiếp người

bao tàng kinh chỉ nụ cười
ngàn mai quán niệm tâm người chân quê
chùa nghiêm nẩy hạt Bồ Đề
chuông Tam Bảo Tự nẻo về an nhiên...

THÀNH PHỐ BUỒN TỪ KHI XA VẮNG MẸ
 
Cả triệu bài thơ hoá thành vô nghĩa
Trước điện thư Mẹ vĩnh viễn lìa đời
Hồn như đá kim cương tan thành lệ
Mẹ đi rồi tang trắng cả biển khơi

Trời đêm nay không vì sao lấp lánh
Chuyện thần tiên cất dấu mãi trong lòng
Thuở ấu thơ Mẹ ru bằng sữa ngọt
Lời ca dao êm ả giấc trưa nồng

Mẹ trìu mến giàu sang tình nhân ái
Lối đi về sen tỏa ngát trong tâm
Lời kinh nguyện như suối nguồn dịu mát
Rừng muôn năm thường trụ bóng tịnh an

Đường cơm áo quẩn quanh nơi phố chợ
Đường tử sinh từng bước nhỏ Chùa quê
Mẹ chỉ có nụ cười như mây trắng
Bầu trời xanh thanh thản lối đi về



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

404

Mẹ dạy con hãy sống đời đạo hạnh
Đừng trao người quà tặng xót xa đau
Đời phù vân sớm chiều nương cõi tạm
Nghĩa gì đâu mãi thù hận dài lâu

Mẹ trầm mặc như Sông Thu hiền triết
Con chạy theo hư ảo bạc mái đầu
Phố già nua ngàn năm hoài đứng đợi
Chuyện đất trời - chuyện khói lửa - biển dâu

Hoà bình đến tưởng mùa xuân hội ngộ
Lời nguyện cầu trên đôi mắt từ bi
Mẹ khóc những thằng con chia tám hướng
Nghiệt ngã đọa đầy tử biệt phân ly

Có phải đàn con nghìn xưa lưu lạc
Đứa đầu non - đứa dặm biển - ngàn phương
Tiền nhân đã viết thành trang Việt Sử
Ta bên trời viễn mộng nhớ quê hương

Thôi hết rồi kỳ quan tuyệt vời nhất
Nơi viễn phương màu nắng cũng hoang sơ
Thành phố buồn từ khi xa vắng Mẹ
Trong lòng con hiu hắt cả trời thơ

Mai con về soi tìm trong cổ tích
Mẹ Việt Nam bia đá vẫn ngàn năm
Chuông Đại Nguyện trùng tu hồn mấy kiếp
Hoa Vu Lan bừng nở ngát hương trầm 

(Nhạc sĩ Vĩnh Điện khi phổ nhạc đã đổi tựa đề bài thơ 
này thành Mẹ Việt Nam Ghi Dấu Mãi Ngàn Năm!)



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

405

Giới thiệu sơ lược về tác giả
THÁI TÚ HẠP 

- Sinh tháng 4 năm 1940 tại Hội An, tỉnh Quảng 
Nam.

- Từ năm 1956 đến 1975 liên tục đăng thơ, văn trên 
các tạp chí Văn Học Nghệ Thuật ở Sài Gòn.

- Trước 1975 Sĩ Quan Quân Lực Việt Nam Cộng Hòa
- Sau 1975 - Đi Tù - Vượt Biển.
- Định cư tại Los Angeles California Hoa Kỳ cuối 

năm 1980.

- Làm nhà in, mở quán Doanh Doanh. 

Cùng với Ái Cầm chủ trương:

* Tuần Báo Saigon Times năm 1987
* Nhà xuất bản Sông Thu năm 1988
* Niên Giám Thương Mại Saigon Yellow Pages năm 1992
* Đặc San Quảng Đà ấn hành mỗi năm kể từ năm 1995 đến nay

TÁC PHẨM ĐÃ XUẤT BẢN:

* Tuyển Tập Sông Thu (1962 cùng với Thành Tôn và Hoàng Quy)
* Thèm Về (thơ 1970)
* Chim Quyên Lạc Ngàn (thơ 1982)
* Thơ Văn Việt Nam Hải Ngoại (tuyển tập 1985)
* Miền Yêu Dấu Phương Đông (thơ 1987)
* Thơ Văn Phật Giáo (tuyển tập 1993)
* Hạt Bụi Nào Bay Qua (thơ 1995)
* Giữa Trời Hoa Bay (tùy bút 2000)
* CD SÔNG NHỚ MỘT VẦNG TRĂNG
* CD MIỀN YÊU DẤU PHƯƠNG ĐÔNG

(Phỏng theo: http://saigontimesusa.com/bai/aicam/tieusu.shtml)



406

Phụ bản 15: Em Bé Quê - Tranh ViVi



407

Đỗ Trường

BÁC SĨ ĐỖ HỒNG NGỌC  
- MỘT GÓC NHÌN TỪ THI CA

T hời gian gần đây, tôi được đọc khá nhiều văn thơ 
do các bác sĩ, kỹ sư viết. Với lời văn, câu thơ giản 

dị cùng sự tưởng tượng, tư duy logic cho tôi nhiều điều bất 
ngờ. Và mối quan hệ, tính logic ấy đã làm nên chân dung, 
tính đặc trưng riêng biệt cho mỗi nhà văn. Nếu nói, toán 
học gói ghém cái cụ thể nhất, thì văn thơ Toàn Phong mở 
cái trừu tượng của không gian vũ trụ Nguyễn Xuân Vinh. 
Và Đỗ Hồng Ngọc cũng vậy, thi ca là chìa khóa mở ra con 
đường dẫn ông đến y khoa, đến với nơi cửa thiền. Do vậy, 
đi sâu vào đọc và nghiên cứu, ta có thể thấy sự nghiệp, 
và thi ca Đỗ Hồng Ngọc không chỉ cứu chữa thể xác con 
người, mà còn vá lại những linh hồn rách nát.

Thật vậy, tiến sĩ y khoa Đỗ Hồng Ngọc là người đa tài. 
Với trên sáu chục tác phẩm từ thơ ca, văn xuôi truyện 
ngắn, cho đến sách y khoa và Phật học, có thể nói Đỗ Hồng 
Ngọc đi sâu vào mọi ngóc ngách của cuộc sống. Ở lãnh 
vực nào hình ảnh, chân dung ông cũng lừng lững cả. Tuy 
nhiên, trong (khuôn khổ) bài viết này, tôi chỉ đủ khả năng 
viết về khía cạnh thi ca Đỗ Hồng Ngọc mà thôi.

Đỗ Hồng Ngọc sinh năm 1940 tại Lagi, Bình Thuận. 
Ông đến với thi ca rất sớm. Khi còn là học sinh, hay sinh 
viên trường Đại học y khoa, ông đã có thơ đăng hầu hết 
trên các trang báo Văn học Saigon thời đó, với bút danh 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

408

Đỗ Nghê. Đỗ Hồng Ngọc tốt nghiệp tiến sĩ y khoa năm 
1969, rồi làm việc tại Bệnh viện nhi Saigon, và giảng dạy 
đại học cho đến ngày hưu trí. Hiện ông đang sống, và viết 
tại Saigon.

Sở trường Đỗ Hồng Ngọc là thơ tự do, ngắn và cô đọng. 
Tính triết lý làm giàu cho nhận thức, đưa đến những liên 
tưởng, với sự tưởng tượng phong phú là nghệ thuật đặc sắc 
của thi ca Đỗ Hồng Ngọc: “Đất động ta cũng động/ Sóng 
thần ta cũng sóng/ Giật mình chợt nhớ ra/ Vốn xưa ta là 
đất” (Đất).

Tình yêu - với sự chiêm nghiệm, kiến thức tâm 
lý và triết học
Do những đặc điểm nghệ thuật trên, cho nên thơ Đỗ 

Hồng Ngọc dường như đã chín trước tuổi. Và Thư cho bé 
sơ sinh là một bài thơ điển hình như vậy của ông. Bài thơ 
viết năm 1965, khi ông còn đang là sinh viên thực tập ở 
Bệnh viện Từ Dũ. Đây là bài thơ có ý tưởng, hình ảnh rất 
mới, lạ của Đỗ Hồng Ngọc. Vì vậy, đọc Thư cho bé sơ sinh, 
ta không chỉ thấy được tình yêu, sự đồng cảm: “Khi anh 
cắt rốn cho em/ Anh đã xin lỗi chân thành rồi đó nhé/ Vì từ 
nay em đã phải cô đơn/ Em đã phải xa Địa Đàng Lòng Mẹ.” 
mà còn thấy như một lời nhắn nhủ đến thế hệ sau, hay 
cảnh tỉnh cho chính mình về thân phận con người trước 
xã hội nhập nhèm trắng đen (của chiến tranh) điên loạn, 
được thông qua những từ ngữ, hình ảnh ẩn dụ:

“Anh nhỏ vào mắt em thứ thuốc màu nâu
Nói là để ngừa đau mắt
Ngay lúc đó em đã không nhìn đời qua mắt thật
Nhớ đừng hỏi vì sao đời tối đen.
---
Khi em mở mắt ngỡ ngàng nhìn anh
Anh cũng ngỡ ngàng nhìn qua khung kính cửa



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

409

Một ngày đã thức giấc với vội vàng với hoang mang
Với những danh từ đao to búa lớn
Để bịp lừa để đổ máu đó em…”
Và ngay từ ngày đầu cầm bút Đỗ Hồng Ngọc có những 

câu thơ tình với hình ảnh rất đẹp và e lệ. Đọc ở đâu đó rất 
lâu rồi, dường như cả cái tựa cũng đã quên, song câu thơ 
ấy vẫn còn đọng trong tôi: “Em đi cúi mặt thẹn trong tóc/ 
Cát trắng hôn tròn bước bước em.” 

Và những bước chân mềm ấy vội quay đi, để hồn người 
hoang vắng, cằn khô: “Những bước chân mềm trên cát 
thơm/ Em đi sa mạc rợn trong hồn/ Buổi chiều lên đọng 
hai vành mắt/ Màu áo hôm nào làm sao quên.” 

Sự cô đơn, hoang vắng đó đưa Đỗ Hồng Ngọc trở về con 
đường cũ. Quen thuộc là thế, nhưng hồn người đã lạnh băng 
và khép kín, để nhà thơ đứng ở đâu, vị trí nào cũng cảm 
thấy thiếu vắng, và vô nghĩa. Với tâm trạng như vậy, đã cho 
Đỗ Hồng Ngọc cảm hứng viết nên: “Giữa hoàng hôn xưa”, 
một bài thơ có những hình ảnh so sánh về cái giá trị tình 
yêu thật sâu sắc, lạ và bất ngờ: “Ta về lối cũ/ Nghe lòng lạnh 
băng/ Thiếu em hoàng hậu/ Ngai vàng như không”.

Nếu ta đã đọc Du Tử Lê, hay Nguyễn Tất Nhiên, người 
yêu, người tình trong thơ, với những tên tuổi thực, cụ thể 
(như Thụy, như Duyên), thì thơ tình Đỗ Hồng Ngọc dường 
như có tính trừu tượng, nặng về tâm trí hơn. Ở đó, Đỗ 
Hồng Ngọc đi sâu vào tâm lý tình yêu, tâm lý con người. 
Có một điều rất thú vị, bài Thơ Tình của Đỗ Hồng Ngọc 
chỉ là những câu nói, mang tính liệt kê, chưa có sự mặn 
nồng, hay hồn vía gì của thơ ca thi phú cả: “Anh đọc bài 
thơ tình/ Em ngồi nghe lặng thinh/ Anh đọc thêm bài nữa/ 
Em vẫn ngồi lặng thinh.” Vậy mà, Đỗ Hồng Ngọc chỉ khái 
quát bằng câu kết với diễn biến tâm lý, đã đẩy tình cảm, 
tình yêu lên cung bậc mới. Và nó trở thành bài thơ thật 
tròn trịa, gây bất ngờ cho người đọc: “Anh thôi không đọc 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

410

nữa/ Em chồm lên hôn anh/ Như đổ dầu vào lửa....” Với đặc 
điểm (thi pháp mạch kỵ lộ) này, ta đã bắt gặp trong thơ 
Nguyên Sa, điển hình là bài: Năm Ngón Tay.

Cùng với Đổi Cả Thiên Thu Tiếng Mẹ Cười của Trần 
Trung Đạo, Bông Hồng Cho Mẹ của Đỗ Hồng Ngọc là bài 
thơ viết về mẹ cho tôi nhiều cảm xúc khi đọc. Vẫn thủ pháp 
mạch kỵ lộ mang mang hồn vía Đường thi, Bông Hồng Cho 
Mẹ đã đưa đến sự bất ngờ, cùng tâm hồn thanh thản, nhẹ 
nhàng cho người đọc, bởi câu thơ kết. Và có thể nói, Bông 
Hồng Cho Mẹ là một trong những bài thơ toàn bích nhất 
về mảng đề tài này của Đỗ Hồng Ngọc. Nó đã góp phần 
ghim tên tuổi ông trên Văn đàn Việt. Có được như vậy, bởi 
ngoài cái tứ thơ độc đáo, Đỗ Hồng Ngọc còn giúp ta thấu 
được cuộc sống, sinh tử của con người nằm trong cái quy 
luật của tự nhiên:

“Con cài bông hoa trắng
Dành cho mẹ đóa hồng
Mẹ nhớ gài lên ngực
Ngoại chờ bên kia sông…”
Nỗi buồn nhớ thương quê luôn thường trực trong con 

người Đỗ Hồng Ngọc. Một kỷ niệm nhỏ cũng làm cho ông 
ray rứt. Vì vậy, tuổi thơ đã đi qua nơi binh đao khói lửa 
vẫn ám ảnh, còn vương trên ngòi bút thi nhân: “Mảnh đất 
thân cha nắng sáng đan vườn/ Nghe da thịt đã bao lần thối 
rữa.” Khổ đau là thế, song với Đỗ Hồng Ngọc chỉ ở nơi quê 
nhà mới thực sự có mùa xuân. Và gió mùa chợt đến, để Đỗ 
Hồng Ngọc gói hồn quê vào đó, viết nên Gió Bấc. Bài thơ 
như một phép so sánh (không gian, và thời gian) để thi 
nhân bộc lộ tâm trạng của mình. Vâng! Có lẽ tâm trạng ấy, 
không phải riêng nhà thơ, mà của chung những kẻ xa quê, 
xa tổ quốc như chúng tôi: “Đi giữa Sài Gòn/ Phố nhà cao 
ngất/ Hoa nở rực vàng/ Mà không thấy Tết/ Một sáng về 
quê/ Chợt nghe gió Bấc/ Ơ hay Xuân về/ Vỡ òa ngực biếc!”



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

411

Tôi không rõ, Đỗ Hồng Ngọc viết bài thơ Quê Nhà vào 
thời gian, và hoàn cảnh nào? Song có thể nói, đây là một 
bài thơ hay viết về tình yêu quê hương mà tôi đã được đọc 
trong thời gian gần đây. Ở đó, Đỗ Hồng Ngọc đã đan tình 
yêu con người vào tình yêu quê hương với những hình ảnh, 
lời thơ rất đẹp và gợi cảm: “Núi mờ trong mây trắng/ Em 
mờ trong dáng hoa.” Do vậy, đọc Quê Nhà, ngoài nỗi nhớ, 
buồn thương, ta còn thấy tâm trạng dằn vặt của thi nhân 
chìm trong những câu hỏi (tu từ) hay tự vấn đầy tiếc nuối. 
Thành thật mà nói, tôi mới chỉ được đọc tập: Thơ Ngắn 
Đỗ Nghê do nhà thơ Luân Hoán từ Canada tặng, và một 
số bài thơ khác của Đỗ Hồng Ngọc ở đâu đó trên internet. 
Song, nếu được phép tuyển chọn (trong khuôn khổ những 
gì đã đọc), với tôi Quê Nhà là bài thơ hay, và cho tôi nhiều 
cảm xúc nhất:

“…Biển xanh lùa sóng bạc
Cát vàng hoàng hôn xưa…
Tiếc em về chốn cũ
Tình vương đến bao giờ?
Tiếc đời phơ tóc bạc
Thương mãi núi mây xa.
Nụ mai vàng trước ngõ
Góc phố bờ quạnh hiu
Con đường xưa đứng đợi
Ta làm chi đời ta?
Thương em còn thương mãi
Nắng vàng thơm quê nhà!”
Có thể nói, tình yêu là mảng quan trọng nhất trong sự 

nghiệp sáng tạo của Đỗ Hồng Ngọc. Cũng chính nó, ngay 
từ những ngày đầu đã đã đưa Đỗ Nghê (Đỗ Hồng Ngọc) 
đến với làng văn, và làm nên tên tuổi ông. Và trên sáu 
mươi năm qua, tình yêu sự giản dị thấm đẫm trang thơ Đỗ 
Hồng Ngọc, vì vậy nó đọng lại rất sâu sắc trong lòng của 
mọi tầng lớp người đọc.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

412

Hồn thơ thế sự, xã hội
Khi đọc và nghiên cứu, ta có thể thấy cái tư tưởng Đỗ 

Hồng Ngọc qua thi ca thật rõ ràng. Và cái tư tưởng ấy của 
Đỗ Hồng Ngọc khá giống với hồn vía tư tưởng văn thơ Lữ 
Quỳnh. Dù sống ở chế độ Cộng Hòa, hay Cộng Sản nhà thơ 
đều chĩa bút về phía chính quyền. Tuy nhẹ nhàng, song 
cũng không hề khoan nhượng. Có thể nói, đối lập với chính 
quyền là điều quan trọng bậc nhất đối với một người cầm 
bút. Kể cả xã hội tự do, phát triển như Âu-Mỹ cũng rất cần 
những thi sĩ, nhà văn như vậy. Bởi, nó không chỉ nhằm 
vạch ra những yếu khuyết của chính quyền, thúc đẩy xã 
hội phát triển hơn, mà còn là thước đo nhân cách của một 
thi sĩ, nhà văn.

Thật vậy, không chỉ có sự đồng cảm, hay cảm phục tinh 
thần một nữ sinh bị bắn chết, khi đang biểu tình: “Có cần 
gì một con đường mang tên em/ Một công trường hay một 
hoa viên/ Vì tên em đã lồng khung tuổi trẻ/ Vì tên em 
không còn là một tên riêng”, mà lời thơ Đỗ Hồng Ngọc còn 
thật chua xót cho thân phận tuổi trẻ, buộc phải lao vào 
cuộc chiến tàn khốc trước 1975, và chọc thẳng cái ung nhọt 
xã hội lúc đó: “ngủ đi con ngủ đi con/ ngày mai rồi khôn 
lớn/ cầm súng với cầm gươm/ ngủ đi con ngủ đi con/ ngày 
mai rồi khôn lớn/ giết bạn bè anh em/ ngủ cho ngon ngủ 
cho ngon/ ngày mai rồi khôn lớn/ bán nước mà làm quan”. 
Và đó là Lời Ru, dù mang tính thời sự, song lời thơ Đỗ 
Hồng Ngọc vẫn nhẹ nhàng, sâu sắc. Đọc nó thoạt tưởng là 
một lời ru chăng? Nhưng dường như không phải vậy. Đó là 
lời thức tỉnh cho mình, cho người của Đỗ Hồng Ngọc trước 
nỗi đau, bất hạnh của quê hương. Quả thực đã lâu lắm rồi, 
tôi mới được đọc bài thơ thế sự hay đến vậy. Bài thơ ra đời 
trước đây khoảng sáu chục năm, nhưng đọc vẫn thấy mới, 
tính thời sự vẫn còn nguyên giá trị đối với tất cả những kẻ 
cùng chế độ độc tài, độc tôn:



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

413

“ngủ cho quên ngủ cho quên
còn tương lai dĩ vãng?
- này mười ngón tay đan:
ngủ cho ngoan ngủ cho ngoan
còn quê hương xứ sở?
- này nụ hôn rất tròn
ngủ đi cưng ngủ đi cưng
kề tai đây anh bảo
“coi như mình chẳng có quê hương”
Đọc bài thơ Rùng Mình của Đỗ Hồng Ngọc làm tôi 

liên tưởng đến: Trò Chuyện Với Thiên Thần của nhà văn 
Trương Văn Dân. Một cuốn tiểu thuyết đi sâu vào sự tàn 
phá thiên nhiên, môi trường cùng những lời dự báo và 
cảnh cáo, mà tôi mới được đọc trong thời gian gần đây.

Có lẽ, rùng mình trước những cơn sóng thần, động đất 
(JPN), hay những trận lũ quét kinh hoàng ở miền Trung 
Cao Nguyên và miền núi phía Bắc Việt Nam, buộc Đỗ Hồng 
Ngọc phải viết Rùng Mình (vào năm 2011). Ở đó, nhà thơ 
đã chỉ ra, sự phá vỡ mối quan hệ thiên nhiên và con người 
để nói lên nỗi đớn đau tuyệt vọng. Một loạt những câu hỏi, 
không lời giải đáp, nhưng người đọc vẫn thấy được hình 
ảnh, những Boxit Tây Nguyên, những sân golf, thủy điện, 
những công trường khai thác, tàn phá rừng vô tội vạ của 
những kẻ trọc phú có sự bảo kê hợp pháp. Đọc Rùng Mình 
của Đỗ Hồng Ngọc làm tôi nhớ đến câu nói thật xót xa của 
một gã người Đức trước đây thường xuyên sang Việt Nam: 
Người Việt đã phá tan Đalat, beton hóa Phú Quốc, Sapa, 
rồi đang ao hóa Hạ Long…

Vâng, đó thực sự là nỗi đau, và đáng tủi hổ. Và rất tiếc 
tôi không đủ khả năng dịch Rùng Mình thành một bài thơ 
tiếng Đức. Song nhất định tôi sẽ dịch nghĩa cho gã bạn 
người Đức này: 

“Những ngọn núi cứ triền miên đổ sập?
Vì sao những dòng sông nghẽn tắt?



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

414

Vì sao những mũi đao 
cứ ngày đêm xoáy sâu vào lòng đất?
Vì sao chim rừng cá biển không chốn nương thân
Vì sao cổ thụ mầm xanh bị tận diệt…
Ta nương tựa vào nhau.
Nay có vẻ đã không còn cần nhau nữa!
Đất rùng mình phận đất…
Người rùng mình phận người…”

Dù thế sự, nhưng ngòi bút, lời thơ Đỗ Hồng Ngọc không 
hề lên gân, đao to búa lớn. Đọc nó đôi khi tưởng chừng là 
những lời thơ tự sự, trữ tình, nhưng rất nóng bỏng, rát và 
đau. Đó cũng là tài năng, chí khí của thi sĩ Đỗ Hồng Ngọc. 
Và chính nó, buộc tôi phải cầm bút viết về ông.

Thi ca - con đường đến với Phật Pháp

Dường như, từ nỗi đau cơ thể đến nỗi đau tâm lý đã 
đưa Đỗ Hồng Ngọc đến với Thiền, khoa học Phật giáo. Và 
ở đó đã mở cho Đỗ Hồng Ngọc một lối thoát. Từ bế tắc đến 
nhận thức mới, quả thực là chông gai, với Đỗ Hồng Ngọc 
thi ca mới là con đường dẫn ông qua lối thoát đó: “Trước 
mộ con còn ướt/ Ba nói với bạn ba rằng/ Từ nay hãy yêu 
con mình cách khác/ Đừng như ba/ Giấu kín trong lòng/ 
Bởi tình yêu/ Có bao giờ cho đủ/ Có đâu sợ dư thừa/ Như ba 
đã sai lầm bao nhiêu.” (Tình Yêu). Và từ đó, Đỗ Hồng Ngọc 
không chỉ đi sâu nghiền ngẫm Tâm Kinh để chữa bệnh cho 
mình, cho người, mà như còn trộn triết lý nhân sinh vào 
với thi ca, hòng vá lại những linh hồn rách nát. Và Thở, 
một bài thơ lục bát điển hình như vậy của Đỗ Hồng Ngọc. 
Từ triết lý giản đơn, với những điều bình dị, Đỗ Hồng Ngọc 
cho người đọc cảm được một khung trời tự nhiên rộng mở 
rất lạ, song rất gần gũi:

“Lắng nghe hơi thở của mình
Mới hay hơi thở đã nghìn năm xưa



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

415

Một hôm hơi thở tình cờ
Dính vào hạt bụi thành ra của mình
Của mình chẳng phải của mình
Thì ra hơi thở của nghìn năm sau...!”
Có thể nói, Đỗ Hồng Ngọc có sự quan sát tỉ mỉ, và giàu 

trí tưởng tượng. Bởi vậy, một hiện tượng của thiên nhiên 
bất chợt bắt gặp ở đâu đó, cũng cho ông liên tưởng đến quy 
luật của tự nhiên, con người và cuộc sống rất độc đáo: “Còn 
cây trơ lại với cành/ Với linh hồn lá ngập ngừng trút qua” 
(Đông Boston). Và trái tim nhạy cảm của thi nhân cho ta 
thấy, cái quy luật đối nghịch trong mối quan hệ hoặc tương 
quan đến tâm trạng của con người:

“Khi nhìn nhau xa lạ
Là rất đỗi thân quen
Khi nói năng vô nghĩa
Là thác reo trong hồn.” 
(Không Tên)
Và sự tĩnh lặng của Hội An đã cho Đỗ Hồng Ngọc cảm 

xúc để viết: Hội An Sớm, một bài thơ ngũ ngôn tứ tuyệt 
mang mang hồn vía cổ thi. Ở đó, nhà thơ mượn động (tiếng 
chổi, gà gáy) để tả cái tĩnh, cái u tịch của Hội An. Thủ 
pháp nghệ thuật này ta bắt gặp khi tả tĩnh ở Thu Điếu của 
Nguyễn Khuyến: “Cá đâu đớp động dưới chân bèo.” Hoặc 
ta bắt gặp trong thơ về Lai Châu của Trần Mạnh Hảo, hay 
Hộ Chiếu Buồn của Thế Dũng… Có thể nói, Hội An Sớm 
là tuyệt bút của Đỗ Hồng Ngọc. Đọc nó, tưởng chừng như 
ta đang đứng trước bức tranh nổi, có tĩnh trong động vậy:

“Hội An còn ngái ngủ
Mái chùa ôm vầng trăng
Giật mình nghe tiếng chổi
Gà gáy vàng trong sương.”
Lòng nhân bản, là một trong những đặc điểm làm nên 

thi ca Đỗ Hồng Ngọc. Là một bác sĩ, Đỗ Hồng Ngọc không 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

416

chỉ cứu người, mà luôn có cái nhìn cảm thông. Trong Một 
Nhà Dưỡng Lão, một bài thơ buồn về mỗi mảnh đời gắn với 
từng câu chuyện, song cùng chung số phận ở nơi đây, được 
Đỗ Hồng Ngọc viết vào năm 1993. Đọc nó, tưởng như nhà 
thơ chỉ có tả (ghi nhận) chứ không hề có tình (cảm nhận) 
ở đó. Nhưng dừng lại vài giây, ta chợt nhận ra: Nếu chỉ 
thấy tả: Trong Một Nhà Dưỡng Lão, thì quả thực ta mới 
chỉ thấy được cái vỏ. Cái (tình) sự cảm thông, với tấm lòng 
nhân bản mới là cái lõi của hồn thơ Đỗ Hồng Ngọc gửi đến 
người đọc. Và cái lõi ấy dường như được toát ra từ nhịp 
điệu, tính nhạc trong từng câu thơ, mà ta chỉ có thể cảm, 
chứ không thể viết ra được:

“Họ ngồi đó/ Bên nhau/ Đàn ông/ Đàn bà/…Có người/ 
Trên chiếc xe lăn/ Chạy vòng vòng/Có người/ Trên 
chiếc xe lăn/ Bất động/…Họ ngồi đó/ Không nói năng/ 
Không nghe ngóng/ Gục đầu/ Ngửa cổ/ Móm sọm/ 
Nhăn nheo/ Ngoài kia/ Tuyết bay/ Trắng xóa/ Ngoài 
kia/ Dòng sông/ Mênh mông Mênh mông…”

Có thể nói, cuộc sống và sự nghiệp sáng tạo của Đỗ 
Hồng Ngọc rất sinh động, và phong phú. Do vậy, viết về 
ông, quả thực sự khó khăn, cần phải có tài liệu (tác phẩm) 
và thời gian đọc và nghiên cứu. Tôi thuộc thế hệ em út, 
con cháu có khoảng cách rất xa, và chưa một lần được gặp 
gỡ Đỗ Hồng Ngọc. Và bài viết gồm ba phần về chân dung, 
đặc điểm thi ca này, như một sự giãi bày, hay cảm xúc tự 
nhiên, bất chợt của tôi về Đỗ Hồng Ngọc mà thôi. Cho nên, 
có thể chưa hẳn đã đúng. Tuy nhiên, với tôi nó như một 
tiếng nói nhỏ, góp phần làm sáng tỏ thêm chân dung nhà 
thơ, bác sĩ Đỗ Hồng Ngọc vậy. 

Leipzig ngày 14-3-2023
Đỗ Trường



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

417

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Đỗ Trường

- Người Nam Định-sinh năm 1960.

- Định cư tại CHLB Đức từ năm 1987.

- Hiện làm việc và viết văn tại Leipzig



418

Phụ bản 16: Hai Chú Tiểu - Tranh ViVi



419

Lâm Minh Anh

CHỮ KIM LẤP LÁNH

V ừa bước chân vào nhà ông Lý, ông Tư đã hớn 
hở nói:

- Bác biết tin gì chưa? Cuối cùng thì nước Việt Nam 
mình cũng hoàn thành một phần của bộ Đại Tạng Kinh 
bằng tiếng Việt. Đây có thể nói là một thành tựu không 
thể nghĩ bàn do tâm huyết của biết bao chư tăng ni, cư 
sĩ thạc đức. À, mà cuối tuần này bác có thể đi với tôi đến 
chùa Kim Quang Minh tham dự buổi an vị Đại Tạng Kinh 
được không? Hoà Thượng trụ trì mới vừa thỉnh về. Còn 
nữa, tôi nghe nói Hòa Thượng đem mạ vàng bìa kinh để 
giữ gìn được lâu dài cho thế hệ sau.

Ông Lý mỉm cười hoan hỉ: 
- Bác thấy không? Hễ cái gì được trân quý thì ít nhiều 

có liên quan đến vàng.
Ông Tư hào hứng tiếp lời:
- Đúng đấy! Vậy nhân dịp này tôi với bác tản mạn về 

chữ KIM, vốn dĩ xưa nay làm say đắm bao người. 
Ông Lý nói:
- Trước khi chiết tự chữ Kim 金 tức Vàng, để làm sáng 

tỏ nghĩa gốc của nó. Xin thuật đôi mẩu chuyện truyền 
thuyết về vàng, rất đáng cho chúng ta suy ngẫm.

Sách xưa Liệt tử, trong Thiên Phù, viết: Có một người 
ăn mặc chỉnh tề bước vào tiệm kim hoàn, ngỏ ý muốn mua 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

420

vàng. Khi người ấy nhận vàng, liền lập tức bỏ đi trước bao 
cái nhìn sững sờ của người xung quanh, bị chặn bắt và tra 
vấn: “Sao anh lại có hành động liều lĩnh, dại dột thế?” Anh 
ta đáp: “Lúc tôi cầm lấy vàng, trong mắt chỉ thấy có vàng, 
chứ nào thấy thứ gì khác đâu.”

Đây là câu chuyện ý vị có tính triết học: Một người khi 
mê đắm một mục tiêu nào đó, sẵn sàng quên hẳn tất cả 
mọi sự vật, hoàn cảnh chung quanh, kể cả chính bản thân 
mình. Chẳng hạn như người đàn ông này, chỉ biết vàng là 
duy nhất.

Chuyện ưa chuộng say mê vàng, từ lâu đã trở thành 
văn hóa truyền thống của tộc Hoa Hạ và có lẽ nhiều dân 
tộc khác cũng vậy. Vàng là biểu tượng của sự giàu có, đến 
nỗi nhiều bậc vua chúa, quý tộc còn cho sơn son thếp vàng 
để trang hoàng cung thất hoặc tượng thờ tại các đền đài, 
chùa tháp. Trong dân gian, nhiều người thích viết kết hợp 
bằng ba chữ Kim 金 chồng lên nhau thành chữ Tân (Hâm) 
鑫 (nghĩa là hưng vượng, chiêu tài rước lộc) để dán hay 
treo trên tường, mong ước vàng được tích tụ như thành 
ngữ “kim ngọc mãn đường - 金玉滿堂”. 

Điều trên, khiến chúng ta nhớ lại những chuyện xa xưa 
khi con người mới bắt đầu nhận biết giá trị của vàng, có 
lắm điều thuật lại rất kỳ lạ! Sách Hoài Nam Tử, Lưu An 
viết: “Chính từ trong khí đất trải qua trên 100 năm sinh ra 
hoàng kim (vàng ròng), hoàng kim lại trải qua trên 1000 
năm sinh ra hoàng long (rồng vàng), hoàng long tích tụ ẩn 
tàng để trở thành hoàng tuyền (suối vàng).” 

Qua đoạn thuật ngắn trên, cho thấy: Thoạt đầu, vàng 
vốn phát xuất từ vật chất nằm trong lòng đất với thể khí 
hóa thành thể lỏng, đến thể đặc cấu tạo mà thành hình - 
three physical states of matter. Như thế, xuất xứ của vàng 
mang hơi hướng có vẻ hoang đường nhưng khi đối chiếu 
với những sách khác ghi lại thì còn hoang đường hơn nữa.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

421

Theo Trúc Thư Kỷ Niên, viết: Thời cổ đại, nhiều nơi khi 
trời mưa xuống, chẳng là nước mà là vàng gọi là Thiên Vũ 
Kim. Sách Sử Ký Tư Mã Thiên, ghi lại rằng: Thời Chiến 
Quốc triều đại Tần Hiến Công, có xuất hiện Thiên Vũ 
Kim. Còn sách Thuật Dị Ký cũng ghi lại: Đời Hán có người 
tên là Ông Trọng Nho, được trời mưa vàng đến 10 hộc, gọi 
là Thiên Vũ Kim Thập Hộc. Qua đó mới thấy chuyện con 
người ước vọng, hoang tưởng… về trời mưa vàng đã đi vào 
sử sách. Đó cũng là cách nhìn của nhiều người từng cho là 
vàng có giá trị nhất định. Nhưng đối với một số người khác 
lại có cái nhìn trái ngược. Như Trang Tử trong Nam Hoa 
Kinh, thiên Thiên Địa, viết: 

“Vàng ở trong núi, trân châu nằm dưới vực, người 
không ham của cải, chẳng màng phú quý, thọ không 
mừng, chết yểu cũng chẳng buồn, hiển đạt không cho là 
vinh, nghèo hèn chẳng nghĩ là nhục, dù làm chủ của cải 
trên đời, cũng không nhận là của riêng mình, dù làm 
vua khắp thiên hạ cũng chẳng cho là hiển hách. Hiển 
thì sáng. Vạn vật chỉ là một, sống với chết như nhau.” 

Đây là quan điểm cốt lõi của triết học tự nhiên, diễn đạt 
tản mạn trong tinh thần triết lý tri túc, an lạc, nhàn hạ. 
Trong nhân gian được xem là triết học biện sự nhất thiết 
bình đẳng ở “cái một”. Trong Phật học với triết lý cứu cánh, 
nói điều gì? Cho rằng, đời người từ lúc được sinh ra, không 
thể tách rời thời gian với không gian, chính là vũ trụ nhân 
sinh quan của xưa nay. Vậy nên, cổ kim thánh hiền, anh 
hùng hào kiệt, khắp thiên hạ có bao người? Người vẫn là 
người. Vàng thì vĩnh viễn không đổi màu. Nếu có thì sao? 
Không có thì sao? Nói khác đi, một người dù cho đạt tới 
cảnh giới như Trang Tử nói trên thì sau cùng, cũng trở về 
với cát bụi, còn vàng cũng tự nhiên trở về lòng đất, hoặc ẩn 
tàng trong núi, như Trang tử viết: “Tàng kim ư sơn.”

Ông Tư nhận thấy ông Lý đi hơi xa vấn đề, liền nhắc 
khéo trở lại phân tích chữ Kim. Ông Lý biểu đồng tình:



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

422

- Theo Giáp Cốt Văn: Thoạt đầu chữ Nhị 二, là nghĩa 
gốc của chữ Kim, bởi vật khai thác ít nhất từ 2 lớp đất trở 
lên, có hình dạng những viên tròn… (được biểu thị bằng 
chữ Nhị). Sau ghép chữ Nhân 人 ở trên, như hình ngọn 
núi, tượng trưng sự che đậy, và chữ Thổ 土 nằm dưới, hàm 
nghĩa vật thể được vùi chôn trong lòng đất của ngọn núi là 
nguyên vật liệu làm nên Phủ 斧 (cái búa làm bằng vàng) 
của xưa kia.

- Theo Kim Văn: Khởi từ nhà Châu, khi triện văn thành 
hình, rồi chuyển sang lối viết chữ Khải, có dạng chữ Kim 
金 được dùng cho tới ngày nay.

Ông Tư bỗng góp lời:
- Theo tôi biết, cách đây trên năm ngàn năm, vàng đã 

sớm được phát hiện ở khu vực Trung Đông, riêng người 
Ai Cập, hơn 2.600 năm trước, với văn tự tượng hình, chữ 
Kim được miêu tả rõ ràng, tục gọi là “kim tử”. Theo từ 
ngữ Nhật Nhĩ Man Gulpạ, chỉ cho vàng sáng láng, óng 
ánh với sắc vàng, dù dùng nhiệt đốt đến đâu cũng không 
làm phai màu, và người thời bấy giờ đã biết sử dụng nó để 
làm đồ trang sức cho con người. Theo từ ngữ Nho, Kim chỉ 
cho vàng ròng, được người Hoa Hạ tán xưng “kim thuộc 
chi vương” (vàng là vua các kim loại). Theo sách Thượng 
Thư, thiên Vũ Cống, cũng như sách Sử Ký Tư Mã Thiên, 
thiên Bình Chuẩn Thư, đều viết: Kim tam phẩm… hoàng 
kim dã (Trong 3 thứ kim loại: Vàng, bạc, đồng, vàng được 
đánh giá cao nhất). Trong sách xưa, Quản tử viết: Thang 
dĩ Trang sơn chi kim, Vũ dĩ Lịch sơn chi kim, chú tệ … (Xưa 
kia vua Thang dùng vàng ở núi Trang, vua Vũ dùng vàng 
ở núi Lịch để đúc tiền vàng). Sau đến đời Chiến quốc, dân 
chúng đã biết dùng nó như một loại tiền tệ để giao dịch 
trao đổi hàng hóa, nhu yếu phẩm trong sinh hoạt xã hội.

Nói đến đây, ông Lý ngừng lời, đỡ lấy tách trà mà ông 
Tư mời để thấm giọng.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

423

- Bác Lý ơi! Theo những mẩu chuyện mà bác kể trên, 
tôi nêu ra hai trích dẫn: 

- Thứ nhất, câu chuyện vàng ẩn tàng trong núi theo 
lời Trang tử, tôi chợt nhớ đến văn hóa “luyện kim đan”, 
tức dùng các kim loại khác nhau kể cả vàng, thủy ngân để 
làm thuốc của Đạo gia được ghi lại thành sách qua phương 
pháp: 1. Luyện tinh hóa khí. 2. Luyện khí hóa thần. 3. 
Luyện thần hóa hư. 4. Luyện hư hợp đạo. Có người tóm 
tắt giải thích: Với tinh, khí, thần ở con người mà năng tu 
luyện, một khi đạt tới cảnh giới thoát tục vào cõi hư không 
là hội nhập vào Đạo. Thực ra, nếu nói khác, thuật luyện 
kim trên, xưa kia là một truyền thống triết học (manh nha 
khoa học) được thực hành từ lâu khắp Âu, Á... Mục đích 
dùng kim thuật làm sạch vật thể, tăng trưởng pha chế, 
hoàn thành một số đối tượng vật thể... Chẳng hạn, chuyển 
đổi các kim loại cơ bản như chì trở thành kim loại quý như 
vàng, hoặc tạo ra thuốc để chữa một số bệnh. Nhưng trong 
khi ở châu Âu, người Hy Lạp cố biến kim loại thành vàng, 
thì người Trung Hoa gắng luyện kim loại thành thuốc 
trường sinh bất lão. Do đó, thuật luyện kim đối với người 
Trung Hoa mà nói, thường được hiểu là luyện kim đan. 

- Thứ hai, câu chuyện có người coi vàng là trên hết theo 
sách Liệt tử và thậm chí có người ước mơ trời mưa vàng 
theo sách Thuật Dị Ký. Nhưng cũng có người lại chẳng 
để “vàng” vào trong mắt, chẳng hạn như Tề Cao Đế (Tiêu 
Đạo Thành), thời Nam Bắc triều vốn chẳng xem “kim bích 
huy hoàng”, “kim ốc tàng kiều” là gì cả. Ông có lời nói hào 
sảng: “Để ta trị quốc trong 10 năm, vàng và đất sẽ đồng 
giá như nhau.” Tiếc thay! Ông trị vì chỉ có 4 năm thì qua 
đời. Xin đưa ra một người nữa, cũng xem vàng chẳng đáng 
giá gì cả. Đó là chuyện xảy ra vào đầu nhà Tùy, có Tiêu 
Ứng, từng hùng hồn tuyên bố: “Vàng quả thật là vô dụng!” 
Ấy là vào năm đó, mùa hè gặp nạn hạn hán. Mùa đông gặp 
bão lụt, sản vật thất thu khiến mọi nhu yếu phẩm, lương 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

424

thực khan hiếm, nhiều nhà có vàng đem ra trao đổi nhưng 
chẳng ai khứng chịu giao gạo củi chăn mền ra. Trước tình 
cảnh dở khóc dở cười như thế, ông buông lời than: “Vàng, 
khi đói khát không thể ăn uống, lúc nóng lạnh không thể 
che thân. Trước đây, vàng được tồn trữ trong nhà xem như 
bảo bối, nhưng trong hoàn cảnh này, chẳng những người 
sở hữu vàng bất hạnh mà chính vàng cũng là vật bất hạnh, 
bởi nó chẳng còn giá trị gì nữa.”

Nghe đến đây, Ông Lý buông tiếng thở dài:
- Thôi, hãy đổi không khí, nêu ra chữ Kim qua những 

thành ngữ, điển tích, truyện… trong thi văn học để thấy 
cái hay của người xưa khi lồng nghĩa trong đó. Khởi từ 
đời Tống, các nhà thiện nhân giáo dục quan niệm đơn 
giản rằng: Tất cả sự vật xuất hiện trong vũ trụ, nhân sinh 
mang tính cách trừu tượng, đều hàm nghĩa triết lý, đạo lý 
thâm diệu, con người có thể theo đó, cảm ứng, nhận biết, 
quan sát, suy tư, học hỏi mà thấu đạt nguyên lý, chân lý 
viết nên thành sách để giáo huấn con người từ thuở bắt 
đầu chớm có trí khôn.

Trong Tam Tự Kinh (sách nhập môn bậc tiểu học) đề 
cập chữ Kim như sau: 

- Nhân di tử; kim mãn doanh; ngã giáo tử; duy nhất 
kinh… Những câu này, vốn trích từ lời nói của Thừa tướng 
Vi Hiền, đời Hán trước đó: “Di tử hoàng kim mãn doanh, 
bất như giáo tử nhất kinh. - 遺子黃金滿籝，不如教子一
經。” (Để lại cho con một rương vàng, không bằng dạy cho 
con chỉ một bộ sách quý). 

- Viết thủy hỏa; mộc kim thổ; thử ngũ hành. Những câu 
này xuất phát từ triết học âm dương ngũ hành của triết 
gia Trâu Diễn đời Chiến quốc, chỉ rằng: Vật chất được cấu 
thành bởi năm đặc tính căn bản kim, mộc, thủy, hỏa, thổ. 
Do đó, theo nguyên lý biến hóa số học quy nạp, phát hiện 
chúng có sự tương sinh tương khắc lẫn nhau. Như thủy 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

425

sinh mộc, mộc sinh hỏa, hỏa sinh thổ, thổ sinh kim, kim 
sinh thủy là luật tương sinh. Kim khắc mộc, mộc khắc thổ, 
thổ khắc thủy, thủy khắc hỏa, hỏa khắc kim là luật tương 
khắc.

- Trong Tăng Quảng Tích Thời Hiền Văn, viết: Nhất tự 
trị thiên kim; thiên kim bất di (một chữ đáng ngàn vàng; 
ngàn vàng không thay đổi).

- Trong Thiên Kim Phổ, viết: Nhất tự trị thiên kim, 
thiên kim nan mãi thánh hiền tâm. (Một chữ đáng ngàn 
vàng, ngàn vàng khó mua được tâm của thánh hiền). Hoặc 
như, “độc thư tu dụng ý, nhất tự trị thiên kim” (đọc sách 
mà chịu khó nghiền ngẫm mới nhận ra một chữ đáng ngàn 
vàng). 

- Trong Thiết Y, tác giả là Thôi Nhân vào đời Hán, lấy 
điển tích Châu U Vương sủng ái Bao Tự vì nụ cười, viết: 
Hồi cố bách vạn, nhất tiếu thiên kim. (Ngoảnh đầu tia mắt 
đáng trăm vạn; một nụ cười mỉm đáng ngàn vàng). Hồng 
Sơn Liệp Hộ, tác giả Truyện Kiều cũng theo đó, viết: “Đã 
nên quốc sắc thiên hương, Một cười này hẳn ngàn vàng 
chẳng ngoa.”

- Trong Xuân Dạ (Đêm Xuân), Tô Đông Pha, thời Bắc 
Tống, viết: Xuân tiêu nhất khắc trị thiên kim/ Hoa hữu 
thanh hương nguyệt hữu âm. (Đêm xuân một khắc đáng 
ngàn vàng; Hoa tỏa ngát hương trăng sáng ngời), cho thấy 
được làm người là khó, nhận biết sự vật, thời gian hiện hữu 
cũng không dễ, nên trân quý. Do vậy, Vương Trinh Bạch, 
đời Đường có lời nhắc nhở người đọc sách: Độc thư bất giác 
xuân dĩ thâm; Nhất thốn quang âm, nhất thốn kim. (Mải 
mê đọc sách quên xuân đến, một tấc thời gian, một tấc 
vàng). Tương tự theo nghĩa trên, để tô đậm cho sự so sánh 
giá trị giữa vàng và thời gian, tục ngữ có câu: “Nhất thốn 
quang âm nhất thốn kim; thốn kim nan mãi thốn quang 
âm.” (Một tấc thời gian một tấc vàng; Tấc vàng khó mua 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

426

tấc thời gian). Thực ra, từ ngữ “thiên kim” vốn bắt nguồn 
từ thời cổ đại, dùng để tính trọng lượng kim loại. Sau xuất 
hiện lần đầu trong sách Nam Sử để chỉ trang nam tử, anh 
tài xuất chúng. Sang đời Nguyên để chỉ dung nhan thiếu 
nữ. Đến đời Minh và về sau, thêm hai từ “tiểu thư” trở nên 
thành ngữ “thiên kim tiểu thư”, từ đây, dùng để chỉ riêng 
các thiếu nữ xuất thân trong những gia đình quyền quý 
cao sang. Diễn đạt theo ý này, còn một thành ngữ khác 
nữa: “Kim chi ngọc diệp” (cành vàng lá ngọc). Ban đầu, 
nó vốn để hình dung nét đẹp của hoa cỏ lá cành, sau thêm 
nghĩa chỉ con gái nhà giàu sang.

Về xuất xứ “nhất tự thiên kim”, 壹字千金. Tư Mã Thiên 
trong Sử Ký, Lã Bất Vi liệt truyện, viết: Lã Bất Vi cho 
trưng bày bộ sách Lã Thị Xuân Thu ở cửa thành Hàm 
Dương để thiên hạ tự do đến xem, dụ rằng: Hễ ai thêm 
bớt được một chữ, sẽ được thưởng ngàn nén vàng. Từ đó có 
thành ngữ “nhất tự thiên kim.”

- Từ ngữ “Kim diệu nhật” 金曜日 vốn phát xuất từ tiếng 
Nhật, tiếng Hàn, gọi là ngày Kim Diệu, hoặc ngày Sao 
Kim, chỉ cho ngày thứ sáu trong tuần. Cũng là ngày lễ 
thánh của đạo Hồi, cũng là ngày Chúa Jesus bị đóng đinh 
trên Thánh giá.

- Trong thơ “Cửu Nhật Ngộ Vũ” (Tiết Trùng Cửu gặp 
mưa), của Tiết Đào. 

-  Kỳ 1: 
Thùy liên bất đắc đăng sơn khứ,
Khả tích hàn phương sắc tự kim.
Tạm dịch: 
Thương ai không thể lên non,
Để xem hoa cúc lạnh còn tỏa hương.
-  Kỳ 2: 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

427

Thù du thu tiết giai kỳ trở,
Kim cúc hàn hoa mãn viện hương.
Tạm dịch:
Trùng Dương lỡ hẹn thù du,1
Cúc vàng lạnh nở hương thu khắp vườn.
Nói tới đây, ông Lý rời bàn ngồi, pha một bình trà hoa 

cúc vui vẻ mời bạn. Hương trà tỏa bay ngào ngạt làm ông 
Tư phấn chấn, góp thêm ý của mình:

- Nãy giờ nghe bác nói, tôi cũng xin bày tỏ một chút từ 
ngữ về chữ Kim.

-  Kim Lan 金蘭 trở nên thành ngữ “Kim lan chi giao”, 
chỉ tình bạn khắn khít có nhau, vốn xuất xứ từ Chu Dịch, 
Hệ Từ, thượng, viết: Đồng tâm chi ngôn kỳ khứu như lan. 
(lời nói của những người đồng lòng tỏa hương như hoa lan).

-  Kim Phong 金風 (gió vàng) xuất xứ từ thuyết âm 
dương ngũ hành, bởi kim thuộc hướng Tây, gió mùa thu 
thổi tới. Trong Cung Oán Ngâm Khúc, Nguyễn Gia Thiều 
chuyển ngữ “kim phong” để mở đầu bằng hai câu:

Trải vách quế “gió vàng” hiu hắt,
Mảnh vũ y lạnh ngắt như đồng.
-  Kim khẩu 金口 chẳng phải miệng bằng vàng mà chỉ 

cho miệng của những bậc vua chúa ngày xưa và lời nói ra 
của Đức Phật. 

Nói rộng ra, Kim không những có nghĩa giàu có, đẹp 
đẽ mà còn chỉ cho quyền quý nữa. Chẳng hạn, khi xưa các 
sĩ tử tham dự ứng thí, nếu trúng tuyển có thành ngữ biểu 
đạt “Kim bảng quải danh thời” (Bảng vàng thấy đề tên), 
đó là vinh hạnh lớn nhất cho những người đi học được đời 
tán thưởng và ngưỡng mộ. Nhắc đến chuyện này, khi Kim 
Trọng thi đỗ, tuy rất vui nhưng lại chạnh lòng nhớ đến 

1  Thù du là tên một cây thuốc.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

428

Thúy Kiều: “Ấy ai dặn ngọc thề vàng/ Bây giờ Kim mã 
Ngọc đường với ai?” Đời Hán, Kim mã là cửa Kim mã viện, 
nơi các học sĩ (chỉ người đã đỗ đạt rồi) đợi chiếu vua ban 
xuống bổ nhiệm nhậm chức. Ngọc đường là nơi nghị sự của 
các học sĩ viện Hàn Lâm. Thực sự, tên gọi Kim Trọng 金
重 là cách chơi chữ tài tình. Theo chiết tự, chữ Kim đã giải 
thích. Chữ Trọng 重 hàm nghĩa ưa chuộng, coi trọng, nặng 
lòng…, còn theo Truyện Kiều, Trọng có biểu tự từ hai chữ 
“thiên lý”千里 chồng lên nhau mà thành, là người đính ước 
với Thúy Kiều, và khi ghép với nhau giữa Kim 金 và Trọng 
重 trở thành chữ Chung 鍾, mang nhiều nghĩa:

1. Là chén đựng rượu. Trong đời Đường, tục gọi cha vợ.
2. Tích tụ, sum họp, chỉ thời gian, trùng phùng (gặp 

mặt lại sau nhiều năm xa cách).
3. Cái chuông, trong chùa cứ sớm tối thì thỉnh chuông 

tức là “đả Chung.” Chung theo nghĩa thời nay gọi là 
cái đồng hồ.

Khi lồng nghĩa chữ Chung trong Đoạn Trường Tân 
Thanh, hàm nghĩa “chung ái” 鍾愛 (dốc lòng yêu nhau), “ 
chung tình” 鍾情 (một lòng thủy chung). Cho nên, từ những 
câu hứa hẹn giữa hai người qua câu: “Được lời như cởi tấm 
lòng/ Giở kim thoa với khăn hồng trao tay” mà Kim Trọng 
không nguôi tơ tưởng, chờ đợi cuộc trùng phùng với Thúy 
Kiều sau 15 năm trường xa cách.

Ông Lý bỗng lên tiếng: 
- Nghe bác nhắc đến Kim Trọng, tôi chợt nhớ một nhân 

vật khác, đó là hồn ma bóng quế Đạm Tiên báo mộng cho 
Thúy Kiều, cụ Thanh Hiên đã diễn tả:

Sương in mặt tuyết pha thân,
Sen vàng lãng đãng như gần như xa …
Từ ngữ “Sen vàng” ở đây, cụ Nguyễn đã khéo chuyển từ 

thành ngữ: “Tam thốn kim liên tứ thốn yêu” (Ba tấc gót sen, 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

429

bốn tấc eo) vốn chỉ eo thon xinh xắn, gót chân nhỏ nhắn dễ 
thương của các mỹ nữ thanh tú. Nó đã trở thành tiêu chuẩn 
đánh giá cái đẹp của người phụ nữ ngày xưa. Riêng xuất xứ 
Sen vàng được nhắc và ghi lại vào thời Nam Đường, Lý Hậu 
Chủ (Lý Dục), có một cung phi, tên Yểu Nương, dáng người 
thanh nhã, ca hay múa giỏi. Vua rất yêu nên đặt những đài 
sen vàng chỉ dành riêng nàng biểu diễn. 

Đến đây, ông Tư vốn là người hâm mộ thơ Đường, bèn 
nêu ra đôi bài thơ có chữ Kim của các thi nhân nổi tiếng 
như:

-  Lý Bạch với “Hành Lộ Nan”: Kim tôn thanh tửu đấu 
thập thiên 金樽清酒鬥十千 (Bình vàng rượu quý 
mười ngàn đấu).

-  Đỗ Phủ với “Xuân Vọng”: Gia thư để vạn kim 家書抵
萬金 (Thư nhà lúc này đáng vạn nén vàng).

-  Bạch Cư Dị với “Trường Hận Ca”: Kim ốc trang thành 
kiều thị dạ 金屋狀成嬌侍夜 (Lập nhà vàng để thưởng 
ngoạn đêm thanh).

Nói đến đây, ông Tư nhận thấy nói về chữ Kim trong 
văn chương thế là tạm đủ, liền nhờ ông Lý nói thêm trong 
văn hóa tôn giáo. Ông Lý cười vui vẻ nói:

- Trước khi đề cập đề mục này, tôi xin nhắc về tín 
ngưỡng thần linh trong thần thoại Hy Lạp kể về sự tích 
“Bộ Lông Cừu Vàng.” Đây là một báu vật, nếu ai sở hữu 
nó sẽ bảo đảm cho gia đình, xứ sở của mình thoát khỏi 
mọi tai họa. Vì thế, nên đã xảy ra nhiều thảm kịch bởi 
ai cũng muốn có nó. Nhân đây, tôi cũng muốn chia sẻ với 
bác về câu chuyện “Sư Tử Vàng” (Kim Sư Chương) 金獅章 
do thầy Pháp Tạng dùng tỷ dụ này để triển khai giáo lý 
Kinh Hoa Nghiêm, nhằm giảng luận cho nữ vương Võ Tắc 
Thiên khi được bà thỉnh vào cung để tham vấn Phật Pháp. 
Mục đích là xiển dương diệu lý “Duyên khởi”, biểu thị ẩn 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

430

dụ giữa vàng trong sư tử, tức giữa Lý (bản thể, tự thể) 
và Sự (tướng và dụng). Để mở đầu làm sáng tỏ lý Duyên 
khởi: Vàng không có tự tánh (bản thể) nhờ điều kiện khéo 
của thợ mà thành ra tướng sư tử (tướng này tùy duyên 
mà hiện). Sự khởi sinh ấy có được là do nhân duyên nên 
gọi là Duyên khởi. Nói khác đi, tướng của sư tử vàng là 
hư vọng, chỉ có vàng là thật nên gọi là sắc không. Nhưng 
không lại không có tự tánh, nhờ sắc mà thấy được, nên sắc 
tức thị không. Một khi nhận ra được cả hai tướng của sắc 
lẫn vàng không còn nữa thì phiền não chấm dứt sinh khởi, 
liền lìa xa gốc khổ đau.

Thực ra, trong Phật học, luận về Duyên khởi theo Đại 
Thừa, có hai trường phái lý giải. Một là Duy Thức (diệu 
Hữu). Một nữa là Trung Quán (diệu Không). Theo giảng 
luận của pháp sư Nghĩa Tịnh (635–731), đời Đường, trong 
quyển Nam Hải Quy Nội Pháp Truyện, viết như sau: 
1. Duy thức học, bắt nguồn từ Du-già do Bồ Tát Di Lặc 

phát khởi (Bồ Tát Vô Trước ghi chép, Bồ Tát Thế Thân 
mở rộng). Du-già là chuyển ngữ từ Yoga của Phạn âm, 
có nghĩa “Tương ứng” của lý trí (Lý là thể, Trí là dụng), 
còn gọi là thân tâm, tâm cảnh bao gồm thiền, quán, 
nguồn gốc từ phương pháp luyện thân tu tâm của Ấn 
Độ. Theo Du-già, thế giới bên ngoài (tục đế) là không, 
còn thế giới bên trong (chân đế) là có, các việc đó do 
“Thức” hiện thành. Bởi nên Bồ Tát Thế Thân từng viết: 
Chư thức sở duyên, Duy thức sở hiện, nhất thiết duy 
hữu thức.

2. Trung quán (Trung luận hay Trung đạo), còn gọi là triết 
học Tánh Không, do Bồ Tát Long Thọ khai sáng. Trong 
Trung Luận, nơi phẩm Tứ Đế, Long Thọ nói: Cái gì 
là Duyên khởi (chỉ quán tưởng), ta nói cái đó là Tánh 
không, tánh không ấy y trên giả danh (chỉ giả quán tức 
không thực), chính nó là Trung đạo. Như thế, nó được 
xác lập trên Tam Quán: Không, Giả, Trung quy về nhất 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

431

quán. Theo đó, Kinh Bát Nhã và Kinh Cổ Âm Vương 
giảng giải: Chư pháp từ nhân duyên sinh, duyên sinh 
nên vô tánh, vô tánh nên không tánh. Tương tự, trong 
Tam Luận Tông, nói gọn: Duyên sinh tánh Không. Nói 
dễ hiểu, cái gì tồn tại, nó là như nó, cái đó mãi mãi như 
vậy và như vậy, không biến đổi. Với Trung đạo tức con 
đường giữa, là con đường không ràng buộc bởi siêu việt 
và nội tại, giữa cái có thể nói và không thể nói. Đó là con 
đường im lặng trong nói và nói trong im lặng theo nghĩa 
Duy Ma Cật là trở lại sinh hoạt thường ngày của chúng 
sinh. Xét ra, Trung quán: Chân lý thông thường thì có, 
chân lý tuyệt đối thì không, còn bản thể thì như huyễn. 
Ông Lý ngừng lại vì nhận thấy ông Tư dường như có 

điều gì muốn nói nên nhã nhặn mời ông góp lời. Ông Tư 
lên tiếng:

- Tên gọi Duy thức trong nguyên tác dịch thuật là từ 
Phạn văn ra Hoa ngữ. Bồ Tát Thế Thân viết xong Tam 
Thập Duy Thức Tụng, chưa bao lâu thì viên tịch. Trong 
tụng văn câu kệ sơ lược, lại không giải nghĩa, khiến cho 
kẻ hậu học khó có thể hiểu. Theo Duy Thức Thuật Ký, ghi 
lại: Sau đó có 10 luận sư lý giải thành 10 bộ luận khác 
nhau. Khi pháp sư Đường Huyền Trang và Ngài Khuy Cơ 
dịch 10 bộ luận trên, thành một bộ luận bằng Hoa ngữ. 
Ngài Khuy Cơ nhận thấy, mỗi luận sư đều có cái hay riêng 
của họ, bèn đề nghị với Ngài Huyền Trang đặt tên mới là 
“Thành Duy Thức Luận”, để phân biệt với “Tam Thập Duy 
Thức Tụng” được chuyển ngữ trước đó. 

Về Tánh Không trong Trung Luận, theo Tam Luận 
Tông viết: Gọi là Không, còn gọi là Chân Không. Kỳ thực 
Chân Không, Không là Không nên mới gọi Chân Không, là 
thắng nghĩa đế (đệ nhất nghĩa đế). Lại nữa, Tánh Không 
trong Trung Luận, cũng được các bộ kinh Bát Nhã từng 
đúc kết: Di hữu không nghĩa cố, nhất thiết pháp đắc 
thành. Nhược vô không nghĩa giả, nhất thiết pháp bất 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

432

thành. Nghĩa là, nhờ có nghĩa Không Tánh mà các pháp 
hình thành. Nếu chẳng có nghĩa Không Tánh thì các pháp 
không hình thành. Bây giờ xin bác Lý vui lòng nói thêm về 
chữ Kim trong những kinh văn Phật giáo khác.

Ông Lý gật đầu:
-  Kinh Kim Quang Minh: Lấy Kim làm tên gọi, cũng 

gọi là Pháp, dùng vàng dụ cho bốn đức tính thù thắng Pháp 
thân của Phật : 1. Màu sắc không biến đổi là THƯỜNG. 2. 
Làm cho người an vui là LẠC. 3. Tùy duyên thay đổi tạo 
các vật, gọi là NGÃ. 4. Không ô nhiễm là TỊNH.

-  Kinh A Di Đà: Đức Phật nói với Ngài Xá Lợi Phất 
về Vàng ròng là một trong bảy báu được dùng để trang 
nghiêm cõi Cực Lạc như: đường đi, lầu các, cây cỏ, cát dưới 
đáy ao…

-  Kinh Kim Cang: Tán dương Kim Thân Phật, ca ngợi 
sự trang nghiêm Diệu Sắc Thân Phật: 

Nhược dĩ sắc kiến ngã.
Dĩ âm thanh cầu ngã. 
Thị nhân hành tà đạo.
Bất năng kiến Như Lai.
若以色見我
以音聲求我
是人行邪道
不能見如來

Nếu lấy sắc thấy ta. 
Lấy âm thanh cầu ta. 
Người ấy đi đường tà, 
Chẳng thể thấy Như Lai
Ngoài ra còn rất nhiều kinh nói về chữ Kim như: Kim 

luân thánh vương, Kim Khánh, Kim Liên, Đại bàng Kim 
Sí Điểu…. Một điều thú vị nữa về chữ Kim qua câu chuyện 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

433

“vòng Kim Cô” trên đầu Tôn Ngộ Không trong Tây Du Ký 
của Ngô Thừa Ân. Đây là một ẩn dụ nhắc nhở con người 
luôn thúc liễm thân tâm, tránh sân hận, cao ngạo, để thoát 
khỏi ma đạo, tinh tấn hành đạo giải thoát. 

Trầm ngâm một lát, ông Tư nhìn ông Lý nói một cách 
nghiêm túc:

- Qua những điều tôi với bác đã trao đổi về chữ Kim, 
tôi nhận thấy rằng: Vàng dù sang đẹp đến đâu cũng chỉ là 
“vô thường”, bao lâu con người còn say mê thì bấy lâu còn 
phiền não. Với người cư sĩ tại gia, chớ đem lòng luyến ái 
sâu nặng vàng bạc của cải; gặp khi người khác động chạm 
vào cái ngã mới thử thách lòng kham nhẫn của ta đến 
đâu. Nói đến đây tôi lại nhớ đến câu chuyện về vàng rất có 
ý nghĩa trong thời Phật còn tại thế: Có một lần, Ngài chỉ 
cho A Nan xem hũ vàng bắt gặp trên đường đi và nói rằng: 
“Rắn độc đấy!” A Nan hiểu ý mỉm cười, nhưng người nông 
dân đi sau thì lại nghĩ: “Hai thầy trò này thật dại dột, 
vàng lại nhìn ra là rắn độc” thế là anh ta vội vàng bưng về, 
những tai họa từ hũ vàng đó sinh ra làm anh ta suýt mất 
mạng, cuối cùng anh ta hiểu câu nói “Rắn độc đấy!” của 
Phật có ẩn dụ gì. Là Phật tử cần thường xuyên xem lại việc 
học và hành giáo pháp của mình có hài hòa hay không? Để 
tinh tấn hơn, chúng ta nên tạo cho mình một chiếc “Vòng 
Kim Cô” nhằm kềm chế “tâm viên ý mã”, ngày ngày dốc 
tâm sám hối những sai lầm mắc phải, nhờ đó có thể làm 
cho nghiệp xấu càng ngày càng nhẹ, để phút cuối thanh 
thản về cõi Phật an lành. Bởi vậy, tôi vẫn thường tụng bài 
kệ Sám Hối của Ngài Trung Phong Pháp Bổn, trong có 
đoạn kết rất hay như sau:

Bất kiến Như Lai kim sắc thân,
Ngã kim đối Phật, Pháp,Tăng tiền,
Nhất nhất bạt trần giai sám hối.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

434

不見如來金色身
我今對佛法僧前
壹壹拔塵皆懺悔

Nghĩa là:
Không thấy Như Lai Kim Sắc Thân,
Con nay quỳ trước Phật, Pháp, Tăng,
Gột sạch hồng trần xin sám hối.

Mạnh xuân, 2024
Lâm Minh Anh

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Lâm Minh Anh

- Sinh năm 1954, Tây Sơn, Qui Nhơn, tỉnh Bình 
Định, Việt Nam.

- Định cư tại Hoa Kỳ năm 1979.

- Tốt nghiệp ngành Khoa học Không gian tại UC 
Berkely, California, Hoa Kỳ.

- Công chức ở thành phố Los Angeles, California, 
Hoa Kỳ.



435

Nguyễn Song Anh

Thiên nhiên, nguồn sống tâm thân

C on người cảm thụ vẻ đẹp của thiên nhiên, sống 
chan hòa hằng hữu trong mọi sinh hoạt, từ đời 

sống nông nghiệp đến lúc tiếp thu tinh thần Tam giáo, 
ngay cả những triết lý chủ thuyết đương đại. Con người là 
tạo vật quí báu trong tổng thể nhất quán bất phân Thiên 
thời - Địa lợi - Nhân hòa. Thiên địa tuần hoàn theo chu kỳ 
sinh trưởng hoại diệt, con người mải miết luân hồi bởi tâm 
thân bất định.

Có thể khẳng định, Trần Nhân Tông đã tự thân vượt 
qua hệ lụy nhân sinh trong mọi tình huống dù là đương 
kim Hoàng thượng, là một anh hùng dân tộc hay chính là 
thiền sư. Trong bài “Đắc thú lâm tuyền thành đạo ca” còn 
ghi lại bài kệ:

“Cảnh tịch an cư tự tại tâm
Lương phong xuy đệ nhập tùng âm
Thiền sàng thụ hạ nhất kinh quyển
Lưỡng tự thanh nhàn thắng vạn kim.”

Dịch nghĩa:

Cảnh lặng, sống yên lòng tự tại,
Gió mát thổi đến dưới gốc cây thông.
Giường thiền ở dưới gốc cây, kinh một quyển,
Hai chữ thanh nhàn quí hơn vạn nén vàng.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

436

Giác hoàng điều ngự Trần Nhân Tông không những 
cảm xúc mỹ cảnh mà ngay cả khi mùa xuân đã qua, hoa 
đã tàn rụng, ông cũng cảm thụ cảnh vật vô thường bằng 
tấm lòng như nhiên.

春晚 
年少何曾了色空，
一春心在百花中。
如今勘破東皇面，
禪板蒲團看墜紅。

Xuân vãn
Niên thiếu hà tằng liễu sắc không,
Nhất xuân tâm tại bách hoa trung.
Như kim khám phá đông hoàng diện,
Thiền bản bồ đoàn khán trụy hồng.
Nghĩa:
Xuân muộn
Tuổi trẻ chưa tường lẽ sắc không,
Xuân sang, hoa nở, rộn tơ lòng.
Chúa xuân nay đã thành quen mặt,
Nệm cỏ ngồi yên ngắm rụng hồng.
Ngô Tất Tố dịch
Trong buổi đầu phát triển chữ Nôm, bài Cư trần lạc 

đạo phú của Thượng hoàng Trần Nhân Tông là một sáng 
tác hoàn chỉnh. Tác phẩm minh chứng tinh thần độc lập 
về ngôn ngữ, chữ viết trong quá trình chống ngoại xâm, 
chống ách nô lệ văn hóa Tàu. Trên hết, bài phú xác lập 
mối tương quan mật thiết giữa con người và thiên nhiên, 
giáo hóa thân tâm kết hợp hài hòa cùng cảnh vật. Bàng 
bạc trong bài phú là khung cảnh thiên nhiên trữ tình dìu 
dắt nhân sinh tìm được cho cá nhân lợi lạc khi sống đấu 
tranh trong xã hội. Bài phú gồm mười hội và một bài kệ 
chữ Hán.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

437

Kệ rằng: 
Cư trần lạc đạo thả tùy duyên,
Cơ tắc xan hề khốn tắc miên.
Gia trung hữu bảo hưu tầm mịch,
Đối cảnh vô tâm mạc vấn Thiền.
Dịch thơ: 
Cõi trần vui đạo, hãy tùy duyên,
Đói cứ ăn no, mệt ngủ yên.
Báu sẵn trong nhà, thôi khỏi kiếm,
Vô tâm trước cảnh, hỏi gì Thiền.
Huệ Chi dịch
Xin được trích dẫn đôi phần trong hội thứ nhất và hội 

thứ hai mà người viết xem như kim chỉ nam trong quá 
trình rèn luyện tâm thân theo nguồn sống thiên nhiên:

Hội thứ nhất:
… … Mình ngồi thành thị, nết dụng sơn lâm.
Muôn nghiệp lặng an nhàn thể tính, nửa ngày rồi tự 
tại thân tâm.
Tham ái nguồn dừng, chẳng còn nhớ châu yêu ngọc 
quí, 
Thị phi tiếng lặng, được dầu nghe yến thốt oanh ngâm.
Chơi nước biếc ẩn non xanh, nhân gian có nhiều người 
đắc ý, 
Biết đào hồng hay liễu lục, thiên hạ năng mấy chủ tri 
âm.
.... 
Sách Dịch xem chơi, yêu tính sáng yêu hơn châu báu, 
Kinh nhàn đọc dấu, trọng lòng rồi trọng nữa hoàng 
kim.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

438

Hội thứ hai:
... Gìn tính sáng, tính mới hầu an, 
Nén niềm vọng, niềm dừng chẳng thác.
Dứt trừ nhân ngã thì ra tính thực kim cương, 
Dừng hết tham sân mới lảu1 lòng màu viên giác.
Tịnh Độ là lòng trong sạch, chớ còn ngờ hỏi đến Tây 
phương, 
Di Đà là tính sáng soi, mựa2 phải nhọc tìm về Cực lạc.
Xét thân tâm, rèn tính thức, há rằng mong quả báo 
phô khoe, 
Cầm giới hạnh, địch vô thường, nào có sá cầu danh 
bán chác.
Ăn rau ăn trái, nghiệp miệng chẳng hiềm thửa đắng 
cay, 
Vận giấy vận sồi, thân căn có ngại chi đen bạc.
Nhược chỉn vui bề đạo đức, nửa gian lều quí nửa thiên 
cung, 
Dầu hay mến thửa nhân nghì,3 ba phiến ngói yêu hơn 
lầu gác.

Cụ Tiên Điền Nguyễn Công Trứ có nói: “Thị tại môn 
tiền náo, nguyệt lai môn hạ nhàn.” Cùng một nơi, ban ngày 
chợ họp náo nhiệt, khi đêm về ánh trăng soi yên ắng cảnh 
nhàn nhưng mấy ai cảm được lòng vui an hưởng. Tôi cũng 
đã từng bao đêm thao thức khi ngắm trăng soi giữa bốn bề 
tịch mịch, lo toan trước bao hệ lụy cuộc sống. Không xét 

1  Lảu: biến âm cổ của “làu”, sáng rõ, minh bạch, thông suốt. Ngày nay vẫn 
còn nói “làu thông kinh sử”.

2  Mựa: chớ nên, không cần… Ý trong câu: “Không cần phải nhọc tìm về 
Cực Lạc.” Quốc âm thi tập của Nguyễn Trãi có câu: “Làm người mựa cậy 
khi quyền thế.” Nghĩa là chớ nên, đừng làm như thế.

3  Nhân nghì: nhân nghĩa.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

439

thân tâm, rèn tính thức thì gió mát trăng thanh hay xuân 
tươi hoa nở cũng là phí phạm kho báu thiên nhiên dành 
tặng. Tôi cũng đã một lần lạc lối thân tâm bên cầu dừng 
bước khi trăng soi như liều thuốc an tâm qua vần thơ nặng 
gánh gồng đời “Mùa xuân gõ cửa, người đâu”:

“Nửa khuya bỏ quán về nhà,
Đêm rằm tháng chạp lạnh và sắt se.
Một mình nói, một mình nghe,
Khi không thơ thẩn vỉa hè tha phương.
Phải nào manh áo miếng cơm,
Bỏ quê biệt xứ quảy đơm nhọc nhằn.
Trăng soi lòng những bâng khuâng,
Đường về chân bước ngại ngần về đâu.
Quê nhà nào tận Mỹ, Âu,
Mà phương trời cũ ngàn dâu mịt mờ.
Đường về lạc mảnh trăng thơ,
Tương tư nửa mảnh trăng chờ lao đao.
Mùa xuân gõ cửa, người đâu,
Để ta dừng bước bên cầu, cuối năm.”
Thơ văn Lý Trần dào dạt cảm hứng tâm hồn của các nhà 

thơ trước thiên nhiên, thể hiện tinh thần thoái cư ẩn ngoại 
hòa mình vào cõi trú “Thoát trần một gót thiên nhiên, cái 
thân ngoại vật là tiên trong đời.” Họ là ai? Chính là các 
thiền sư, các quan chức phẩm phục triều đình đang gánh 
vác triều chính, thấm nhuần nguồn đạo sống cùng thiên 
nhiên, xuất xử  tương tác trong xử thế đối vật. Một vài bài 
thơ trong cuộc sống cùng thiên nhiên gắn bó tâm cảnh hài 
hòa như:

午睡 
雨過溪山淨，
楓林一夢涼。
反光塵世介，
開眼醉茫茫。



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

440

Ngọ thụy
Vũ quá khê sơn tịnh
Phong lâm nhất mộng lương
Phản quan trần thế giới
Khai nhãn túy mang mang
(Lý Đạo Tái - Thiền sư Huyền Quang) (1251 - 1331)
Dịch thơ:
Ngủ trưa
Sau mưa núi lặng khe trong,
Êm đềm một giấc rừng phong lặng tờ.
Ngoảnh nhìn thế giới bụi mờ,
Mở to đôi mắt mà ngờ như say.
Băng Thanh dịch
泛舟 
小艇乘風泛渺汒，
山青水綠又秋光。
數聲漁笛蘆花外，
月落波心江滿霜。

Phiếm chu
Tiểu đỉnh thừa phong phiếm diểu mang,
Sơn thanh thủy lục hựu thu quang.
Sổ thanh ngư địch lô hoa ngoại,
Nguyệt lạc ba tâm giang mãn sương.
Huyền Quang
Dịch nghĩa:
Chiếc thuyền con lướt gió 
lênh đênh trên dòng sông bát ngát,
Non xanh nước biếc lại thêm ánh sáng mùa thu.
Vài tiếng sáo làng chài ngoài khóm hoa lau,
Trăng soi đáy sóng, mặt sông đầy sương.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

441

Chúng ta cũng đã đọc qua thơ Nguyễn Đình Chiểu, tác 
giả có phận đời khắc khổ nhưng thơ phản ảnh nội tâm 
đồng cảm khế hợp thân tâm vào nguồn sống thiên nhiên, 
như một đoạn lục bát sau đây, trích trong tác phẩm Lục 
Vân Tiên: 

“Ngư rằng: Lòng lão chẳng mơ,
Dốc lòng nhân nghĩa há chờ trả ơn.
Nước trong rửa ruột sạch trơn,
Một câu danh lợi chi sờn lòng đây.
Sớm doi tối vịnh vui vầy,
Ngày kia hóng gió đêm chầy chơi trăng.
Một mình thong thả làm ăn,
Khỏe quơ chày kéo, mệt quăng câu dầm.
Nghêu ngao nay chích mai đầm
Một bầu trời đất vui thầm ai hay.”
Chủ đề thiên nhiên càng nổi bật khi xem lại tác phẩm 

Côn Sơn Ca của Nguyễn Trãi (1380-1442). Là công thần 
triều Lê, năm 1439 về trí sĩ ở Côn Sơn, huyện Chí Linh, 
tỉnh Hải Dương.1  Người viết từng có cơ duyên đến thăm 
thắng cảnh Côn Sơn (còn gọi là núi Hun). Không những là 
thắng cánh mà còn là di tích lịch sử và nơi có Phật tự Côn 
sơn. Thiên nhiên như mời gọi, vỗ về, như Người Mẹ nhân 
từ dưỡng dục thân tâm những đứa con sớm thoát vòng 
danh lợi.

1  Côn Sơn là một ngọn núi ở xã Chí Ngại, huyện Chí Linh, tỉnh Hải Dương 
(Bắc Việt), trên núi có động Thanh Hư, dưới có cầu Thấu Ngọc, đều là 
thắng cảnh (theo sách Quảng Dư chí). Đời Trần, Trúc Lâm thiền sư dựng 
am ở đây, và Trạng nguyên Lý Đạo Tái (Sư Huyền Quang), sau khi từ 
chức trở về nhập thiền, trụ trì chùa Ân Tứ ở núi này. Triều Trần, quan 
Tư Đồ Trần Nguyên Đán, ông ngoại của Nguyễn Trãi, thường ngâm thơ 
uống rượu ở núi Côn Sơn sau khi từ chức vì can gián Hồ Quí Ly chuyên 
quyền mà không được. Nguyễn Trãi thừa hưởng cơ ngơi của ngoại tổ, 
sáng tác bài ca này khi về nghỉ ở Côn Sơn, cạnh chùa Hun, sau khi sắp 
xếp tập thơ Băng Hồ Ngọc Hác của ngoại tổ.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

442

Phiên âm Hán Việt:
Côn sơn hữu tuyền, kỳ thanh lãnh lãnh nhiên, ngô dĩ 
vi cầm huyền.
Côn sơn hữu thạch, vũ tẩy đài phô bích, ngô dĩ vi đan 
tịch.
Nham trung hữu tùng, vạn lý thúy đồng đồng, ngô ư 
thị hồ yển túc kỳ trung
Lâm trung hữu trúc, thiên mẫu ấn hàn lục, ngô ư thị 
hồ ngâm tiêu kỳ trắc
Vấn quân hà bất qui khứ lai,1 bán sinh trần thổ trường 
giao cốc?2

Vạn chung cửu đỉnh hà tất nhiên,3 ẩm thủy phạn sơ 
tùy phận túc.
Quân bất kiến: Đổng Trác4 hoàng kim doanh nhất ổ, 
Nguyên Tải5 hồ tiêu bát bách hộc.
Hựu bất kiến Bá Di dữ Thúc Tề, Thú Dương ngạ tử 
bất thực túc?6

Hiền ngu lưỡng giả bất tương mâu, diệc các tự cầu kỳ 
sở dục.
Nhân sinh bách tuế nội, tất cánh đồng thảo mộc.

1  “Bỏ đi về”, lấy theo ý bài Quy khứ lai từ của Đào Tiềm, đời Tấn.
2  Chất keo và cái còng tay, ý nói sự trói buộc.
3  Chung là hộc lớn gồm sáu hộc nhỏ. Vạc dùng nấu ăn, chỉ nhà giàu sang.
4  Người cuối đời Đông Hán, một đại thần gian ác. Khi vua Hán Linh Đế 

chết, Đổng Trác phế vua Thiếu Đế, giết Hà thái hậu, tự phụng chức 
Thừa Tướng, chuyên quyền, giàu sang rất mực. Cuối cùng bị Lữ Bố giết 
chết, gia sản bị tịch thu.

5  Người cuối đời Đường... giữ chức Trung thư Thị lang cũng giàu có, chứa 
hồ tiêu để buôn, chuyên quyền tham nhũng, vua khuyên nhiều lần 
không được, bắt phải tự vẫn.

6  Bá Di, Thúc Tề, tương truyền là con vua nước Tô Trúc đời nhà Thương. 
Sau khi Võ vương nhà Chu diệt nhà Thương, hai anh em quyết không ăn 
thóc nhà Chu, bỏ vào núi Thú Dương, ăn rau và chết đói.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

443

Hoan bi ưu lạc điệt vãng lai, nhất vinh nhất tạ hoàn 
tương tục
Khâu sơn hoa ốc diệc ngẫu nhiên, tử hậu thùy vinh 
cánh thùy nhục
Nhân gian nhược hữu Sào Do1 đồ, khuyến cừ thính 
ngã sơn trung khúc.

Bản dịch của Đào Duy Anh:
Côn sơn có suối, tiếng nước chảy rì rầm, ta lấy làm 
đàn cầm.
Côn sơn có đá, mưa xối rêu xanh đậm, ta lấy làm chiếu 
thảm.
Trên núi có thông, muôn dặm rờn rờn biếc một vùng, 
ta tha hồ ngơi nghỉ ở trong.
Trong rừng có trúc, nghìn mẫu in biếc lục, ta tha hồ ca 
ngâm bên gốc.
Người sao còn chưa về đi, nửa đời bụi bặm hoài lăn lóc, 
Muôn chung chín đỉnh có làm gì, nước lã cơm rau miễn 
tri túc.
Ngươi chẳng thấy Đổng Trác ngọc vàng chứa đầy nhà, 
Nguyên Tải hồ tiêu chứa trăm hộc?
Lại chẳng thấy Bá Di với Thúc Tề, ở núi Thú Dương 
chết đói không ăn thóc?
Hiền ngu dù chẳng giống nhau đâu, cũng đều muốn 
thỏa lòng sở dục.
Người đời trong trăm năm, rốt cuộc như thảo mộc.
Vui buồn lo sướng đổi thay nhau, một tươi một héo 
vẫn tương tục.

1  Sào Phủ và Hứa Do, hai cao sĩ không màng danh lợi, lên núi ở ẩn. Vua 
Nghiêu hai lần mời Hứa Do, định nhường ngôi, Hứa Do từ khước, lại 
còn ra bờ sông rửa lỗ tai. Sào Phủ dẫn trâu đến cho uống nước. Hứa Do 
nói lý do rửa lỗ tai, Sào Phủ kéo trâu lên, sợ nước ấy sẽ làm bẩn miệng 
trâu. Sau Nghiêu truyền ngôi cho Thuấn.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

444

Cồn hoang lầu đẹp cũng ngẫu nhiên, chết rồi ai vinh 
với ai nhục?
Nhân gian nếu còn bọn Sào, Do, khuyên hãy nghe ta 
ca một khúc.

Con người ai cũng có sở cầu, sở đắc trước thiên nhiên 
nhưng không phải ai cũng cảm nhận được từ ngoại cảnh 
gắn bó với tâm ý. Khi tâm thân thoát khỏi vòng danh lợi, 
biết trân quí cảnh trí như thân thiết, như một phần máu 
thịt tâm linh, chọn một lẽ sống giản dị làm nguồn vui 
thanh nhã, con người sẽ liễu ngộ thiên nhiên và con người 
cùng là một bản thể. Tình đời ấm lạnh cũng không khác 
chi thời tiết nóng bức hay giá lạnh luân chuyển không thôi. 
Được mất vui buồn, lo âu thanh thản, giàu sang nghèo hèn 
cũng chỉ là nhị nguyên đắp đổi. Tiêu trừ chấp ngã, vô tâm 
tỉnh thức; chọn lẽ sống “nguyệt bạc vừng xanh, soi mọi chỗ 
thiền hà lai láng, Liễu mềm hoa tốt, ngất quần sinh tuệ 
nhật sâm lâm”; hay như “Trên núi có thông, Muôn dặm 
rờn rờn biếc một vùng, Ta tha hồ ngơi nghỉ ở trong ... Muôn 
chung chín đỉnh có làm gì, Nước lã cơm rau miễn tri túc”.

Có thời gian tôi đã trải nghiệm sở đắc cùng ngoại cảnh. 
Những năm tháng dạy học ở tỉnh lỵ Phước Vinh. Phước 
Thành, vùng đất đỏ miền đông chiến khu Đ bạt ngàn rừng 
cao su, đến lúc chuyển công tác về Dĩ An, và sau 1975 
về Bến Cát/Lai Khê, lại là những cánh rừng cao su cách 
trường không quá trăm thước. Vẫn nắng mưa theo thời 
tiết bốn mùa, nhưng thiên nhiên những nơi này dạt dào 
cảm khái trong tâm thức. Hơn ba mươi năm, từ những 
nghi ngại bất ổn vì chiến cuộc, rừng cao su tỉnh thức tôi lẽ 
sống hòa hợp cùng thiên nhiên. Tết Nguyên Đán thường 
niên thường rơi vào cuối tháng một hoặc đầu tháng hai 
dương lịch. Mùa xuân khởi sắc bằng mai vàng, hoa đào 
hồng trắng khoe tươi và mọi người rộn ràng dọn lại nhà 
cửa, náo nức đón giao thừa tràn niềm hy vọng cho một 
năm mới tốt lành. Chỉ riêng những cánh rừng cao su âm 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

445

thầm rơi lá, lá rơi đến trơ cành, mãi đến đầu tháng tư 
dương lịch, lá non mới bắt đầu từ tốn phủ mượt nhánh 
cành. Tôi đã đi về qua những đường rừng cao su, giẫm 
lên những nẻo lá khô rơi, cảm nhận bài học nhẫn nhục hy 
sinh, vui thầm lặng lẽ của thiên nhiên. Thảng hoặc, trên 
thân cây, những bụi lan thuần khiết sống bám, gởi hương 
thơm theo gió thoảng. Bất giác, lòng thanh thản nhận ra 
những bài học mà rừng cao su mãi gửi gắm cho nhân thế. 
Hãy sống giản dị không đua đòi, “tri túc tiện túc” và cống 
hiến cho xã hội với niềm vui an lạc. Nhưng tri hành hợp 
nhất quả là khó khi thân khẩu ý vẫn còn nặng nghiệp. Cao 
su dâng hiến cho đời dòng mủ trắng tinh khiết như sữa 
mẹ. Tôi nghĩ vậy và đã có lúc thốt lên khi thấy những phu 
cạo mủ cao su. Bằng những lưỡi dao bén ngót, họ đã vét 
một đường quanh thân cây, mủ trắng ứa ra, chảy dài theo 
đường dao chuyên dụng. Tôi liên tưởng đến những bà mẹ 
làm phu nơi rừng cao su “Cao su sữa trắng đôi thùng, nhớ 
con khát sữa mẹ buồn làm sao!”

Hành trình người cư sĩ nơi tôi vẫn còn nhiều gian truân 
bởi hành trang còn nặng gánh nhân ngã khó buông. “Từ 
tôi trụ bến thân tâm, lỏng buông ý niệm hôn trầm bờ mê”, 
nhưng khi thiên nhiên muôn đời vẫn là hình ảnh từ mẫu, 
tôi vẫn trân trọng từng sát na cùng thiên nhiên an lạc.

22.04.2004
Nguyễn Song Anh

Tham khảo
- Thơ văn Lý Trần, tập II, quyển thượng, nxb Khoa học xã hội, 

Hà Nội, 1989.
- Việt Nam văn học sử yếu, Dương Quảng Hàm, Bộ Giáo Dục, 

Trung tâm Học liệu xuất bản.
- www.Thivien.net/Côn Sơn ca/Tác giả Nguyễn Trãi, đăng bởi 

Vanachi vào 29.07.2005. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

446

Giới thiệu sơ lược về tác giả
- Tên thật: Nguyễn Công Khai

- Sanh tại Gia Định, nguyên quán Quảng Nam

- Dạy học, làm thơ

- Hội viên Văn Bút Việt Nam Hải Ngoại (Trung Tâm 
Văn Bút Âu Châu)

Tác phẩm đã xuất bản:
- Góc trời quê hương, thơ (Sài Gòn, 1968)

- Tình thơ quê ngoại, thơ (Sài Gòn, 1975)
- Ngược gió đong đưa (Im Gegenwind schweben), thơ song ngữ Việt-Đức (Viên 

Giác, Hannover/Đức, 2003)
- Kỷ niệm, thơ (Đức Quốc, 2004)
Bài đăng trên các báo: 

- Viên Giác, Sinh Hoạt Cộng Đồng (Đức), Văn Hóa (France Viet Nam culture - 
Pháp), Pháp Âm (Na Uy), Thời Luận (Mỹ), Việt Luận (Úc).

Bài đăng trên các sách chủ đề: 
* Một phần tư thế kỷ thi ca hải ngoại (1975-2000), q.2, Văn Hóa Pháp Việt, 

Paris 2003. 
* 30 năm niềm đau còn đó 1975 - 2005 (VHPV, Paris 2004). 
* Tình lính duyên thơ (VHPV, Paris 2008). 
* Phi Vân, Nỗi buồn hoài niệm - Ăn cơm mới nói chuyện cũ (Hương Cau xb, 

Paris 2009). 
* Hiếu Đệ Lão Ngoan Đồng - Hoài niệm (Hương Cau, Paris 2010). 
* Die Mauern des Schweigens Überwinden (Anthologie verfolgter des 

autorinnen und autoren, Erhard Locker, Wien 2009).



447

Khánh Hoàng

Sơ Quát về Năm Giai Vị Tu Tập  
trong Phật Đạo qua Duy Thức Học

D uy Thức Tam Thập Tụng1 có tất cả 30 bài tụng, 
mỗi bài có 4 câu, mỗi câu có 5 chữ; trong đó có 

5 bài tụng (100 chữ), thuộc phần Duy Thức Hạnh đã nêu 
rõ về 5 giai vị tu tập trong Phật Đạo. Đó là 5 giai vị với tên 
gọi là: Tư Lương vị, Gia Hạnh vị, Thông Đạt vị, Tu Tập vị 
và Cứu Cánh vị. Năm giai vị này bao quát con đường tu 
tập đưa đến quả vị giải thoát cứu cánh trong đạo Phật. 
Bài viết sau đây chỉ là sự tổng hợp, góp nhặt, cảm nhận, 
suy luận có khi mang tính chủ quan từ những điều đã thu 
thập được nơi một số kinh luận, các bài giảng thuyết; các 
giai đoạn tu tập cũng chỉ được nêu ra một cách rất khái 
quát… nên chỉ có tính cách dùng để tham khảo.

Giai vị đầu tiên của Duy Thức Hạnh là Tư Lương vị. 
Được gọi tên là “Tư Lương” vì đây là giai đoạn xây dựng, 
tạo lập hành trang, vật thực cần thiết cho các giai trình 
tu tập sau đó. Trong giai đoạn Tư Lương, hành giả bắt 
đầu tìm tòi, học hỏi, suy nghĩ, tư duy, thắc mắc, lễ lạy và 
cúng dường Tam Bảo (Phật, Pháp, Tăng) cùng các Thiện 
Tri Thức, luận bàn về Phật pháp nơi các kinh sách, các 
vị tôn đức tăng ni, các vị thiện tri thức nơi các tôn tự, các 
chùa, các phương tiện truyền thông có được... Điều này 
1  Tác giả là Tổ Thế Thân (316-396), dịch giả Phạn-Hán là Tam Tạng Pháp 

Sư Huyền Trang (602-664).



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

448

tương hợp với Tam Huệ Học (Văn- Tư- Tu) trong giáo lý 
đạo Phật: Tư Lương vị chính là toàn phần “Văn”;1 là một 
phần “Tư”;2 và là một phần “Tu”.3

Bài tụng thứ nhất (Tư Lương vị): Duy Thức Tam Thập 
Tụng có 4 câu là:

“Nãi chí vị khởi thức
Cầu trụ Duy Thức tánh
Ư Nhị Thủ tùy miên
Do vị năng phục diệt”
Tạm dịch:
“Đến khi chưa khởi thức
Mong trụ tánh Duy Thức
Còn hai Thủ tiềm ẩn
Do chưa hàng phục, đoạn trừ”
Ý nghĩa chi tiết 4 câu của Tư Lương vị được ghi nhận 

là:
Câu 1: “Nãi chí vị khởi thức” (Đến khi chưa khởi thức): 

“Thức chưa khởi” ở đây chính là thức A Lại Da. Vì ở giai 
đoạn này, Ý thức (Thức Thứ Sáu) hiện có của hành giả 
cùng với Tiền Ngũ Thức (Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỹ thức, 
Thiệt thức, Thân thức) còn đang giong ruổi theo 6 trần 
cảnh (Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp) và còn bị ngăn 
che với A Lại Da thức (Thức Thứ Tám) bởi Mạt Na thức 
(Thức Thứ Bảy). 

Tựu trung, thức A Lại Da có 7 đặc điểm chính yếu như 
sau:

1  Học hỏi, tìm hiểu kỹ càng, tường tận giáo pháp qua nghe giảng pháp, 
đọc kinh sách...

2  Bắt đầu có được suy nghĩ, phân biệt, thắc mắc, xác định, phủ định, vấn 
đáp về giáo pháp.

3  Những bước tu tập sơ khởi như quy y Tam Bảo, thọ trì 5 giới, thọ Bát 
Quan Trai, ăn chay, niệm Phật, ngồi Thiền...



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

449

1. A Lại Da thức là thể trung gian,chuyển tiếp, cầu nối 
giữa Chơn Tâm (Giác Thể thanh tịnh, Chơn Như, Phật 
Tánh, Như Lai Tàng…) và Vọng Tâm. Vọng Tâm chính 
là 8 thức Tâm Vương bao gồm A Lại Da và 7 Chuyển 
Thức: Mạt Na thức, Ý thức, Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỹ 
thức, Thiệt thức, Thân thức. Theo Đại Thừa Khởi Tín 
Luận,1 sự liên hệ giữa Chơn Tâm và A Lại Da thức được 
diễn tả như sau: “Do không thật biết pháp “Chơn Như” 
nên tâm Bất Giác (mê) nổi lên, liền khởi vọng niệm 
(sanh tướng vô minh). Song vọng niệm vì là không có 
thật thể, nên chẳng rời Bản Giác”.

2. Do vì từ nơi A Lại Da thức mà có ra sự lưu xuất, hình 
thành nên 7 Chuyển Thức nên A Lại Da còn có tên gọi 
khác là Căn Bản Thức. Căn Bản Thức chỉ mới có 5 tâm 
sở sơ khởi, sơ khai có dụng năng còn rất yếu ớt gọi là 5 
Biến Hành tâm sở bao gồm: Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng, và 
Tư. Vì thế, cảnh giới của A Lại Da thức được mô tả là 
“vô phú, vô ký” (không có chỗ nương tựa, chưa có phân 
biệt thiện ác) nên là rất nhẹ nhàng, bao la, mênh mang, 
hồn nhiên, không vướng mắc, không trụ chấp, không 
phân biệt thiện ác, dở hay, tốt xấu. 

3. Tuy nhiên, A Lại Da thức chính là cội nguồn sâu xa nhất 
của Vọng Tưởng vì là nơi khởi phát ra 5 tâm sở Biến 
Hành trong đó có tâm sở Tưởng và tâm sở Tư, bản chất 
cố hữu của các loại Vọng Tưởng.

4. A Lại Da thức có công năng tích chứa chủng tử nghiệp 
thức nên A Lại Da còn có tên gọi khác là “Tàng Thức” ( 
hay Tạng Thức, Thức Tích Chứa, Thức Kho Tàng) hoặc 
là “Nhất Thiết Chủng Thức” (Thức Chứa Tất Cả Chủng 
Tử). Các chủng tử đã được gây tạo bởi 3 nghiệp (thân, 

1  Tác giả là Tổ Mã Minh (80-150), Dịch giả Phạn-Hán là ngài Chơn 
Đế Tam Tạng (499-569), dịch giả Hán-Việt là Hòa thượng Thích Thiện 
Hoa(1918-1973).



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

450

khẩu, ý) rồi được tàng trữ, tích chứa nơi A Lại Da thức 
thật an toàn, không bị mất mát, hư hao từ đời này qua 
đời khác trong vô lượng kiếp sống của tất cả chúng sinh. 

5. Với sự biến hành của kho chủng tử, thức A Lại Da còn có 
tên gọi là Dị Thục Thức. Do vì các chủng tử này chính 
là đầu mối của chu trình nhân quả luân hồi, nôm na gọi 
là “Quả Báo”. Nhưng từ nhân đến quả có các điểm dị 
biệt về thời gian (“Dị Thời nhi Thục”), về hoàn cảnh (“Dị 
Biến nhi Thục”), và về phẩm loại (“Dị Loại nhi Thục”).

6. A Lại Da thức là tâm thức vi tế, sâu thẳm nhất, và bị 
ngăn che bởi 2 tầng lớp là Mạt Na thức (Thức tư lương 
chấp ngã) và Ý thức (Thức tư duy chấp pháp) nên rất 
khó nhận biết được trong đời sống thường nhật. Chỉ có 
các vị Thánh, từ giai vị Tu Đà Hoàn ( Thanh Văn thừa) 
hoặc Bồ Tát Sơ Địa ( Bồ Tát thừa) mới có thể thấy biết 
đươc từng phần mà thôi. Đây là các bậc Thánh đã hoàn 
tất giai đoạn Kiến Đạo, giai đoạn đã thấy biết rõ ràng 
về con đường Tu Đạo chơn chánh do đã hoàn tất đoạn 
trừ xong 5 Kiến Hoặc (Thân kiến, 2. Biên kiến, 3. Kiến 
thủ, 4. Giới cấm thủ, và 5. Tà kiến), đã ngộ nhập vào 
A Lại Da thức, đã mấp mé thấy được Chơn Tâm, Phật 
Tánh dù đây chỉ mới là từng phần, chưa là trọn vẹn. 

7. A Lại Da thức chỉ được xả hết công năng chấp trì chủng tử 
nghiệp thức khi tu tập đạt đến giai vị A La Hán(Thanh 
Văn thừa) hoặc Bồ Tát Bát Địa (Bồ Tát thừa), các bậc 
đã hoàn tất tốt đẹp chặng đường Tu Đạo. Lúc này, A 
Lại Da thức được gọi tên là “Bạch Tịnh thức” hay là “Vô 
Cấu thức.” 
Câu 2: “Cầu trụ Duy Thức tánh” (Mong trụ tánh Duy 

Thức): đây là nét đặc sắc nhưng rất quan yếu trong tu tập 
Phật đạo cho hành giả Tư Lương vị. Đó là hành giả cần 
phát tâm mong cầu thấy được, ngộ nhập được vào tánh 
Duy Thức, vào A Lại Da thức. Điều này đương nhiên hàm 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

451

chứa 2 ý nghĩa: Ý nghĩa thứ nhất là hành giả cần có lòng 
tin chơn chánh (chánh tín) về Phật tánh và về tánh của 
thức A Lại Da. Hai tánh này vốn có tương quan gắn bó 
mật thiết với nhau như đã nêu ở phần trên. Ý nghĩa thứ 
hai là hành giả cần phát tâm ham thích, mong muốn, khát 
khao được hội nhập, an trụ vào thức A Lại Da. Tâm mong 
muốn, ham thích này cũng chính là bước khởi đầu của Dục 
Như Ý Túc, 1 trong 4 Thần Túc,1 cũng là 4 trong 37 Phẩm 
Trợ Đạo, Đạo Đế của Tứ Diệu Đế, giáo lý căn bản của Phật 
Đạo. Tâm ham thích ở đây có thể xem là một dạng thái của 
tâm tham nhưng không phải là tâm tham phiền não , một 
trong 5 Căn Bản Phiền Não (Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi, 
Ác Kiến) của thế gian, vốn là tâm Ý thức bôn ba bám chấp, 
chạy đuổi theo 6 trần cảnh (Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, 
Pháp) ở bên ngoài. Trái lại, nó là tâm ngược chiều với tâm 
tham Ý thức phiền não vì là tâm hướng nội quay về hội 
nhập với A Lại Da thức. Do vậy, tâm ham thích hướng nội 
này được xem là một dạng thái sơ khởi của Định (Tam Ma 
Địa), nên còn có tên gọi là “Dục Tam Ma Địa” hoặc tên gọi 
đầy đủ là “Dục Tam Ma Địa Đoạn Hành Thành Tựu Thần 
Túc.” Có thể nói nôm na đây là Tham để nhập Định, không 
là Tham phiền não, khổ đau luân hồi. Như thế, ở giai đoạn 
Tư Lương, hành giả ngoài sự học hỏi, hiểu biết về Phật 
pháp, về Duy Thức còn cần phát khởi tín tâm chân chính 
và phát khởi lòng ưa muốn, ham thích ngộ nhập vào A Lại 
Da thức nữa.

Câu 3 và câu 4: “Ư Nhị Thủ tùy miên, Do vị năng phục 
diệt” (Còn hai Thủ tiềm ẩn, Do chưa hàng phục, đoạn trừ). 
Thủ là bám giữ (thủ chấp). Hai Thủ gồm Năng Thủ (chủ 
thể thủ chấp) và Sở Thủ (đối tượng bị thủ chấp). Hai Thủ 
này được cảm nhận là công năng và tính chất chủ yếu 
của Mạt Na thức. Chúng là 2 dạng thể chuyển hành tinh 

1  Tứ Thần Túc: 1. Dục Thần Túc, 2. Tinh Tấn Thần Túc, 3. Tâm Thần Túc, 
4. Quán Thần Túc.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

452

khôi nơi tâm thức chúng sinh: Mạt Na thức (Năng Thủ) đã 
chấp thủ Kiến Phần của A Lại Da thức (Sở Thủ) làm bản 
ngã. Từ đây bắt đầu thấy ra có cái ta (Ngã) và có những cái 
không phải là ta (Nhân, Chúng Sanh, Thọ Giả). Như thế, 
muốn trở về hội nhập vào A Lại Da thức, Ý thức cần hoàn 
tất 2 việc: Việc thứ nhất là xa rời sự ràng buộc, tham chấp 
vào cảnh trần phiền não của Ý thức; đây được xem như 
tương ưng với công phu “Ly Sanh Hỷ Lạc” của cảnh giới Sơ 
Thiền. Việc thứ hai là cần vượt qua sự cản ngại của Mạt 
Na thức, nghĩa là cần khắc phục và đoạn trừ 2 thủ chấp, 
Năng Thủ và Sở Thủ, nơi Mạt Na thức. Việc thứ nhất cần 
được hoàn tất ở giai vị Tư Lương. Sau đó, việc thứ hai sẽ 
bắt đầu được hoàn tất ở các giai vị sau. Nên bài tụng nói là 
ở giai vị Tư Lương, hai Thủ còn hiện hữu ở trạng thái tiềm 
ẩn, do chưa được hàng phục, đoạn trừ.

Bài tụng thứ hai (Gia Hạnh vị): Duy Thức Tam Thập 
Tụng có 4 câu là:

“Hiện tiền lập thiểu vật
Vị thị Duy Thức tánh
Dĩ hữu sở đắc cố, 
Phi thật trụ Duy Thức”
Tạm dịch:
“Lúc này đã tạo được chút thành tựu
Chưa là Duy Thức tánh
Do đã có chỗ sở đắc
Không là thật trụ Duy Thức”
Ý nghĩa 4 câu của Gia Hạnh vị được ghi nhận là:
Câu 1 và câu 2: “ Hiện tiền lập thiểu vật, Vị thị Duy Thức 

tánh “ (Lúc này đã tạo được chút thành tựu, Chưa là Duy 
Thức tánh): Ở giai đoạn này, hành giả đã tạo thêm được một 
số thành tựu trên con đường tu tập. Cảm nhận theo Biện 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

453

Trung Biên Luận,1 các thành tựu tu tập này bao gồm các 
thành tựu công phu tu tập về 4 Niệm Xứ, 4 Chánh Cần, 4 
Như Ý Túc, 5 Căn, 5 Lực, và Tứ Gia Hạnh.2 Theo luận Hiển 
Dương Thánh Giáo,3 và theo Biện Trung Biên luận, ý nghĩa 
của 22 phẩm này được ghi nhận tổng quát như sau:

A. Tứ Niệm Xứ: là 4 chỗ qui huớng, tập trung tâm thức 
để giảm thiểu bớt đi tạp niệm và để tăng cường thêm sức 
Định, sức Huệ. 4 chỗ đó là:

1. Thân: tâm niệm qui hướng về nhục sắc thân, theo sát 
và rõ biết về thân, về hơi thở vào ra nơi thân, cảm 
nghiệm được sự Bất Tịnh nơi thân của chính mình.

2. Thọ: tâm niệm qui hướng và rõ biết về các cảm thọ 
nơi thân và nơi tâm của chính mình. Có 5 cảm thọ 
chính là Ưu thọ, Khổ thọ, Hỷ thọ, Lạc thọ, và Xả thọ, 
nhưng tất cả rõ ra đều chỉ là khổ đau, não phiền.

3. Tâm : tâm niệm qui hướng và rõ biết về các hành 
chuyển, các trạng thái Vô Thường, các sắc thái hiện 
khởi ra trong tâm thức của chính mình. 

4. Pháp: tâm niệm qui hướng và rõ biết về dạng loại, 
hành trạng, bản chất Vô Ngã của các pháp hiện khởi 
ra trong tâm thức của chính mình.

B. Tứ Chánh Cần: bao gồm 4 pháp rèn luyện tâm thức 
qui hướng về chỗ thiện lành, lìa xa các nẻo ác trược. 4 pháp 
này là:

1. Pháp ác đã sanh thì khởi ước muốn, nỗ lực phát khởi 
Chánh Cần, giục tâm, giữ tâm để đoạn trừ chúng,

1  Bồ Tát Di Lặc thuyết kệ, Bồ Tát Thế Thân (316-396) luận giải, ngài An 
Huệ (475-555) thích sớ, ngài Chân Đế (499-569) dịch Phạn sang Hán, 
Quảng Minh dịch Hán sang Việt.

2  Tổng cộng là 22 phẩm trong 37 Trợ Đạo phẩm.
3  Tác giả: Đại sĩ Vô Trước (310-390), Dịch giả Phạn- Hán: Tam Tạng Pháp 

sư Huyền Trang (602-664), Dịch giả Hán- Việt: Quảng Minh.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

454

2. Pháp ác chưa sanh thì khởi ước muốn, nỗ lực phát 
khởi Chánh Cần, giục tâm, giữ tâm để giữ cho chúng 
không sanh,

3. Pháp thiện chưa sanh thì khởi ước muốn, nỗ lực phát 
khởi Chánh Cần, giục tâm, giữ tâm để phát sinh 
chúng,

4. Pháp thiện đã sanh thì khởi ước muốn, nỗ lực phát 
khởi Chánh Cần, giục tâm, giữ tâm để an trú, không 
quên lãng, tu viên mãn, tăng trưởng rộng lớn thêm.

C. Tứ Như Ý Túc (còn gọi là “Tứ Thần Túc”) bao gồm 
4 thứ : Dục Như Ý Túc, Cần (Tinh Tấn) Như Ý Túc, Tâm 
Như Ý Túc, và Quán Như Ý Túc. Ý nghĩa Tứ Như Ý Túc 
được ghi nhận theo Hiển Dương Thánh Giáo luận là:
1. Dục Như Ý Túc: là Dục Tăng Thượng nên đắc Tam Ma 

Địa. Dục Như Ý Túc và ba Như Ý Túc còn lại đều là các 
loại Tam Ma Địa (Định). Dục Như Ý Túc được gọi là 
Dục Tăng Thượng Tam Ma Địa. Định này bắt nguồn từ 
công phu tu tập Tứ Chánh Cần, từ nơi tâm mong muốn 
các ác pháp bị trừ diệt, không còn hiện hành và mong 
muốn các pháp thiện được hiện hành và tăng trưởng 
thêm lên. Định sau đó được tiếp tục triển chuyển ra 
thành Tâm Trú Nhất Cảnh Tánh.

2. Cần Như Ý Túc: là Cần Tăng Thượng nên đắc Tam Ma 
Địa. Đây là tinh tấn, dũng mãnh, nhiệt thành, siêng 
năng tu tập 8 pháp Đoạn Hành để chứng đắc Tâm Trú 
Nhất Cảnh Tánh. Tám pháp Đoạn Hành là pháp tu 
căn bản của Tứ Như Ý Túc, đặc biệt ở 3 Như Ý Túc 
sau (Cần Như Ý Túc, Tâm Như Ý Túc, và Quán Như Ý 
Túc). Tám pháp Đoạn Hành bao gồm:
(1) Dục : là tâm mong muốn các ác pháp bị trừ diệt, 

không còn hiện hành và mong muốn các pháp thiện 
được hiện hành và tăng trưởng thêm lên.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

455

(2) Cần (Tinh Tấn): là siêng năng tu tập Xa Ma Tha 
(Chỉ) và Tỳ Bát Xá Na (Quán). 

(3) Tín: là nhân tố để khởi Dục, là sở nhân cho Dục, do 
từ Tín mà có Dục sanh khởi.

(4) An: là nhờ có Tinh Tấn mà thân tâm không còn nặng 
nề, thô nặng mà trở nên nhẹ nhàng, thư thái để có 
thể kham nhiệm.

(5) Chánh Niệm: là phòng hộ tâm hôn trầm và trạo cử 
của Tùy Phiền Não khiến cho tâm ghi nhớ, không 
quên.

(6) Chánh Tri: là tâm liền nhận ra, nhận thấy, nhận 
biết bất cứ khi nào có Tùy Phiền Não hiện hành.

(7) Tư: là tâm tạo tác trong khi Tịnh Chỉ (tâm chán 
ghét các cảnh sở duyên nổi lên từ trạo cử) và khi 
Sách Cử (tâm phấn chấn trở lại sau khi hôn trầm).

(8) Xả: là tâm bình đẳng, chánh trực, an trú Bất Nhiễm 
Ô, đã rời xa trạo cử, hôn trầm.

3. Tâm Như Ý Túc: là Tâm Tăng Thượng nên đắc Tam Ma 
Địa. Đây là hành giả tu tập hạnh Xa Ma Tha, tư duy 
nội pháp (các Tưởng Uẩn, Hành Uẩn của 5 Uẩn), đắc 
Tâm Trú Nhất Cảnh Tánh mà thành tựu Tam Ma Địa.

4. Quán Như Ý Túc: là Quán Tăng Thượng nên đắc Tam 
Ma Địa. Đây là do công phu tu tập quán sát mà thành 
tựu Tam Ma Địa: hành giả nghe học Chánh Pháp, ghi 
nhớ rồi dùng trí tuệ giản trạch, quán sát, biến giác 
quán sát mà đắc Tam Ma Địa.”
Các thành quả này là tiền đề cơ bản để xây dựng và 

hình thành nên hai phần tiếp theo trong tu tập 37 Trợ Đạo 
Phẩm là Ngũ Căn và Ngũ Lực.

D. Ngũ Căn (Năm Căn) và Ngũ Lực (Năm Lực): bao 
gồm Tín Căn và , Tấn Căn và, Niệm, Căn và, Định Căn 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

456

và, và Tuệ Căn và. Chữ “Căn” ở đây có thể được xem là căn 
nguồn, cội nguồn, căn cứ địa, căn cứ xuất phát, nơi khởi 
phát ra 5 Lực, 5 khả năng, 5 trạng thái hoạt dụng thiện 
lành của tâm thức là Tín, Tấn, Niệm, Định, và Tuệ . Ý 
nghĩa của 5 Căn và 5 Lực được sơ lược ghi nhận như sau:
1. Tín Căn và Tín Lực: là do Thế Gian Đạo khiến tâm 

thanh tịnh, trong sáng, không dơ bẩn, lìa Tùy Phiền 
Não, được trú Bất Động. Rồi sau cầu Thánh Đế Hiện 
Quán đễ vĩnh đoạn Tùy Miên, tu tập các phương tiện 
đối trị, nhờ đó tăng khởi Thượng Tín Căn, Thượng Tín 
Lực.

2. Tấn Căn (còn gọi là Chánh Cần Căn) và Tấn Lực: là dựa 
vào Tín Căn và Tín Lực, tu tăng tiến dũng mãnh, cùng 
hành chuyển với Tín Căn và Tín Lực.

3. Niệm Căn và Niệm Lực: là dựa vào Tấn Căn và Tấn 
Lực nên trí được sáng tỏ, không quên lãng, cùng hành 
chuyển với Tấn Căn và Tấn Lực.

4. Định Căn (còn gọi là Đẳng Trì Căn) và Định Lực: là dựa 
vào Niệm Căn và Niệm Lực, Tâm Trú Nhất Cảnh, cùng 
hành chuyển với Niệm Căn và Niệm Lực.

5. Tuệ Căn và Tuệ Lực: là dựa vào Định Căn và Định Lực, 
Tuệ giản trạch các pháp, cùng hành chuyển với Định 
Căn và Định Lực.
E. Tứ Gia Hạnh: bao gồm 4 giai vị là Noãn vị, Đảnh vị, 

Nhẫn vị và Thế Đệ Nhất vị.
1. Noãn Vị: (Noãn là ấm nóng) là giai đoạn tâm thức cảm 

thấy được ấm nóng do từ công phu tu tập 5 Căn, 5 Lực. 
Đây là giai đoạn báo hiệu sắp có lửa, ánh sáng nơi 
Thánh Đạo. Ở giai vị này, hành giả quán thấy các pháp 
tự tướng, các pháp cộng tướng đều chỉ là ý ngôn mà 
hoạch đắc Trí Pháp Minh, quán sát được chân xác các 
cảnh sở duyên của các pháp.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

457

2. Đảnh Vị: (Đảnh là đỉnh đầu, đỉnh núi) là từ Noãn Vị 
được tăng trưởng rồi thành mãn mà chuyển lên.

3. Nhẫn Vị: Nhẫn là xác nhận (nhẫn khả) các pháp chỉ 
toàn là duy tâm, nên từ đây không còn bị thoái đọa trên 
con đường tu tập nữa.

4. Thế Đệ Nhất Vị: là thấy rõ cả thế gian chỉ là pháp hữu 
lậu. Trong các pháp hữu lậu này, pháp Hiện Quán của 
Bồ Tát là hơn cả nên gọi là Thế Đệ Nhất. Đến đây, Bồ 
Tát tu tập pháp Hiện Quán Thánh Đế, quán sát thành 
công nên thấu rõ được Lý Tứ Đế ở ba cõi (Dục Giới, Sắc 
Giới, và Vô Sắc Giới) mà có đủ được 16 Tâm (16 Trí) cần 
thiết để “Thấy Đạo”(Kiến Đạo), đắc Thánh vị. Bồ Tát 
hội nhập Cảnh Không, hòa nhập vào A Lại Da thức nên 
khiến 7 Chuyển Thức không còn phát sinh, làm điều 
kiện đưa đến Định Vô Gián để phát sinh Trí Vô Lậu, 
gọi là đắc nhập Kiến Đạo và Chánh Tánh Ly Sanh. Đắc 
nhập Kiến Đạo được gọi là đã chứng Thánh vị, đắc quả 
vị Tu Đà Hoàn (bên Thanh Văn thừa), tương đương với 
quả vị Bồ Tát Sơ Địa (quả vị đầu tiên trong 10 quả vị 
Bồ Tát Đăng Địa bên Bồ Tát thừa).
Câu 3 và câu 4: “Dĩ hữu sở đắc cố, Phi thật trụ Duy 

Thức” (Do đã có chỗ sở đắc, Không là thật trụ Duy Thức): 
Chỗ thành tựu tu tập trong 24 phẩm Trợ Đạo vừa nêu trên 
được gọi là chỗ “Sở Đắc”. Đắc chính là 1 trong 24 Tâm Bất 
Tương Ưng Hành, được kể đến đầu tiên trong Duy Thực 
24 Tâm Bất Tương Ưng Hành bao gồm: 1. Đắc, 2. Mạng 
Căn, 3.Chúng Đồng Phận, 4. Dị Sanh Tánh, 5. Vô Tưởng 
Định, 6. Diệt Tân Định, 7. Vô Tưởng Báo, 8. Danh Thân, 9. 
Cú Thân, 10. Văn Thân, 11. Sinh, 12. Trụ, 13. Lão, 14. Vô 
Thường, 15. Lưu Chuyển, 16. Định Vị, 17. Tương Ưng, 18. 
Thế Tốc, 19. Thứ Đệ, 20. Thời, 20.Phương, 22. Số, 23.Hòa 
Hợp, 24. Bất Hòa Hợp. Được gọi là “Bất Tương Ưng Hành” 
vì 24 Tâm này không tương ưng, không lệ thuộc vào bộ ba 
“Căn-Trần-Thức” hòa hợp mà sinh khởi. Nói cách khác, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

458

tâm thức của hành giả đã không còn bám đuổi theo 6 trần 
cảnh bên ngoài, mà quay ngược vào bên trong nội tâm, 
hướng về Mạt Na thức và ra sức vượt qua Mạt Na thức. 
Tựu trung, Mạt Na thức có 6 đặc điểm chính yếu, tạm nêu 
như sau:
1. Mạt Na thức là thức đầu tiên của 7 Chuyển Thức triển 

chuyển từ A Lại Da thức (Thức Thứ Tám) nên nó còn có 
tên gọi là Thức Thứ Bảy. Mạt Na thức có tánh Hữu Phú 
Vô Ký; gọi là Hữu Phú vì nó có chỗ nương dựa vào nơi 
thức A Lại Da, gọi là Vô Ký vì nó không có công năng 
phân biệt thiện ác như Ý thức.

2. Mạt Na Thức là thức trung gian giữa A Lại Da thức và 
Ý thức nên nó còn được gọi là Ý Căn (Căn nguồn của 
Ý thức). Gọi là Căn nguồn của Ý thức, vì Mạt Na thức 
có công năng đem các chủng tử từ Tạng thức A Lại vào 
nơi Ý thức, khiến Ý thức có thêm cơ sở cho hoạt dụng 
phân biệt cảnh trần. Ngoài ra, cũng chính Mạt Na thức 
đem các pháp hiện hành từ nơi Ý thức mà truyền ngược 
vào Tạng thức, biến thành chủng tử thêm cho kho Tạng 
thức, nên nó lại còn có tên là “Truyền Tống thức.”

3. Mạt Na thức có tánh chấp trụ, đầu mối của tâm phan 
duyên và tâm phân biệt: Mạt Na thức chấp Kiến Phần 
của A Lại Da làm tự ngã nên có ra Ngã Tướng đầu tiên. 
Rồi từ Ngã Tướng này lại có sự phân biệt ra hai bên 
(nhị biên) mà tiếp tục phát triển tựu thành 3 tướng 
còn lại là Nhân Tướng, Chúng Sanh Tướng, Thọ Giả 
Tướng. Sự tựu thành và phát triển ra 4 tướng (Ngã, 
Nhân, Chúng Sanh, Thọ Giả) được cảm nhận là ý niệm 
về “Chúng Sanh Trược” ở kinh Thủ Lăng Nghiêm. 

4. Dưới ảnh hưởng tác động từ vô lượng chủng tử nghiệp 
thức, Mạt Na thức cũng có tánh tuôn chảy không ngừng 
nghỉ giống như ở A Lại Da thức. Nó thường được ví như 
tiếng nói thầm thì liên tục đêm ngày, lúc tỉnh thức và 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

459

cả lúc mộng ngủ; hoặc ví như nước liên tục rỉ chảy từ 
ống nước ăn thông, nối liền vào biển lớn.

5. Mạt Na thức cũng chính cưu mang sẵn trong nó tính 
chất phiền não. Điều này được thể hiện qua sự hiện 
diện nơi Mạt Na thức của 4 tâm sở Căn Bản Phiền 
Não (Tham, Si, Mạn, Ác Kiến) và của 8 tâm sở Đại Tùy 
Phiền Não.1 Tổng cộng là 12 tâm sở, chiếm đến 2 phần 
3 trong 18 tâm sở cố hữu của Mạt Na thức.2

6. Mạt Na thức chính là lớp ngăn che ở giữa Ý thức và A 
Lại Da thức. Nó khiến tâm hành giả không thể cảm 
nhận, còn mờ mịt về A Lại Da thức và về Như Lai Tạng 
tâm nên nó cũng thường được nhà Thiền ví như Thùng 
Sơn Đen, Đầu Sào Trăm Trượng, Vô Thủy Vô Minh… 
Muốn cảm nhận và thể nhập vào A Lại Da thức, tâm 
thức hành giả cần phải vượt qua lớp rào chắn Mạt Na 
thức Vô Thủy Vô Minh, tức là vượt qua lớp rào chắn tư 
lương chấp ngã này. Khi đó, tâm hành giả không còn có 
chấp Ngã nữa, tâm được hòa nhập vào thức A Lại Da, 
trụ vào Duy Thức tánh.
Do vậy, các thành tựu nơi Tứ Gia Hạnh vị này cũng chỉ 

được xem là “chút ít”, chưa có thể hội nhập, thể nhập vào 
A Lại Da thức nên bài tụng nói “ Chưa là Duy Thức tánh.” 

Bài tụng thứ ba (Thông Đạt vị): Duy Thức Tam Thập 
Tụng có 4 câu là:

“Nhược thời ư sở duyên
Trí đô vô sở đắc
Nhĩ thời trụ Duy Thức
Ly Nhị Thủ tướng cố.”

1  Gồm: Trạo Cử, Hôn Trầm, Bất Tín, Giải Đãi, Phóng Dật, Thất Niệm, Tán 
Loạn, và Bất Chính Tri.

2  Gồm 12 tâm sở Phiền não và có thêm 5 tâm sở Biến Hành cùng 1 tâm 
sở Biệt Cảnh Huệ.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

460

Tạm dịch:
“Nếu khi đối trước cảnh
Trí đều không có chỗ đắc
Lúc đó trụ Duy Thức
Đã lìa tướng Hai Thủ”
Thông Đạt vị tương ưng với quả vị Kiến Đạo nơi Bồ Tát 

Sơ Địa (Hoan Hỷ Địa), quả vị đầu tiên trong 10 Thánh vị 
Đăng Địa của Thập Địa Bồ Tát. Bên Thanh Văn thừa, quả 
vị này tương ứng với Sơ Quả vị Tu Đà Hoàn. Gọi là Kiến 
Đạo bởi vì bắt đầu từ quả vị này, tâm Bồ Tát đã vượt qua 
Mạt Na thức, đã không còn có chấp Ngã nên Bồ Tát đã 
bắt đầu sống được với phần nào Giác Tánh, đã thấy biết 
(“Kiến”) rõ con đường (“Đạo”) tu tập chơn chánh thâm sâu 
nhất trong Phật Đạo. Bậc Sơ Quả Tu Đà Hoàn, còn gọi 
Nhập Lưu hay Thất Lai, nhờ vào tuệ giác có được từ 5 Căn, 
5 Lực, Tứ Gia Hạnh nên đã tận diệt ba kiết sử Thân kiến, 
Nghi và Giới cấm thủ; nhưng các vị còn phải có bảy lần tái 
sanh trở lại vào Dục Giới để tiếp tục con đường tu tập tối 
thượng. 

Theo kinh Hoa Nghiêm,1 Bồ Tát Sơ Địa được gọi tên là 
Hoan Hỷ Địa vì từ nay, Bồ Tát được vui mừng rất lớn (hỷ 
duyệt, hân khánh...) do đã bắt đầu khởi nhận được trí Bát 
Nhã, thấy rõ con đường Tu Đạo. Các Ngài mong cầu Phật 
Trí, luôn nghĩ tưởng về Tam Bảo, không còn tham luyến 
danh sắc, ưa thích thực hành Bố Thí Ba La Mật (1 trong 
10 Ba La Mật), Bố Thí Nhiếp Pháp, Ái Ngữ Nhiếp Pháp (2 
trong 4 Tứ Nhiếp Pháp), Tứ Vô Lượng Tâm (Từ Bi Hỷ Xả) 
nên tâm các Ngài được Vô Úy, không còn kinh sợ nơi thế 
gian, sinh tử. Đây chính là “KIẾN ĐẠO KHỞI TU” (thấy 
ra con đường Đạo mà bắt đầu hành trì pháp Tu Tập tối 
thượng) trong đạo Phật. Quy luật tất yếu ở đây là cần phải 

1  Dịch giả Phạn-Hán: Đại sư Thật Xoa Nan Đà (652-710), Dịch giả Hán-
Việt: Hòa thượng Thích Trí Tịnh (1917-2014).



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

461

thấy ra con đường (“Kiến Đạo”), sau đó mới có thể bước đi 
trên con đường (“Tu Đạo”).

Qua Biện Trung Biên Luận và qua Hiển Dương Thánh 
Giáo Luận, giai vị Kiến Đạo Tu Đà Hoàn chuyên chú tu 
tập về Thất Giác Chi, 7 phẩm trong 37 Trợ Đạo phẩm sau 
khi đã hoàn tất tốt đẹp 22 phẩm ở các giai vị trước. Thất 
Giác Chi được định nghĩa là “Bảy chi hỗ trợ cho Tuệ Giác.” 
Bảy chi này bao gồm:
1. Niệm Giác Chi: là chi phần sở y cho Tuệ Giác, là tâm trí 

sáng tỏ Thánh Đế, không quên Thánh Đế. Đây là do đã 
có đủ thiện lực để Kiến Đạo hiện tiền, đắc nhập xuất 
thế Vô Công Dụng, Vô Phân Biệt.

2. Trạch Pháp Giác Chi: là chi phần tự tánh của Tuệ Giác, 
là do đã có Tuệ Giác vô phân biệt, vô công dụng nên y 
chỉ nơi Niệm, cùng Niệm câu hành, vì thế hiểu rõ, giác 
ngộ Thánh Đế.

3. Tinh Tấn Giác Chi: là chi phần xuất ly của Tuệ Giác, là 
sanh tâm dũng mãnh nơi Thánh Đế.

4. Hỷ Giác Chi: là chi phần lợi ích của Tuệ Giác, là có tâm 
hỷ duyệt nơi Thánh Đế.

5. Khinh An Giác Chi: là chi phần Vô Nhiễm của Tuệ Giác, 
có thể là Tuệ tâm sở, là có thân tâm kham nhiệm ở 
trong Chân Đế Hiện Quán (Kiến Đạo ly Tam Giới), lấy 
tánh Kham Năng làm chỗ dụng công tu tập.

6. Định (Tam Ma Địa) Giác Chi: là chi phần Vô Nhiễm của 
Tuệ Giác, là chỗ sở y của Vô Nhiễm để có được Chuyển 
Y, là có tâm trú Nhất Cảnh Tánh ở trong Chân Đế Hiện 
Quán.

7. Xả Giác Chi: cũng là chi phần Vô Nhiễm của Tuệ Giác, 
là tự tánh của Vô Nhiễm , là có tâm bình đẳng, tâm 
chánh trực, tâm không chuyển động ở trong Chân Đế 
Hiện Quán. Nơi Xả Giác Chi, các phiền não tạp nhiễm 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

462

đều bị đoạn trừ nên hiển lộ tự tánh Vô Nhiễm .
Ý nghĩa 4 câu của Thông Đạt vị được ghi nhận là:
Câu 1: “ Nhược thời ư sở duyên “ (Nếu khi đối trước 

cảnh): Câu này có 2 điểm quan trọng sau:
1. Chữ “Thời” trong câu kệ này cũng chính là một trong 24 

món Tâm Bất Tương Ưng Hành pháp, giống như chữ 
“Đắc” đã đề cập ở phần trên: Còn có “Thời” là còn chưa 
vượt thoát khỏi tầm tác động, ảnh hưởng của thức A 
Lại Da dù trí Bát Nhã đã được hé lộ.

2. Cảnh sở duyên của Thông Đạt vị có thể được phân biệt 
ra 2 loại: Loại 1 vẫn còn là 6 cảnh trần (Sắc, Thanh, 
Hương, Vị, Xúc, Pháp) của phần Tư Duy nơi Ý Thức 
hướng ngoại; loại 2 là cảnh giới của A Lại Da thức chỉ 
với 5 tâm sở Biến Hành và với 1 Xả Thọ nơi Ý thức 
hướng nội đã vượt qua “thùng sơn đen” Tư Lương chấp 
ngã Mạt Na thức. Nói cách khác, Thông Đạt vị là bậc 
Thánh đã có thêm được Thiên Nhãn, Huệ Nhãn nhưng 
Nhục Nhãn vẫn không mất. 
Câu 2: “ Trí đô vô sở đắc “ (Trí đều không có chỗ đắc): 
“Trí không có chỗ đắc” này được cảm nhận chính là trí 

Bát Nhã. Trí Bát Nhã tự hiển bày khi tâm hành giả đã 
có đầy đủ 5 Căn, 5 Lực, Tứ Gia Hạnh vị và khi A Lại Da 
không còn bị Mạt Na thức che khuất. Tựu trung, trí Bát 
Nhã có 6 đặc điểm sau:
1. Trí Bát Nhã là Trí của các bậc Thánh, của các Bồ Tát 

Đăng Địa (Thập Địa Bồ Tát), bắt đầu từ Bồ Tát Sơ Địa 
(tương đương với quả vị Tu Đà Hoàn bên Thanh Văn 
thừa) lên đến Bồ Tát Bát Địa (tương đương với quả vị 
A La Hán bên Thanh Văn thừa). Trí này vượt hẳn qua 
trí tuệ thế gian: phàm phu và ngay cả các nhà bác học, 
thông thái của thế gian cũng không thể biết được Trí 
Bát Nhã khi chưa Kiến Đạo. Đến giai vị Thiện Huệ 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

463

(Cửu Địa), không còn gọi là trí Bát Nhã vì Bồ Tát đã 
được thể nhập vào Phật trí bất tư nghì.

2. Trí Bát Nhã là Trí đã khuất phục và đã vượt qua 2 chấp 
trụ cơ bản nhất của tâm thức: Hai chấp trụ này là Ý 
thức tư duy chấp pháp khiến có sinh khởi ra mê mờ, 
phiền não (Kiến Hoặc, Tư Hoặc, Căn Bản Phiền Não, 
Tùy Phiền Não...) và là Mạt Na thức tư lương chấp ngã 
khiến có ra 2 Thủ (Năng Thủ và Sở Thủ). Điều này 
khiến Trí Bát Nhã còn được gọi là Trí Vô Trụ, trí không 
có chỗ trụ (vượt qua ý niệm về không gian), trí không có 
lúc trụ (vượt qua ý niệm về thời gian) vì Thể và Dụng 
của trí Bát Nhã hằng hữu bàng bạc, mênh mang khắp 
không gian, khắp thời gian.

3. Do đã vượt qua các chấp trụ nêu trên, Trí Bát Nhã là Trí 
sẵn có khả năng hội nhập, thể nhập vào A Lại Da thức. 
Nói cách khác, tầng bậc nhập Định của các bậc Thánh 
này có khi khiến tâm các vị chỉ còn có 5 tâm sở Biến 
Hành và Xả thọ của A Lại Da thức.

4. Trí Bát Nhã là Trí thấy được Pháp thân (hay Pháp tánh, 
Phật tánh..) nên kinh Bát Nhã gọi Trí Bát Nhã là mẹ 
đẻ của chư Phật, chư Bồ Tát. Tuy nhiên, điều này còn 
tùy thuộc vào mức độ tu tập: Ở Sơ Địa Bồ Tát (giai vị 
vừa được Kiến Đạo), Bồ Tát chỉ thấy được một phần 
Pháp thân mà thấy không rõ ràng; còn ở Bát Địa Bồ 
Tát (giai vị hoàn tất Tu Đạo), Bồ Tát thấy Pháp thân 
được trọn vẹn, toàn phần rõ ràng hơn. 

5. Do đã thấy ra Phật tánh, trí Bát Nhã là Trí tràn đầy thiết 
tha với Phật tánh nên đến lúc này, tâm Bồ Tát thực thụ 
chỉ hướng về Phật tánh, về Như Lai,về Vô Dư Y Niết 
Bàn mà không còn có chỗ bám víu, chỗ sở đắc nào khác 
nên bài tụng nói là “Trí đều không có chỗ đắc.” 

6. Trong tu tập, trí Bát Nhã là Trí đã đã thấu rõ các hành 
chuyển, qui hướng, ưa thích...của tâm chúng sinh để 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

464

giúp cho Bồ Tát tu tập có hiệu quả tốt đẹp về Tứ Nhiếp 
Pháp (4 pháp cần thiết để nhiếp phục mà giáo hóa, hóa 
độ cho tất cả chúng sinh, bao gồm 1. Bố thí, 2. Ái ngữ, 
3. Lợi hành, 4. Đồng sự); và cũng là Trí thông thấu về 
2 bờ, bờ bên này và bờ bên kia, để giúp Bồ Tát tu tập 
có hiệu quả tốt đẹp về 10 Ba La Mật, 10 pháp tu tập 
đưa qua bờ bên kia, bao gồm: 1. Bố thí, 2. Trì giới, 3. 
Nhẫn Nhục, 4. Tinh Tấn, 5. Thiền Định, 6. Bát Nhã, 7. 
Phương tiện, 8. Nguyện, 9. Lực, 10. Trí Huệ, mà đi từ 
bờ bên này (bờ khổ đau- sinh tử) qua đến bờ bên kia (bờ 
giải thoát- tịch diệt).
Câu 3 và câu 4: “Nhĩ thời trụ Duy Thức , Ly Nhị Thủ 

tướng cố “ (Lúc đó trụ Duy Thức, Đã lìa tướng Hai Thủ): 
“Trụ Duy Thức” là an trụ A Lại Da thức, là an trụ Duy 
Thức tánh vì A Lại Da chính là tánh của Duy Thức. An 
trụ vào A Lại Da cũng có nghĩa là tâm thức Bồ Tát đã vượt 
qua Mạt Na thức, vượt qua Nhị Thủ (Năng thủ, Sở thủ) 
của Mạt Na thức. Như thế, đến đây tâm thức Bồ Tát đã 
hoàn toàn rời lìa được 2 tầng lớp mê mờ quan trọng: Tầng 
lớp 1 là các tâm thức mê mờ của Kiến Hoặc (Thân kiến, 
Biên kiến, Kiến thủ, Giới Cấm thủ, Tà Kiến) từ nơi Ý thức 
chấp thủ, bám víu vào thân tâm 5 uẩn và vào dụng năng 
Thấy- Nghe- Hay- Biết (Kiến Văn Giác Tri) của thân tâm 
5 uẩn; tầng lớp 2 là tâm thức bám víu chấp Ngã, tâm thức 
cội nguồn của Nhị Thủ (Năng thủ, Sở thủ) của Mạt Na 
thức. Chỗ này cũng chính là nền tảng cần thiết để Bồ Tát 
có thể tiếp tục tu tập đoạn trừ Tư Hoặc và xả bỏ A Lại Da 
thức trong các giai vị Tu Tập tiếp theo.

Bài tụng thứ tư (Tu Tập vị): Duy Thức Tam Thập Tụng 
có 4 câu là:

“Vô Đắc bất tư nghì
Thị xuất Thế Gian Trí
Xả nhị Thô Trọng cố
Tiện chứng đắc Chuyển Y”



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

465

Tạm dịch:
“Vô Đắc không thể nghĩ bàn 
Đây là trí xuất thế gian
Xả xong hai Thô Trọng
Liền Chuyển Y chứng đắc”
Tu Tập vị tương ưng với quả vị Tu Đạo, bao gồm 7 quả 

vị của Bồ Tát Đăng Địa từ Địa 2 (Ly Cấu Địa) đến Địa 8 
(Bất Động Địa). Kinh Hoa Nghiêm khai thị về các quả vị 
này, được ghi nhận sơ lược như sau :
1. Bồ Tát Nhị Địa (Ly Cấu Địa): các Ngài tu tập thiên về 

Trì Giới (1 trong 10 Ba La Mật); về Ái Ngữ Nhiếp Pháp 
(1 trong 4 Nhiếp Pháp); các Ngài không còn có Tham, 
Sân, Si; xa lìa Tà Kiến cấu bẩn , nên được gọi tên là “Ly 
Cấu.” 

2. Bồ Tát Tam Địa (Phát Quang Địa): các Ngài tu tập thiên 
về Nhẫn Khả Ba La Mật (1 trong 10 Ba La Mật), về Lợi 
Hành Nhiếp Pháp (1 trong 4 Nhiếp Pháp); thông thạo 
Tứ Thiền, Bát Định, xuất nhập các Tam Muội; thành 
tựu vô lượng sức thần thông cùng Trí Quán Tướng, 
quán được tướng chơn thật của các pháp Hữu Vi, nên 
được gọi tên là “Phát Quang”.

3. Bồ Tát Tứ Địa (Diệm Huệ Địa): các Ngài tu tập thiên về 
Tinh Tấn Ba La Mật (1 trong 10 Ba La Mật), về Đồng 
Sự Nhiếp Pháp (1 trong 4 Nhiếp Pháp); 10 pháp Minh 
Môn quán sát vào 10 Giới mà đắc được Trí Thành Thục, 
phát khởi Huệ phương tiện để Tu Đạo và Trợ Đạo, nên 
được gọi tên là “Diệm Huệ”.

4. Bồ Tát Ngũ Địa (Nan Thắng Địa): các Ngài tu tập thiên 
về Thiền Định Ba La Mật (1 trong 10 Ba La Mật), về 
tất cả công hạnh của 4 Nhiếp Pháp; (kể từ Ngũ Địa trở 
lên, các Bồ Tát đều có tu tập, công hạnh đầy đủ trọn 
vẹn 4 Nhiếp Pháp để nhiếp hóa chúng sinh), đắc các 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

466

Đế Trí,Tín Giải Trí,Phương Tiện Trí; biết như thật về 
Tứ Thánh Đế, thấu đạt được Tâm Bình Đẳng; là giai vị 
khó vượt qua, khó ngăn hoại nên được gọi tên là “Nan 
Thắng”.

5. Bồ Tát Lục Địa (Hiện Tiền Địa): các Ngài tu tập thiên 
về Bát Nhã Ba La Mật (1 trong 10 Ba La Mật), quán 
thế gian sinh diệt với tâm Đại Bi, quán về Ngã chấp, về 
nhị biên Có-Không chấp, thông tỏ lý Duyên Khởi cùng 
12 Nhân Duyên, quán chiếu thấu suốt được 10 Pháp 
Bình Đẳng , nên các Ngài được Giải Thoát hiện tiền, 
Bát Nhã hiện tiền, Không Tam Muội hiện tiền, do vậy 
được gọi tên là “Hiện Tiền”.

6. Bồ Tát Thất Địa (Viễn Hành Địa): các Ngài tu tập thiên 
về Phương Tiện Ba La Mật (1 trong 10 Ba La Mật), 
9 phần Ba La Mật kia thì tùy sức mà tu tập, trong 1 
niệm có đủ 10 Ba La Mật, thành tựu 10 môn Phương 
Tiện Huệ; 4 Nhiếp Pháp, 37 phẩm Trợ Đạo, 3 môn Giải 
Thoát; lại có thể nhập- xuất Diệt Tận Định nhưng 
không tác chứng, gọi là đã viễn ly Vô Hành thậm thâm 
nên được gọi tên là “Viễn Hành”.

7. Bồ Tát Bát Địa (Bất Động Địa): Giai vị Bát Địa bên Bồ 
Tát thừa chính là A La Hán bên Thanh Văn thừa, giai 
vị hoàn tất giai đoạn Tu Tập Phật đạo. Các Ngài tu tập 
thiên về Nguyện Ba La Mật (1 trong 10 Ba La Mật), 9 
phần Ba La Mật kia thì tùy sức mà tu tập, trong 1 niệm 
có đủ 10 Ba La Mật; đã thành tựu Phương Tiện Huệ, 
thành tựu về các Tánh Vô Sanh, Vô Khởi, Vô Tướng, Vô 
Tánh…; trong một niệm có thể dùng Trí Vô Công Dụng 
nhập cảnh giới Nhất Thiết Chủng Trí. Các Ngài đã lìa 
các tưởng phân biệt nơi Tâm – Ý – Ý thức, đã đắc Vô 
Sanh Pháp Nhẫn, được hạnh Vô Tránh, Tịch Diệt hiện 
tiền, bình đẳng 3 thuở (Sơ–Trung-Hậu), thanh tịnh 
các Đạo, khéo nhiếp trì Đại Nguyện lực, được Phật Lực 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

467

gia hộ ban cho Như Lai Trí, Tự Lực khéo giữ gìn, Trí 
Nhẫn đệ nhất, thâm tâm Tuệ Giác, có thể khởi phát vô 
lượng, vô biên Trí sai biệt, như thuyền vào biển lớn chỉ 
cần theo gió mà đi, không cần tốn hao công hạnh nên 
được gọi tên là “Bất Động” hay “Vô Sở Hành”, “Vô Công 
Dụng”, “Vô Sanh Pháp Nhẫn.”..
Ý nghĩa 4 câu của Tu Tập vị được ghi nhận là:
Câu 1: “ Vô Đắc bất tư nghì” (Vô Đắc không thể nghĩ 

bàn):
“Vô Đắc” là cảnh giới đã thoát qua khỏi ảnh hưởng tác 

động của Mạt Na thức và của cả A Lại Da thức, cảnh giới 
không còn có chỗ Sở Đắc, khách thể , hay cảnh Sở Đắc; 
cũng không còn có Năng Đắc, chủ thể, hay khả năng có 
thể có thêm, tiếp nhận thêm bất cứ sự vật gì vào trong tâm 
thức vốn đã quá thanh tịnh. Vô Đắc là hệ quả tất yếu của 
công phu tu tập xả bỏ thức A Lại của Tu Tập vị. Công phu 
này được diễn đạt rõ qua 4 câu tụng trong Bát Thức Quy 
Củ Tụng của ngài Tam Tạng Pháp sư Huyền Trang (602-
664), như sau:

“Bất Động Địa tiền tài xả Tàng
Kim Cang Đạo hậu Dị Thục không
Đại Viên, Vô Cấu đồng thời phát
Phổ chiếu thập phương sát trần trung”
Tạm dịch:
“Trước địa vị Bất Động còn phải xả bỏ Tàng thức
Sau Kim Cang Đạo, thức Dị Thục không có nữa
Trí Đại Viên, thức Vô Cấu đồng thời phát
Chiếu khắp mười phương vi trần quốc độ”
Cảnh giới Vô Đắc được cho là “bất tư nghì” (không thể 

nghĩ bàn) vì nó đã vượt qua A Lại Da thức, vượt khỏi các 
tâm Bất Tương Ưng của A Lại Da thức là Danh Thân, Cú 
Thân, Văn Thân. Ba Thân này chính là bản thể, là chất 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

468

liệu căn bản của tất cả nghĩ bàn, bao gồm ngôn ngữ, văn 
tự, suy tư, hiểu biết, phân biệt cho muôn loài chúng sinh.

Câu 2: “Thị xuất thế gian trí” (Đây là trí xuất thế gian):
Trí thế gian là trí chỉ có thể thu nhận, quán sát, phân 

biệt cảnh trần (Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc,Pháp) mà 
không thể thấy biết thấu suốt được, không hội nhập, ứng 
hợp được với cảnh giới Vô Ngã, Vô Đắc. Nhưng đây không 
phải là cảnh giới Vô Ngã, Vô Đắc xuất ra khỏi thế gian trí 
mà chính là trí thế gian do không còn có sự ứng hợp nên tự 
xuất ly, tự cách ly ra khỏi cảnh giới u tuyệt, huyền nhiên, 
bất khả tư nghì này.

Câu 3: “ Xả nhị Thô Trọng cố” (Xả xong hai Thô Trọng):
Trong 5 thọ, A Lại Da thức chỉ có duy nhất một Xả thọ. 

Các Bồ Tát Đăng Địa đã thể nhập, tương ưng vào A Lại Da 
thức nên các Ngài ứng hợp với thọ Xả này, công phu tu tập 
đầy đủ về Hạnh, Nguyện, Thiền Định khiến phát sinh các 
Đại Tâm, các trí tuệ thanh tịnh mà xả bỏ 2 thứ Thô Trọng 
là Phiền Não Chướng và Sở Tri Chướng. Đây là hai rào 
cản rất vi tế và thâm sâu trong tâm thức, khiến tâm thức 
bị ngăn ngại không được thông thấu với Phật tánh, Bồ Đề 
trí, nên được gọi là “Chướng”. 

Phiền Não Chướng chính là 6 tâm sở Căn Bản Phiền 
Não bao gồm: Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi và Ác Kiến; trong 
đó 5 tâm sở đầu (Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi ) được gọi là 
Tư Hoặc, còn Ác Kiến được gọi là Kiến Hoặc. Kiến Hoặc 
lại chia ra 5 loại là Thân Kiến, Biên Kiến, Tà Kiến, Kiến 
Thủ và Giới Cấm Thủ. Do vậy, 6 Căn Bản Phiền Não cũng 
thường được gọi là Kiến Tư Hoặc. Gọi là “Hoặc” vì đây là 
Bất Giác, mê mờ, vô minh khiến chúng sanh phải chịu trầm 
luân sanh tử. Duy Thức Học minh định lý do sâu thẳm nhất 
khiến có ra Bất Giác chính là do còn có sự hiện hữu của kho 
tàng chủng tử tập khí nghiệp thức nơi A Lại Da thức. Nên 
chỉ khi nào kho tàng này bị xả bỏ hoàn toàn qua tu tập tối 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

469

thượng nơi các vị Bồ Tát Đăng Địa, tâm thức mới có thể 
trở về tương hợp, ứng nhập vào với Chơn Tâm, Chơn Như 
bản hữu. Do vậy, lý Tứ Đế và lý Thập Nhị Nhơn Duyên ít 
nhiều có liên hệ đến bóng dáng và sự biến hành, tác động 
của kho tàng chủng tử này. Như phải đến giai vị Hiện Tiền 
(Đệ Lục) Địa, Bồ Tát mới rõ thấu được Lý Duyên Khởi 12 
Nhơn Duyên nhưng vẫn còn tu tập tiếp tục xả bỏ chủng tử 
Tàng Thức. Chỉ khi đến được giai vị Bất Động (Đệ Bát) Địa, 
Tàng Thức mới được xả bỏ xong; lúc này, Tàng Thức A Lại 
Da được đổi tên gọi là Bạch Tịnh Thức, hay Vô Cấu Thức; 
hành giả được xem là đã Kiến Tánh. 

Trong khi Phiền Não Chướng là chướng có liên hệ đến 
các chủng tử của 6 Căn Bản Phiền Não, thì Sở Tri Chướng 
được cảm nhận là chướng có liên hệ đến tất cả dạng loại 
chủng tử còn lại có trong A Lại Da thức. Đây là bao gồm 
tất cả các chủng tử có công năng tri giác, nhận biết, phân 
biệt vào một đối tượng nào đó; nôm na gọi là có chỗ trụ, có 
chỗ để tri giác, nhận biết (gọi là “Sở Tri” = “chỗ biết”). Còn 
có “chỗ” là còn chưa được bình đẳng, là còn trái với Giác 
thể Chơn Như vốn là bình đẳng, nhất như. Lý tánh bình 
đẳng, nhất như cao diệu này lại bị che lấp bởi các tâm thức 
chấp ngã và chấp pháp của chúng sinh. Nên các Bồ Tát 
Đăng Địa phải tu tập đến giai vị Nan Thắng (Đệ Ngũ) Địa 
mới có được 10 Tâm Bình Đẳng, rồi phải đến giai vị Hiện 
Tiền (Đệ Lục) Địa mới quán chiếu thấu suốt được 10 Pháp 
Bình Đẳng.

Câu 4: “ Tiện chứng đắc Chuyển Y” (Liền Chuyển Y 
chứng đắc):

“Tiện chứng đắc” được cảm nhận là có ý nghĩa rất vi 
tế, sâu sắc vì chữ “chứng đắc” ở đây không đồng nghĩa với 
chữ “Đắc” nơi 24 Tâm Bất Tương Ưng nơi các giai vị tu 
tập trước. Câu tụng này là cảnh giới của Bồ Tát Bất Động 
(Đệ Bát) Địa: sau khi đã hoàn tất công phu xả bỏ trọn vẹn 
kho tàng chủng tử nghiệp thức, xả bỏ A Lại Da thức; thân 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

470

tâm các vị Bồ Tát Bất Động Địa (tương ưng với quả vị A 
La Hán bên Thanh Văn thừa) đã được hoàn toàn thanh 
tịnh, lìa xa các Tưởng nơi Tâm, Ý, và Ý thức; nhập Vô 
Sanh Pháp Nhẫn. Ngoài ra, do sức bản nguyện rộng lớn, 
các Ngài còn được thấy vô lượng chư Phật hiện ra và được 
chư Phật ban cho Như Lai Trí...Như thế “Tiện chứng đắc” 
có thể được tạm giải thích là “sự tương ưng, ứng hạp tự 
nhiên được tiếp nhận ân phước từ chư Phật”, nên đây tạm 
gọi là sự chứng đắc mà không có thêm vào, không có bớt 
ra, không có dụng công như sự chứng đắc thông thường ở 
các giai vị trước.

“Chuyển Y” là chuyển đổi 4 chỗ Y chỉ, là chuyển đổi từ 
Thức sang Trí, bao gồm 4 chuyển đổi: Chuyển Ý thức ra 
Diệu Quán Sát Trí, chuyển Mạt Na thức ra Bình Đẳng 
Tánh Trí, chuyển Tiền Ngũ thức (Nhãn thức, Nhĩ thức, 
Tỹ thức, Thiệt thức, Thân thức) ra Thành Sở Tác Trí, và 
chuyển A Lại Da thức ra “Đại Viên Cảnh Trí”. Đây cũng 
là sự chuyển đổi tự nhiên, như nhiên, tự hiện khởi sau khi 
đã Kiến Tánh mà không qua bất kỳ dụng công, tác ý nào.

Bài tụng thứ năm (Cứu Cánh vị): Duy Thức Tam Thập 
Tụng có 4 câu là:

“Thử tức Vô Lậu giới
Bất tư nghì Thiện Thường
An lạc giải thoát thân
Đại Mâu Ni danh pháp”
Tạm dịch:
“Đây là cõi Vô Lậu
Thiện Thường không thể nghĩ bàn
Thân giải thoát, an lạc
Tên gọi Đại Tịch Tịnh”
Cứu Cánh vị là giai vị tu tập sau cùng của Duy Thức 

Học, bao gồm các địa vị từ Bồ Tát Thiện Huệ (Đệ Cửu) Địa, 
Bồ Tát Pháp Vân (Đệ Thập) Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

471

và Phật. Kinh Hoa Nghiêm khai thị về Thiện Huệ Địa và 
Pháp Vân Địa, được ghi nhận sơ lược như sau :
1. Bồ Tát Cửu Địa (Thiện Huệ Địa): các Ngài tu tập thiên 

về Lực Ba La Mật (1 trong 10 Ba La Mật), 9 phần Ba 
La Mật kia thì tùy sức mà tu tập, trong 1 niệm có đủ 10 
Ba La Mật; thâm nhập Phật Tam Muội, quán sát bất tư 
nghì Đại Trí tánh; tu tập 10 Lực, đức Vô Úy và 18 Bất 
Cộng pháp của chư Phật, theo chư Phật chuyển Pháp 
luân; được 4 Vô Ngại Trí, khéo diễn thuyết hóa độ, điều 
phục chúng sinh; thể nhập Tịch Diệt, Giải Thoát, Phật 
Trí bất tư nghì nên được gọi tên là “Thiện Huệ”.

2. Bồ Tát Thập Địa (Pháp Vân Địa): các Ngài tu tập thiên 
về Trí Huệ Ba La Mật (1 trong 10 Ba La Mật), 9 phần Ba 
La Mật kia thì tùy sức mà tu tập, trong 1 niệm có đủ 10 
Ba La Mật; các Ngài thể nhập Phật cảnh giới, được Phật 
quán đảnh làm bậc Thọ Chức; tùy thuận công hạnh Tịch 
Diệt của Như Lai, thể nhập Tam Muội tối hậu, thể hiện 
được các quang minh của chư Phật; Bồ Tát hạnh ví như 
Đại Hải, có thể an trì, nhiếp thọ vô lượng Đại pháp của 
Như Lai; các Ngài dùng Tự Nguyện Lực nổi mây Phước 
Đức Đại Bi, chấn sấm Đại Pháp, nháng chớp Trí Huệ Vô 
Úy, nên được gọi tên là “ Pháp Vân”.
Ba giai vị sau cùng (Đẳng Giác, Diệu Giác, Phật) không 

còn có dụng công tu tập nữa, cảnh giới chư Phật lại quá 
huyền diệu, quá nhiệm mầu, quá bất khả tư nghì nên kinh 
luận rất ít khi đề cập đến.

Ý nghĩa 4 câu của Cứu Cánh vị được ghi nhận là:
Câu 1 và câu 2: “Thử tức Vô Lậu Giới, Bất tư nghì Thiện 

Thường” 
(Đây là cõi Vô Lậu, Thiện Thường không thể nghĩ bàn)
Cảnh giới của chư Phật là cõi Vô Lậu, không còn bị rơi 

rớt trở lại vào thế gian. Cảnh giới này được tạm mô tả là 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

472

cảnh giới cực kỳ thanh tịnh, không còn hiện hữu bất kỳ 
dấu vết, bóng dáng của chủng tử, nghiệp thức nên cũng 
không còn có bất cứ tỳ vết nào của phiền não, khổ đau, đã 
tuyệt nhiên vắng bóng tất cả phân biệt, chấp trước nên 
được bài tụng gọi là Bất Tư Nghì Thiện. Cảnh giới nhiệm 
mầu, như nhiên, tận xuất Thế Gian này lại cũng tuyệt đối 
thường hằng, đã siêu tuyệt, vượt thoát khỏi các chu trình 
biến hoại Sinh-Tử, Có-Không của thế gian nên được bài 
tụng gọi là Bất Tư Nghì Thường.

Câu 3 và câu 4: “An lạc giải thoát thân Đại Mâu Ni 
danh pháp” 

(Thân giải thoát, an lạc Tên gọi Đại Tịch Tịnh)
Thân an lạc, giải thoát tối hậu chính là pháp thân của 

chư Phật. Gọi là An Lạc vì đã tuyệt nhiên không có bất 
cứ vướng chấp phiền não, cũng là nghĩa của chữ “Tịch” 
(tuyệt nhiên vắng bóng); gọi là Giải Thoát vì đã vượt thoát 
ra khỏi tất cả ràng buộc của kho tàng chủng tử nghiệp 
cảm nơi A Lại Da thức, cũng là nghĩa của chữ “Tịnh”(tuyệt 
nhiên trong sáng). Do từ ý nghĩa này, 2 chữ An Lạc và Giải 
Thoát cũng được gọi là Tịch và Tịnh. Tịch Tịnh cũng được 
gọi là Mâu Ni, là danh hiệu của đức Bổn Sư vậy.

Do bổn tánh Bình Đẳng và thường hằng chu biến khắp 
pháp giới, pháp thân an lạc và giải thoát vốn thường sẵn 
đủ, quang minh thường hằng biến chiếu nơi muôn loài 
chúng sinh. Nhưng theo Duy Thức Học, chúng sinh không 
thể thấy biết, thụ hưởng, sử dụng nguồn quang minh này 
là do còn bị ngăn che bởi 3 lớp màn che, rào ngăn chính. 
Lớp 1 là Tiền Lục Thức (Ý thức và Tiền Ngũ Thức: Nhãn, 
Nhĩ, Tỹ, Thiệt, Thân:) tư duy chấp mắc vào cảnh trần (6 
trần cảnh: sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp) khiến không 
ngớt gây tạo, phát sinh biết bao chủng tử phiền não nghiệp 
chướng. Lớp 2 là Mạt Na thức, cội nguồn tư lương chấp 
ngã, đón đưa chủng tử nghiệp thức, gây tạo ra vô lượng 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

473

phiền não, nghiệp chướng mà phải đến giai vị Kiến Đạo 
mới vượt qua được lớp màn che Ngã chấp này và mới rõ ra 
được con đường tu tập tối thượng (Kiến Đạo Khởi Tu). Lớp 
3 là A Lại Da thức, cội nguồn tàng trữ kho tàng chủng tử 
nghiệp thức; kho tàng này cần được xả bỏ hoàn toàn, gọi 
là Kiến Tánh, để chuyển Thức thành Trí và để cảnh giới, 
pháp thân an lạc- giải thoát tự hiện khởi trở lại. 

Trong nhà Thiền có câu chuyện kể: Ngài Nam Nhạc 
Hoài Nhượng (677-744) đến Tào Khê tham yết Lục Tổ Huệ 
Năng (638-713). Tổ hỏi: “Ở đâu đến?”, Ngài thưa: “Ở Tung 
Sơn đến.” Tổ lại hỏi: “Đem vật gì đến?”, Ngài trả lời không 
được, bèn ở lại với Tổ. Sau tám năm, Ngài chợt có tỉnh, 
liền đến trình Tổ: “Nói một vật là không đúng.” Tổ liền hỏi: 
“Lại có thể đạt đến chăng?” Ngài đáp: “Tu chứng tức chẳng 
không, nhiễm ô tức chẳng được.” Tổ bèn ấn chứng: “Chính 
cái không nhiễm ô này là chỗ hộ niệm của chư Phật, ngươi 
đã như thế, ta cũng như thế.” Và khi đã trở về được với 
bổn tánh Bình Đẳng, thường hằng chu biến khắp pháp 
giới, pháp thân tịch tịnh, an lạc và giải thoát này thì “ai ai 
cũng như thế” vậy.

Khánh Hoàng
Plano, January 15, 2024



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

474

Giới thiệu sơ lược về tác giả
- Tên thật: Lê Khánh Hoàng, sinh năm 1950 tại 

Thanh Hóa. Di cư vào Nam năm 1954.

- Theo học các trường: Trung Học Phan Thanh Giản 
(Cần Thơ), Trung Học Trần Lục (Sài Gòn), Trung 
Học Chu Văn An (Sài Gòn), Đại Học Khoa Học 
Sài Gòn.

- 1974: Chủ Sự phòng Bản Đồ Thổ Nhưỡng, Viện 
Khảo Cứu Nông Nghiệp, Sài Gòn. 

- Sinh hoạt văn nghệ cùng nhóm Arabica.
- 1991: Định cư tại Mỹ cùng gia đình.
- Phát hành các album CD nhạc : Đâu Chẳng Phải Là Nhà (năm 2006), Mây 

Trắng Đường Qua (năm 2008), Nguồn Suối Từ Ân (năm 2011), Đường Xuôi 
Nam (năm 2016); và đã có khoảng 30 slide shows do tác giả Thường Minh 
Phạm Ngọc Trác thực hiện cho các bài hát.

- Đóng góp một số bài viết Phật Học trên các trang mạng Quảng Đức, Phật Học 
Ngày Nay, Thư Viện Phật Học, Thư Viện Hoa Sen,...



475

T r a n g  T h ơ  

T U Ệ  N G A
Thơ xướng họa cùng thi hữu

BẮT GẶP XUÂN
Có phải mùa xuân đã tới tay
Mà nghe Hồn mộng chở Thơ đầy
Nửa vòng thế kỷ trăng còn mới
Hạt phấn thời gian chậm chậm bay !

Xuân chậm về cho Bướm ngủ say
Hoa vàng e ấp cánh thơ ngây
Nụ đời điểm tuyết hoa rơi mái
Mơn mởn chồi sương mướt cỏ cây

Sáu tám mùa Xuân thoảng giấc mơ
Biết đâu là Thực, biết đâu Ngờ
Hoa tâm tư nở mòn năm tháng
Một nẻo u hoài tám hướng thơ

Ngan ngát thềm hoa cỏ biếc vương
Bay sang đỉnh nắng suối xuân trường
Bước xuân nhè nhẹ len trong lá
Một sớm bừng thơm vãn tiết hương.

Nữ Sĩ Mộng Tuyết
Saigon, Xuân Kỷ Mùi 1979



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

476

ĐÂU MỘT MÙA XUÂN?
        Họa vận thơ Nữ Sĩ Mộng Tuyết

Hạnh phúc giờ đây vượt khỏi tay
Có nghe nức nở nỗi vơi đầy?
Bốn mươi tháng tưởng như còn mới
Theo khói nhang trầm phảng phất bay

Xuân đã không men vẫn ngất ngây
Tìm đâu cho thấy bóng Thơ Say
Lênh đênh sóng nước chèo không mái
Tháng tận năm cùng đối cỏ cây!

Lục thập dư niên thoảng giấc mơ
Biển dâu biến đổi thật không ngờ
Tâm tư khắc khoải cùng năm tháng
Chưa một lần ta nhắc đến thơ

Vũ trụ thơ này mất đế-vương
Có ai hiểu thấu giấc miên trường
Anh linh ẩn hiện trong hoa lá
Về với quỳnh hoa ngát ngát hương.

Nữ Sĩ Đinh Thục Oanh
(Phu Nhân Thi Sĩ Vũ Hoàng Chương)

XUÂN HOÀI NIỆM
		  Họa vận thơ Nữ Sĩ Mộng Tuyết

Vạn dặm trùng san thơ tới tay
Duyên văn tình bạn mãi đong đầy
Còn hương lan ngọc vương trong gió
Viễn xứ xuân sầu mây trắng bay



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

477

Diễm tuyệt trời xuân cánh gió say
Cúc vàng như mộng nét thơ ngây
Bốn mùa thay áo Thơ vào hội
Nắng trải xuân hồng tươi sắc cây

Tất cả xa rồi một thoáng mơ
Chiều lên con nước mấy ai ngờ
Chia ly từ đó đau hồn bút
Viết mãi chưa tròn một ý thơ

Góc biển chân trời ai vấn vương
Tiếng thơ nào đẹp như Hồ Trường
Dâng hoa trái ngọt vườn quê mẹ
Kết một trời thơ vạn lý hương.

Nữ Sĩ Tuệ Nga
Oregon, mùa xuân Kỷ Mùi 1979

XUÂN VĨNH CỬU

Tiệc đời náo rộn quán đêm ngày
 Suối mộng vườn thơ gặp gỡ đây	
 Son thắm tô ngời trang chữ viết
 Mực thơm trải ngát ý trầm bay
 Nắng đong đưa nhịp mà chim hót
 Hoa nhởn nhơ cười hẳn gió say
 Vạn vật một mùa xuân vĩnh cửu
 Nghe thơ vào tiệc, rượu vào mây.

Nữ Sĩ Mộng Tuyết Thất Tiểu Muội



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

478

BÀI HỌA CỦA THI SĨ 

VŨ HOÀNG CHƯƠNG

Xuân cả ba trăm sáu chục ngày
Trên dòng niên lịch của nơi đây
Rượu chen hoa nở trao lời ước
Gió giục thơ về nối cánh bay
Nghe Mái-Trăng-Non thềm chẳng quạnh
Ngờ Hương-Vương-Giả khói còn say
Trầm lên tự vẽ vòng thân hữu
Nét kiếm mơ màng cạnh vẻ mây.

BÀI HỌA CỦA THI SĨ CAO TIÊU

Thơ đương xuân không kể tháng ngày
Ý hoa mùa cũ xanh vườn đây
Gác cao đầu gió thơm hương gửi
Sáo vút lưng trời đẹp én bay
Hẹn đá ai người mê hoa bướm
Gieo vàng ta kẻ thả thơ say
Gối nghiêng nửa tấm tình non nước
Thuyền mộng xuôi dòng buông cánh mây.

BÀI HỌA CỦA THI SĨ ĐAN QUẾ

Xuân Bất Tận

Mùa hẹn, thơ trao, ngày tiếp ngày
Dòng xuân bất tận phải chăng đây
Màu hoa như ý đường rêu trải
Cánh bướm hồn nhiên ngõ liễu bay



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

479

Ta gọi yến ngoài song hãy thức
Ta mời trăng đáy chén cùng say
Lỡ khi sóng gió, trời nghiêng ngả
Có núi xanh ngồi đỡ lấy mây.

BÀI HỌA CỦA NỮ SĨ HƯƠNG KHUÊ

Xuân Tao Ngộ

Nợ bút duyên văn đã hẹn ngày
Một giàn tinh đẩu ngự nơi đây
Đón vào xuân ấm vòng tay mở
Ghi lại niềm vui nét chữ bay
Đặt tiệc, tay tiên chừng đã sẵn
Nghe thơ, nhành liễu cũng như say
Mực thơm, ý thắm, tình trang nhã
Theo khói trầm lên cuốn dáng mây.

BÀI HỌA CỦA NỮ SĨ TUỆ NGA

Xuân Hoài Niệm

Vút cánh thời gian ai đếm ngày
Trang thơ thân hữu vẫn còn đây
Bâng khuâng ngõ nhớ hương thu thoảng
Bảng lảng phương sầu cánh nhạn bay
Nửa giấc phù sinh nghe tuyết lạnh
Một vòng dư ảnh thoáng trầm say
Tâm tư đem thả dòng trăng ấy
Non nước u hoài mây tiếp mây.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

480

Giới thiệu sơ lược về tác giả

Tuệ Nga

- Tên thật Trần Thị Nga, sinh năm 1936 tại Phủ Từ 
Sơn, Bắc Ninh, pháp danh Diệu Minh, Phật tử Gia 
Đình Minh Tâm, chùa Quán Sứ, Hà Nội. Làm thơ 
từ năm 17 tuổi. Hội viên Thi Đàn Quỳnh Dao, Sài 
Gòn. Giải Văn Học Nghệ Thuật VNCH năm 1974. 
Hiện sống tại Hoa Kỳ.

- Có trên 90 bài thơ được phổ thành nhạc do các nhạc sĩ Vĩnh Điện, Từ Công 
Phụng, Ngô Mạnh Thu, Mạnh Bích, Mộng Lan, Trọng Nghĩa, Trực Tâm, 
Nguyễn Tuấn, Tô Mai Lễ, Nguyên Nhu, Giác An, Công Hoán, Nguyễn Hữu 
Tân, Nguyễn Hoàng, Y Vũ, Quý Luân, Hoàng Hoa, Uy Thi Ca, Mộc Thiêng, 
Đặng Vương Quân…

- Đã cộng tác với các báo: Quê Mẹ, Đất Mới, Hồn Việt, Văn, Làng Văn, Thế Giới 
Ngày Nay, Thời Tập, Hoa Mơ, Nguồn Sống, Pháp Duyên, Hoa Sen, Pháp Âm, 
Viên Giác, Dân Ý, Lạc Việt, Văn Đàn, Nguồn, Cỏ Thơm - Tạp Chí Văn Học 
Nghệ Thuật - Biên Khảo; Đặc San Lâm Viên Văn Hóa Thi Ca; Trang Nhà : art 
2 all.net Văn Chương Nghệ Thuật Thi Ca...

- Có tên trong Nữ Sĩ Việt Nam của Như Hiên; Thơ Tình Việt Nam và Thế Giới Chọn 
Lọc của Nguyễn Hùng Trương (Khai Trí); Lưu Dân Thi Thoại của Diên Nghị & 
Song Nhị; Khung Trời Hướng Vọng của Nguyễn Thùy; Cõi Thơ Tìm Gặp của 
Diên Nghị; Tác Giả Việt Nam Đương Đại của Hoàng Hương Trang; Tác giả Việt 
Nam: Vietnamese Authors, Lê Bảo Hoàng sưu tập; Những Khuôn Mặt Văn Hóa 
Việt Nam- Hải Ngoại - Câu Lạc Bộ Văn Hóa VN, Paris Xuất Bản 2022; Văn Học 
Việt Nam của Giáo Sư Trần Bích San-Nhà Xuất Bản Cỏ Thơm-2018.

- Hiện sống cùng gia đình tại Portland, Oregon, Miền Tây Bắc Hoa Kỳ. 
Tác phẩm đã xuất bản:

- Suối (Giải Văn Học Nghệ Thuật VNCH năm 1974); Suối Trầm Tư (1982); 
Mây Hương Chợ Đạo (Thơ Đạo, 1987); Chiều Phố Mây (1991); Hoa Sương 
(1994); Hoa Đài Dâng Hương (Thơ Đạo, 1995); Nửa Viền Trăng (1997); Lan 
Hoa Thi Tập (Tuệ Nga - Phương Hồ, 1998); Suối Hoa (1998); Từ Dòng Sông 
Trăng (2005); Về Bên Suối Tịnh (2007); Dòng Cổ Nguyệt (2013).



481

Thái Công Tụng

BIẾN ĐỔI KHÍ HẬU VÀ  
VẤN NẠN LƯƠNG THỰC TOÀN CẦU

1. Dẫn nhập
Xin nhập đề bằng bài ca dao quen thuộc:
Người ta đi cấy lấy công,
Tôi nay đi cấy còn trông nhiều bề.
Trông trời, trông đất, trông mây,
Trông mưa, trông nắng, trông ngày, trông đêm.
Trông cho chân cứng đá mềm,
Trời yên biển lặng mới yên tấm lòng.
Bài ca dao trên đã cho thấy khí hậu với Trời, Mây, Mưa, 

Gió tác động sâu xa đến nông nghiệp. Người nông dân 
muốn cho trời yên biển lặng, mưa thuận gió hoà vì thời 
tiết có ảnh hưởng lớn đến năng suất cây lúa. Nhưng nhiều 
năm trở lại đây, trời không yên:

- Có năm hạn hán, có năm bão lụt, và biển không lặng 
với những cơn mưa bão.

- Miền Trung Việt Nam cũng bị bão, nhưng các năm 
gần đây, bão liên tục. Có nhiều chỗ mùa mưa đến 
chậm hơn 20-25 ngày, có chỗ lượng mưa chỉ đạt 70% 
so với trung bình nhiều năm trước. 

- Bão Katrina tàn phá miền Nam Hoa Kỳ, tổn thất sinh 
mạng và tài sản hàng trăm tỷ Mỹ kim.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

482

Ca dao Việt cũng có câu: 
Ơn Trời mưa nắng phải thì, 
Nơi thì bừa cạn, nơi thì cày sâu.
Mưa nắng phải thì nghĩa là mưa nắng phải đúng với 

các thời kỳ sinh trưởng của cây lương thực và đặc biệt là 
cây lúa. Nhưng với biến đổi khí hậu thì mưa nắng ngày 
nay không còn phải thì, vì có nơi mưa trễ hơn, gió Lào đến 
sớm hơn v.v…

Ở Úc Châu nổi tiếng là ít mưa nhưng các năm gần đây 
mưa bão, lụt lội liên tiếp: Tiểu bang Queensland lũ lụt, 
mưa lớn; Victoria mưa lũ làm ngập chìm nhiều nơi; New 
South Wales hết nóng thiêu đốt lại mưa như trút nước; 
Bắc Úc bị dập vùi bởi trận bão Yasi v.v... Thành phố Venise 
với cao độ đã thấp nay với biến đổi khí hậu, nước biển lai 
láng trên công trường St Marc nổi tiếng!

Đó là những biến đổi khí hậu, tạo ra nhiều hậu quả 
tiêu cực về tài sản, tính mạng, lương thực. Môi trường 
sống bị ảnh hưởng trầm trọng, nên để nâng cao nhận thức, 
trên truyền hình có chương trình J”ai vu changer la Terre, 
ngoài xã hội thì có Ngày Quốc Tế về Nước, Ngày Trái Đất, 
Ngày Môi trường Thế giới (5-6) và Năm quốc tế về rừng 
(2011), trong chính trường thì có Parti Vert v.v… chưa kể 
có dạ hội bầu Hoa Hậu Trái Đất trong đó có một phụ nữ 
Việt gốc Thượng được hạng nhất! Rồi lại một nữ sinh còn 
trẻ tuổi tên là Greta Thunberg, người Thụy Điển, đã dấy 
lên cơn bão đánh thức các chính trị gia hãy nghe khuyến 
cáo các nhà khoa học để hành động chống biến đổi khí hậu 
đang xảy ra để cứu vãn Trái Đất.

Ngày nay, chúng ta thấy sự thay đổi khí hậu nhưng các 
nhà khoa học trên thế giới đã “thấy” sự biến đổi khí hậu 
(BĐKH) từ mấy chục năm nay.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

483

2. Liên Hiệp Quốc và sự biến đổi khí hậu
Vài dòng lịch sử: 
- Hai cơ quan Tổ chức khí tượng thế giới (World 

Meteorogical Organization) và Chương trình môi 
trường Liên Hiệp Quốc (UNEP) đã cùng nhau thiết 
lập vào năm 1988 một tổ chức mang tên là IPCC, 
tức International Panel Climatic change. Đây là cơ 
quan liên chính phủ với 194 quốc gia thành viên. 
IPCC là cơ quan khoa học chịu trách nhiệm biên tập 
và soạn thảo các báo cáo đặc biệt với những thông 
tin về khoa học, công nghệ và kinh tế xã hội trên 
toàn thế giới. 

- Bản phúc trình đầu tiên của IPCC vào năm 1990 đã 
dẫn đến Công ước Khung của Liên hiệp quốc về Biến 
đổi khí hậu (UN Framework Convention on Climate 
change, tiếng Pháp là Convention-cadre des Nations 
Unies sur les changements climatiques) do nhiều 
nước cùng ký năm 1992 tại Hội nghị thượng đỉnh về 
Trái đất ở Rio de Janeiro (Bresil).

- Bản phúc trình thứ hai của IPCC năm 1995 đã dẫn 
tới Nghị định thư Kyoto (Kyoto Protocol) năm 1997 
với mục tiêu cắt giảm lượng khí thải gây hiệu ứng 
nhà kính.

- Bản phúc trình thứ ba của IPCC năm 2001 cập nhật 
hóa nền tảng khoa học của sự biến đổi khí hậu 
(BĐKH) và đề nghị các phương thức thích nghi và 
giảm thiểu khí nhà kính.

- Bản phúc trình thứ tư năm 2007 chi tiết hơn cho thấy 
rõ các hiểm họa do nước biển dâng. Cũng cần nói 
thêm là tổ chức IPCC đã được giải thưởng Nobel về 
Hòa Bình cách đây vài năm.

Sau nhiều lần họp tại nhiều thành phố khác nhau trên 
thế giới và tham khảo nhiều tài liệu, nhiều thống kê, nhiều 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

484

đo đạc thì IPCC đã đồng ý cho rằng chính các hoạt động của 
loài người với các khí nhà kính (GES: gas à effet de serre) 
đã làm nhiệt độ trái đất nóng lên. Gọi là khí nhà kính làm 
trái đất nóng lên vì cũng tương tự trong nhà kính trồng cây 
vào mùa đông, lớp kính (thủy tinh) giữ không cho sức nóng 
ra ngoài, giúp cho rau hoa sinh trưởng được.

Vậy thế nào là khí nhà kính? Khi ánh sáng mặt trời 
chiếu vào Trái Đất, các bức xạ mặt trời một phần do mây 
trời hấp thụ, một phần đến được mặt đất, giúp cho đời 
sống thực vật và động vật. Bức xạ mặt trời chiếu xuống 
trái đất gồm tia sóng ngắn (tia cực tím),1 tia sáng nhìn 
thấy2 và thường bị lớp khí quyển độ cao 25-30 km hấp 
thụ. Các tia bức xạ sóng ngắn từ mặt đất phản xạ vào khí 
quyển gồm những tia sóng dài (tia ngoài đỏ, còn gọi là tia 
hồng ngoại).3 Một số phân tử trong bầu khí quyển, trong 
đó trước hết có điôxít cacbon (CO2) và hơi nước, ngăn lại 
và bị hấp thụ trong không khí nên nhiệt độ Trái Đất ta ở 
nóng dần. 

Các loại KNK quan trọng là: khí metan (CH4) và oxyd 
diazot (N2O). Các loại khí này có mặt trong khí quyển từ 
bao đời nay; tuy nhiên, với các hoạt động của loài người 
như sự đốt cháy các loại nhiên liệu hóa thạch như dầu hỏa, 
khí đốt, than đá nên làm tăng khí CO2 trong khí quyển. 
Nồng độ KNK càng cao trong bầu khí quyển thì sức nóng 
bị “giam giữ” lâu hơn làm nhiệt độ tăng cao hơn trên trái 
đất. Các khí nhà kính có tác dụng giữ lại nhiệt của mặt 
trời, không cho nó phản xạ đi. Nếu các khí nhà kính tồn 
tại vừa phải thì chúng giúp cho nhiệt độ Trái Đất không 
quá lạnh nhưng nếu chúng có quá nhiều trong khí quyển 
thì kết quả là Trái Đất nóng lên. Thật ra, không phải chỉ 

1 Có độ dài sóng từ 10 đến 380 nm (nanomet).
2 Có độ dài sóng từ 380 đến 780 nm
3 Có độ dài sóng từ 780 đến 340.000 nm, mắt thường không nhìn thấy 

được



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

485

có khí CO2 tỏa ra do việc đốt các nhiên liệu hóa thạch, do 
phá rừng mà còn có các loại khí khác như: CH4 (methane), 
SO2(anhydric sunphurơ), N2O v.v…

Khí nhà kính như metan (CH4) và khí cacbonic (CO2), 
thoát vào trong không khí do núi lửa, do cháy rừng, do 
chất hữu cơ bị phân hủy. Và khí cacbonic CO2 lại được thế 
giới thực vật như rừng cây hấp thụ do hiện tượng quang 
hợp và cũng được hòa tan trong nước đại dương. Người ta 
gọi đó là những “giếng.” Từ hàng chục ngàn năm nay nồng 
độ vẫn thế. Nhưng gần vài chục năm nay, với hoạt động 
kỹ nghệ, nồng độ các khí nhà kính nhiều hơn làm trái đất 
nóng hơn xưa. 

Trung bình, Trái đất hấp thụ khoảng 60% năng lượng 
mặt trời, 40% còn lại sẽ phản xạ ngược trở lại vũ trụ. 
Nhưng do hiệu ứng nhà kính (effet de serre, tiếng Anh là 
greenhouse effect), lượng nhiệt mà Trái Đất hấp thụ sẽ 
ngày một tăng. Các phép đo gần đây đã chỉ ra rằng, hàm 
lượng CO2 đã vượt quá 380 ppm và như vậy, nhiệt độ toàn 
cầu có thể tăng từ 1,4-5,8o C vào 2100.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

486

3. Con người vừa là nguyên nhân, vừa là nạn 
nhân của BĐKH

3.1. Vừa là nguyên nhân

- Overpopulation
Trước đây, nhà thơ Tú Xương có viết: 
Lẳng lặng mà nghe nó chúc con: 
Sinh năm đẻ bảy được vuông tròn. 
Phố phường chật hẹp, người đông đúc,
Bồng bế nhau lên nó ở non. 
Nhưng thử hỏi tại sao ngày nay người ta chú trọng vào 

vấn đề này? Đó là vì ngày nay dân số trên thế giới càng 
ngày càng đông, không phải chỉ chừng 1 tỷ người như vài 
thế kỷ trước mà nay là 7.7 tỷ người (thống kê mới nhất) 
trong đó có 2 nước Á châu là Ấn Độ và Trung Quốc cộng 
lại đã trên 2 tỷ! 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

487

- Dân số đông đòi hỏi năng lượng để nấu ăn, để đun 
nước, để tắm giặt.

- Dân số đông đòi hỏi có nguyên liệu để làm nhà cửa, 
làm bàn ghế.

- Dân số đông đòi hỏi nhiều nhà máy để sản xuất ra 
điện, ra vật liệu tiêu dùng.

- Dân số đông đòi hỏi xe cộ di chuyển đi làm.
- Dân số đông đòi hỏi thêm lương thực, mà muốn có 

nhiều lương thực hơn trên diện tích đất ngày càng 
ít dần thì phải dùng phân bón và muốn có phân bón 
lại phải có năng lượng và nguyên liệu từ sản phẩm 
dầu hỏa và hơi đốt.

- Dân số đông thì nhu cầu nước uống cũng phải nhiều 
hơn, nên riêng ĐBSCL phải hút từ lòng đất mỗi ngày 
2 triệu m3 nên đang bị sụt lún nhanh gấp nhiều lần 
so với nước biển dâng.

Xưa kia, đất rộng và người thưa; thế giới ngày nay 
(2011) có 7 tỷ 632 triệu người, tăng 8 tỷ năm 2022 và 9,8 
tỷ năm 2050 trong khi đầu thế kỷ 17, mới chỉ có 500 triệu 
người. Họ sống chen chúc trong các đô thị lớn (New York, 
Tokyo, Paris, Mexico City, Thượng Hải v.v...), với xe cộ ngổn 
ngang chạy bằng xăng dầu, với nhà máy nhiệt điện chạy 
bằng than đá, với các khu kỹ nghệ tỏa ra mỗi ngày hàng 
triệu tấn khí carbonic nhiều hơn các thế kỷ trước. Người ta 
thường gọi chung đó là các khí nhà kiếng.

Dân số đông đòi hỏi nhu cầu lương thực, nhu cầu chuyên 
chở, nhu cầu vật liệu tiêu dùng (áo quần, giày dép). Nhu 
cầu sản xuất lương thực thì phải có nhà máy để chế biến 
lương thực, để tạo ra phân hóa học, nhu cầu chuyên chở 
thì phải có xe cộ, nhu cầu vật tiêu dùng cũng phải có cơ 
xưởng để sản xuất. Tất cả các nhà máy đều sử dụng nhiên 
liệu hóa thạch như than đá hay xăng dầu nên phát thải ra 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

488

trong bầu trời nhiều khí CO2, có nguồn gốc các-bon tích tụ 
hàng trăm triệu năm dưới lòng đất. Chưa bao giờ trái đất 
có nhiều khí nhà kính đến thế.

Lượng khí nhà kính trong bầu trời tăng dần từ thế kỷ 
19 đến nay, vì trước thế kỷ 19, kỹ nghệ chưa phát triển 
nhiều. Thực vậy, nồng độ CO2 trong khí quyển đã tăng từ 
280 đến 350 ppm và tăng nhanh những năm gần đây do 
hai nước Trung Quốc và Ấn Độ trên đà phát triển kỹ nghệ. 

Hội nghị thượng đỉnh LHQ về biến đổi khí hậu tại Madrid, Tây Ban Nha



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

489

Theo nhiều nhà khoa học chuyên về khí hậu thì sau 
đây là lượng % CO2 của những cơ xưởng sản xuất điện từ 
than phát thải ra: Trung Quốc 29.4%, Hoa Kỳ 14.3%, Liên 
Hiệp Âu Châu 9.8%, Ấn Độ 6.8% (Nguồn: Le Journal de 
Montreal 24 Novembre 2019)

Ngoài ra, phá rừng cũng làm khí CO2 tăng lên. Chỉ 
riêng ngành sản xuất xi măng thải ra đến 7% lượng CO2 
toàn cầu, theo Cơ quan Năng lượng quốc tế.

Gia tăng nhiệt độ làm băng hà tan, kéo theo nước biển 
dâng lên, với thay đổi của khuôn mẫu mưa rơi và phân 
phối nước mưa do biến đổi khí hậu có thể dẫn đến thay 
đổi quan trọng về tài nguyên đất và nước cho công việc 
sản xuất lúa cũng như năng suất của cây lúa trồng ở các 
vùng khác nhau trên thế giới. Nhiệt độ cực cao hay cực 
thấp gây hại cho cây lúa. Trong vùng khí hậu nhiệt đới, 
nhiệt độ cao vào thời kỳ lúa nở hoa sẽ gây nên bất thụ và 
hạt lép. Những nghiên cứu về biến đổi khí hậu cho thấy 
năng suất của cây lúa sẽ giảm khi nhiệt độ tăng. Trong 
năm 1992, có báo cáo rằng vùng sản xuất nông nghiệp cốt 
lõi của Zimbawe có thể bị giảm chừng 67% với một sự tăng 
gia nhiệt độ chừng 2 độ C. 

- Biển ấm lên làm tăng lượng mưa, khiến trứng châu 
chấu nở, các cơn lốc phân tán côn trùng ngày càng mạnh 
hơn, xuất hiện thường xuyên hơn. Châu chấu đã xuất hiện 
ở vùng đất nông nghiệp màu mỡ Rift Valley của Ethiopia 
và các cánh đồng chăn nuôi ở Kenya, Somalia. Các đàn 
châu chấu có thể di chuyển 150 km mỗi ngày và có khoảng 
40 - 80 triệu con trên mỗi km2.

- Overcutting
Phá rừng để canh tác, chất mùn sẽ bị tiêu hủy, thải hồi 

CO2 vào lại không khí. Đốt thực vật (đốt rừng, than củi), 
đốt than đá là nguồn thải hồi chánh ở Việt Nam. Ngập 
nước (như làm đập chứa nước) thảo mộc và chất hữu cơ sẽ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

490

thải hồi CO2 và methane vào lại không khí. Thảo mộc là 
thức ăn của sinh vật (vi sinh vật, động vật nhỏ, thú vật, 
con người) nên sinh vật chứa carbon trong thân xác, nhả 
lại CO2 qua hô hấp và qua hủy hoại thân xác khi chết đi. 
Phá rừng trên thượng nguồn cũng tác động đến dòng chảy 
vì phá rừng sẽ làm dòng sông suối bị bồi lắng, làm lượng 
nước chảy ít đi và không đủ mạnh để đẩy mặn ở hạ lưu. 
Còn phá rừng ở hạ nguồn, nghĩa là phá rừng ngập mặn, 
phá rừng tràm làm nước mặn tiến sâu hơn vào nội địa. 

3.2. Vừa là nạn nhân 
Như một phản ứng dây chuyền, khi nhiệt độ tăng, tốc 

độ bốc hơi từ đại dương và các mặt sông, hồ sẽ tăng. Điều 
này sẽ ảnh hưởng đến việc hình thành và phân bố các đám 
mây, thay đổi lượng mưa trên diện rộng. 

- Nông nghiệp bị ảnh hưởng do thời tiết. Vài ví dụ: hạn 
hán làm thất thu lúa mì ở Nga; hạn hán ở Trung Quốc 
năm vừa qua làm họ phải nhập cảng lúa mì nhiều hơn để 
đề phòng đói. Mưa nhiều làm các nơi sản xuất dầu cọ ở Mã 
Lai bị ngập, khiến giá dầu thực vật tăng. An ninh lương 
thực của hơn một nửa dân số thế giới tùy thuộc vào khả 
năng cung cấp và phân phối lúa gạo của thế giới. Cung cấp 
lúa gạo tùy thuộc vào sản xuất lúa toàn cầu, trong khi đó 
sự phân phối lúa gạo tùy thuộc vào khoảng cách giữa nơi 
sản xuất và nơi tiêu thụ lúa gạo và hệ thống giao thông và 
cơ sở vật chất. Những nghiên cứu đề xuất rằng gia tăng 
nhiệt độ, mức nước biển tăng và thay đổi của khuôn mẫu 
mưa rơi và phân phối nước mưa do biến đổi khí hậu có thể 
dẫn đến thay đổi quan trọng về tài nguyên đất và nước 
cho công việc sản xuất lúa cũng như năng suất của cây lúa 
trồng ở các vùng khác nhau trên thế giới. (Nguyễn Văn 
Ngưu). Nhiệt độ cực cao hay cực thấp gây hại cho cây lúa. 
Trong vùng khí hậu nhiệt đới, nhiệt độ cao vào thời kỳ lúa 
nở hoa sẽ gây nên bất thụ và hạt lép. Thời tiết bất lợi như 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

491

nhiệt độ nóng lên ban đêm thì sản xuất tinh bột giảm do 
sự hô hấp thực vật tăng. Còn nhiệt độ thấp, số giờ nắng 
trong ngày thấp sẽ hạn chế quá trình hấp thu dinh dưỡng, 
quang hợp và đẻ nhánh của cây lúa.

- Sa mạc lấn rộng do hạn hán. UNDP tiên liệu cuộc xâm 
lăng hành tinh xanh của sa mạc sẽ khiến vùng cận Sahara 
có thể mở rộng thêm 60-90 triệu hecta vào 2060, gây thiệt 
hại khoảng 26 tỷ USD. Một số nhà khoa học ước tính, sa 
mạc hóa “đẩy” 1 tỷ tấn bụi có từ vùng Sahara vào bầu khí 
quyển mỗi năm. Ở sa mạc Gobi, mỗi năm diện tích bụi 
cát tăng 10.000km2, xâm lấn các đồng bằng, khu dân cư. 
Sự gia tăng các cơn bão bụi liên quan tới sa mạc hóa được 
coi là nguyên nhân gây bệnh: sốt, ho, đau mắt trong mùa 
khô. Nigeria (một trong những quốc gia có tốc độ chặt phá 
rừng cao nhất châu Phi) mất khoảng 350.000 ha diện tích 
đất trồng trọt mỗi năm do cát từ sa mạc Sahara xâm lấn. 
Khoảng 35 triệu người ở miền Bắc Nigeria bị ảnh hưởng 
do tình trạng sa mạc hóa. Phần lớn họ kéo về thủ đô Lagos 
để kiếm sống, gây tình trạng quá tải ở thành phố này. 

Ít ai biết Trung Quốc là một quốc gia nhiều sa mạc! 
Thực vậy, gần 30% tức 2.5 triệu km2 của Trung Quốc là 
đất sa mạc cằn cỗi, nằm ở phía Bắc và phía Tây. Ngay cả 
thủ đô Bắc Kinh cũng đang sợ bụi cát bay từ sa mạc Nội 
Mông. Con đường tơ lụa huyền thoại từ Trung Đông đến 
Trung Quốc hầu như hoàn toàn nằm trên sa mạc (Tân 
Cương, Thanh Hải). Cao nguyên Tây Tạng cũng là sa mạc, 
dù đó là sa mạc lạnh. Cụ Nguyễn Du khi đi sứ ở Trung 
Quốc về cũng đã tả sa mạc trong truyện Kiều: Mịt mù dặm 
cát đồi cây! 

- Nhiều vùng đất thấp bị ngập vì băng hà tan do nhiệt 
độ nóng lên. Các châu thổ đất thấp (Bangladesh, Việt 
Nam ...) bị ngập, khiến một diện tích lớn đất nông nghiệp 
biến mất kéo theo nhiều hậu quả: đồng bằng sông Cửu 
Long với nhiều cửa sông rất rộng thuộc sông Tiền và sông 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

492

Hậu, sông Vàm Cỏ, sông Hàm Luông, v.v… là nơi tiếp nhận 
tất cả những biến động của nước biển dâng và chuyển tải 
những biến động đó vào nội đồng. Trung bình có trên 1,5 
tỷ m3 nước mặn đổ vào các cửa sông Tiền, sông Hậu vào 
mỗi ngày mùa nước kiệt, khi nước biển dâng lượng nước 
mặn khổng lồ này tăng thêm 25% làm gia tăng xâm nhập 
mặn và ngập triều. 

Nước biển dâng sẽ làm giảm đáng kể khả năng thoát 
nước của cửa sông trong mùa lũ, gây ngập lụt kéo dài. 

Nước biển dâng sẽ làm cho các nguồn nước ngọt bị nhiễm 
mặn, gây khó khăn cho cấp nước sinh hoạt, nông nghiệp 
và công nghiệp. Khi thiếu hụt nguồn nước cho sản xuất và 
sinh hoạt dẫn đến việc khai thác quá mức và không thể 
kiểm soát việc khai thác nước ngầm. Hiện tượng nhiễm 
mặn và ô nhiễm nước ngầm đã và đang xảy ra sẽ ngày 
càng tăng. Theo IPCC, khi nước biển dâng cao hơn 1 mét 
so với hiện nay thì khoảng 40.000 km2, chiếm 21,1% diện 
tích của Việt Nam sẽ bị ngập nước biển (Schaefer, 2003). 

- Bão lớn ngày một nhiều hơn. Các cơn bão lớn, siêu lớn 
gây thiệt hại khủng khiếp đã tăng tần suất xảy ra ra lên 
hơn 3 lần (330%) so với 1 thế kỷ trước.

Theo báo cáo, các đại dương hấp thụ khoảng 1/4 lượng 
khí thải CO2 và khoảng 90% lượng nhiệt dư thừa bị giữ lại 
trong bầu khí quyển. Tuy nhiên khi khí thải tiếp tục nhiều 
lên, các đại dương sẽ có tính axit hơn, giữ ít oxy hơn, trở 
nên ấm hơn khiến những cơn bão ngày càng mạnh hơn và 
ảnh hưởng đến nghề cá cũng như các rạn san hô. Riêng ở 
Việt Nam, tiêu thụ điện than đang tăng nhanh chóng và 
xu hướng này càng ngày càng tăng. Từ 2020 - 2030 nhập 
khẩu nhiên liệu sẽ tăng gấp 3 và 2050 sẽ tăng gấp 8 lần so 
với hiện nay, gây thêm ô nhiễm không khí, làm trầm trọng 
thêm bệnh hen suyễn. 

Ngoài ra, nhiệt độ toàn cầu tăng cao khiến băng vĩnh 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

493

cửu từ Greenland và Nam Cực tăng tốc độ tan chảy, khiến 
mực nước biển được dự báo sẽ dâng cao hơn vài centimet 
mỗi năm, đe dọa các đảo và các thành phố ở vùng trũng, 
tăng chi phí bảo vệ bờ biển và chống lụt. Nếu phát thải khí 
nhà kính tiếp tục tăng mạnh, khoảng 70% băng vĩnh cửu ở 
bề mặt Bắc Cực sẽ biến mất, giải phóng một lượng vô cùng 
lớn khí metan, một loại khí nhà kính có thể khiến sự ấm 
lên toàn cầu trở nên trầm trọng hơn. Tình trạng sản lượng 
các loại lương thực chính như bắp, lúa mì và gạo giảm 
sút khiến nhiều trẻ em phải đối mặt với nguy cơ suy dinh 
dưỡng, kéo theo ảnh hưởng đến mọi giai đoạn phát triển 
sau này của trẻ. Thống kê trong khoảng thời gian từ năm 
2000 đến 2016, mỗi năm lại có thêm 125 triệu người trên 
thế giới gặp vấn đề về sức khỏe do nắng nóng. 

4. Khủng hoảng lương thực, một tsunami thầm 
lặng
- Sự biến đổi khí hậu với sa mạc hóa, với nước biển tiến 

sâu vào đất làm thiếu đất trồng trọt. Hạn hán, bão lụt xảy 
ra nhiều hơn (thiên tai) thêm vào sự phá rừng (nhân tai) 
làm sự bồi lắng sông suối nhiều hơn nên chế độ thủy văn 
bị đảo lộn, và mưa không thuận, gió không hòa, do đó mùa 
màng bị thất bát, làm giá lương thực tăng cao, chưa kể đến 
cháy rừng, ngập lụt, mưa váng băng (pluie verglaçante).

- Lực đẩy và lực kéo (push/pull system). Nhu cầu xăng 
nhiều đã đẩy giá xăng tăng, nên mọi chi phí sản xuất lương 
thực đều lên cao, từ phân bón, thuốc bảo vệ thực vật, gieo, 
gặt, chuyển vận đến các xứ ít có điều kiện sản xuất như 
các xứ Trung Đông, Bắc Phi nên làm giá tiêu dùng cũng 
lên cao ... Và nhà nước các xứ đó phải trợ cấp giá cả cho 
nhiều mặt hàng từ dầu ăn đến lúa gạo để làm nhẹ gánh 
nặng cho dân nên phải lại tăng giá bán xăng dầu cho các 
nước Tây phương. Và cứ thế lực đẩy về Giá (Cost Push) và 
lực kéo về Cầu (Demand Pull) tiếp tục mãi.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

494

Tóm tắt
- Về phần Cầu thì dân số tăng- mỗi năm, trái đất có thêm 

80 triệu người mới sinh. 
- Về phần Cung thì đất đai mất đi cả lượng (đô thị hóa, 

ngập vì băng hà tan) lẫn phẩm (xói mòn, nước ngầm 
cạn kiệt do khô hạn, nước mặn xâm nhập...) nên gây ra 
khủng hoảng lương thực với giá gạo, giá lúa mì, giá dầu 
ăn đều tăng theo. Hiện tượng overgrazing (chăn thả 
quá mức) như ở Bắc Phi dẫn đến sa mạc hóa vì làm đất 
chai cứng, nước mưa trôi chảy, không thấm vào lòng 
đất và thực vật không thể mọc hay nảy mầm. Những 
vùng đất láng cứng (như sân chơi hockey!) đầy rẫy ở 
Burkina Fasso, ở Niger, ở Mali, Mauritanie v.v… Có hai 
tỷ người đang sống tại các vùng đất khô, có nguy cơ bị 
sa mạc hóa. Những vùng này trải dài từ Bắc Phi tới 
những dải đất ở Trung Á. Sa mạc hóa làm mất đi diện 
tích canh tác. 

- Overpumping
Bơm nước quá mức (overpumping) làm nước ngầm dưới 

đất bị sụt quá sâu nên nước mặn dễ lấn sâu hơn vào đất, 
làm đất mặn hơn, gây cản trở sản xuất. Nhiều nước dùng 
nước ngầm để tưới hoa màu nhưng với hạn hán, nhiều dự 
trữ nước ngầm cũng bị suy sụp, giếng khô cạn. Theo một 
nghiên cứu của World Bank thì ở Ấn Độ có 175 triệu người 
sống nhờ lương thực sản xuất ra nhờ nước ngầm bơm quá 
tải. Ở Trung Quốc, bơm nước ngầm giúp nuôi 130 triệu 
người. Nếu tài nguyên nước ngầm thiếu hụt (do hạn hán, 
do bơm quá tải) thì khó lòng tăng thêm lương thực.

Thiếu lương thực toàn cầu và giá lương thực tăng theo 
là một tsunami thầm lặng. Thực vậy, trong khi trên các xứ 
Tây phương, trung bình chỉ chi tiêu 10% lợi tức vào lương 
thực thì tại các xứ chậm tiến, hầu như lợi tức thu nhập 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

495

phần lớn là để mua thức ăn. Do đó, khi giá lương thực tăng 
cao thì bạo loạn xã hội xảy ra (Phi Châu cách đây 2 năm, 
Trung Đông hiện nay). Để tránh cuộc khủng hoảng lương 
thực do nhiều nước không đủ đất trồng trọt nên họ phải đi 
mua hay thuê đất. Điển hình là:

Sudan rao thuê 1 triệu ha với nước mua: Kuwait, Đại 
Hàn, Qatar để sản xuất: lúa mì, khoai tây, bắp. Ethiopia 
cũng cho Trung Quốc, Ấn Độ, Saudi Arabia thuê đất trồng 
hoa màu. Uganda và Tanzania cho Bangladesh thuê 40.000 
héc-ta đất sản xuất lương thực, cho Ai Cập thuê 840.000 
ha để sản xuất bắp. Gần hơn với Việt Nam là Lào với người 
mua là Trung Quốc và các nước vùng Vịnh để sản xuất 
cao su, gạo, khoai mì. Campuchia với 2 nước vùng Vịnh 
là Qatar, Kuwait mua đất để sản xuất gạo, cao su, dầu cọ. 
Các nhà đầu tư Mỹ và châu Âu cũng đang ồ ạt mua hoặc 
thuê gần 60 triệu hecta đất nông nghiệp, - tương đương với 
diện tích toàn nước Pháp - ở các xứ châu Phi như Ethiopia, 
Mali, Mozambique, Sierra Leone, Sudan, Tanzania và 
Zambia nhằm kiểm soát nguồn cung cấp lương thực trong 
tương lai. 

5. Nếu con người vừa là nguyên nhân, vừa là nạn nhân 
của BĐKH thì cũng chính con người phải là chủ nhân của 
sự khống chế biến đổi khí hậu.

Khống chế bằng hai chữ A: attenuation (giảm thiểu) 
và adaptation (thích nghi). Attenuation tác động lên cái 
NHÂN, bằng cách giới hạn các phát thải khí nhà kính: 
giảm xe chạy bằng dầu cặn, dùng xe chạy bằng điện.

Adaptation tác động lên cái QUẢ để giảm nhẹ mức độ 
tổn thương xã hội và môi trường.

Cả hai tiêu chí attenuation và adaptation đều nằm 
trong khung cảnh của kinh tế vòng tròn. 

5.1. Thế nào là kinh tế vòng tròn (circular economy)? 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

496

Xưa nay, sản xuất đi liền với tam thức (trinome) khai 
thác-sản xuất-vứt bỏ, còn kinh tế vòng tròn là để sản xuất 
của cải và dịch vụ mà vẫn giúp tiết kiệm nguyên liệu đầu 
vào bằng cách tái chế biến rác thải thay vì vứt bỏ rác thải 
ra môi trường. Vài ví dụ: trong cách vận hành của kinh 
tế vòng tròn, các phụ phẩm trong ngành nông nghiệp lúa 
gạo như vỏ trấu, rơm… phải dùng làm nguyên liệu đầu vào 
cho các lò hơi đốt củi viên ép từ vỏ trấu. Vỏ xơ dừa cũng 
được tái sử dụng làm chỉ dệt thảm lau chân. Vỏ lốp bánh 
xe được tái chế ra tapis để ở ngoài cửa ra vào để chùi tuyết 
v.v… tóm lại là để kéo dài vòng đời của sản phẩm. Giấy, bao 
bì được tái chế với mỗi tuần ở Montreal có xe camion thu 
nhặt giấy trong bac vert!

5.2. Tránh overpopulation, tức điều hòa dân số. 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

497

Điều hoà dân số, nghĩa là hạn chế sinh đẻ, nhất là ở các 
xứ chậm tiến. Sự bùng nổ dân số, từ 1,6 tỷ người năm 1900 
đến khoảng 7 tỷ hiện nay và dự trù sẽ lên đến 9 tỷ năm 
2042, vẫn là một yếu tố đe dọa. Tại Việt Nam, hằng năm 
dân số tăng thêm gần một triệu người và dự báo gần đây 
nhất của UN-HABITAT, đến năm 2020, dân số Việt Nam 
sẽ lên tới hơn 101,6 triệu người, trong đó 34,7% (tương 
đương với 35,2 triệu người) sẽ sống trong các thành phố. 
Như vậy, đất thành phố sẽ lan rộng ra và chiếm vào quỹ 
đất nông nghiệp trong khi đó thì nhu cầu lương thực, nhu 
cầu rau cải đều tăng cao.

5.3. Tránh overconsumption, vì tiêu thụ quá nhu cầu 
sẽ gây suy thoái tài nguyên và làm khí thải tăng lên. Biết 
đủ là đủ, không xài quá mức.

5.4. Tránh overpumping: bớt tiêu thụ nước ngầm vì 
tiêu thụ quá mức sẽ làm nước mặn xâm nhập vào đất. 
Trái lại, nên tận dụng nước mưa ở những vùng mưa nhiều.

5.5. Ăn chay giúp giảm áp lực trên đất nông nghiệp. 
Giảm thịt có nghĩa bớt đi diện tích đất trồng cỏ nuôi bò, 
dùng đất đó để sản xuất lương thực, bớt đi nhu cầu nước 
tưới. Giảm thịt có nghĩa là bớt đi nhiều giai đoạn sản xuất 
khác như lò sát sinh, kho đông lạnh, bao bì, chuyên chở 
v.v... như vậy giảm được phế thải kỹ nghệ, giảm được nhu 
cầu năng lượng, giảm được ô nhiễm đất và nước. Sự sống 
muốn duy trì tốt đẹp bền lâu chỉ có thể thực hiện được từ 
sự tôn trọng sự sống của muôn loài. Sự sống không thể 
tốt đẹp bằng sự hủy diệt dù là động vật. Sống là để yêu 
thương không chỉ dành riêng cho loài người mà còn cho tất 
cả sinh vật trên hành tinh này nữa. Phong trào Vegan chủ 
trương không ăn thịt, trứng, sữa, đồ biển. Hơn nữa, một 
báo cáo của Ủy ban Liên chính phủ về biến đổi khí hậu 
(IPCC) tuyên bố rằng giảm tiêu thụ thịt là điều cần thiết 
trong cuộc chiến chống biến đổi khí hậu.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

498

5.6. Sử dụng năng lượng tái tạo. Vì các năng lượng 
như than đá và dầu hỏa gây thêm ô nhiễm nên càng ngày 
người ta càng chú trọng đến các năng lượng xanh như 
năng lượng thủy điện, năng lượng gió, năng lượng mặt 
trời vì các năng lượng này dựa vào các tài nguyên tái tạo 
được và không bao giờ cạn kiệt. Từ những bãi chứa chất 
thải, từ các trại nuôi heo, từ vỏ trấu, từ bả xác mía, khí 
métan được sản sinh tự nhiên có thể dùng để sản xuất ra 
điện, lại giúp cải thiện điều kiện vệ sinh đô thị (bớt ruồi 
muỗi). Quebec có may mắn là các công trình thủy điện rất 
nhiều, không tỏa ra khói và sản xuất từ vùng xa như Baie 
James, Baie Comeau. Ngoài ra chính phủ Quebec cũng dự 
trù xây thêm nhiều quạt gió gần bờ biển phía Gaspésie 
để sản xuất thêm điện từ gió. Trong tương lai không xa 
sẽ có bán xe hơi chạy bằng điện và số người mua xe hơi 
chạy bằng điện sẽ giúp bớt ô nhiễm tiếng động cũng như ô 
nhiễm không khí.

Các thành phố nên phát triển công viên, các nhà lầu 
trên tầng cao nên có thảm cây xanh, bụi xanh hoặc lắp 
đặt tấm năng lượng mặt trời. Năng lượng mặt trời có thể 
được dùng để tạo ra nhiệt độ đủ cao ứng dụng vào sản 
xuất xi măng, thép, thủy tinh và nhiều quá trình công 
nghiệp khác. Nói cách khác, mặt trời - một nguồn năng 
lượng không phát thải khí gây hiệu ứng nhà kính -, có 
triển vọng thay thế hoàn toàn nhiên liệu hóa thạch trong 
một lĩnh vực kinh tế xưa nay năng lượng sạch chưa đáp 
ứng được. 

Ngoài ra, theo nghiên cứu được công bố trên tạp chí 
Cell số ra ngày 27-11, nhiều nhà khoa học đã tạo được loại 
vi khuẩn E. Coli mới, có thể phát triển toàn bộ sinh khối cơ 
thể từ khí CO2 trong không khí. Các sinh khối được xem là 
nền tảng quan trọng để tạo ra nhiên liệu sinh học sử dụng 
trong đời sống thường ngày.



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

499

5.7. Nông nghiệp thủy canh (culture hydroponique). 
Họ trồng rau đậu trong nhà kính, có lợi là không cần đất, 
không sâu bọ phá hại, chủ động nước tưới vì có hệ thống 
tưới nước nhỏ giọt và chủ động chế độ dinh dưỡng. Nhiều 
trang trại trồng rau tự động và theo chiều dọc mở rộng quy 
mô ra toàn cầu, xuất hiện ở Nhật Bản, Trung Quốc, vùng 
Trung Đông và cả Nam cực.

Canh tác thủy canh: 
- Cây mọc nhanh hơn; năng suất cao hơn, từ 20 đến 25% so 

với hoa màu trồng trong đất; không cần đất (như trong 
thành thị không có đất trồng hay trong vùng đất sỏi đá 
khô cằn); tiết kiệm nước vì các thùng chứa nuớc bị khép 
kín để tránh bay hơi và dùng hệ thống tưới nhỏ giọt tự 
động đến từng gốc cây; 

- Giúp tránh mưa, tránh bão, ngăn côn trùng xâm nhập, nên 
không cần thuốc bảo vệ thực vật; chủ động chế độ dinh 
dưỡng vì phân bón được hòa vào nước rồi theo hệ thống 
tưới nhỏ giọt cung cấp dinh dưỡng cho từng gốc cây.
5.8. Trồng rừng. Một giải pháp khác là trồng thêm rừng 

vì cây cối qua hiện tượng quang hợp có khả năng hút bớt 
khí CO2 trong khí quyển, và chuyển vào không khí nhiều 
oxy hơn, giúp làm giảm hiệu ứng nhà kiếng. Rừng ngập 
mặn ngoài khả năng hút khí nhà kính lại có chức năng cản 
sóng, giữ phù sa trầm tích. 

Việt Nam thì đồi trọc không cây cối càng ngày càng 
nhiều do nạn phá rừng, lấy củi với hậu quả là lụt lội càng 
ngày càng nhiều. Rừng ngập mặn thì phá nuôi tôm. 

Ngày nay, không phải con hổ nhớ rừng như trong bài 
thơ của Thế Lữ: 

Nhớ cảnh sơn lâm, bóng cả cây già,
Với tiếng gió gào ngàn, với giọng nguồn hét núi.
mà chính con người ngày nay nhớ rừng hơn bao giờ hết! 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

500

Thảo mộc là nguồn tích trữ carbon. Cây xanh hấp thụ 
CO2 của không khí tạo thành chất hữu cơ và thải oxy vào 
lại không khí qua hiện tượng quang hợp (photosynthesis) 
khi có ánh nắng. Trung bình 20% trọng lượng cây là 
carbon. Khi cây chết và mục thì một phần carbon được trả 
lại không khí (qua hiện tượng phân hủy hữu cơ, hô hấp vi 
sinh), một phần được tồn trữ dưới dạng hữu cơ như thân 
rễ gổ (chưa mục), hay hủy hoại như chất mùn, than bùn 
(peat). Than đá là một dạng tồn trử carbon từ thực vật tạo 
thành từ thời cổ đại. 

6. Kết luận
Chúng tôi đã mở đầu bằng một bài ca dao quen thuộc, 

nay cũng xin kết thúc bài viết bằng mấy câu Kiều thân 
quen:

Vả trong thần mộng mấy lời,
Túc nhân âu cũng có trời ở trong.
Kiếp này nợ trả chưa xong,
Làm chi thêm một nợ chồng kiếp sau?
Túc nhân có nghĩa là các nguyên nhân từ trước, từ 

trong quá khứ. Nói theo thuyết nhân quả của nhà Phật thì 
con người đã tạo nghiệp xấu trước đây như phá hủy thiên 
nhiên, phá rừng, gây điên đảo. Trong ba độc tham, sân, 
si thì chữ THAM đứng trước. Con người tham ăn, tham 
uống, tham xe, tham đủ thứ, thì ngày nay con người phải 
cải nghiệp xấu, phải biết hối cải bằng cách cải thiện cái 
Tâm của mình; phải yêu thương tạo vật, xem thiên nhiên 
là hơi thở của mình. 

Biến đổi khí hậu đang trở thành một thách thức lớn 
nhất mang tính toàn cầu mà chúng ta và các thế hệ mai 
sau phải đối mặt. Trên trái đất này, mọi việc đều tương 
quan với nhau: sự suy thoái của cái này kéo theo cái kia. 
Thực vậy, trái đất là một toàn thể (holism). Biến đổi khí 
hậu không phải đơn giản là băng tan, nước biển dâng mà 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

501

là bài toán có tính cách nhiều chiều, vì vấn nạn BĐKH 
kéo theo nhiều lãnh vực: dân số, cải thiện sử dụng nước, 
bảo vệ các hệ sinh thái biển, trồng rừng. Loài người phải 
nhận thức rằng hành tinh Trái Đất của chúng ta đang có 
xu hướng gặp thảm họa do dân số tăng, do sự kiệt quệ các 
tài nguyên tự nhiên như đất, nước, dầu mỏ, sự xuống dốc 
môi trường sống và tình trạng thiếu lương thực. Dân cư 
đông nhưng tài nguyên đất đai bị hư do xói mòn, do mất 
phì nhiêu, do sa mạc hóa sẽ tác động tiêu cực đến sự sống 
của loài người. Phải biết dung hòa giữa phát triển kinh tế 
và nhu cầu bảo vệ môi trường, bảo vệ đa dạng sinh học. 

“Trái đất nóng lên sẽ là mối quan tâm hàng đầu của 
nhân loại. Nó thậm chí làm lu mờ cả chiến tranh hạt nhân.” 
Đây là phát biểu của chủ nhân giải thưởng Nobel Hòa bình 
danh giá, cựu Tổng thống Colombia Juan Manuel Santos. 
Với biến đổi khí hậu, Trái Đất ta ở sẽ có hiện tượng entropy 
sinh thái. Entropy trong nhiệt động học là nói đến nhiệt 
năng không đủ để biến thành cơ năng, một hình thức nói 
lên sự hỗn loạn hay ngẫu nhiên trong hệ thống.

Cũng không phải ngẫu nhiên mà những nước thực hiện 
các chương trình môi trường đầy đủ lại đúng là những 
quốc gia có chỉ số hạnh phúc lớn nhất. Năm 2019, đó là 
những nước Phần Lan, Thụy Điển, Đan Mạch, Na Uy, Hà 
Lan. Canada đứng hạng 9. Như lời Đức Cố Giáo Hoàng 
Gioan Phaolô II đã nói chúng ta có một nền văn minh 
khoa học, kỹ thuật tiên tiến thật đó, song là một “nền văn 
minh sự chết”, vì chất chứa trong nó những mầm mống sự 
chết, giết chóc và hủy diệt… Yêu thương tạo vật có nghĩa 
là sử dụng tài nguyên môi trường mà không làm tổn hại 
đến thiên nhiên (đất, nước, rừng...), sản xuất hàng hóa 
mà không đem lại hậu quả xấu như gây ô nhiễm cho kinh 
rạch sông suối, tạo thêm ô nhiễm không khí, nói khác đi, 
tạo một nền kinh tế xanh.

Thái Công Tụng



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

502

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Thái Công Tụng

- Cựu học sinh Quốc học Huế, Kỹ sư Nông Học và 
Cử Nhân Khoa Học tại Toulouse (Pháp). Tiến sĩ 
Khoa học (1965) với luận án Etude pédologique de 
la moyenne vallée du Sông Ba và Les principales 
formations végétales de la plaine de Phan Rang.

- Giáo sư các Đại học khác nhau trong nước: Đại 
Học Khoa học; Đại học Văn Khoa; Đại học Nông 
Lâm Saigon. Giáo sư thỉnh giảng Đại học Huế và 
Đại học Cần Thơ.

- Trước 1975, giữ nhiều nhiệm vụ như Giám Đốc Viện Khảo Cứu Nông Nghiệp 
và Trưởng Khối Kế Hoạch và Kỹ Thuật Bộ Canh Nông.

- Sau 1975, định cư tại Canada và làm việc với các tổ chức quốc tế tại nhiều 
xứ thuộc miền Caraibes (Haiti), thuộc Đông Phi (Rwanda), thuộc Tây Phi 
(Guinée-Bissau), thuộc miền Sahel (Mali, Niger), thuộc Nam Á (Népal). 

- Tác giả sách giáo khoa Thổ Nhưỡng học (Nhà xuất bản Lửa Thiêng 1972 in 
tại Saigon) và nhiều bài biên khảo trong các tạp chí như Định Hướng, Truyền 
Thông, Quốc Gia, Pháp Âm, Viên Giác. Ngoài ra, còn là tác giả sách Việt 
Nam: Môi trường và con người, được giải thưởng Văn học của Hội Quốc Tế Y 
sĩ Việt Nam Tự Do năm 2008. 

- Cộng tác và có nhiều bài viết trên Quốc Gia Montreal, Viên Giác ở Đức.



503

Trần Phong Lưu

ĐẠI TƯỢNG PHẬT ĐỒNG TRÊN ĐỈNH CAO 
NHẤT DÃY HOÀNG LIÊN SƠN

M ôn địa dư thời tiểu học đã dạy chúng tôi, 
Fansipan là ngọn núi cao nhất nước Việt 

Nam, cũng cao nhất Cao Miên và Lào, nên được mệnh 
danh là Nóc nhà Đông Dương. Theo Wikipedia, Fansipan, 
đã được sở Đo đạc Việt Nam xác định cao 3.147,3m, mà 
người thiểu số miền này gọi là Hủa-Xi-Pan, nghĩa là Phiến 
Đá Chênh Vênh luôn nằm trên biển mây vào cuối thu, 
trong khi tiếng H’mông lại mang nghĩa Núi Đỗ Quyên. 
Ngọn núi nằm cách Sapa 9 km này là đỉnh cao nhất trong 
dãy Hoàng Liên Sơn, rộng 30 km, chạy dài 180 km theo 
hướng Tây Bắc - Đông Nam, giữa hai tỉnh Lào Cai và Lai 
Châu.

Từ thời Pháp thuộc, ngọn núi cao vút vươn lên giữa 
biển mây này vẫn là niềm mong ước của các tay leo núi, 
muốn chinh phục điểm cao nhất của dãy núi có nhiều cây 
hoàng liên. Gần đây, khi ngành du lịch phát triển mạnh và 
nhu cầu tâm linh, hướng Phật ngày càng cao, chủ đầu tư 
Sun Group muốn thực hiện một dự án trên núi cao hiểm 
trở nhưng có ý nghĩa đối với xã hội và hiệu quả văn hóa. 
Nhưng chỉ việc leo bộ bằng chân thôi cũng đã quá vất vả 
và đòi hỏi nhiều sức lực, đằng này còn phải vận chuyển các 
trang thiết bị hiện đại, đồ sộ, nặng nề, cồng kềnh lên núi 
cao hơn 3.000 m. Hơn nữa nhiều nơi không thể dùng kỹ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

504

thuật, mà phải dùng sức người, phải vừa khuân vác nặng, 
vừa leo núi cao hiểm trở, trong điều kiện thời tiết hết sức 
nghiệt ngã, khi rét mướt lạnh giá, khắc nghiệt vô cùng…

GS KTS Hoàng Đạo Kính đánh giá, sự đầu tư tiền của, 
công sức cũng như trí tuệ tâm huyết của chủ đầu tư có sự 
tập trung, nhiều gạn lọc và nhiều ý nghĩa quan trọng với 
vùng đất này. Nhiệm vụ đội ngũ thiết kế đặt ra là phải tạo 
nên một quần thể kiến trúc tâm linh, bao gồm nhiều công 
trình, mà không tác động nhiều đến thiên nhiên. Phải 
chọn giải pháp để lồng ghép được công trình vào thiên 
nhiên, lựa thế đất đá để làm quy hoạch. 

Khởi đầu từng đoàn người vẫn phải gò mình gùi cát 
sỏi, xi măng; đu đá, bám cây để leo lên tới địa điểm xây 
dựng. Hơn 800 ngày đêm cõng sắt đá tới lưng trời. Sáu 
công trình trải dài từ độ cao 1200m đến 3143m. Những 
công nhân khỏe mạnh và quyết tâm đã ăn rừng, ở núi 
trong thời tiết vô cùng khắc nghiệt. Họ luôn phải quên 
lạnh giá buốt, công việc phải luôn gián đoạn vì cứ 15 đến 
20 phút họ phải chạy lại lò lửa sưởi để hơ tay cho bớt cóng, 
rồi mới làm tiếp được. 

Từ những trụ bê tông để xây dựng cáp treo sẽ giúp đưa 
du khách lên tham quan trong tương lai, hệ thống này 
cũng giúp vận chuyển các máy móc kỹ thuật, vật liệu xây 
dựng để kiến tạo quần thể tâm linh trên đỉnh Fansipan, 
mà công trình gây ấn tượng nhất là Đại tượng Phật A Di 
Đà bằng đồng.

Trên địa thế quá cao hiểm trở, pho tượng nhất định 
không thể thực hiện theo cách thông thường là, đúc sẵn, 
rồi vận chuyển lên đỉnh, mà phải ứng dụng kỹ thuật lần 
đầu tiên tại Việt Nam: Pho tượng đã được tạo thành bởi 
hàng ngàn vạn tấm đồng dày 5mm gia công tại chỗ, ốp 
trên một kết cấu khung sắt có thể tích gần 1000m³. Hơn 
nữa Đại tượng Phật không dát vàng mà mang màu trầm 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

505

để công trình không chói lòa khi nắng lên sẽ che lấp không 
gian, mà tiệp vào khung cảnh thiên nhiên, đất trời trên 
đỉnh Fansipan.

Khoảnh khắc Phật quang xuất hiện trên đầu đại Tượng Phật  A di Đà trên đỉnh Fansipan 
(Nguồn: báo Tuổi trẻ Thủ đô)

Đại tượng Phật A Di Đà ngự trên đài sen cao 21,50 m, 
cao nhất Việt Nam, tọa lạc trên tòa đế bê tông hình bát 
giác điêu khắc nhiều họa tiết thời Trần như hình rồng uốn 
khúc, hoa sen, sóng nước… rất tinh tế. Nhưng cách tạo tác 
pho Đại tượng còn là một kết hợp nhuần nhuyễn giữa mỹ 
thuật dân tộc cổ truyền và kỹ thuật số mới. Kỹ thuật scan 
đã số hóa 3D đưa các tiêu chuẩn đo đạc luôn bảo đảm tính 
chính xác. Từ giai đoạn đầu số hóa 3D mẫu tượng A Di Đà 
tỷ lệ 1/6 dưới mặt đất. Chuyển đổi sang tỷ lệ 1/1 để tính 
toán diện tích, thể tích khối lượng. Qua giai đoạn kế số hóa 
3D mẫu tượng A Di Đà tỷ lệ 1/1 trên chất liệu đồng. Rồi 
các điêu khắc gia phải đúc từ khuôn mặt, đôi tai dài, mái 
tóc xoắn trên đầu, phần ngực, hai bàn tay giao nhau đặt 
trên đôi bàn chân ngồi thiền tọa. Các nghệ nhân đúc từng 
cánh sen chạm rồng uốn khúc, kết hợp thành tòa sen và đế 
tòa bát giác chạm nổi các họa tiết rồng mây, hoa lá. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

506

Đại tượng Phật A Di Đà 

Khi Đại tượng Phật đã an tọa trên đỉnh Fansipan giữa 
biển mây, tổ chức kỷ lục châu Á đã trao kỷ lục: Đại tượng 
Phật A Di Đà bằng đồng trên nóc nhà Đông Dương này, 
tọa lạc ở độ cao, cao nhất Đông Nam Á. Từ chốn thiền tịnh, 
các Phật tử và du khách còn được chiêm ngưỡng những 
hiện tượng thiên nhiên vi diệu như Nhật xuất, Vân hải. 
Đặc biệt hiện tượng Phật quang thường xuyên xuất hiện 
tại cõi thiêng nhiệm mầu này, mà những ai có cơ duyên 
nhìn thấy đều cảm thấy tràn đầy may mắn.

Tòa kiến trúc bát giác làm nền cho tòa Đại Phật tượng 
có 4 cửa gỗ ra vào xen kẽ với 4 cửa ô, lại là phòng chiêm 
bái xá lợi Phật. Những chậu sứ đựng ngọc xá lợi Phật cất 
trong lồng kính và do các vị cao tăng Miến Điện hiến tặng 
tổ đình Vĩnh Nghiêm vào năm 2019 tỏa sáng lung linh nơi 
tháp pha lê 7 tầng giữa không gian cổ kính và trang trọng. 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

507

Đường La Hán

Kết nối từ Đại tượng Phật A Di Đà tới các công trình 
tâm linh tiêu biểu khác là đường La Hán dài hơn 200 m 
men theo sườn núi, ôm những gốc đỗ quyên khoe sắc thắm 
vẫn luôn mê hoặc du khách đến ngắm tượng… Nơi hội tụ 
thập bát La Hán tượng đúc đồng nguyên khối điêu khắc 
theo mẫu bộ tượng La Hán của chùa cổ Tây Phương ở Hà 
Tây, mà mỗi thế đứng, cách ngồi, cử chỉ, khuôn mặt, đôi 
tay chắp hay thả lỏng cho đến cây gậy cầm, đóa sen đưa 
lên đều thể hiện ý tưởng, lời dạy của chư vị, mang 18 sắc 
thái, cảm xúc đến nhân gian như từ bi độ lượng…, dưới 
những thân đỗ quyên hàng trăm năm tuổi, cổ thụ hoàng 
liên, ngã bóng xuống lối đi lát đá. Chiều cao của các bức 
tượng lên tới 2,5m với trọng lượng từ 500 - 600kg.

Ngự trên một tảng đá vươn cao, tượng đồng Quán Thế 
Âm Bồ Tát hiện lên vẻ đẹp thoát tục, giữa bềnh bồng mây 
ngàn gió núi. Tượng cao 12m, nặng 18 tấn, tay phải cầm 
nhành dương liễu, tay trái cầm bình cam lộ, biểu trưng 
cho lòng từ bi và bác ái với hướng nhìn xuống nhân gian, 
đem bao an lạc cho các Phật tử đến chiêm bái.

Đại Bảo Tháp nằm trên trục chính của Kim Sơn Bảo 
Thắng Tự, công trình bề thế 11 tầng được chế tác và ghép 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

508

từ sa thạch. Đỉnh tháp được đúc hình hoa sen, bằng đồng 
nguyên khối. Công trình xây dựng theo đường nét kiến 
trúc tòa tháp Bình Sơn triều Lý và tháp Phổ Minh, đặc 
trưng của mỹ thuật Phật giáo thời Trần

Kim Sơn Bảo Thắng Tự, công trình thiêng liêng tọa lạc 
trên đỉnh núi cao 3091m, một trong những đại huyết mạch 
của nước ta, và suối nguồn linh khí của dân tộc. Nhìn từ 
xa, ngôi chùa tường đá xám xanh, mái chồng lợp ngói đỏ 
nằm cheo leo trên đỉnh núi, dáng chùa phù hợp với màu 
xanh lá cây của đại ngàn, khi thì ẩn hiện giữa màn sương 
mù dày đặc, khi thì rực ánh vàng trong buổi hoàng hôn. 

Những con đường dẫn lên các cầu thang cũng được chia 
nhỏ thành từng đoạn ngắn nhờ chừa thêm các khoảng 
chiếu nghỉ, để khách dừng chân ngắm cảnh hầu lấy lại 
sức, rồi tiếp tục đi lên. Chùa Kim Sơn đã được xây dựng 
trên mặt bằng bề thế, theo kiến trúc chùa Việt Nam cổ 
truyền nội Công (như hình chữ công 工) ngoại Quốc (4 tòa 
điện đường bao quanh 4 cạnh như hình bao quanh chữ 
quốc 國). Nhưng bình đồ chùa đã giản lược bớt tiền đường 
phía trước. 

Tượng đồng Quán Thế Âm Bồ Tát 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

509

Đại Bảo Tháp



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

510

Kim Sơn Bảo Thắng Tự 

Qua tam quan chỉ dừng nóc dài 4 mái lợp bên trên, leo 
lên mấy bậc cấp tới khoảng sân rộng lát đá không tới 30m. 
Giữa sân sừng sững Đại Bảo Tháp, khách thập phương 
tiến vào tòa chùa chánh xây hình chữ công (工), phân theo 
lối “tiền Phật, hậu Thánh”, nối nhau bởi điện Thiêu hương. 
Lên 7 bậc cấp với đôi rồng chầu hai bên, đi trên khoảng 
thềm hẹp, bước vào Đại Hùng Bảo Điện rộng chỉ 5 gian 
thêm hai gian phụ nhỏ 2 bên dừng vách đá, nhưng lợp hai 
tầng mái. Các gian giữa cao gần 10m, tôn thờ đức Thích 
Ca Mâu Ni Phật ngồi cao 3,80m, thêm pho tượng A Di Đà 
Phật và Phật Di Lặc, hoàn thành bộ tượng Tam thế Phật 
và rất nhiều pho tượng Phật do các nghệ nhân lành nghề 
điêu khắc kỳ công từ gỗ mít lõi. Phong cách an bài các 
bức tượng thờ tuân thủ nghiêm nhặt những quy định của 
thiền phái Bắc tông, bàn thờ lớn đặt ở gian giữa và các bàn 
thờ nhỏ hơn nằm hai bên gian giữa, đều đóng khung trong 
từng đôi cột gỗ lớn, treo đôi câu đối, bên trên trương bản 
đại tự ĐẠI HÙNG BẢO ĐIỆN thếp vàng, nổi bật nền sơn 
son, chạm trổ tinh tế. Dưới bảng chữ là bao lam gỗ phân 



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

511

lô để chạm trổ các đại tự, đôi liễn đối, xen kẽ với những ô 
chạm lộng các nhành hoa lá. Các bàn thờ nhỏ cũng được 
trang trí tương tợ nhưng đơn giản hơn. Trên bộ sườn nóc 
còn thả thòng xuống các tấm phướn nhiều màu. Thỉnh 
thoảng dưới chân cột hay bên bàn thờ còn bày những chậu 
sứ hoa lan đặt trên đôn gỗ chạm. 

Vòng lối đi hai bên vào phía trong, áp sát lưng với dãy 
bàn thờ chính phía trước là dãy bàn thờ Phật Quán Âm 
thiên thủ thiên nhãn, chư đại Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền, 
Địa Tạng. Dọc hai bên tòa thượng điện, chầu hầu hai hành 
lang tả và hữu vu… Nơi đây trưng bày 18 pho tượng La 
Hán bằng gỗ mít cao 2m, sơn son thếp vàng. Trên hai mái 
các hành lang này đều chồng thêm nóc nhỏ 4 mái để thông 
gió và lấy thêm ánh sáng. Tòa điện Thiêu hương như hành 
lang nối liền Đại Hùng Bảo Điện và tòa Hậu đường ngắn 
hơn, nơi đây đã bày những bàn, bục thờ Vi Đà Bồ Tát và 
ngài Tiêu Diện như hai tượng Thiện Ác. Phần trước Hậu 
đường thờ chư Thánh Tăng, phần sau là nhà Tổ. Trên sân 
sau còn xây thêm 2 tháp 5 tầng ở 2 cạnh bên, an bài các 
hũ tro cốt của chư tăng viên tịch. Sân sau dẫn vào dãy 
Tăng xá gồm tòa nhà giữa bằng diện tích Đại Hùng Bảo 

Thanh Vân Đắc Lộ



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

512

Điện, nhưng chỉ lợp một tầng mái. Nối hai đầu tòa Tăng 
xá chánh là hai tòa nhà nhỏ hơn chỉ lợp hai mái. 

Ý tưởng trang trí chủ yếu công trình tâm linh vẫn theo 
mẫu của các ngôi chùa cổ. Đường nét góc mái cong cũng 
trang trí theo mẫu các di chỉ của thành Thăng Long, được 
chế tác bằng gỗ mộc hay đất nung, tráng men đồng để giúp 
cho công trình đủ sức chống lại với điều kiện thời tiết khắc 
nghiệt trên đỉnh núi cao này.

Vọng Lĩnh Cao Đài hay Đài Gác Đại Hồng Chung cao 
35m xây theo bố cục thẳng đứng 5 tầng, với lầu chuông 8 
mái. Công trình này kết hợp với các công trình khác, được 
triển khai theo chiều ngang của quần thể văn hóa tâm 
linh Fansipan.

Vọng Lĩnh Cao Đài



CÁC BÀI KHẢO CỨU, BÚT KÝ

513

Tháp nước 9 tầng, cao 30m, nằm giữa hai dãy cầu 
thang 150 bậc đá dẫn lên Đại Tượng Phật. Dưới chân tháp 
nước còn dựng một cột khắc kinh Phật. Cột kinh đá này 
được chế tác theo cột thạch kinh hơn nghìn năm tuổi đã 
được khai quật ở cố đô Hoa Lư bằng đá vôi nguyên khối 
nặng 4,5 tấn, do vua Lê Đại Hành cho khắc kinh Đà La Ni 
để cúng dường Phật vào năm 995. Cột hình bát giác cao 
4,16m. Đế cột đẽo hình chum vại vòng dưới nhỏ vòng trên 
lớn. Đầu cột chạm hình búp sen.

Thác nước 9 tầng



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

514

Giữa cảnh sắc thiên nhiên hung vĩ, mênh mông trong 
biển mây, tiếng nước chảy róc rách hòa cùng tiếng mõ 
vang vọng từ trong chùa, trên đỉnh Fansipan, chính là âm 
thanh giúp xua tan mọi phiền não, đem đến sự an nhiên 
cho khách thập phương đến bái Phật.

Trần Phong Lưu

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Trần Phong Lưu

- Tên thật Trần Phong Lưu, pháp danh Từ Hùng
- Nguyên giáo sư Đại học Kiến trúc Sài gòn, kiến 

trúc sư A.K.R.P. 
- Viết báo Viên Giác, Văn Nghệ Tiền Phong (Mỹ), 

Độc Lập, Nhịp Cầu.
- Cựu hội viên Văn Bút Việt Nam Âu Châu

Ba giải thưởng Kiến trúc:
- Chợ Bến Thành, 1970

- Ngân hàng Kỹ nghệ & Cao ốc Kỹ nghệ, Sài gòn 1971
- Innotech Center (SEAMEO), 6 nước Đông Nam Á, 1972
Các công trình Kiến trúc Tôn giáo:

- Giáo Đường các Thánh tử Đạo, Trương Minh Giảng, Sài gòn,1973
- Tân Thánh Đường xứ Kẻ Sặt, Hố Nai, Biên Hòa 1974 
- Chùa VIÊN GIÁC, Hannover, Đức Quốc 1987-1991, 93
- Chùa KHÁNH-ANH, Evry, Pháp 1999-2013, 2015 

- Chùa Trúc Lâm Malmö, Thụy Điển



515

PHẦN D 

SÁNG TÁC VĂN HỌC

Với sự tham gia  
của các tác giả, dịch giả: 

THI THI HỒNG NGỌC *  DIỄM CHÂU 

(CÁT ĐƠN SA) * HOÀNG QUÂN * LƯU 

AN * NGUYỄN HOÀN NGUYÊN * TRANG 

THƠ TỊNH BÌNH * CHÚC THANH * SONG 

THƯ TTH * TRƯƠNG VĂN DÂN * ELENA 

PUCILLO TRUONG * TỊNH Ý *DIỆU ĐỨC 

HÀ BẠCH TRÚC



516



517

Thi Thi Hồng Ngọc

TĂNG TÀI TRÊN GÁC NHỎ

K hóa lễ kết thúc bằng một thời pháp của Hòa 
Thượng trụ trì, nhìn xuống Đại chúng tuy đông 

đảo nhưng đa số là đang ở độ tuổi “mùa thu lá bay”, Hòa 
Thượng trầm ngâm một lát rồi ôn tồn thuyết pháp, bài 
giảng hôm nay của Ngài là kể về chú Sa di La Hầu La, con 
trai nhỏ của Đức Phật Thích Ca, được Ngài độ xuất gia từ 
lúc mới lên 9 tuổi. Bài pháp càng lúc càng cuốn hút Đại 
chúng vì câu chuyện kể về các chú Sa Di nổi tiếng khác 
như: Ly Bà Đa, Châu Na... Hòa Thượng kết luận:

- Đào tạo tăng tài thời nào cũng quan trọng, ngọn đuốc 
muốn được cháy mãi thì phải có người kế tục giữ gìn, người 
giữ gìn phải có đức hạnh thì ngọn đuốc mới cháy sáng rực 
rỡ lâu dài được. Hiện nay ở Hải ngoại, đuốc Chánh Pháp 
đang trông chờ nơi các vị Phật tử thấu hiểu Đạo Đời sẵn 
lòng giúp cho Phật giáo bằng cách đào tạo và hiến dâng 
Tăng Tài để ngọn đuốc thiêng mãi mãi trường tồn đem lợi 
lạc cho tất cả chúng sinh.

***
Vừa ra khỏi cổng chùa, Phật tử Thiện Tâm nói với vợ, 

Thiện Niệm: 
- Những gì Hòa Thượng giảng làm anh thực sự cảm 

động. Đây đúng là vấn đề lớn của Phật Giáo Việt Nam tại 
Hải ngoại, em có nhận thấy thế không?



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

518

Thiện Niệm gật đầu nhưng lại nói:
- Ngày mai Thiện Tín nhà mình hình như đi ăn sinh 

nhật bạn.
Thiện Tâm ngạc nhiên nhìn vợ:
- Em nói chả liên quan gì đến câu chuyện của anh vừa 

đề cập cả.
Cô vội giải thích:
- Ý của em là bao lâu nay mình cho con vào Gia Đình Phật 

Tử, dẫn dắt đi chùa thế mà khi lớn lên nó lơ là từ từ, ham vui 
bạn bè bên ngoài nhiều hơn, điều đó làm em hơi buồn.

- Anh hiểu rồi, mình đã cố gắng hết sức, phần còn lại… 
tùy duyên thôi em. Có điều, anh suy nghĩ lại, hình như vợ 
chồng mình dẫn dắt con đi không đúng đường lắm đâu. 
Em nhớ không? Hồi xưa, mình đưa nó đi chùa, mình lạy, 
nó cũng lạy, rồi cả nhà ra về, chỉ có thế, cho nó tham gia 
vào Gia Đình Phật Tử, về nhà lại nhắc nhở nó làm bài tập 
ở trường, nói tiếng Đức với nó nhiều hơn tiếng Việt. Thỉnh 
thoảng nó có thắc mắc về Phật Pháp, mình cũng ngập 
ngừng trả lời không thỏa đáng hoặc bảo nó tra Google đi. 
Hai vợ chồng mình có bao giờ dạy nó đọc kinh chú gì đâu. 
Sinh hoạt Gia Đình Phật Tử thì chỉ mỗi thứ bảy, thậm chí 
nếu thứ bảy mà có hẹn tiệc tùng, mình cũng bảo nó thôi 
bỏ đến chùa. Nguy hiểm nhất là có lúc không bằng lòng 
chuyện này chuyện kia ở chùa, em cũng bày tỏ trước mặt 
con cái, tín tâm đã yếu lại bị dao động, thử hỏi xem cuối 
cùng nó còn lý do gì để đến chùa, tham gia vào các hoạt 
động Phật sự nữa không?

Thiện Niệm cúi đầu im lặng, những điều chồng cô nêu 
ra hoàn toàn xác thực không thể phản bác, cô chỉ thầm 
trách chồng sao không nói ra sớm hơn để đến bây giờ phải 
chăng quá muộn. Nghĩ đi nghĩ lại, cô chợt nhận ra mình 
cũng cố chấp trong cách giáo dục con. Bao nhiêu lần, cô 
bênh vực con để “tự do” làm theo ý muốn khi nó còn là một 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

519

đứa bé. Cây non không uốn nắn thì khi trưởng thành nó 
mọc cong quẹo xấu xí đành phải chịu thôi. 

Thấy vợ có vẻ buồn, Thiện Tâm gợi ý:
- Vợ chồng cô Hòa Kính mời mình ngày mai đến nhà 

dùng cơm chay nhân sinh nhật con bé Hòa An, nó là bạn 
cùng lớp với Thiện Tín. Hồi nãy em nói Thiện Tín đi ăn 
sinh nhật bạn, không chừng nó cũng đến đó.

Thiện Niệm lắc đầu nghi ngờ:
- Đời nào có chuyện đó, lâu lắm rồi nó có chịu ăn chay 

đâu. Có một lần nó nói với em đến nhà con bé học thiền, 
thấy nhà nhỏ xíu, ba chị em chung nhau một phòng nên 
thằng con mình ngại không muốn đến nữa.

Thiện Tâm mỉm cười nói:
- Vậy em có muốn đến dự sinh nhật không? Anh nghĩ, 

lẽ ra ở tuổi này, con bé sẽ tổ chức sinh nhật đâu đó với bạn 
bè chứ ai mà chịu ở nhà, mà lại mời cả bạn của bố mẹ?

Cô gật gù tán thành:
- Em nhất định sẽ đến vì em cũng tò mò lắm.

***

Sinh nhật thứ 15 của Hòa An rất vui dù bạn thân chỉ 
có ba người, còn lại là mấy gia đình bạn đạo của bố mẹ. Mở 
đầu buổi tiệc, mọi người cùng niệm Hồng Danh Chư Phật, 
sau đó Hòa An trang trọng đọc một bài diễn văn ngắn 
nhưng rất cảm động và ngộ nghĩnh như thế này:

- Kính thưa bố mẹ, kính thưa quý khách đã vui lòng 
đến “chơi với con” trong sinh nhật của con. Con năm nay 
được 15 tuổi, có nghĩa là bố mẹ con đã 15 năm yêu thương 
và lo lắng cho con. Bố mẹ “hết sức” dạy con nhiều thứ để 
con được mọi người thương mến, để con “được lớn” như thế 
này. Con còn được ông bà “bên bố và bên mẹ” quý mến, cô 
dì chú bác, thầy cô, bạn bè, chị em “về phe” giúp cho con 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

520

tinh tấn học giỏi, biết tiếng Việt vì mình là người Việt Nam 
mà. Con cũng biết ơn các Sư Cô trong chùa “chỉ” con biết 
Đạo Phật “hay” như thế nào, đó là ánh sáng “đẹp nhất đời” 
để con có một đời sống vui vẻ, “không hay giận”, không bị 
stress, tiếng Việt gọi là… “căng đầu.” Con thấy tiếng Việt 
hay, học Phật cũng hay, sau khi con ngồi Thiền, con học 
bài dễ dàng, con hết “tức giận” mấy vấn đề làm con… mệt 
đầu. Con học “sự hiền hậu”, kiên nhẫn của mẹ, “sự tha lỗi” 
của bố, sự nhường nhịn của các em, “cao ơi là cao” là lòng 
Từ Bi của Đức Phật dành cho con và “tất cả.” Con cúi đầu 
lạy Phật cảm ân, con nói lời hôm nay, nói luôn cho “mai 
mốt”, cảm ơn bố mẹ thương con trong 15 năm qua, con tin 
là bố mẹ sẽ thương con… hoài hoài vì con cũng xin hứa với 
bố mẹ con sẽ “cố gắng ngoan” như con đã “hứa” với “Đức 
Phật của mình” là chăm chỉ học Giáo Pháp để giúp đỡ 
hết mọi người, giống như là giúp ba người bạn của con là: 
Elisa, Mia và… Thiện Tín.

Ba nhân vật được Hòa An nhắc đến và đưa tay giới thiệu 
đồng loạt đứng lên chắp tay búp sen cúi đầu chào giữa tiếng 
vỗ tay vang dội của mọi người. Minh Tâm hớn hở nhìn vợ 
đang lấy khăn lau nước mắt, nhìn qua nhìn lại, hóa ra bà 
nào cũng rơi lệ vì quá cảm động. Hòa An cùng các bạn ân 
cần phục vụ các món ăn chay ngon lành như: chả giò, mì 
xào, đậu hủ nhồi, cà ri, rau trộn và các thức uống thanh nhẹ 
như: chanh đá, sữa đậu nành nóng, các loại trà… Món tráng 
miệng là bánh sinh nhật do hai cô em gái của Hòa An là 
Hòa Thanh và Hòa Thuận làm tặng chị. Bánh làm với tình 
thương mến quý trọng nên được chăm chút từ hình thức 
đẹp mắt đến hương vị thơm ngon đặc biệt làm ai cũng trầm 
trồ khen ngợi. Hòa Thanh khiêm tốn nói:

- Không phải tụi con làm bánh ngon mà là tụi con làm 
bánh trong “chánh niệm” nên mới ngon.

Chưa kịp tán thưởng câu nói hay của cô bé mới 13 tuổi 
thì cô em 9 tuổi đã tiếp lời:



SÁNG TÁC VĂN HỌC

521

- Con vừa làm vừa niệm Quán Thế Âm Bồ Tát. Nếu mình 
làm việc gì mà nghĩ đến Bồ Tát, việc đó sẽ “xong tốt đẹp”.

Những vị khách đột nhiên lặng người, trong thâm tâm, 
ai cũng thoáng qua cùng một ý nghĩ: “Tại sao gia đình này 
lại có thể giáo dục được những đứa con tuyệt vời đến thế?”

Tiệc tàn mà ai cũng như quyến luyến mãi chẳng muốn 
về. Minh Niệm gọi con trai đến gần, trách yêu:

- Con hư nha! Đến dự sinh nhật ở đây mà không cho ba 
má hay, làm má tưởng… 

- Con có “một cái mời” sinh nhật khác mà má. Thằng 
Martin mời con đi bowling, nhưng con chọn giúp Hòa An 
gói “chả giò không thịt” vui hơn vì con “nghĩ đầu” ba má 
đến đây.

Hai vợ chồng phì cười vì cái cách diễn đạt tiếng Việt của 
thằng con chả khác nào bài diễn văn vừa rồi của cô bạn nó. 

Khách ra về hết chỉ còn vợ chồng Minh Niệm ở lại vì cả 
hai quyết tâm “phỏng vấn” về phương pháp giáo dục con 
tuyệt vời của gia chủ. Hòa An xin phép được đưa các bạn 
lên phòng học trên gác để tiện “nói chuyện Phật” bằng 
tiếng Đức cho họ hiểu thêm. Bọn trẻ con đi rồi, Hòa Kính 
mỉm cười nói:

- Em đã cố gắng hết sức mà tiếng Việt của các “đạo hữu 
nhỏ” này cũng không được khá lắm. Em hy vọng con bé 
“thuyết pháp” bằng tiếng Đức chắc bạn nó hiểu.

Thiện Tâm thốt lên thán phục:
- Vợ chồng tôi chỉ mong được một phần nhỏ thế thôi đã 

mừng lắm rồi!
Thiện Niệm tiếp lời chồng:
- Nội việc con bé nhà em tổ chức tiệc, phục vụ khách 

khứa, dọn dẹp sạch bóng mà không làm phiền đến bố mẹ 
là chị thấy được điểm… tối ưu rồi.

Hòa Minh, chồng Hòa Kính khiêm tốn nói:



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

522

- Anh chị thấy vậy chứ không đơn giản đâu. Vợ chồng 
em cũng phải học hỏi rất nhiều, đôi khi tưởng chừng như 
phải bỏ cuộc. Tuy ở ngoại quốc, gốc gác mình còn sâu nặng 
chứ bọn trẻ sinh ra nơi đây, đương nhiên là chịu ảnh hưởng 
bởi môi trường, hoàn cảnh, văn hóa, giáo dục, không thể 
có chuyện một sớm một chiều mà làm con cái theo hướng 
của mình được.

Thiện Niệm gật đầu tán thành:
- Anh nói đúng! Thật rất khó! Hầu hết các bậc cha mẹ 

người Việt ở Âu Mỹ đều than thở con cái khó dạy, nhất là 
ở tuổi dậy thì, chúng bướng bỉnh, ngông cuồng làm mình 
điên lên vì giận. Bởi vì vậy, các nước tiên tiến họ không 
muốn có con vì không chịu được áp lực lao tâm khổ trí để 
cuối cùng nhận được một con số không to tướng. Người 
Việt mình hay nói: “Con cái là sợi dây ràng buộc của cha 
mẹ”, “Có con cho vui cửa, vui nhà”, “Có con để nhờ cậy tuổi 
già.” Những điều này, những điều trên, ngày nay hoàn 
toàn không còn thích hợp nữa. 

Mọi người đồng thanh nhìn nhận cô có lý. Tiếng niệm 
Phật thanh thoát, trong trẻo của bọn trẻ trên gác gây sự 
chú ý của người lớn, cuộc hội đàm đang sôi nổi chợt tĩnh lại 
một lát. Thiện Niệm đột nhiên thay đổi ý kiến:

- Dẫu sao, đây cũng chưa hẳn là thời Mạt pháp, bằng 
chứng là cũng có những bậc cha mẹ sinh ra và giáo dục 
được những đứa con ưu tú, chẳng hạn như gia đình cô Hòa 
Kính đây. Tôi thật tán thán cách cô chú dù bận rộn đến đâu 
cũng cố gắng thu xếp thời gian dạy dỗ cho các con trở thành 
những Phật tử tốt lành như thế. Cô chú có thể nói ra kinh 
nghiệm của mình cho chúng tôi học hỏi được không?

Hòa Kính nhìn sang chồng, cả hai ngập ngừng nói vài 
câu khiêm tốn, ngại rằng mang tiếng khoe khoang. Hòa 
Minh thuật lại lời của một vị Hòa Thượng khen ngợi dân 
tộc Nhật rất kín đáo, tế nhị trong việc kể về thành công của 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

523

gia đình và con cái: họ không bao giờ tự nói, nếu có hỏi đến 
thì họ cũng nói thật khiêm nhường. Minh Tâm hiểu ý, nhẹ 
nhàng khuyến khích vợ chồng Hòa Kính bày tỏ chỉ vì muốn 
thêm người biết, thêm người tâm đắc thực hành theo thì sẽ 
lợi lạc cho việc phát triển Phật giáo mà thôi. Ngần ngừ một 
lát, Hòa Kính ôn tồn kể lại quá trình dẫn dắt các con như 
thế nào cho bạn đạo của mình cùng tham khảo. 

Khi trẻ đang học nói là bắt đầu dạy tiếng Việt (Thời 
gian giáo dục này từ lúc biết nói đến lúc tuổi thiếu niên), 
lớn hơn một chút có thể dạy về những phong tục tập quán 
đẹp của người Việt như : lễ phép chào hỏi, cách cầm đũa, 
biết giúp đỡ bố mẹ, biết thắp nhang lạy Phật, cúng giỗ ông 
bà. Điều này không thể nói là không quan trọng vì con 
người không có nhớ nghĩ đến nguồn cội tổ tiên thì mất gốc 
là điều chắc chắn. Hãy suy ngẫm về dân tộc Do Thái thì 
biết tại sao họ tha phương cầu thực lâu như thế mà không 
bị vong bản.

Đây cũng là thời gian cha mẹ tự kiểm điểm lại hành vi, 
cử chỉ của chính mình, có lễ phép với người trên không? Có 
nói tiếng Việt thường xuyên đừng xen tiếng nước ngoài vào 
không? Có nóng nảy, hay nói thị phi người khác không? 
Có mất bình tĩnh, cãi nhau trước mặt các con không? Có 
biết quý thời gian dành cho các con hay là chỉ bận tâm cho 
những tiêu khiển của chính mình?

Tất cả các những điều này đối với những người làm 
cha mẹ đều không dễ thực hiện. Muốn lấy được châu báu 
từ lòng đất sâu thì phải ra công kiên trì đào bới. Sỏi đá 
thì đầy trên mặt đất đâu cần khó nhọc gì? Một con người 
trong gia đình đã không hiếu thảo, sống ích kỷ thì mong gì 
trở thành một vị tăng tốt? 

Hướng dẫn Phật Pháp cho con là công việc trọng đại 
của một gia đình Phật tử, không phải một sớm một chiều. 
Đưa con đến chùa từ nhỏ, thậm chí cho nó gia nhập Gia 
Đình Phật Tử cũng chỉ là gieo duyên mà thôi. Đào tạo thật 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

524

sự là từ lúc còn mang thai, đây là sự mầu nhiệm không 
thể nghĩ bàn nhưng mấy ai biết đến, đứa trẻ nào từ lúc còn 
trong bụng mẹ đã được nghe Kinh, nghe Pháp hoặc nghe 
những bản nhạc nhẹ nhàng du dương, hoặc người mẹ sống 
vui vẻ, nhân từ, an lạc, chắc chắn đứa con đó sau này cũng 
rất ngoan ngoãn, dễ nuôi, khoan bàn đến chúng có thành 
người xuất chúng hay không. Vấn đề này khoa học chứng 
minh hẳn hoi chứ không phải là mê tín, huyền hoặc. Nếu 
như bỏ qua giai đoạn này thì cần cố gắng gấp đôi bằng cách 
cho trẻ con nghe niệm Phật, tụng chú khi nó đang ngủ, để 
máy xa xa, mở vừa đủ âm lượng, đừng nghĩ rằng vô dụng, 
thật ra thần kinh con người vẫn tiếp tục hoạt động khi ta 
đang ngủ. Ngày ngày cả nhà cùng chung một thời công phu 
miên mật. Cha mẹ “đồng sự” với các con, sẵn sàng là một vị 
bổn sư tại gia, giải thích thấu đáo mọi thắc mắc của chúng, 
dạy con bằng “thân giáo” quan trọng nhất, mình thật sự giữ 
giới thì mới dạy được con giữ giới. Còn như cố chấp, lấy tư 
cách bề trên, bắt buộc, làm áp lực hoặc kể lể những chuyện 
ngày xưa mình thế nọ thế kia mong con giống mình là hoàn 
toàn thất bại. Có thể con cái vì thương, vì sợ, vì nể mà miễn 
cưỡng nghe lời nhưng trong thâm tâm chúng không phục, 
không kính, không hiểu thì làm sao chúng có căn bản vững 
chắc để chịu đi theo mình được. 

Càng thực hành, càng thấy vui vì thành quả của mình, 
cúng dường Tam Bảo bao nhiêu của cải chẳng bằng cúng 
dường một vị Tăng tài. Vì sao? Bởi vị này sẽ tiếp nối đuốc 
Chánh pháp soi đường chỉ lối cho biết bao sinh linh ra khỏi 
đường mê, ít nhất là cũng giúp họ giảm bớt phiền não về 
tinh thần trong cuộc sống, điều này chẳng phải đáng giá 
lắm sao? Gia đình là tế bào của xã hội, đâu phải đợi một 
sinh viên tốt nghiệp ra trường, đầy đủ kiến thức, đi tu thì 
mới cho là dễ đào tạo đâu? Một đứa bé có sẵn túc duyên 
mới được sinh vào một nhà tin theo Phật Pháp, nếu cha 
mẹ không khéo hướng dẫn thì đứa con này rất dễ đi sai 
đường, uổng lắm!



SÁNG TÁC VĂN HỌC

525

Hòa Kính tiếp lời chồng nói chi tiết hơn về sinh hoạt 
“gia đình Phật tử” của nhà cô:

- Buổi sáng, cả nhà dậy sớm, cùng niệm Phật A Di Đà 
chỉ 30 câu, chưa đến 1 phút. Bữa sáng (cũng như trong 
tất cả những bữa ăn), trước khi ăn lại niệm Phật và nghĩ 
đến công lao khổ nhọc của những người làm ra thức ăn, 
cầu nguyện cho họ được no đủ, an lành. Cả nhà luôn dùng 
cơm trong “chánh niệm”, tuyệt đối không xem tivi, mở máy 
điện thoại hay trò chuyện ồn ào. Những phương tiện giải 
trí này rất nguy hiểm, trẻ con chưa đủ nhận thức sẽ dễ 
dàng bị dẫn dắt theo đường tà. 

Những phương tiện công nghệ thông tin rất nguy hiểm, 
phải giới hạn tối thiểu vì trẻ con chưa đủ nhận thức nên 
rất dễ bị dẫn dắt đi vào đường tà. Muốn con mình không bị 
dính mắc, nhất định phải dành thời gian cùng chơi, cùng 
làm việc, trò chuyện hoặc cả nhà thường xuyên tham gia 
các khóa tu học, đi dã ngoại… 

Sau khi dùng bữa xong, các con tập dọn dẹp sạch sẽ 
ngăn nắp chứ không phải để cha mẹ làm hết cho mình. Đi 
học về, cha mẹ nên chú ý thái độ và nét mặt vui buồn của 
con để quan tâm đúng mức, nên là bạn tâm tình của con 
thay vì làm quan tòa hỏi han, tra xét. Công việc nhà nhất 
định dạy con làm tới nơi tới chốn, chấp nhận bước đầu hư 
hỏng hay phí phạm vật liệu. Không có ai học một ngày 
thành tiến sĩ cả. Chớ nói như thế này: “Thôi thôi! Con rửa 
bát vừa chậm vừa tốn nước, đi chỗ khác chơi để mẹ làm 
cho nhanh!” Nên nói như sau: “Mẹ rất cảm ơn con giúp 
mẹ, con làm rất tốt nhưng mẹ có ý kiến như thế này sẽ 
nhanh hơn và đỡ tốn nước hơn, hai mẹ con mình cùng thử 
xem sao.” Người lớn còn ưa ngọt, thích… nịnh huống chi là 
trẻ con? Tại sao chúng không thích làm việc nhà? Vì cha 
mẹ cho rằng ôm đồm hết mọi chuyện là thương con nhưng 
thật ra vô tình làm cho chúng trở nên ích kỷ, không có kỹ 
năng sống, chúng cho rằng chuyện cha mẹ hầu hạ mình là 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

526

chuyện đương nhiên, vậy thì đừng trách tại sao sau này 
con cái vô ơn bạc nghĩa. 

Buổi tối các con xong bài vở ở trường, mẹ xong công việc, 
mẹ con cùng nhau vào bếp, cuối tuần thì có thể bày thêm 
món gì đó đặc biệt, gia đình nào đồng lòng ăn chay trường thì 
càng tốt. Trước khi đi ngủ, cả nhà lại có một thời công phu: 
học và tụng các bài chú, trao đổi Phật Pháp, nói ra những 
khó khăn trong ngày để cả nhà có ý kiến giúp đỡ, sám hối 
những lỗi lầm xảy ra nếu có và hứa không tái phạm. Chúng 
ta chưa chứng được quả vị gì, tất nhiên ai mà chẳng có lỗi 
lầm, thế nên chẳng có gì ngượng ngùng khi trước mặt con 
cái mình thành thật nhận những khuyết điểm của mình 
chẳng hạn như: “Hôm nay bố xin lỗi các con vì ban nãy 
không kiểm soát được cơn nóng giận nên lớn tiếng. Bố xin 
hứa là sẽ cố gắng lần sau, mong các con nhắc nhở bố.” Đa số 
cha mẹ đều sợ bị con cái coi thường khi mình làm sai điều 
gì đó, nên họ không dám hay không muốn nhìn thẳng vào 
sự thật mà lại tìm đủ lý do để biện hộ hay ngụy biện những 
hành vi không tốt của mình, họ không hiểu rằng một người 
cha hay mẹ mà biết nhận lỗi, chịu sửa chữa thì trong mắt 
các con, họ thật là vĩ đại, cao cả! 

Mỗi ngày, dạy con tiếng Việt bất cứ khi nào rảnh rỗi, 
bất cứ hoàn cảnh nào, thí dụ như trong lúc nấu ăn thay 
vì nói: “Bây giờ mình nấu Spaghetti chay, mình cần 3 quả 
Tomaten, một củ Zwiebeln.” Nên nói là: “Bây giờ hai mẹ 
con mình nấu mì Ý, con chuẩn bị 3 quả cà chua, một củ 
hành. Con có biết nước Ý không? Tiếng Việt quả này gọi 
là cà chua, củ này gọi là củ hành.” Nghe thì có vẻ phiền 
phức quá phải không? Nhưng hiệu quả rất cao đấy, còn 
một cách nữa là thường xuyên điện thoại thăm hỏi ông bà 
nội ngoại, người xưa có câu: “Sóng trước đổ đâu thì sóng 
sau đổ đấy.” Mình bỏ lơ cha mẹ già, đã không phụng dưỡng 
lại không đếm xỉa, hiện tại chưa thấm thía đâu, đến lúc 
già con cái không đến thăm, hối hận đã muộn. Không phải 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

527

là lo lắng cho con hết lòng là nó sẽ thương mình đâu, trẻ 
con sẽ nhìn cách mình đối xử với cha mẹ ra sao rồi sau này 
chúng sẽ lặp lại y như thế.

Tiếng “giảng đạo” của Hòa An vọng xuống dưới nhà, 
giọng tiếng Đức của cô bé rõ ràng, rành mạch, nghe rất 
thu hút đến nỗi người lớn cũng phải chăm chú lắng nghe. 
Sau khi tán thán công đức của Phật, cô khuyến khích các 
bạn về nhà tìm xem bộ phim Ấn Độ “Cuộc đời Đức Phật.” 
Hòa Thanh và Hòa Thuận thay phiên nhau kể về những 
đoạn lý thú, hấp dẫn trong phim. Bọn trẻ con xôn xao trên 
gác làm Thiện Niệm phải thốt lên:

- Mai mình phải xem bộ phim này mới được!
Thiện Tâm nói đùa:
- Thấy chưa? Cô con gái nhà này mới “thuyết” sơ sơ đã 

“phục” được tất cả những người có mặt hôm nay rồi.
Hòa Kính tủm tỉm cười nói khéo:
- Anh quá khen chứ cháu nó có biết gì nhiều đâu.
Đám trẻ con lục tục xuống nhà, hai cô bạn người Đức của 

Hòa An đến chào bằng cách chắp tay búp sen, cúi đầu, nói 
rất rõ ràng: “A Di Đà Phật”. Mọi người cùng đứng lên hoan 
hỉ chào lại như thế. Hòa An tiễn bạn ra về rồi quay vào khoe 
hè này cả ba cùng đăng ký khóa tu học dành cho thanh thiếu 
niên ở chùa Giác Uyển, Thiện Tín nhìn cha mẹ khẽ hỏi:

- Con cũng muốn đi có được không ba má?
Thiện Minh vui vẻ tán thành:
- Sao lại không? Ba má sẽ đi cùng với con.
Không thấy Hòa Thuận và Hòa Thanh đâu, Hòa Minh 

hỏi thì Hòa An nói hai em đang ngồi thiền.
- Bố mẹ biết không? - Hòa An thì thầm - Vừa rồi Hòa 

Thuận nói là em muốn đi tu. Con bảo là em còn nhỏ lắm, 
phải học Phật nhiều hơn, phải được bố mẹ đồng ý mới có 
thể đi.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

528

- Con nói đúng lắm, trong các con, đứa nào muốn đi tu, 
bố mẹ đều rất vui lòng ủng hộ. 

- Thật không bố?- Hòa An mừng rỡ - Vậy thì con xin 
được đi trước, Sư cô Diệu Trang có một khóa tu gieo duyên 
vào tháng tới, con rất muốn “đi tu thử”, bố mẹ đồng ý 
không?

Hòa Kính và Hòa Minh đồng gật đầu hoan hỉ. Thiện 
Tâm tán thán:

- Đúng là những “tăng tài trên gác nhỏ.”
Tháng 3/2024

Thi Thi Hồng Ngọc

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Thi Thi Hồng Ngọc

- Tên thật: Dương Ngọc Liên.
- Pháp danh: Diệu Hoa.
- Sinh năm 1970 tại Hội An.
- Tham gia viết cho báo Viên Giác từ năm 2000.
- Bút hiệu: Thi Thi Hồng Ngọc, Mimosa, Tâm An.
- Sở thích: Đọc sách về Phật Pháp, đi dạo, viết văn, 

làm việc từ thiện.
- Loài hoa thích nhất là hoa sen.
- Món ăn thích nhất là ăn chay.



529

Diễm Châu (Cát Đơn Sa)

ĐẾN VỚI CHA...

T ừ khi sang đến Mỹ, khác với nhiều người trẻ là 
có cha nuôi dưỡng, chị em chúng tôi chỉ còn một 

bà mẹ hiền lành, chân chất... Sau khi được chính phủ giúp 
đỡ trong thời gian đầu, mẹ phải bươn chải đi kiếm việc 
làm, một công việc tuy không nặng nề, nhưng khá bận rộn 
trong nhà kho của ngôi chợ Á Đông lớn nhất vùng để nuôi 
nấng chúng tôi ăn học...

Còn cha tôi, ông đã nhẫn tâm bỏ rơi gia đình nhỏ để 
đi theo tiếng gọi của “con chim”! Một bà nhà giàu lớn tuổi 
hơn cha. Bà Mộng Đào mê “nhan sắc” của ông, muốn có 
một người tình điển trai, biết ngoại ngữ để bao bọc, và 
cùng nhau dung dăng dung dẻ đi du lịch đây đó, với cái 
gia tài kếch xù, số tiền bảo hiểm năm trăm ngàn đô la của 
ông chồng bà vừa tạ thế để lại, và ngôi nhà rộng lớn, cũng 
như một tiệm bán thức ăn nhanh đang hoạt động rất phát 
đạt...

Vì bị vật chất làm cho choá mắt, trước khi ra đi, ông đã 
cho mẹ con tôi nhiều lần nếm mùi điêu đứng, khốn khổ! ... 
“Bậu gieo tiếng ác cho rồi bậu đi...” Vì có ý định hợp lý để 
bỏ mẹ con tôi đi theo bà tình nhân nhiều tiền mà không bị 
miệng thế chỉ trích, cha tôi đã thường xuyên chì chiết mẹ 
con tôi với nhiều người, bất cứ về vấn đề gì... để gieo tiếng 
ác cho mẹ, như nói mẹ ngoại tình, giấu tiền tiêu riêng, 
đem biếu bà con bên ngoại... làm cho mẹ con tôi khổ sở mà 
chán nản, để tự động xa rời ông...



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

530

- Tụi bây ăn rồi nằm chơi... không giúp ích được gì cho 
cái nhà này cả... Sao không đi làm thêm đem tiền về như 
người ta, mà cứ ỷ lại vào cha mẹ! Đúng là những con heo 
lười biếng!

Nghe cha chửi riết, thằng Út em tôi tự ái, hăng hái 
ra ngoài McDonald’s xin bán hàng sau giờ học cho đến 
tám giờ tối mới mò về học bài. Còn tôi cũng may có bà Mỹ 
hàng xóm nhờ trông coi con bà... Nghề “babysitter” cũng 
đỡ, không phải đi đâu xa... Mẹ đi làm hằng ngày nhờ xe 
bác Phú. Nhà bác ở xa hơn, và khi đi làm thì chạy qua con 
đường nhà tôi để đến sở. Bác làm nghề giao thực phẩm 
cho những người “order” thức ăn bằng điện thoại. Đi nhờ, 
nhưng mẹ luôn luôn biết điều gởi bác tiền xăng cho phải 
đạo đồng hương, dù lúc đầu bác từ chối không nhận... Vậy 
mà cha đã lấy chuyện này để làm ầm lên với mọi người, 
cho rằng mẹ có tình ý thông gian với bác Phú.

Vợ bác Phú nghe chuyện từ miệng cha, đã cấm ông 
chồng không được cho mẹ đi nhờ nữa! Dù trên xe không 
phải chỉ có bác Phú và mẹ, mà còn có một bác gái khác 
cũng làm chung công ty thực phẩm cùng đi, vì bác này nhà 
gần bên và có bà con xa với bác Phú.

Bị từ chối, mẹ phải tìm cách khác, là đi nhờ xe chú 
Long. Chú Long mới có vị hôn thê người Tàu gốc Việt. Họ 
mới làm đám hỏi cũng khoảng ba tháng trước. Đi xe chú 
Long được hai tuần, thì mẹ phải tìm đường đi xe bus, dù 
mất thì giờ và vất vả hơn... nhưng cũng phải đi, vì không 
biết do đâu mà cô hôn thê của chú Long tới chợ tìm mẹ, 
nói thẳng là không muốn mẹ đi nhờ xe của chú Long nữa.

- Tuy chị lớn tuổi rồi, nhưng em không muốn chồng sắp 
cưới của em phục vụ ai hết, mất thì giờ và thiên hạ đàm 
tiếu!

Mẹ thở dài áo não! Biết sao bây giờ! Trước đây bác Phú 
cũng từng nói với mẹ:



SÁNG TÁC VĂN HỌC

531

- Tui biết thím đàng hoàng, nhưng bà vợ tui không nghĩ 
như tui... vả lại chồng của thím hay nói tới nói lui, bả bực!

Lần này chắc cũng không ngoại lệ! Mẹ tự trách mình 
sao quá nhút nhát, không dám tập lái xe, để khỏi phải nhờ 
vả ai...

Mẹ biết mình cũng còn nhan sắc, số tuổi bốn mươi hai 
chưa phải là già. Thân hình mẹ thon gọn dong dỏng cao, 
mái tóc dài ngang vai lả lướt mà khi bận bịu quá, thì mẹ 
cột túm ra phiá sau bằng sợi dây thun nhìn khá thu hút. 
Chân mang đôi guốc quai nhung đen êm ái không làm cho 
đau. Da mẹ trắng và đôi môi mọng đỏ tỏa ánh đào hoa! 
Chưa hề có một nếp nhăn. Nhưng nhan sắc của mẹ là trời 
cho. Mẹ chưa hề đi sửa một thứ gì gọi là làm đẹp, thẩm mỹ 
như đa số nữ giới thường hay tu bổ thân thể, sắc đẹp ở thời 
buổi này! Kiếm ăn còn chưa xong, tiền bạc thời giờ đâu mà 
lo làm đẹp!

Lời nói của bác Phú khiến cho mẹ cay đắng trong lòng! 
Cha có thương gì mẹ mà phải đặt điều kiểu ghen tuông 
kỳ cục như thế! Bác Phú hay chú Long... ai cũng hơn hay 
thua mẹ về tuổi tác cách biệt, họ lại là người đàng hoàng, 
không phải là tác người bay bướm... Nhưng tại sao cha 
làm thế, thì mẹ con tôi lờ mờ đoán như nhau. Có lẽ bà 
Mộng Đào muốn lẽ phải về mình, nên cha phải theo lời xúi 
biểu của bả!

Mặc cho điều tiếng xảy ra, mấy mẹ con cứ cặm cụi đi 
làm. Tôi giữ em cho bà Mỹ được hai tháng, thì bà ta lại có 
bạn trai mới, dọn đi theo anh ta, tôi mất mối giữ em. Đi làm 
có tiền giúp mẹ thành quen, giờ ở nhà tôi thấy vô vị và rảnh 
quá, không biết làm gì. Mò vào bếp, mớ rau ngò gai, ngò om 
lẫn lộn mẹ lôi ra sáng nay để trong bồn rửa chén, nhắc nhở 
tôi nấu nồi canh chua cá kho tộ cho buổi cơm chiều.

Cầm cây rau ngò gai, tôi cảm thấy bâng khuâng nhớ 
lại hồi còn ở bên Việt Nam. Ngò gai là một thứ rau để ăn 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

532

đệm với phở, canh, súp... nhưng với tôi là cả một trời thân 
thương. Nghĩ đến là thương mẹ não lòng!

Hình ảnh ngày xưa, mỗi buổi sáng sớm khi trời còn 
mờ đất, mẹ ra vườn vun xới, cắt lá ngò gai bó sẵn, để cho 
khách hàng ghé nhà mua. Trong hai cái thúng ướt đẫm 
sương mai, là những bó ngò gai, ngò om, cùng rau lang 
vun đầy. Đối với gia đình tôi, ngò gai và hai thứ rau lang, 
ngò om vô cùng quen thuộc, hiện diện hầu như trong mỗi 
bữa cơm, có nồi cơm độn khoai bốc khói, có tô canh chua 
cá bông lau béo ngậy, khi cả nhà xúm xít quây quần bên 
nhau, kỷ niệm ấu thơ khó phai mờ.

Cho đến bây giờ, dù đã ra hải ngoại, dù phải đi làm ổn 
định, mẹ tôi vẫn nhớ những loại rau ấy, cây rau đã nuôi 
sống gia đình tôi trong những ngày tháng trên quê hương 
khổ đau... Buôn bán lá ngò gai cho các hàng phở vào mỗi 
buổi sáng, rau ngò om và rau lang cho quán, gánh cơm 
quanh chợ. Thu nhập của gia đình dựa vào hai thúng ngò 
và rau của mẹ... Và người ta đã gọi mẹ là cô Hân rau ngò, 
một cái biệt danh nghe hết sức thơm mát ruộng đồng, êm 
tai và đằm thắm. Bán hết hai thúng rau, là mẹ cho các con 
ăn sáng, và sau đó chở chúng tôi đi học.

Trên chiếc xe đạp cũ, ba mẹ con lại đèo nhau, thằng 
em ngồi trước tay vịn chặt ghi đông, mẹ gắn miếng gỗ nhỏ 
vào phía trước cho nó có chỗ ngồi, tôi tọa phía sau ôm chặt 
vòng eo mẹ, còn mẹ cắm cúi đạp, lâu lâu lại dùng một tay 
rờ đầu thằng em, hay nắm lấy bàn tay tôi bóp nhẹ. Cứ thế, 
ba mẹ con cứ nương vào nhau mà sống. Cha tôi thời gian 
đó chạy mối chợ trời, ông thường đi trễ về khuya, ít khi 
thấy mặt ở nhà. Về nhà là chỉ để ăn và ngủ! Tiền thu được 
nuôi nổi mình cha! Nhiều khi còn nài nỉ lấy tiền của mẹ để 
đi trả nợ cho người ta. Không biết cha nợ cái gì!

Tôi cũng biết mẹ có ít tiền vì bán được rau. Sau khi 
chở chúng tôi đến trường, mẹ vòng ra chợ mua con cá hay 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

533

miếng thịt nhiều mỡ hơn nạc, ký gạo... thì trong túi mẹ 
cũng chỉ còn chút tiền lẻ dằn túi.

Mùa nắng, mùa mưa, khi ngò gai trổ hoa là mẹ không 
còn cắt lá nhiều được nữa, mà chỉ còn ngò om và rau lang. 
Mẹ lại ngồi nghĩ ra cách kiếm thêm tiền, trồng thêm húng 
cây, húng lủi, diếp cá để bán.

Bên cạnh bờ giếng, có một đường mương nhỏ, mẹ đào 
lên cho chúng chạy quanh co qua những gốc đu đủ, dưa 
gang tây, hay giàn bầu mướp. Do đó, sau này mẹ lại có 
thêm những thứ hàng tươi non để chào mời...

Việc làm của mẹ ở trước cổng nhà sau này bị dẹp bỏ, vì 
có người thưa kiện! Chẳng biết tại sao họ kiện? Mẹ bao giờ 
cũng mềm mỏng, không gây với ai, bán rau trước cổng nhà 
thì cũng không hệ lụy đến ai! Nhưng không phải vì thế mà 
không có kẻ thù. Người ta chỉ cần thấy một người đàn bà 
có nhan sắc, mà đời sống dù không vật chất sung sướng, 
hạnh phúc nhưng bán buôn có vẻ đồng ra đồng vào, chạy 
đều là cũng không thích rồi!

Số mẹ khổ, làm cái gì cũng có người cạnh tranh. Thì ra 
cái người thưa kiện mẹ, không cho bán trước nhà, để mẹ 
phải dẹp cho nhà họ bày ra bán! Bởi họ có bà con làm lớn 
trong chính quyền! Mẹ không cạnh tranh với nhà ấy, mà 
lại hằng ngày đi tới những nơi buôn bán khác, kiếm mối 
giao ngò gai tận nơi cho các tiệm phở, giao ngò om và rau 
trái cho mấy quán hay gánh bán cơm. Những người đã mê 
phở, thì nhất định bên cạnh tô phở phải có rau quế, ngò 
gai, giá sống ăn kèm... Mùi thơm lừng của mớ rau làm cho 
phở thêm đặc trưng, ăn mãi không ngán. Vì thế, thấy mẹ 
bán giá rẻ, lại giao rau tươi mới cắt tận nơi, nhiều người 
đã ưng thuận...

Nhiều khi tội nghiệp mẹ vừa giao mớ rau thơm cho 
quán, chưa kịp lấy tiền thì cha trờ tới với người bạn, xà 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

534

vào hàng phở gọi hai tô... Thế là toi mất món tiền ngày 
hôm ấy...

Đối với tôi, mấy thứ rau thơm đất nước tôi rất thương, 
nhìn chúng dù trên quầy của siêu thị, hay là trong chậu ở 
sân sau... là tôi đã có cảm giác yêu thương khó tả...

Nấu nồi canh chua mà thiếu rau ngò om là xem như 
hỏng. Mùi rau ngò thơm đặc biệt, lan tỏa nao lòng. Hồi còn 
bên Việt Nam, có hôm tôi dậy sớm giúp mẹ cắt ngò gai... 
nhưng lại ghét lá gai đâm vào tay... cũng như tôi thường 
thích hít mùi thơm của ngò gai vào sáng sớm. Nhìn mẹ 
lưng lom khom, nhổ từng bụi ngò mà thương.

Càng về sau, nhờ những cơn mưa, ngò gai, ngò om lại 
đâm chồi ra tua tủa, tươi tốt nên mẹ mới nối cái vườn rau 
ra rộng hơn một chút. Đến khi nó lan ra quá nhiều, mẹ 
mới nghĩ cách bó lại từng bó, đem ra trước cổng nhà bán, 
mong kiếm ít tiền chi tiêu... Không ngờ, từ đó nó trở thành 
thứ rau đem nền kinh tế cho cả nhà.

Rau ngò gai, ngò om dễ trồng, chịu hạn cũng rất giỏi. 
Khi già, ngò trổ bông, rụng hạt; đến mùa mưa lại xanh 
mướt, um tùm, không cần chăm sóc nhiều. Nếu muốn ngò 
gai tươi tốt, quanh năm chỉ cần làm cho đất xốp, tơi ra, 
chăm tưới là được.

Còn ngò om thì chịu nước, nên chịu khó tưới vào mùa 
nắng, và khi mùa mưa đến, nhìn những đám ngò sẽ thấy 
xanh rì, mát mắt.

Mỗi lần nấu canh chua, tôi hay cầm cái rổ chạy ra hàng 
rào, cắt vài dọc rau bạc hà, ngắt một nắm lá ngò gai, ngò 
om vào, thế là món ăn nóng sốt, thơm ngon...

Bây giờ tôi đang đứng trên đất Mỹ, dù đã xa căn nhà 
nghèo nàn từ lâu... nhưng lắm lúc nhớ lại vẫn thèm được 
nhai trong miệng lá ngò gai, ngò om thoang thoảng mùi 
thơm từ cành lá xanh nhỏ nhắn..., thèm tô canh chua cá 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

535

bông lau nấu với những khứa cá cắt khúc bày trong vĩ, chứ 
không phải nguyên con cá đang nhảy như ở quê nhà...

Cha tôi từ khi quen và ở với bà Mộng Đào, chẳng thèm 
liên lạc với mẹ con chúng tôi nữa! Chúng tôi có cha mà 
cũng như không, có người đàn ông trong nhà, dù không 
hiện diện thường xuyên, cũng gây khó khăn cho việc xin 
trợ cấp, giúp đỡ!

Cha nghĩ rằng nhờ cha, thì mẹ con chúng tôi mới được 
đi vượt biên với giá bèo cho cả bốn người trong gia đình, 
chỉ vì chủ ghe biết cha nói được tiếng Anh, ông ta tính 
thuyền ra hải phận quốc tế thì phải cần người như cha, do 
đó ba mẹ con tôi được xuống tàu với sự không ngờ!

Chuyến đi nhờ ơn trên, chỉ bị đói hai ngày là được tàu 
Mỹ vớt, do đó chúng tôi được qua Mỹ trong thời gian ngắn! 
Cũng may là mọi việc tốt đẹp, và chúng tôi đã đến được đất 
nước thiên đường. Đang lúc chúng tôi lo lắng không biết 
phải sinh sống ra sao ở đất mới, thì cha tôi vẫn thản nhiên 
la cà đây đó. Ông chẳng quan tâm gì đến vợ con! Chưa gì 
ông đã biết nơi mà mấy ông Việt Nam thường hay ngồi tán 
dóc vào những buổi sáng là cái quán cà phê nào, mấy giờ, 
ở đâu, để ra đó góp mặt.

Cha tôi là thế, lúc nào cũng biết tìm cho mình sự sung 
sướng, tính tình ích kỷ, không có trách nhiệm với vợ con! 
Tôi tưởng qua một sự đổi đời, cha sẽ góp tay cùng mẹ chăm 
sóc gia đình, hay giúp đỡ khi vợ con còn bỡ ngỡ trước nơi 
chốn mới, ngôn ngữ bất đồng! Ai ngờ cha vẫn tiếp tục phớt 
lờ, coi mẹ nhẹ như cái lông hồng!

Mẹ tôi cũng nản quá! Bà đã âm thầm chịu đựng từ bên 
Việt Nam, không phản ứng gì trước những việc làm của 
cha! Giờ đây, nơi vùng đất mới, ông lại tỏ uy quyền, nhiếc 
móc người khác! Nhờ ngồi nơi quán xá thường xuyên, cha 
biết gia nhập hội làm thơ, làm nhạc… là phong trào của các 
tâm hồn yêu văn nghệ hiện nay. Biết cách trị đàn bà, nói 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

536

thẳng là vợ nhà nếu bà ta nổi dậy. Biết quyền lợi của mình 
tới đâu và luôn luôn đi tham dự những buổi văn nghệ văn 
gừng, nhảy nhót cho vui cuộc đời!

Cũng nhờ thế mà cha quen được với tình nhân Mộng 
Đào. Và cuối cùng thì cha dứt áo ra đi, sau khi nhắn sẽ đưa 
giấy tờ ly dị về cho mẹ ký.

- Mẹ con bà tự mà lo lấy!
Thằng Út nó hận cha nhiều hơn tôi, nhiều lần nó tuyên 

bố:
- Em nhất quyết học cho thành tài, làm chức vụ quan 

trọng trong xã hội để cho cha sáng mắt! Lúc đó đừng có gọi 
em là con!

Tôi nghe nó nói, biết là em bực cha lắm, và thông cảm 
với phát biểu đó! Tuy nhiên, tôi cũng xoa dịu căm thù trong 
tim nó:

- Thôi em, dù sao thì mình còn có mẹ thương, còn hơn 
là nhiều đứa trẻ khác không có cha lẫn mẹ.

Út đanh mặt:
- Thì thà như vậy đi. Chúng nó tuy không có cha mẹ, 

nhưng không có sự tủi hận trong lòng.
Tôi thở dài. Em tôi nói đúng! Tôi đã từng nghĩ như vậy 

mà chưa dám nói ra!
Tệ nhất là có lần thằng Út bịnh, phải vào nhà thương 

5 ngày, tôi đã báo cho cha hay tin. Nhưng trong năm ngày 
đó, tôi biết em tôi dù giận cha, nhưng cũng mong ông ghé 
vào, có điều chẳng một lần thấy bóng cha thăm viếng!

Mẹ tôi lúc này đi xe bus đã thành thạo. Thấy mẹ dậy 
sớm, tôi săn sóc, hỏi han:

- Đi vậy có cực không mẹ?
Mẹ tôi sáng mắt, mỉm cười:



SÁNG TÁC VĂN HỌC

537

- Cực gì đâu. Mẹ thấy đi bộ một quãng vậy mà tốt cho 
sức khoẻ đó con. Ngày xưa thì mình làm biếng, nhưng giờ 
già rồi, mẹ lại thích được có cơ hội đi bộ.

- Thật sao mẹ! Dạ, con nghĩ mẹ đi bộ được thì tốt cho 
cơ thể!

- Nói thiệt chứ lúc đầu thì mẹ cũng thấy sợ lắm, phải 
thay đổi xe bus, phải lên cho đúng chuyến. Bây giờ thì mẹ 
rành quá rồi, còn thấy thích nữa, nói thí dụ giờ ai mà cho 
mẹ đi quá giang xe họ, thì mẹ cũng khoái xe bus hơn.

- Vậy thì tốt...
Tôi đang có ý định chở mẹ đi làm sau này, nghe mẹ nói 

mất hứng. Tuy nhiên tôi cũng phải mở lời:
- Mẹ ơi.
- Gì con?
Mẹ mở mắt lớn chờ đợi. Tôi ấp úng tiếp:
- Con cần phải mua một cái xe mẹ ạ.
- Mua xe? Bao nhiêu tiền vậy con?
- Cái xe Toyota cũ đời 2002, nhưng vẫn còn chạy tốt, 

chưa đến một trăm ngàn mile... mẹ của bạn con cho nó 
cách đây hai năm... giờ nó bán rẻ lại cho con để mua xe 
mới...

- Bán bao nhiêu?
- Hai ngàn đô.
Mẹ đâu có biết giá cả về xe, nghe tôi nói cúi đầu ngẫm 

nghĩ. Tôi thêm:
- Con với thằng Út có một ngàn, mẹ cho con một ngàn 

nữa là đủ.
- Mẹ cũng có vài ngàn để dành phòng khi đau ốm. 

Nhưng con chắc là chiếc xe vẫn chạy được chứ?



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

538

- Nó vẫn chở con đi mà mẹ. Chiếc xe này mẹ nó lái cẩn 
thận lắm, xe tốt mà bán như vậy giá rẻ đó mẹ.

- Nó có chạy được đến khi con ra trường không? Còn 
mấy năm nữa đó.

Tôi kêu lên:
- Được chứ mẹ, bạn con dặn phải nhớ đi thay dầu mỗi 

ba tháng một lần là tốt.
Mẹ vào phòng, rồi trở ra đưa cho tôi một ngàn hai.
- Con còn phải sang tên nữa. Tội thằng Út, nghèo vậy 

mà cũng cho con mượn tiền...
- Nó cũng lái mà mẹ.
Mẹ nhìn tôi, lẩm bẩm:
- Mới đây mà đã lớn hết cả rồi!
Thời gian sau, một hôm tôi thấy mẹ ngồi thẫn thờ ở bàn 

ăn, bữa cơm tối cuối tuần có món canh chua cá bông lau 
ngò gai, ngò om trên mặt thơm lừng bốc khói, nhưng mẹ 
vẫn đăm chiêu không đụng đũa.

Hai đứa tôi nhìn nhau, rồi thằng Út hỏi mẹ:
- Có chuyện gì hả mẹ?
Mẹ giật mình nhìn chúng tôi, thở dài...
- Sao mẹ? Chuyện gì vậy, nói cho tụi con nghe đi?
Im lặng một lúc, mẹ mở lời:
- Ba tụi con đang ở nhà thương.
Tôi sửng sốt, nhìn thấy mặt thằng Út đanh lại:
- Tại sao vậy mẹ? Sao mẹ biết?
Mẹ lúng túng:
- Thì mẹ biết... ổng bị thương nặng lắm.
- Ba bị thương ra sao vậy mẹ?



SÁNG TÁC VĂN HỌC

539

- Ba bị du đãng chém vào mặt!
Cả tôi lẫn thằng Út sửng sốt:
- Bị chém? Tại sao?
- Nghe nói bà Mộng Đào có kép khác, muốn bỏ ba bây... 

rồi chuyện gì xảy ra thì mẹ không biết, cho đến khi ổng bị 
người ta hành hung, chém vào mặt.

- Già vậy mà còn để cho mang tiếng giành gái!
Giọng thằng Út mỉa mai. Mẹ nói:
- Con đừng nói vậy khi mình chưa biết sự gì xảy ra.
Không dưng thằng Út nổi nóng:
- Mẹ thì lúc nào cũng vậy, binh ổng làm gì. Ổng đâu có 

tử tế gì với gia đình mình. Ổng bị thương thì có mấy bà bồ 
khác lo, mắc mớ gì tới mình!

- Nghe nói là bà Đào quẳng hết quần áo của ba con ra 
ngoài đường, không cho trở về đó nữa!

Nói đi nói lại rồi thì mỗi người mang nặng một tâm tư! 
Tôi biết thằng Út đang còn tức cha nhiều điều. Còn mẹ, mẹ 
thì lúc nào cũng hay thương xót cho những nghịch cảnh 
mà không nghĩ đến thân mình. Riêng tôi, tôi đã quen sống 
trong tự túc, tự lo... cha chỉ là một cái bóng xa vời.

Vài ngày sau, có tiếng chuông điện thoại reo, tôi bốc 
máy:

- Hello.
- Cháu hả... cô là y tá Thanh bạn mới quen của mẹ, mẹ 

cháu có nhà không?
- Dạ không. Cô cần gì cứ nhắn với con cũng được.
- Làm ơn nhắn với mẹ là ông anh bà con của mẹ cháu 

bị lên cơn sốt vì vết thương hành. Ông ta cứ kêu tên Bé 
với Út.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

540

Tôi nghe cô ý tá nói, thấy nhói trong tim. Ông đã biết 
kêu tên tụi tôi trong cơn mơ khủng hoảng... Chắc bây giờ 
ông đang đơn côi lắm.

Bỗng dưng tôi thấy tội nghiệp cho ông. Hẳn là ông đang 
mong những bóng hồng, chân dài chân ngắn, thi nhạc sĩ 
đến bên giường bịnh để thăm nom, an ủi! Những người đó 
biến đi đâu trong lúc này?

- Có ai vào thăm bác ấy không cô?
- Không có ai, chỉ có mẹ cháu thôi.
- Cám ơn cô. Xin chào.
Thì ra mẹ tôi đã không cần ý kiến hai đứa đã đến đó để 

lo cho cha! Có tâm hồn người đàn bà nào cao cả như vậy 
không? Mẹ tôi đẹp, nề nếp, hiền lành và thủy chung... dù 
bị chồng phụ, nhưng khi chồng cũ bị người khác phụ rẫy, 
mẹ vẫn không thù hận mà còn tìm đến để săn sóc, khi biết 
chung quanh người phản bội không còn ai!

Cha tôi đã có mẹ chăm sóc làm cho tôi đỡ áy náy! Nói 
cho cùng, tâm hồn người đàn bà dễ thù hận, nhưng theo 
thời gian cũng dễ tha thứ và tội nghiệp cho những cảnh 
xảy ra trước mắt.

Hôm nay tôi nấu phở, khi nồi phở xong xuôi, tôi cầm cái 
rổ ra sau mảnh vườn nhỏ ngồi xuống đó. Đây chỉ là khu 
chung cư cũ mà mẹ thuê, trước không có đất, nhưng phía 
sau mỗi nhà đều có một chút sân rộng bằng chiếc chiếu. 
Ngày đầu mới về đây, mẹ trồng rau thơm trong mấy cái 
chậu, nhưng sau đó thì bỏ xuống mảnh sân này. Mẹ cẩn 
thận ngăn đám húng lủi, rau diếp cá bằng một miếng sắt 
để chúng không lấn sân nhau. Ngò gai, ngò om thì trồng 
trong chậu, cây kinh giới, tía tô cũng có giang sơn riêng, 
mỗi thứ một cây là đủ ăn rồi. Nói chung thì có thiếu món 
nào, mẹ tôi chỉ cần lấy về ở chợ là có ngay.

Mẹ kể với chị em tôi là cha hối hận lắm, cứ kêu mãi tên 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

541

của hai chúng tôi trong giấc ngủ. Ngày mai là Father day, 
không biết tôi phải làm sao. Tôi tìm thằng Út nói chuyện, 
và rồi chúng tôi có quyết định.

Tôi múc tô phở cho mẹ, cho Út. Khi bưng tô của mình 
ra bàn, mẹ húp một muỗng nước, khen:

- Con nấu phở tiến bộ thấy rõ, ngon lắm con.
Thằng Út cũng gật gù và chép miệng:
- Ngon.
Khi dọn dẹp xong, mẹ hỏi:
- Mai tụi con có đi đâu chơi không? Sao hôm nay con 

nấu phở nhiều quá vậy?
Tôi đáp:
- Đâu có nhiều mẹ. Mai tụi con tính vào thăm cha, được 

hông mẹ? Đưa phở và ngò gai vào cho ba ăn.
Mẹ trố mắt ra nhìn, không ngờ chúng tôi lại nói câu 

đó. Mắt mẹ rưng rưng cảm động. Mẹ nắm lấy tay hai đứa, 
thầm nghĩ: “Không biết lần này cha chúng có thật sự là 
người cha tốt, đã hiểu ra hay chưa?”

Diễm Châu (Cát Đơn Sa)



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

542

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Diễm Châu (Cát Đơn Sa)

- Quê quán Đơn Sa, Quảng Bình. 

- Hát ca đoàn nhà thờ & các khuôn viên trường học.

- Viết văn từ năm 17 tuổi: báo Phụ Nữ Mới, Phụ Nữ 
Ngày Mai - VN.

- Năm 1995, kết hôn với hoạ sĩ, điêu khắc gia ViVi 
Võ Hùng Kiệt. 

- Năm 2004, khởi nghiệp vẽ theo năng khiếu tự 
nhiên.

- Sau khi định cư USA 1975, Cát Đơn Sa đã ca hát, viết văn, lấy tên Diễm Châu 
TNQG, đi show lưu diễn khắp nơi…

- Nguyên chủ nhiệm các báo Phụ Nữ Mới, Nàng, Phụ Nữ Thời Nay Hải Ngoại... 
* Đã xuất bản:

- 4 tập truyện dài & 3 tập truyện ngắn, quy tụ nhiều văn thi sĩ khắp nơi cộng tác, 
dưới chủ đề “Tác Giả & Tác Phẩm” từ năm 1996.

- Thường triển lãm chung với phu quân, chủ đề: “Sắc Màu Họa Sĩ Việt Nam”, 
đã triển lãm lần thứ 17 tại USA.

- Thực hiện 15 CD & Cassette Tình Ca, Quê Hương, Thơ Nhạc Giao Duyên... Có 
trên 500 truyện ngắn và vài trăm tranh vẽ. 

- Năm 2009, chính quyền Quận Cam trao bằng tuyên dương lần tổ chức “Sắc 
Màu Họa Sĩ VN # 9” thành công, qui tụ đông đảo hoạ sĩ & khách thưởng lãm 
nhất hải ngoại (39 họa sĩ) trong 34 năm qua. 

- Đang cộng tác với nhiều báo chí toàn cầu. 
- Email : hoasivietnam@gmail.com FB: Diễm Châu Nguyễn (Cát Đơn Sa)



543

Hoàng Quân

Ra trường

Mẹ Con, tranh Nguyễn Đức Tuấn Đạt 

Sinh viên Mẹ
Bê, con trai của Mẹ, đã theo Mẹ đến giảng đường từ 

thuở còn trong bụng Mẹ. Suốt thời gian đại học của Mẹ, Bê 
có nhiều đóng góp khác nhau theo từng thời kỳ. 

Khi Mẹ làm bài kiểm tra môn đầu tư và tài chính trong 
lục cá nguyệt đầu tiên, Bê mới ba tháng tuổi. Mẹ nhẩm 
tính, bài thi một tiếng rưỡi, đi về từ nhà đến trường thêm 
một tiếng rưỡi. Như vậy, Bê phải xa Mẹ ít nhất ba tiếng 
đồng hồ. Mẹ biết tính Bê, mỗi hai tiếng đồng hồ Bê oe oe 
đòi bú sữa Mẹ. Bê xấu đói lắm, đòi mà không được, Bê 
nhăn nhó um sùm. Ngày hôm đó, dì Thành đến giữ Bê. 
Dì Thành rất hồi hộp. Dì chưa có em bé, chẳng biết phải 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

544

làm sao cho đúng ý Bê. Mẹ thi xong, phóng ra xe về nhà. 
Mẹ bắt đầu sốt ruột. Mẹ xa Bê đã hơn ba tiếng đồng hồ. 
Giờ này chắc Bê đã thức giấc. Hy vọng Bê chịu khó nhâm 
nhi món trà thảo dược cho trẻ sơ sinh trong khi chờ Mẹ về. 
Thời đó chưa có điện thoại di động. Bởi vậy, có lo cũng để 
bụng, chứ Mẹ chẳng biết làm sao. Mẹ ba chân bốn cẳng 
chạy ba tầng lầu. Vừa đến cửa đã nghe tiếng Bê khóc ngằn 
ngặt. Dì Thành mặt mày đầy vẻ lo lắng, đang bế Bê đi lui, 
đi tới. Dì vội vàng trao Bê cho Mẹ. Dì nói: 

- Hắn khóc dữ quá làm chị phát hoảng. 
Mẹ nghĩ thầm, Bê như vầy, Mẹ làm sao dám gửi con cho 

ai. Mẹ quyết định nghỉ học một lục cá nguyệt, dành toàn 
bộ thời gian lo “cơm nước” cho Bê. Hên ghê, khi Mẹ định đi 
học lại, ông bà ngoại vừa sang Đức đoàn tụ và ở gần nhà 
Bê. Có ông bà ngoại và bà nội phụ trông coi Bê, Mẹ có thể 
đến trường đều hơn. Cuối tuần, Bê ở nhà chơi với Ba, trong 
lúc Mẹ đi làm thêm ở nhà hàng. Ngoài tiền lương 30 Đức 
mã cho một buổi làm, Mẹ còn mang về những hộp đồ ăn. 
Đấy là nhà hàng buffet, cuối ngày, chủ tiệm cho nhân viên 
chia nhau mang về vài món ăn còn thừa trên quầy. Mẹ kể, 
cô hầu bàn chính của nhà hàng cứ dụ Mẹ bỏ học. Cô ấy 
nói, thu nhập của chạy bàn nhờ vào tiền trà nước cao hơn 
lương của kỹ sư. Mẹ biết, nhưng vẫn nhất quyết làm sinh 
viên nghèo. 

Thuở ấy, viết bài thuyết trình và làm luận án ra trường 
Mẹ mới xài computer. Bài vở ghi chép từ giảng đường là 
những chồng giấy copy chất đầy trên bàn học. Khi Mẹ học 
bài, Bê ngồi chơi bên cạnh. Bê thấy Mẹ dùng mấy cây bút 
màu vàng, cam, xanh lá cây, vẽ vẽ trên những trang giấy. 
Có lần, Mẹ đang học thì có điện thoại. Bê muốn học phụ 
Mẹ. Khi Mẹ trở lại bàn học, những trang bài vở của Mẹ 
ngoằn ngoèo đầy màu sắc. Mẹ chỉ mấy tờ giấy và hộp chì 
màu Mẹ để cho Bê, nghiêm mặt hỏi: 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

545

- Bê, tại sao con không vẽ trên mấy tờ giấy của con? 
Thấy Mẹ không vui, Bê lo lo, ấp úng: 
- Tại con muốn học như Mẹ. 
Mẹ cúi xuống, nhấc bổng Bê lên, hôn má Bê một cái 

thật kêu: 
- Khi con lớn, con sẽ học như Mẹ. Nhưng bây giờ con chỉ 

vẽ trong mấy tờ giấy của con thôi nghe. 
Thời gian Mẹ chăm chỉ gõ lách cách bàn phím computer 

viết luận án ra trường, Bê quanh quẩn bên Mẹ. Bê không 
còn vẽ nguệch ngoạc những con giun trên mấy tờ giấy rời. 
Bây giờ Bê có cuốn tập đầy hình ảnh in sẵn. Thấy Bê đang 
chăm chú tô màu trong tập, Mẹ nghỉ tay, chạy ra bếp nấu 
nồi cơm. Chút nữa Ba về tới, Ba chơi với Bê, Mẹ sẽ nấu 
đồ ăn. Khi Mẹ trở lại bàn học, Bê chễm chệ trên ghế của 
Mẹ, đang bấm bấm loạn xạ trên bàn phím. Thấy mặt Mẹ 
hốt hoảng, Bê lật đật trèo xuống khỏi ghế. Mẹ chạy vội lại 
máy, trên màn hình chỉ còn những mẫu tự lộn xộn, Mẹ 
quýnh quíu tìm mấy trang bài Mẹ cặm cụi viết từ chiều. 
Mẹ quay qua Bê, quát: 

- Bê, tại sao con phá quá vậy? 
Chưa bao giờ Mẹ nói to như vậy với Bê. Bê sợ quá, nước 

mắt lưng tròng: 
- Con đâu làm gì. Con chỉ làm giống Mẹ. 
Mẹ dịu giọng, nhưng vẫn còn giận: 
- Con bấm lung tung. Mất hết bài vở của Mẹ rồi. 
Bê cảm thấy tủi thân, chắc Mẹ hết thương Bê rồi. Bê òa 

khóc, nói đứt quãng trong tiếng nấc: 
- Con... muốn... học... như... Mẹ... thôi... mà. 
Mẹ quỳ xuống, ôm Bê vào lòng, khóc thút thít: 
- Không sao đâu, không sao đâu. Mẹ viết lại được mà. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

546

Mẹ vỗ nhẹ lưng Bê: 
- Nín đi con, nín đi con. 
Ba đi làm về, thấy hai mẹ con đang ôm nhau khóc bù 

lu, bù loa làm Ba hết cả hồn.
Những ngày Mẹ có giờ học trong giảng đường, Mẹ nhờ 

ông ngoại đón Bê từ Kindergarten về ông bà ngoại. Khi Mẹ 
chỉ cần ghé trường lấy tài liệu, ghé thư viện mượn sách, 
Mẹ dắt Bê theo. Nếu còn thì giờ, hai mẹ con vào bảo tàng 
viện Senckenberg, Frankfurt. Bê rất thích ngắm nghía 
những con khủng long trưng bày ở đó. Lần Mẹ ghé văn 
phòng khoa lấy lịch thi vấn đáp, cô phụ tá giáo sư nhắc đi, 
nhắc lại, ngày lãnh bằng tốt nghiệp, Mẹ nhất định phải 
dắt con trai theo. Cô bảo: 

- Như vậy để mọi người thấy rằng, có con nhỏ, vẫn có 
thể hoàn tất chương trình đại học. 

Mẹ rạng rỡ: 
- Vâng, thưa cô. Chắc chắn em sẽ dẫn cháu theo. Cháu 

đã hộ tống em suốt thời gian học. Bằng tốt nghiệp của em 
có phần cháu học chung nữa mà. 

Mẹ tưởng tượng, khi cùng những sinh viên khác đứng 
trên bục cao, có Bê một bên, chờ giáo sư đọc tên lên lãnh 
bằng, Mẹ sẽ hãnh diện và vui sướng vô vàn. Nhưng một 
món quà bất ngờ của Ba, đã khiến Mẹ không thực hiện 
được dự định. Trong thời gian Mẹ chuẩn bị thi vấn đáp, 
Ba có chương trình bí mật. Khi Mẹ hớn hở báo tin đã thi 
đậu và hai tuần sau là lễ tốt nghiệp, Ba hoan hỉ “bật mí” 
món quà: tuần tới Ba Mẹ Bê sẽ bay về Việt Nam. Ba kín 
đáo sắp xếp mọi việc. Từ chuyện xin visa, mua vé máy 
bay, cho đến chuyện xin phép nhà trường cho Bê nghỉ học. 
Nhà trường chấp thuận, vì Bê đang học lớp Một, và Bê học 
cũng giỏi nữa. Mẹ hơi buồn và tiếc, không được tham dự 
lễ tốt nghiệp. Học hành trầy vi tróc vảy hơn sáu năm trời, 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

547

có được ít phút huy hoàng vinh danh công sức của mình 
là một nguyện vọng chính đáng chứ. Nhưng Mẹ nghĩ đến 
niềm vui trở về Việt Nam sau gần 15 năm xa cách. Vả lại, 
hồi ấy chuyện xin visa Việt Nam, cho dù mình là công dân 
Đức, rắc rối, khó khăn lắm. Sau chuyến đi Việt Nam, về 
lại Đức, Mẹ đến văn phòng khoa xin nhận bằng tốt nghiệp. 
Mọi chuyện nhanh gọn, máy móc quá chừng. Cô thư ký 
đưa cho Mẹ bao thư khổ to màu nâu nhạt, khô khan nói 
lời chúc mừng. Mẹ ra trường, chấm dứt đời sinh viên trong 
âm thầm. Nhưng gần 30 năm trên trường đời, Mẹ đã nhận 
được nhiều công việc lý thú trong những công ty nổi trội 
của kinh tế Đức và thế giới. Giữa những đồng nghiệp cao 
lớn, Mẹ không để mình chịu thấp cổ bé họng, mà vẫn luôn 
phấn đấu để đồng nghiệp phải công nhận Mẹ “klein aber 
oho”, nôm na là “nhỏ mà có võ.” 

Giờ đây Mẹ về hưu, trải qua mấy chục năm là công dân 
gương mẫu, đi làm lo cho gia đình và đóng góp vào xã hội 
của nước Đức, quê hương thứ hai của Mẹ. 

Sinh viên Bê 
Bê báo cho Ba Mẹ biết Bê chọn học Jura, học Luật. Mẹ 

mừng, mà cũng lo nhiều. Hồi đó, trong chương trình học 
của ngành quản trị kinh doanh, Mẹ phải thi hai chứng chỉ 
về luật. Khó quá trời, Mẹ học vất vả lắm, mà chỉ đạt điểm 
vừa đủ đậu. Mấy sinh viên luật sang dạy kèm sinh viên 
kinh tế thường phân bì, học quản trị kinh doanh dễ như 
chơi, ra trường ào ào, chứ bên luật, khó dàn trời, sàng lọc 
kỹ lắm. Trong lục cá nguyệt đầu tiên, Bê mang về bài luận 
đầu tay của Bê: 

- Mẹ đọc đi. Con hài lòng với bài viết này lắm. 
Mẹ vui ghê. Mẹ đọc bài, chữ nào cũng biết, thế mà Mẹ 

không hiểu thấu đáo toàn bài. Tuy vậy, Mẹ thấy bài luận 
của Bê rất hay. Mẹ nghĩ thầm: “Ồ, anh sinh viên luật trẻ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

548

tuổi này chữ nghĩa thâm sâu quá chừng.” Ngày xưa, Bê 
nhiều lần theo Mẹ vào khuôn viên đại học Frankfurt. Sau 
khi Mẹ xong công chuyện, Mẹ thường dừng chân ở sạp sách 
báo cũ trước trường, gần trạm xe Bockenheimer Warte. Bê 
thích lắm. Mẹ cho Bê sà xuống ngắm những cuốn sách 
màu sắc thật đẹp. Thế nào Mẹ cũng mua tặng Bê vài cuốn 
sách. Mẹ nói: 

- Sách người ta đã dùng. Nhưng cũ người ta, mới mình. 
Bê cười tươi: 
- Sách đẹp quá. Con thích ghê.
Lên xe lửa, Mẹ khệ nệ khuân sách của Mẹ. Bê vui sướng 

ôm mấy cuốn sách mới. Chắc nhờ vậy, Bê ghiền đọc sách 
từ hồi còn bé. Thật thuận tiện cho chuyện học luật của Bê. 
Vì phương châm của sinh viên luật là: đọc sách, đọc sách 
và đọc sách. Bê đi học xa nhà mấy trăm cây số. Ba Mẹ 
chưa đến trường Bê lần nào. Thỉnh thoảng, nghe Bê nói 
đang học thi, Ba Mẹ lóng ngóng, cuối tuần đến thăm Bê, 
nấu nướng bới xách cho Bê nồi cá kho, vài chục cuốn chả 
giò. Vậy thôi. Mẹ ước chi ở gần, để nấu nướng hằng ngày 
những món “ruột” của Bê, Bê khỏi phải gặm bánh mì sướt 
cả cổ. Bê bực bội khi đơn xin mượn tiền đi học của Bê bị từ 
chối. Lý do là thu nhập của Ba Mẹ cao. Mẹ cắt nghĩa: 

- Con phải vui nhiều, vì Ba Mẹ đủ khả năng tài trợ cho 
con. Như vậy con khỏi mang nợ khi ra trường. Ngoài ra, 
hồi xưa, Ba Mẹ có thể mượn tiền chính phủ để đi học, chắc 
cũng nhờ nhiều sinh viên khác “nhường” phần cho Ba Mẹ. 

Để tăng thêm “thu nhập”, ngoài giờ học, Bê đi làm 
nhiều việc. Lao động trí óc như phụ giúp, chuẩn bị bài vở 
cho một sinh viên khiếm thị. Lao động chân tay như đạp 
xe đi giao thuốc cho những bệnh nhân cao niên. 

Giờ đây Bê đi làm đã mấy năm, với tư cách luật sư của 
phòng pháp lý trong cơ quan chính phủ thành phố. Một 
hôm, Bê gọi điện thoại cho Mẹ: 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

549

- Bữa nay Mẹ có thì giờ không? Con có chuyện này 
muốn hỏi Mẹ. 

Mẹ nhẹ nhàng, tràn đầy yêu thương: 

- Lúc nào con cần Mẹ, Mẹ cũng có nhiều thì giờ. 

Bê kể sơ dự định của mình. Tòa hành chánh của tỉnh 
F, gần nhà Ba Mẹ, đang tìm người. Bê kể về công việc Bê 
đang chú ý. 

- Mẹ nghĩ con nên nộp đơn những chỗ này không... 

Mẹ cám ơn Bê đã hỏi Mẹ. Bây giờ Mẹ đã hết đi làm. 
Những kiến thức của Mẹ về nghề nghiệp e đã lỗi thời. Thật 
tình mà nói, nghe Bê cắt nghĩa về công việc, Mẹ chỉ hiểu lờ 
mờ. Nhưng Mẹ cảm động lắm. Bê hỏi ý kiến Mẹ, Mẹ như 
thấy đứa con bé bỏng ngày xưa. Đứa bé giờ đây là người 
lớn, nhưng vẫn cần đến Mẹ. Mẹ không biết cho con lời 
khuyên như thế nào. Nhưng con luôn nhớ rằng, trong mọi 
việc, nếu con cần đến sự giúp đỡ của Mẹ, Mẹ vẫn luôn có 
đó với muôn vàn yêu thương.

Ra trường, cả Mẹ lẫn Bê đều lỡ dịp áo mão xênh xang 
mừng đại đăng khoa. Cả Mẹ lẫn Bê đều không có tấm hình 
ra trường trang trọng để gắn trong Album. Tuy vậy, hai 
mẹ con đã vào đời vững vàng. 

Năm ngoái, trong chuyến Mỹ du, hai mẹ con đi dạo 
trong khuôn viên trường luật của đại học Harvard, Mẹ 
thắc mắc: 

- Trường của Bê có giống như trường này không? 

Bê vui vẻ: 
- Bữa nào con sẽ đưa Ba Mẹ đến thăm trường con ở 

Münster. Mình sẽ mặc áo quần đẹp để chụp hình trước 
trường con nữa nghe Ba Mẹ.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

550

Trong tim Mẹ dâng lên niềm hạnh phúc, trong trí Mẹ 
sáng rỡ tấm hình đứa con yêu quý của Mẹ ra trường, vững 
bước trên đường đời. 

Hoàng Quân 
Tháng Tư 2024

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hoàng Quân

- Hoàng Quân tên thật Hoàng Thị Ngọc Thúy. Sinh 
năm 1960. 

- Gia đình người Huế. Đã sống ở Quảng Ngãi, Đà 
Nẵng, Sài Gòn. 

- Từ năm 1982 định cư ở Đức Quốc. Sống 
ở Wolfhagen, München, Berlin, Bad 
Nauheim...

- Sinh viên khoa Anh Văn, Đại Học Sư Phạm, Sài 
Gòn. Tốt nghiệp khoa Quản Trị Kinh Doanh Đại học Johann Wolfgang 
Goethe Universität, Frankfurt am Main. 

- Làm việc trong lãnh vực tài chánh từ năm 1995 đến nay.
* Cộng tác với các báo: 
- Măng Non, Viên Giác (Đức Quốc); Viết & Đọc (Na-Uy); Làng Văn (Gia-Nã-

Đại); Thế Kỷ 21, Phụ Nữ Diễn Đàn, Ngôn Ngữ, Văn Hữu (Hoa Kỳ) và các trang 
mạng văn học: Diễn Đàn Thế Kỷ, T.Vấn & Bạn Hữu, Saigonocean (Hoa Kỳ), 
Cái Đình (Hòa Lan).

- Thành viên Văn Bút Lưu Vong (Exil-P.E.N)
* Đã xuất bản:
- Bông Hoa Trên Phím, nxb Thanh Hóa (truyện ngắn, 2015); tái bản dưới dạng 

ebook, tủ sách TV & BH (2017)
- Nhớ Tiếng À Ơi, nxb Nhân Ảnh (truyện ngắn, 2016); tái bản dưới dạng ebook, 

tủ sách TV & BH (2018)
- Đứng Ngẩn Trông Vời, nxb Nhân Ảnh (truyện ngắn, 2018)



551

Lưu An

Ethiopia và câu chuyện tình người

Tặng riêng anh chị Diệu Liên  
& những người bạn mà tôi  

rất kính mến, cảm phục

Q ua gần 20 năm làm việc trong khoa dinh dưỡng 
của Thụy Sĩ, Hải đã có khá nhiều dịp đi công 

tác liên quan đến chuyên môn của mình ở nhiều quốc gia 
trên thế giới. Mỗi lần đi là một lần học hỏi, mở rộng kiến 
thức hơn về chuyên môn cũng như hiểu biết về con người 
và xã hội của thế giới. Mỗi lần đi là một lần mới lạ. Mỗi 
nơi đến là một lần biết được những điều mà mình chưa hề 
biết. Đấy chính là điều làm Hải hấp dẫn và không bao giờ 
từ chối nếu được cấp trên đề nghị.

Với người Thụy Sĩ thì khác, họ không muốn đi đến 
những nơi quá xa. Nhiều bấp bênh vì nghèo đói, an ninh 
cũng như điều kiện sống còn thấp kém như phần lớn các 
quốc gia đang phát triển ở Phi châu, Nam Mỹ và một số 
vùng ở Á châu. Có lẽ vì cá tính thích hưởng thụ cũng như 
hoàn cảnh sống của họ quá yên lành, nên họ ngán sợ gặp 
phải những trắc trở, khó khăn ra ngoài sự chịu đựng và 
hiểu biết của họ. Nếu chẳng đặng đừng, vì công việc, không 
thể chối từ. Họ chỉ lựa chọn những công tác ngắn hạn vài 
ba ngày hay quá lắm một vài tuần lễ để thỏa chí tò mò 
về một nơi họ chưa biết đến mà thôi. Nhưng phần lớn là 
những người trẻ tuổi, chưa có gia đình.

Ngược lại, Hải lại thích những lần công tác ở các quốc 
gia nghèo đói, dân trí còn thấp kém, kinh tế chưa phát triển 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

552

lắm. Dĩ nhiên vấn đề an ninh cũng phải có ở mức tương đối 
an toàn. Ở những nơi này Hải có cảm giác gần gũi và tìm 
được những tương đồng với quê hương Việt Nam của mình 
ngày xưa. Hải sẵn sàng chấp nhận những lần công tác kéo 
dài nhiều tuần lễ hay vài tháng để đủ thời gian cho anh 
tìm hiểu đời sống thực sự của người dân địa phương. Nếu 
không kể đến những lần về Việt Nam công tác đã đem đến 
cho Hải những cảm xúc vô cùng sâu đậm mà anh không 
thể diễn tả hết được, có lẽ với Hải những lần công tác ở Phi 
Châu được xem là những chuyến đi mang cho anh nhiều 
ấn tượng, đáng ghi nhớ nhất. 

Những lần công tác của Hải, có thể là giảng viên cho một 
trường Đại học địa phương, trong chương trình viện trợ giáo 
dục của chính phủ Thụy Sĩ; cũng có thể là một chuyên viên 
của viện khảo cứu được đề cử tham gia vào những chương 
trình có tính cách nhân đạo… Hoặc kết hợp với một cơ quan 
từ thiện quốc tế nào đó, đến những địa phương đang phải 
hứng chịu nạn đói hoành hành để giúp đỡ, giải quyết những 
vấn đề liên quan đến dinh dưỡng. Chẳng hạn như những 
trận đói kinh hoàng đã xảy ra ở những quốc gia vùng Tây 
Bắc Phi Châu như Ethiopia, Somalia... Nhưng cũng có thể 
là những chuyến công tác chỉ nhằm mục đích khảo sát thực 
tiễn, ghi nhận chính xác về những triệu chứng, bệnh tích 
cũng như phương pháp chữa trị đối với một vài căn bệnh 
dinh dưỡng nào đó, mà khoa học còn nghi ngờ hay chưa 
thống nhất về kết quả khảo cứu. 

Trong những lần công tác đó, Hải thực sự tìm lại được 
những cảm giác bất hạnh bản thân xa xưa của chính mình 
từ những người đói khổ, mất may mắn mà anh trực tiếp 
giúp đỡ. Những hình ảnh đói nghèo, bạo lực xảy ra rất 
thường trước mắt. Kéo Hải dìm mình vào những hồi tưởng 
về những gió bão, kém thua, thiếu may mắn của chính 
anh trong thời niên thiếu. Thời mà anh sinh ra lớn lên 
trong chiến tranh và chết chóc ở quê nhà. Tất cả những 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

553

cảm xúc đó đã mang đến cho Hải cái nhìn rất thực tế, biết 
hòa nhập vào nỗi đau của người dân, nhờ đó anh giúp đỡ 
họ tận tình và hữu hiệu hơn.

Những lần đi làm việc ở các trại tỵ nạn chiến tranh 
hay những khu vực đang bị nạn đói tấn công. Nhìn hình 
ảnh bà mẹ da đen da bọc xương nằm chết bên đứa con vẫn 
còn vô tư say ngủ, Hải lại nghĩ đến người mẹ quá cố của 
mình trong những lần mẹ đã nhịn ăn dành miếng cơm 
cho anh em Hải. Những lần mẹ ôm anh nhảy vội xuống 
hầm chữ chi sau nhà để tránh làn đạn xạ kích của máy 
bay trong cuộc chiến tranh Việt Pháp... Tất cả những hồi 
tưởng đó đến với Hải, làm cho anh thấm thía nỗi đau khổ 
của những kẻ bất hạnh nơi anh làm việc. Anh đã cố gắng 
giúp đỡ, cảm thông và cả tha thứ những hành động của họ 
đôi khi gây cho anh khó chịu. Anh hiểu rõ sự nghèo đói, 
chết chóc, thiếu giáo dục và chiến tranh là những tác động 
sinh ra những phiền nhiễu đó.

Trong những lần công tác đó, lần đến Ethiopia trong 
trận chết đói xảy ra vào khoảng giữa thập niên 1980, giết 
chết hàng trăm ngàn người, đã làm Hải có nhiều xúc động 
nhất. Nhìn những cảnh chết đói vì thiếu ăn, bệnh tật. 
Những đoàn người da bọc xương lang thang chờ chết dưới 
ánh nắng khô khan làm anh liên tưởng đến trận đói năm 
Ất Dậu (1945) ở quê nhà đã lấy đi hơn 2 triệu sinh mạng. 
Cũng trong dịp công tác ở Ethiopia lần này, Hải đã vô tình 
mắc phải một lỗi lầm khiến anh phải ân hận. Nhưng cũng 
chính nhờ sự ân hận đó, anh đã có dịp trình bày tâm tư 
mình với một cô bác sĩ trẻ người Thụy Sĩ trong đoàn công 
tác, đã ít nhiều ảnh hưởng đến hướng đi nhân đạo của cô 
ấy về sau này. 

oOo

Ethiopia thuộc miền Đông bắc Phi Châu, gần như hằng 
năm vẫn bị nạn đói đe dọa, thêm vào đó là tình trạng chính 
trị bất an. Dân chúng luôn luôn phải chờ đón sự giúp đỡ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

554

lương thực từ các cơ quan thiện nguyện thuộc Liên Hiệp 
Quốc, những quốc gia thịnh vượng từ Bắc Mỹ và Tây Âu. 
Thụy Sĩ là một trong số các quốc gia hằng năm vẫn gửi đồ 
cứu trợ và nhân viên đến giúp đỡ. 

Lần đó, Hải cùng với 4 người khác trong phái đoàn viện 
trợ nhân đạo được chính phủ Thụy Sĩ cử đi. Trong đó, 3 
người thuộc khu vực Thụy Sĩ nói tiếng Pháp, họ là những 
Y sĩ và Dược sĩ. Hai người còn lại thuộc khu vực Thụy Sĩ 
nói tiếng Đức là Hải, chuyên viên Viện khảo cứu về dinh 
dưỡng của tỉnh Zürich và Huber Claudia một bác sĩ trẻ của 
bệnh viện tỉnh Basel.

Hải và Claudia quen biết khá thân từ nhiều năm về 
trước. Khi Claudia còn là sinh viên y khoa của Đại học 
Basel, trong dịp cô đến thực tập nhiều tháng tại Viện khảo 
cứu dinh dưỡng nơi Hải làm việc. Trong thời gian thực tập 
đó, Hải là người hướng dẫn cô trong lãnh vực phân tích 
thực phẩm cũng như về những vấn đề sinh học liên quan 
đến khoa dinh dưỡng.

Claudia sinh ra với hai dòng máu Thụy Sĩ và Bỉ. Sau 
khi hoàn tất Trung học ở Bỉ, cô trở về Thụy Sĩ, quê hương 
của cha, để học nghành Y khoa. Claudia nói và viết thông 
thạo 4 ngôn ngữ là Pháp, Đức, Anh và Ý. Sau khi tốt 
nghiệp, Claudia làm việc cho Bệnh viện của tỉnh Basel, 
chuyên nghành về dinh dưỡng nên Hải và cô vẫn có nhiều 
dịp liên hệ làm việc với nhau trong lãnh vực chuyên môn.

Trước khi quen biết Hải, Claudia gần như không biết 
gì về con người và văn hóa của Á châu, ngoài một vài 
kiến thức thô thiển mà cô nhìn thấy trong phim ảnh. Với 
Claudia, người Á châu được biểu tượng bởi hai giống dân 
da vàng là Tàu và Nhật Bản. Với người Tàu, giống dân 
đông nhất thế giới, đói nghèo, sở hữu vài trái bom nguyên 
tử và đang là nguồn lo lắng của thế giới! Còn Nhật Bản 
lại hiện ra trong kiến thức của cô như một quốc gia giàu 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

555

mạnh với những đồ dùng điện tử và xe hơi. Chỉ có thế, về 
văn hóa Đông phương trong trí óc cô rất mù mờ, hoàn toàn 
không có gì kích thích cô phải lưu tâm tìm tòi.

Nhưng từ khi quen biết Hải, trong những dịp nói 
chuyện, thảo luận hằng ngày ở phòng thí nghiệm, lúc ăn 
trưa... Kéo dài suốt 3 tháng thực tập, Claudia đã có khá 
nhiều kiến thức về nền văn hóa cổ xưa và con người Á châu. 
Hải đã giúp cô hiểu biết về lịch sử với những cuộc tranh 
giành lãnh địa trải qua nhiều ngàn năm để có những quốc 
gia Á châu hiện nay. Đặc biệt, anh dẫn cô vào hiểu biết của 
nền văn minh “cầm đũa” mà đại diện là bốn dân tộc Trung 
Hoa, Đại Hàn, Nhật Bản và Việt Nam. Nền văn hóa trải 
dài nhiều ngàn năm dựa trên căn bản đạo đức và triết lý 
của 3 tôn giáo là Lão giáo, Khổng giáo và Phật giáo. 

Lão giáo khuyên con người biết cách hòa nhập, ứng xử 
theo thiên nhiên, theo diễn biến của tạo hóa trong thái độ 
bình thản vô vi. Phật giáo giải thích bản chất vô thường 
của sự sống, nhìn rõ vật chất luôn biến chuyển và hư hoại, 
giúp con người hiểu rõ sự vô minh của mình để nhạt lòng 
với những dục vọng. Nho giáo với tinh thần tích cực hơn 
dẫn người Á châu vào những đức tính nhập thế, phục 
vụ nhân quần, khuyên người ta sống trên nền tảng đạo 
đức nhân bản phải biết hiếu đễ, sáng suốt trong sự trung 
thành với người đứng đầu đất nước. Hình ảnh kẻ sĩ là một 
biểu tượng cho vai trò thay trời giáo dục, cải hóa người dân 
của Nho giáo… 

Từ những kiến thức căn bản của nền văn minh cổ xưa, 
đầy nhân bản của nền văn minh cầm đũa đó. Hải đã dẫn 
cô gái thuần chủng Tây phương, trí thức vào sự say mê 
triết lý sống, nền tảng đạo lý của xã hội Đông phương. Anh 
mô tả cho cô ta thấy hình bóng người sĩ phu trong xã hội 
đông Phương tương tự như mẫu người cao quí (gentlemen) 
của Tây phương. Hình bóng này dù được mô tả dưới nhiều 
ngôn từ khác nhau như người quân tử (Trung Hoa), kẻ 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

556

sĩ (Việt Nam) hay Samurai (Nhật Bản), nhưng nói chung 
đều là những người có tài năng và đức độ vượt trội hơn đa 
số quần chúng, họ là người mang tài năng ra giúp xã hội. 
Vai trò của họ là lãnh đạo, tạo hạnh phúc và bảo vệ cuộc 
sống cho quần chúng.

Đoàn làm việc của Hải đến thủ đô Addis Abeba của 
Ethiopia sau vài lần chuyển đổi máy bay. Cũng như nhiều 
nơi khác trên thế giới, thủ đô này đầy rẫy không khí ăn 
chơi, giàu có và bất công. Những căn nhà cao tầng vẫn hào 
nhoáng ánh đèn về đêm, tất cả là biểu tượng cho những 
chênh lệch giàu nghèo của những quốc gia chậm tiến, bất 
công. Nếu không qua báo chí, truyền hình, bất cứ ai sống 
giữa thủ đô này, chẳng ai tin được đằng sau cái giàu có, ăn 
chơi này, chỉ cách xa khoảng vài ba trăm cây số đang xảy ra 
những trận đói, giết chết hàng trăm ngàn người hằng năm. 
Nơi đó, con người đang phải chịu đựng những đày đọa của 
điạ ngục trần gian với đói khổ, chết chóc và tội phạm.

Hải và Claudia đến vùng đang xảy ra nạn đói làm việc 
cùng với vài đoàn thiện nguyện khác được khoảng 2 tuần 
lễ. Anh và Claudia trở lại thủ đô Addis Abeba để nghỉ ngơi 
đồng thời gửi và nhận tài liệu, mẫu vật, thuốc men, phẩm 
vật từ Thụy Sĩ gửi sang. Họ tạm trú ở một khách sạn hơi 
xa trung tâm thành phố. 

Một buổi trưa, sau khi đi gửi một số bệnh phẩm và 
những bản tường trình công việc về Thụy Sĩ. Hai người 
lang thang đi ngắm phố phường, dọc con đường khá sầm 
uất chỉ dành riêng cho ngưòi đi bộ ở trung tâm thành phố. 
Dưới ánh nắng gay gắt và khô khan khó chịu, họ tạt vào 
một quán nước khá sang trọng, ngồi ở chiếc bàn trên hè 
phố đông nguời qua lại để uống nước.

Ngồi được một lúc, một phụ nữ ốm yếu lưng đeo một 
đứa bé xanh xao còn tuổi bú sữa mẹ, một tay dắt đứa bé 
thứ hai cũng chẳng khỏe mạnh gì hơn, tay kia xách cái giỏ 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

557

đựng những món quà lưu niệm thô thiển của địa phương 
làm bằng tay. Bà ta đến trước bàn của hai người có ý mời 
mua. Thằng bé đưa bàn tay cáu bẩn gõ nhẹ vào bắp đùi 
của Claudia xin tiền. Trong khi Hải lắc đầu tỏ vẻ không 
muốn mua món hàng của người phụ nữ, Claudia lại đùa 
giỡn với thằng bé, cô vuốt mái tóc xoắn tít của thằng bé với 
vẻ thích thú. Thằng bé được thể càng xoắn lấy Claudia, 
bà mẹ cũng quay sang Claudia với ánh mắt cầu xin, nói 
những câu gì mà hai người không hiểu. Claudia mở chiếc 
xách tay lấy ra vài cục chocolate Thụy Sĩ mà cô vừa nhận 
được từ mẹ gửi sang bằng bưu điện, đưa cho người thiếu 
phụ đói nghèo. Hải cũng lấy vài đồng tiền lẻ trong cái đĩa 
mà người hầu bàn vừa trả lại đưa vào tay thằng bé.

Hải và Claudia không thể ngờ rằng sự tốt bụng và thân 
thiện đó đã mang đến cho họ những phiền phức. Ngay 
khi người đàn bà và đứa con cúi đầu cám ơn rời khỏi chiếc 
bàn. Một nhóm trẻ khác cùng với mấy người đàn bà cũng 
với những món hàng trên tay, chạy lại bu quanh lấy hai 
người. Claudia mở túi xách lấy tất cả những thỏi chocolate 
và một vài đồng tiền nhỏ đưa cho Hải phân phát cho lũ trẻ 
và những người đàn bà. Sau khi không còn gì có thể cho 
được nữa, hai người giơ bàn tay tỏ vẻ đã hết. Claudia mở 
banh chiếc xách tay để chứng minh với đám người đang ồn 
ào tranh giành và cãi vã. 

Nhưng sự việc không đơn giản như hai người nghĩ. Vài 
đứa trẻ và mấy người đàn bà khác có lẽ là những người 
không may mắn vì đến muộn. Họ đổ xô đến, đưa những 
bàn tay cáu bẩn, chiếc thúng bán hàng nhấn sát vào hai 
người. Vài người mạnh bạo như muốn giật lấy chiếc xách 
tay của Claudia và chiếc máy ảnh nhỏ mà Hải còn để trên 
mặt bàn. Đến lúc này Hải và Claudia cảm thấy ân hận vì 
hành động thân thiện, rộng rãi quá mức của mình. Hải 
kéo Claudia đứng dậy, sát vào phía sau mình. Anh đưa tay 
đẩy lùi mấy đứa trẻ và người đàn bà đang quơ tay muốn 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

558

giật chiếc xách tay của Claudia. Nhưng những cố gắng đó, 
hình như không thể ngăn chặn được những hành động gần 
như muốn cướp giật của đám đông. Claudia có vẻ đã mất 
bình tĩnh, sợ hãi ra mặt. Cô ta ôm chặt chiếc xách tay sát 
vào ngực, miệng la hét để ngăn cản những hành động vô 
lý, kỳ lạ của đám đông.

Hải đưa mắt ra hiệu cho Claudia, kéo cô ta bước lùi 
nhanh về phía sau, lòn qua dãy bàn khác rồi vội vã rời 
quán cà phê đi nhanh như trốn chạy. Nhưng đám đông 
vẫn không bỏ qua, họ chạy theo, hành động còn có vẻ táo 
bạo hơn. Chiếc máy ảnh nhỏ treo qua cổ vai, Hải giữ chặt 
trong bàn tay nhưng mấy lần chiếc dây treo máy ảnh bị 
lũ trẻ giật mạnh gần muốn đứt. Claudia cũng chẳng khá 
hơn, đầu tóc rối bời. Cô la hét, xua đuổi như đánh nhau 
với đám đông để bảo vệ chiếc xách tay. Hai người chạy 
được một quãng đường vài chục mét, đám đông vẫn không 
buông tha mặc dù có vài người khách đi đường đứng lại la 
hét ngăn cản chúng. 

Đến một lúc, Hải thấy không thể an toàn nếu tình 
trạng cứ tiếp diễn, chắc chắn hai người khó được yên lành 
trở về khách sạn được. Hải nắm lấy tay Claudia cùng chạy 
nhanh vào một tiệm bán thuốc tây bên cạnh đường. Lúc 
đó đám đông mới dừng lại ở bên ngoài cánh cửa kính của 
tiệm thuốc. Hai người nhìn nhau lắc đầu thở dài, mừng rỡ 
vì nghĩ rằng đã thoát nạn. 

Hải nói vài lời than van với người đàn ông, có lẽ là chủ 
tiệm thuốc tây. Ông ta hiểu vấn đề ngay, hơi cau mày tỏ vẻ 
bực bội với đám đông nghèo đói còn đứng luẩn quẩn bên 
ngoài, phía trước khung cửa kính. Sau khi nói vài lời trấn 
an hai người, ông chủ tiệm mở cửa chửi bới đám đông bằng 
ngôn ngữ địa phương mà Hải và Claudia không hiểu gì. 

Đứng trong tiệm thuốc tây “tỵ nạn” một lúc, hai người 
tưởng rằng đám đông sẽ buông tha, và mọi chuyện sẽ đi 
qua. Nhưng nhìn ra phía ngoài, vẫn thấy đám trẻ và mấy 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

559

người đàn bà. Họ chỉ lùi xa khung cửa kính nhưng vẫn lửng 
lơ ở phía ngoài nhìn vào tiệm thuốc như chờ đợi, chẳng có 
dấu hiệu gì tỏ vẻ buông tha. Người đàn ông chủ tiệm hình 
như nhìn thấy vẻ sốt ruột của hai người, nhất là nét mặt 
lo sợ của Claudia. Với sự giận dữ ông ta mở cửa chỉ tay vào 
đám đông nói vài câu đe doạ rồi quay lại nói với hai người 
bằng Anh ngữ:

- Quí vị đừng lo. Chờ tôi một chút, nếu chúng không 
giải tán, tôi sẽ điện thoại cho cảnh sát, họ sẽ đến giúp đỡ 
quý vị ngay.

Dù nói là đợi chờ, nhưng chẳng cần sự yêu cầu hay cám 
ơn của hai người. Ông ta bước đến chiếc bàn điện thoại ở 
góc tiệm quay số và nói những câu gì bằng ngôn ngữ địa 
phương, rồi quay sang Hải và Claudia nói khá lớn:

- Tôi vừa điện thoại đến cảnh sát khu vực. Chắc chắn 
họ sẽ đến giúp đỡ quý vị ngay.

Claudia nói vài câu cám ơn và xin lỗi đã làm phiền 
phức đến công việc buôn bán của ông. Hải cũng tế nhị giới 
thiệu với ông về công tác xã hội mà hai người đang làm cho 
Ethiopia.

Đúng như ông chủ tiệm nói, không quá 10 phút đồng 
hồ sau, hai người đàn ông cao lớn đẩy cửa bước vào tiệm. 
Một người mặc quân phục màu lam đậm của cảnh sát, 
người kia mặc thường phục. Hình như đã được người chủ 
tiệm nói rõ trong điện thoại, hai người bước đến chào hỏi 
Hải và Claudia. Người mặc thường phục hỏi Hải vài câu 
về diễn tiến của sự việc. Hải và Claudia cho ông ta xem 
tờ giấy giới thiệu do chính quyền Ethiopia cấp. Trong đó 
yêu cầu nhân viên công lực giúp đỡ, bảo vệ cho anh và 
Claudia trong thời gian công tác. Xem xong tờ giấy giới 
thiệu, người an ninh tỏ vẻ kính trọng hai người ra mặt. 
Ông ta gật đầu thân thiện chào, tự giới thiệu là Trưởng 
trạm An ninh khu phố. Quay sang người mặc quân phục, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

560

ông ta nói một tràng tiếng địa phương, sau đó nói vài lời 
xin lỗi với Hải và Claudia vì những phiền hà mà lũ trẻ vô ý 
thức đã gây ra cho hai người. Ông cho biết sẽ đi sau bảo vệ 
Hải và Claudia đến hết con đường, nơi đó có trạm taxi để 
hai người lấy xe về khách sạn. Người Trưởng trạm an ninh 
còn nhấn mạnh, nếu cần thiết họ sẽ sử dụng võ lực để trấn 
áp những kẻ cướp bóc hay làm phiền hai người.

Hải và Claudia vừa bước ra khỏi tiệm thuốc tây, lũ trẻ 
con và mấy người đàn bà bám theo ngay. Hình như ban 
đầu đám đông cũng có tí ngại ngần khi trông thấy người 
an ninh mặc quân phục đi phía sau. Nhưng cũng chỉ được 
vài chục mét, đám đông như bị kích thích, lại chồm đến 
hai người. Vài đứa trẻ còn bạo dạn hơn, không ngần ngại 
nhảy lên giật lấy xách tay của Claudia dù cô ta đã cố gắng 
ép sát nó vào trước ngực. Cùng lúc một người đàn bà đẩy 
chiếc thúng đựng bánh sát vào người Hải. Một người khác 
cố tìm cách giật lấy chiếc máy ảnh mà anh đã thận trọng 
cầm chắc trong bàn tay. 

Trong khi Hải và Claudia đang luống cuống tránh né 
những hành động gần như cướp giật của lũ trẻ và mấy 
người đàn bà. Hai người an ninh từ phía sau chạy đến. Họ 
không hề nương tay đấm đá, xô đẩy đám đông. Mấy đứa 
trẻ và người đàn bà bị đá bắn ra xa, bò lê, bò càng rên la 
ngay trên đường phố. Chiếc thúng đựng bánh văng ra khỏi 
tay người đàn bà, đổ xuống đường. Những chiếc bánh bột 
nướng đen đủi rơi rải khắp nơi bị nhem nhuốc đất cát, hũ 
nước sauce nhầy nhụa mầu đỏ tung toé khắp nơi.

Hải gần như chết sững, ngẩn ngơ nhìn cảnh rượt đuổi 
đấm đá quá tàn khốc, không hề nương tay của hai người an 
ninh. Họ chẳng buông tha hay nhẹ tay dù những đứa trẻ 
và người đàn bà đã gục ngã trên mặt đường. Những tiếng 
kêu đau đớn của nạn nhân hòa lẫn âm vang trầm nặng 
từ những cú đá, cái đấm vào thân thể kèm theo những 
tiếng chửi thề tức giận của hai người an ninh... Nhìn cảnh 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

561

đấm đá tàn bạo đó, Hải thấy bức xúc, cảm giác ăn năn đổ 
ập đến, đánh thức ký ức Hải, kéo trí nhớ anh quay trở lại 
những hồi tưởng về nỗi đau đớn của chính anh ngày xưa.

Đó là hình ảnh của hơn 40 năm về trước, khi anh còn 
là đứa học trò năm đầu tiên trung học. Gia đình nghèo 
khó, cha mẹ không có tiền mua một cái sạp cố định để 
buôn bán hẳn trong chợ. Mẹ Hải đã phải bán chuối rông 
hay bày trên những chiếc chiếu trải trên lề đường, trước 
mặt tiền của những nhà buôn bán khác. Một lần, vì mẹ 
vô tình làm cản trở quá nhiều lối vào một cửa tiệm, mấy 
người con trai, con gái của chủ tiệm đã nhảy ra không nói 
một tiếng, giẫm nát tất cả những nải chuối, đồng thời xô 
đẩy thẳng tay đấm đá mẹ con Hải. Dù đau đớn với những 
cú đấm đá nhưng nhìn thấy mẹ mặt mũi lấm máu và cát 
đang bị người đàn ông đẩy ngã xuống mặt đường trong khi 
vài người đàn bà đổ xô lại không tiếc lời nhiếc móc, Hải cố 
nhịn đau lồm cồm ngồi dậy chạy lại bênh mẹ, nhưng nhóm 
người dữ tợn lại tặng cho anh mấy cái đá. Lần đó hai mẹ 
con Hải đã phải nhờ vài người cùng khổ khác nâng đỡ về 
nhà với nhiều vết thương đau ê ẩm trên mặt và tay chân, 
phải mất cả tuần lễ nghỉ bán buôn. 

Rồi một lần khác cũng với vài nải chuối bán rông kiếm 
tiền độ nhật, mẹ con Hải xếp ở góc bên lề con đường đi 
vào chợ, thình lình mấy người cảnh sát chạy lại xách đôi 
quang thúng liệng lên chiếc xe GMC vừa trờ tới! Hai mẹ 
con Hải chạy theo mong giành giựt lại đôi quang thúng. 
Không biết vì trượt tay hay vì cú gạt mạnh của người cảnh 
sát, mẹ Hải té sấp mặt xuống mặt đường nhựa, trán và 
môi sây sát dính máu và bụi đường. Trong khi đó Hải 
nhanh nhẹn hơn nắm được chiếc quai thúng cố ghì lại, đã 
bị người cảnh sát đứng trên xe đưa chân ra đá vào tay Hải 
cho đến khi Hải phải buông chiếc quai thúng. Lần đó mẹ 
con Hải mất tất cả, lủi thủi trở về nhà với những vết tích 
xước máu, tím bầm trên khuôn mặt và quần áo. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

562

Cuốn phim dĩ vãng về nỗi đau thương vì nghèo khổ 
của chính mình ngày xưa diễn lại trước mắt, lồng khít 
vào cảnh những đứa trẻ đang quằn quại trên mặt đường, 
người phụ nữ mặt bầm tím, lem luốc với máu và bụi đất. 
Họ đang lê lết, đưa cánh tay đen đúa, ốm còm vơ vội lấy 
chiếc thúng có lẽ là gia sản kiếm sống hằng ngày của gia 
đình họ... Hình ảnh đó đã đập vào mắt, vào con tim, ký ức 
của Hải bằng những cảm giác đau buốt. Hải tự nhiên thấy 
hận ghét hai người an ninh. Anh chạy đến gần họ với vẻ 
tức giận nắm lấy cánh tay người mặc quân phục gần như 
muốn đánh nhau với hắn ta. Anh hét lên:

- Dừng lại! Các ông tàn bạo quá! 
Tiếng hét dữ dội và thái độ gần như điên cuồng của 

Hải đã làm cho hai người an ninh đứng sững lại, ngơ ngác 
nhìn anh không hiểu. Claudia cũng chẳng khá hơn. Cô ta 
giương mắt nhìn diễn tiến, cũng không giấu được vẻ ngạc 
nhiên tột độ với hành động bộc phát kỳ lạ như điên cuồng, 
khác lạ của Hải đối với hai người an ninh.

Bất cần đến vẻ ngơ ngác của mọi người. Hải chạy vội 
đến nâng mấy đứa bé đứng dậy. Vuốt ve, nói với chúng vài 
câu an ủi bằng tiếng Anh, dù anh chắc chúng chẳng hiểu 
gì. Rồi Hải vội đến đỡ người thiếu phụ ngồi dậy, thu gom 
vài chiếc bánh còn vương vãi trên mặt đường vào chiếc 
thúng ọp ẹp. Nhìn bà ta với ánh mắt đầy cảm thương, cũng 
nói với bà ta những câu tiếng Anh. Có lẽ bà ta chỉ hiểu khi 
nhìn thấy cảm giác ân hận buồn đau đang đang hiện rõ 
trên nét mặt của Hải mà thôi:

- Bà có đau lắm không? Xin lỗi bà, tôi sẽ trả tiền tất cả 
thúng bánh của bà.

Chẳng cần biết người thiếu phụ da đen nghèo khổ có 
hiểu, có bằng lòng hay không, Hải móc chiếc ví, lấy tất cả 
vài tờ bạc địa phương mà anh nghĩ rằng quá đủ cho thúng 
bánh, có thể dư thừa để đền bù cho những vết thương trên 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

563

thân thể bà ta vì những cú đấm, cú đá của hai người an 
ninh. Người đàn bà ngước mắt nhìn Hải ra chiều cảm động 
nhưng cũng không giấu được nét vui mừng hiện rất rõ 
trên khuôn mặt lem nhem máu và cát bẩn. 

Quay về hướng Claudia, đưa bàn tay trước mặt cô ta, 
Hải hỏi:

- Claudia, cô còn tiền lẻ không, cho tôi mượn để cho 
mấy đứa bé. Tội nghiệp chúng nó bị đánh đau quá.

Sau khi giải quyết xong sự việc, Hải mới quay nhìn 
đám đông hiếu kỳ bu quanh và cả 2 người an ninh, Hải 
phân trần:

- Các ông làm quá mạnh tay. Thật ra chỉ cần đe dọa 
người ta đã quá đủ rồi. 

Mọi người ngẩn ngơ nhìn Hải, trong ánh mắt của họ lộ 
rõ sự cảm động vì lòng tốt thương người của anh, nhưng 
vẫn có chút gì ngạc nhiên lạ lùng. Họ nhíu lông mày khó 
hiểu với cảm xúc hơi bất chợt và quá đáng của anh. Có lẽ 
chẳng một ai, kể cả Claudia cũng không hiểu được cái lý 
do sâu kín trong lòng Hải. Sự hồi tưởng về quá khứ đã 
khiến cho Hải cảm nhận được rất chính xác nỗi đau thân 
xác từ những cú đấm đá trên thân thể đói nghèo yếu đuối 
của người đàn bà và mấy đứa bé. Đó là nguyên nhân làm 
cho Hải tức giận la hét như điên cuồng để ngăn cản hành 
động bạo lực của hai người an ninh.

Hai người cảnh sát tiếp tục hộ tống Hải và Claudia 
đến hết con đường chính, rồi họ từ giã hai nguời sau khi 
đã gọi taxi cho hai người về khách sạn. Ngồi trong chiếc 
xe taxi cũ rích, xộc xệnh. Hải im lặng để mắt bâng quơ 
nhìn ra ngoài khung kính chiếc xe, theo dõi hoạt cảnh của 
những người địa phương đen đủi nghèo khổ trên đường 
đi. Claudia im lặng ngồi bên cạnh, mặc dù cô chưa hiểu rõ 
những xúc cảm đang có trong lòng Hải, cũng để mắt bâng 
quơ nhìn ra ngoài như không muốn làm phiền sự suy tư 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

564

của Hải mà cô thấy vẫn còn lắng đọng trên nét mặt, ánh 
mắt của anh. 

Trở về khách sạn, công việc đầu tiên của Hải là chui 
vào phòng tắm. Dùng làn nước ấm để làm dịu đi phần nào 
cảm giác hối hận vẫn còn vương vấn trong đầu. Anh muốn 
rửa đi hình ảnh của những vết thương trầy trụa trên thân 
thể những đứa bé và người phụ nữ nghèo túng còn trong 
trí nhớ mình. Tắm xong, mặc quần áo chỉnh tề, Hải một 
mình đến ngồi trên chiếc ghế sofa ở góc trái căn đại sảnh 
của khách sạn. Bên trái Hải, ở góc bên kia là một quầy bar 
khá đông khách. 

Ngồi im lặng, đưa mắt nhìn qua khung kính của khách 
sạn. Ánh nắng hoàng hôn tháng 9 dương lịch len lỏi từ kẽ 
những rặng núi xa xa chiếu về, mang theo cái ấm áp của 
một quốc gia phần lớn là cao nguyên xinh đẹp, quanh năm 
ấm áp của mùa xuân. Trước khách sạn là con đường khá 
sầm uất. Vài chiếc xe bóng lộn chạy qua nhấn còi inh ỏi xua 
đuổi những đứa bé gầy ốm gò mình đeo những chiếc bị thô 
bẩn trên lưng, đang vội vã qua đường. Thỉnh thoảng cũng 
có vài người đàn bà lam lũ, uốn tấm thân còm giơ xương, 
cố đẩy những chiếc xe nặng nề chất đầy rau cỏ hay lỉnh 
kỉnh đủ thứ vật dụng chai lọ, thùng chậu bằng plastic... 
Có lẽ họ đã thu nhặt từ một đống rác nào đó. 

Nhìn những hình ảnh cơ cực nghèo túng đó, kèm theo 
cảm giác vẫn còn hối hận với sự kiện vừa qua. Hải như lại 
bị kéo trở về với quá khứ cực nhọc đói khổ thời ấu thơ của 
mình. Suốt mấy chục năm dài từ lúc sinh ra ở một làng 
quê miền Bắc, vì đưa đẩy của thời thế, chiến tranh đã đưa 
Hải vào miền Nam Việt Nam. Nơi đó, Hải và gia đình vẫn 
phải tiếp tục kiếp nghèo khổ và nhục nhã với thân phận 
của tầng lớp thấp kém trong xã hội gần một chục năm. 
Nhờ những cố gắng của chính mình và nhất là nhờ sự hy 
sinh tuyệt vời của bố mẹ. Hải và 6 đứa em đã dần dần 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

565

bước ra khỏi cái vòng thua thiệt của xã hội. Chính vì nhìn 
rõ những đày đọa của đói khổ Hải đã thấm thía nỗi đau 
buồn, bất công của xã hội nghèo một cách rất xác thực. 
Những lần được gửi đi công tác tại các quốc gia nghèo như 
Phi Châu mang đến cho Hải rất nhiều suy nghĩ và cảm 
thông nỗi đau của người dân địa phương. Hôm nay chỉ vì 
thiếu suy nghĩ, Hải đã gián tiếp tạo sự bạo hành giống y 
hệt như ngày xưa mà chính anh đã là nạn nhân. Hải thấy 
mình đáng trách, đáng xấu hổ, vì chính anh đã lặp lại cái 
xấu xa, bỉ ổi mà anh đã thù ghét ngày xưa! 

Trong khi Hải đang dìm mình trong hồi tưởng. Claudia 
từ lúc nào đã đứng phía sau chiếc ghế bành Hải đang ngồi. 
Cô ta đưa hai bàn tay thân thiện nắn nhẹ lên đôi vai Hải, 
làm anh giật mình. Hải ngước lên nhìn qua tấm kính đối 
diện, Claudia cũng đang nhìn mình mỉm cười qua tấm 
kính. Claudia cúi xuống sát vào mặt Hải, hơi thở âm ấm 
phà nhẹ bên tai anh, nói rất khẽ:

- Hải, tôi biết anh đang có nhiều suy nghĩ trong đầu. 
Tôi cũng đang thắc mắc và muốn biết lý do gì đã làm anh 
đổi khác kỳ lạ từ sự kiện vừa qua.

Hải im lặng, cầm lấy cánh tay trắng muốt, mát lạnh 
của Claudia cà nhẹ vào má, vào môi mình. Hưởng thụ cái 
cái cảm giác mềm mại, êm ái từ bàn tay của người bạn 
đồng nghiệp. Claudia cũng im lặng như muốn tôn trọng sự 
suy tư và tỏ vẻ cảm nhận hành động thân thiện của Hải. 
Một lúc sau nàng lại cúi sát, nói rất khẽ vào tai Hải:

- Uống rượu nhé? Tôi đang rất muốn nghe những suy 
tư của anh.

Chẳng cần chờ đợi Hải trả lời. Claudia vỗ nhẹ bàn tay 
vào vai Hải mấy cái rồi quay đi về hướng quầy bar, nơi đó 
đang ồn ào tiếng nói chuyện của khách uống rượu. Trước 
khi đi, nàng còn nói với lại:



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

566

- Đừng lo lắng, chỉ là ly rượu ngọt mà thôi. Tôi không 
quên anh không thích và cũng không uống được rượu.

Ngồi sát bên Hải, Claudia giơ cao ly rượu ngọt tonic 
(Rượu Martini pha trong đá cục với một khoanh chanh 
đính vào thành ly) hướng ánh mắt nhìn về phía Hải. Sau 
tiếng cụng ly nhẹ, mỉm cười thân thiện nàng nói:

- Khỏe mạnh nhé, tôi đang chờ đợi nghe anh tâm sự đó.
Hải nhấp một ngụm nhỏ rượu ngọt rồi đổi hướng nhìn 

ra phía bên ngoài, đằng trước khách sạn. Ngoài đường vẫn 
có vài đứa bé da đen đang uốn cong thân thể ốm yếu với 
chiếc bao tải trên lưng. Một người thiếu phụ cùng đứa con 
gái khoảng 10 tuổi gần đó cũng đang gò mình đẩy chiếc xe 
gỗ lọc cọc. Trên xe nồi bắp luộc đang nghi ngút tỏa khói. 
Hải hất nhẹ đầu, mắt không rời hoạt cảnh bên ngoài khách 
sạn. Anh nói nhẹ, vừa đủ cho Chaudia nghe:

- Claudia, cô hãy nhìn rất kỹ bóng dáng và cả thân 
phận của những đứa bé khốn khổ, nghèo nàn đó. Cô có 
nghĩ rằng 10 năm, 15 năm hay xa hơn nữa. Những đứa 
bé nghèo khổ, nhem nhuốc da đen đó, chúng sẽ tốt nghiệp 
Đại học rồi đi làm với một chức vị trí thức kha khá trong 
xã hội này không?

Không cần chờ đợi câu trả lời của Claudia, Hải vẫn đưa 
ánh mắt suy tư nhìn cảnh nghèo khổ, nói tiếp:

- Rồi cô có thể hình dung xa hơn nữa. Chúng sẽ được 
đi du học ở một quốc gia tân tiến trên thế giới. Thời thế 
đưa đẩy tiếp theo, chúng lại là một chuyên viên khá cao, 
có một vị trí tốt đẹp trong nghề nghiệp ở một nơi an bình 
thịnh vượng trên thế giới. Chẳng hạn như Thụy Sĩ quê 
hương của cô không?

Claudia, hơi cau mày nhìn Hải như xác định lời nói của 
anh không phải là đùa cợt. Nàng chuyển mắt, quan sát 
rất kỹ những đứa trẻ khốn khổ, đang ở mức tận cùng của 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

567

một quốc gia đầy rẫy những đói khổ và chiến tranh như 
Ethiopia, nơi nàng đang công tác và đã nhìn quá rõ. Những 
đứa trẻ đó nếu may mắn thoát ra khỏi thân phận hẩm hiu 
hằng ngày, có được những bữa cơm no, không bị chết đói, 
hẳn đã là những giấc mơ không tưởng rồi, thì làm sao có thể 
như lời Hải nói được? Cô lắc nhẹ đầu ra vẻ phủ nhận:

- Rất khó khăn và có lẽ chẳng bao giờ là sự thật, họa 
chăng là thần thoại!

Hải mỉm cười quay nhìn Claudia. Anh biết chắc chắn 
cô hay bất cứ một người Thụy Sĩ nào khác cũng như những 
đứa con thương yêu của anh đều sẽ nghĩ như vậy. Chúng 
được sinh ra, lớn lên trong một xã hội sung túc với biết bao 
nhiêu điều kiện tốt đẹp, nhưng chúng cũng đã phải nỗ lực 
trầy vi tróc vẩy mới ngoi lên được, huống chi là những đứa 
bé khốn khổ ở một xứ thấp kém gần như tận đáy của thế 
giới này, làm sao có thể chen chân vào một xứ sở tân tiến, 
giàu có, văn minh để có một vị trí kha khá trên mức bình 
thường được? Đã thế sự nhập cư vào Thụy Sĩ đâu phải là 
một vấn đề dễ dàng, với bao nhiêu là rào cản, lại càng là 
một chuyện không thể có được! 

Hải đưa tay khoác qua vai Claudia, kéo sát vào thân 
mình, nắn nhẹ bờ vai của cô, rồi với giọng thân thiện anh 
nói rất chậm rãi:

- Claudia à, có lẽ cô không tin, nhưng đã là sự thật xảy 
ra rồi đó. Những thằng bé đó gần như là tấm ảnh sao chép 
cuộc đời của tôi đó. Ngày xưa, tôi đã sống trong hoàn cảnh 
giống y như vậy. Cũng chính vì không quên được quá khứ 
cực nhọc, khốn nạn của mình, tôi đã bị xúc động với những 
cú đấm đá của hai người an ninh vừa qua mà có những 
hành động kỳ lạ như cô đã thấy.

Claudia im lặng, đưa mắt nhìn Hải. Ánh mắt cô ta đã 
mất đi vẻ nghi ngờ hay khó tin vào những điều mà Hải 
vừa nói. Nhưng lại thoáng hiện sự suy tư, tò mò. Cô muốn 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

568

nghe Hải kể lể về những ngẫu biến trong cuộc sống để 
ngày nay Hải đang hiện thực bên cô như một người bạn 
khá thân. 

Cầm ly rượu lạnh và ngọt lên nhấp một ngụm nhỏ như 
lấy hứng thú. Hải chậm rãi kể cho Claudia nghe tất cả 
những bất hạnh cũng như những đổi thay may mắn của 
đời anh từ khi được sinh ra, lớn lên đi làm việc trong mịt 
mù khói lửa và âm thanh của bom đạn chiến tranh. 

Được sinh ra khi nạn đói kinh hoàng năm Ất Dậu 1945 
vừa đi qua vài tháng. Từ một gia đình nông dân đúng nghĩa 
ở một làng quê thuộc tỉnh Nam Định, Bắc Việt Nam, tuổi 
thơ của Hải là những kết nối với tai họa và chết chóc. Cảnh 
vỡ đê với dòng nước lũ phủ trắng làng mạc đến những hình 
ảnh hàng chục người rên xiết nằm la liệt trên sân vì cháy 
phỏng bởi bom napal không thuốc chữa chạy. Chiến tranh 
đã mang giết chóc, đói khổ đến, xua đuổi gia đình Hải và 
bao nhiêu nông dân khác ra khỏi công việc đồng áng đến 
với thị thành, đẩy đưa họ tham gia vào những công việc hạ 
tiện nhất, khốn cùng nhất trong thân phận của giới cùng 
đinh. Hải đã lớn dần trong cảnh nghèo khổ, bệnh tật và vô 
học đó, cho đến ngày được ngẫu nhiên hòa nhập vào cuộc 
di cư năm 1954 khi anh lên 9 tuổi. Cuộc ra đi của gia đình 
anh hoàn toàn không có gì liên quan đến ý thức chính trị. 
Nó được diễn biến dưới thân phận kẻ làm công, đúng ra là 
kẻ nô lệ phải theo chủ nhân ông ra đi mà thôi. 

Hải và 6 đứa em đã lớn lên trong sự hy sinh tuyệt vời 
của bố mẹ ở môi trường thành thị đầy rẫy những xảo trá 
và bạo lực. Những cảnh lừa đảo, ăn chặn trắng trợn tiền 
giúp đỡ từ những cơ quan nhân đạo quốc tế giúp đỡ gia 
đình người di cư như gia đình Hải… Những cú đấm, cú đá 
hay bị xô đẩy phá hủy quang gánh của mẹ con Hải trong 
đời sống buôn thúng bán bưng trên lề đường… Tất cả đã 
khắc sâu vào ký ức trẻ thơ, tuổi đang lớn của Hải như cơm 
bữa hằng ngày. 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

569

Trong nỗi cay cực nhục nhã của cha mẹ, Hải đã đi lên 
bằng cố gắng, bằng chăm chỉ và có lẽ cả bằng nỗi hận thù 
bạo lực của những kẻ bất nhân. Con đường duy nhất mà 
Hải đã chọn lựa là cố gắng học hành từ sự hy sinh tột cùng 
của cha mẹ. Con đường độc đạo mà Hải phải chọn này đã 
mang đến cho anh sự thoát ly khỏi thân phận nghèo hèn. 
Nhưng Hải cũng không thể phủ nhận được cần phải có sự 
hy sinh vĩ đại của cha mẹ và cố gắng của chính anh nữa. 
Một điều hiển nhiên là anh cũng phải có rất nhiều may 
mắn để thoát được nanh vuốt của chiến tranh. Anh đã bước 
qua mặt rất nhiều những đứa trẻ đồng trang lứa khác, dù 
chúng có nhiều điều kiện ưu ái trong xã hội hơn. Anh đã 
vững mạnh vào đời với vốn liếng chuyên môn cứng chắc, 
thực tài của văn bằng Đại học, rồi có được một công việc 
rất tốt dẫn anh đến những dịp may kế tiếp đi tu nghiệp ở 
ngoại quốc. 

Cuộc chiến Việt Nam chấm dứt, tình thế và hoàn cảnh 
lại đưa đẩy Hải đến một môi trường khác. Môi trường của 
xã hội Thụy Sĩ thịnh vượng, an lành như ngày nay anh 
đang sống và làm việc. Tất cả với Hải hình như vẫn trong 
ít nhiều ngỡ ngàng, ngoài sự tưởng tượng và ước mơ khi 
anh hồi tưởng lại quá khứ, thân phận mình.

Claudia im lặng chăm chú nghe Hải tâm sự, kể lể về 
mình. Thỉnh thoảng nàng nắn mạnh bàn tay Hải như 
muốn truyền cho anh sự an ủi, cảm thông với những đắng 
cay, bất hạnh của đời anh trong gần 30 năm sinh ra và lớn 
lên trong nghèo đói và chiến tranh. Buông tiếng thở dài, 
để mắt nhìn xa xa, Hải phân trần tiếp với cô bạn Thụy Sĩ 
đang kín đáo nhìn anh trong ánh mắt cảm phục:

- Chính vì vậy, khi hai người an ninh quá bạo hành vừa 
rồi đã làm tôi sống lại đầy đủ cảm giác đau đớn ngày xưa. 
Khi tôi còn bé, khi mẹ tôi vì kiếm ăn, vì vô ý chiếm hữu lề 
đường, trước cửa tiệm của người khác đã bị người ta đấm 
đá, xô đẩy... Chỉ khác là những chiếc bánh bột nướng của 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

570

người thiếu phụ da đen vung vãi trên mặt đường, thay 
bằng những nải chuối của mẹ con tôi bị giẫm nát ra với 
đất cát.

Claudia ngẩn ngơ, ngước nhìn Hải, bây giờ cô đã hiểu 
rõ lý do làm cho Hải buồn bã, suy tư suốt buổi chiều nay. 
Lắc nhẹ bàn tay Hải, cô an ủi:

- Nhưng quá khứ là những gì đã qua, hiện tại và tương 
lai mới là điều mà người ta cần nhìn đến để vui sống Hải ạ. 

Dừng lại một chút như để thăm dò ý tứ của Hải, Claudia 
nói tiếp:

- Hiện tại anh là người đang may mắn, là công dân 
Thụy Sĩ như tôi. Chắc chắn chẳng bao giờ những đau buồn 
đó đến với anh hay với gia đình anh nữa. Hãy quên dĩ vãng 
đi, đó là một điều cần thiết cho anh.

Quay nhìn vào khuôn mặt khả ái, chẳng vương víu một 
tí buồn lo của người phụ nữ Thụy Sĩ ngồi bên cạnh. Hải 
ngần ngừ một chút trước khi phân trần với Claudia về một 
điều mà anh nghĩ rằng nó có vẻ đi vào một triết lý mà xã 
hội giàu có không có dịp để cảm thông:

- Khi một người vì hoàn cảnh hay vì một lý do nào đó 
bị rơi vào sự nghèo khổ, bất hạnh, sau đó nhờ may mắn 
hay cố gắng vượt qua được những bất hạnh của đời họ, trở 
nên giàu có hay quyền thế, lúc đó họ có thể hiện ra dưới 
hai dạng khác nhau. Dạng đầu tiên, họ tìm cách bù trừ lại 
những gì họ đã khốn khổ, mất mát ngày xưa. Họ hưởng 
thụ, họ chèn ép, họ bóc lột người khác mạnh mẽ, siêu tuyệt 
hơn. Dạng người này rất nhiều trong xã hội bởi vì họ đã 
quên tất cả những gì họ khốn khổ ngày xưa. Họ muốn lột 
xác, họ muốn trả thù đời và quên quá khứ. Dạng người 
thứ hai có ít hơn, họ không quên được những đắng cay, 
thua thiệt của chính bản thân họ ngày xưa. Họ có thái độ 
trong sáng cảm thông với những người kém may mắn dưới 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

571

quyền họ. Chính dạng người thứ hai này mới làm cho xã 
hội, cho loài người thăng hoa tốt đẹp hơn.

Dừng lại, đưa mắt nhìn Claudia như muốn thăm dò 
cảm giác của cô khi nghe anh phân tích, Hải ngạc nhiên 
khi nhìn thấy cô với ánh mắt đầy thích thú và có vẻ đang 
chú ý vào những lời phân tích của mình. Hải nói tiếp: 

- Dĩ nhiên giữa hai dạng thức đó cũng có nhiều mức độ 
trung gian. Có lẽ tôi thuộc dạng người không dễ quên được 
quá khứ của mình. Đó cũng là điều làm cho tôi ray rứt suy 
tư rất nhiều trong mấy lần công tác ở Ethiopia, Somalia, 
Sudan… Hình ảnh của người mẹ chết đói mà đứa con vẫn 
còn sống, vẫn mút vú mẹ, hay bà mẹ chết gục bên đường vì 
súng đạn nhưng trong vòng tay bà ta đứa con vẫn còn im 
ngủ say sưa… Tất cả những hình ảnh kinh dị của chết chóc 
nhưng tuyệt vời đẹp đẽ của lòng mẹ, làm cho tôi lịm người 
buồn bã tưởng nhớ đến những lần mẹ tôi, ôm tôi trong 
lòng. Lấy thân mình che phủ cho tôi trong hầm chữ chi 
tránh bom đạn ngập nước sau vườn của căn nhà tranh ở 
miền Bắc. Trên trời những chiếc máy bay đang đâm nhào 
xuống bắn phá. Lúc đó tôi còn đang tuổi ấu thơ mà chiến 
tranh đang phủ trùm lên quê hương tôi.

Claudia ngước mắt nhìn khuôn mặt rất buồn, buồn như 
muốn khóc của Hải. Nàng gật đầu nhè nhẹ, với giọng nói 
chân tình, cảm phục:

- Anh Hải, anh có biết trong những năm quen biết anh, 
tôi đã học hỏi từ anh rất nhiều không? Đặc biệt trong lần 
công tác Phi Châu này, nhờ anh, tôi đang có linh cảm tôi 
đã khám phá được cái bản chất thật của mình. Sự khám 
phá đó chưa rõ ràng, vẫn có chút mù mờ nhưng làm tôi suy 
nghĩ rất nhiều về nó.

Hải im lặng quan sát người phụ nữ đồng nghiệp. Hình 
như từ ánh mắt, dáng điệu của cô tiềm ẩn những cảm xúc 
thật sự của một người có tấm lòng nhân đạo và lý tưởng 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

572

có vẻ mù mờ liên quan đến thân phận thua kém của người 
nghèo. Một ý nghĩ chợt thoáng hiện trong lòng Hải, anh 
muốn làm cho những cảm xúc nhân đạo tiềm ẩn đó đi vào 
thực tế. Đắn đo một chút, anh nói tiếp:

- Với nghề nghiệp bác sĩ của cô, tôi chắc chắn sẽ hấp 
dẫn, thích thú hơn. Cô sẽ nhận được hằng ngày rất nhiều 
ánh mắt nhìn nể trọng, tấm lòng biết ơn từ những bệnh 
nhân nghèo đói, thiếu thốn. Với họ cô không còn là kẻ bình 
thường nữa mà là vị cứu tinh đầy kính ngưỡng. Tôi chắc 
chắn không bao giờ cô tìm thấy những điều đó, dù rất ít, 
từ những bệnh nhân ở Thụy Sĩ. Bởi vì nơi đó tất cả đã được 
tính bằng tiền bạc từ những công ty bảo hiểm hay quỹ an 
sinh quốc gia rồi. Cô làm việc, họ trực tiếp hay gián tiếp 
trả tiền cho cô, thế là công bằng, rất công bằng. Chẳng có 
gì để nhìn ngoái lại với chữ cám ơn cả. 

Ngừng lại một chút để nhìn rõ nét mặt suy tư của người 
bác sĩ trẻ đang lắng nghe mình, Hải nói tiếp:

- Làm việc thì ở đâu cũng thế mà thôi Claudia ạ. Nhưng 
việc làm cho mình thích thú, tìm được nguồn vui trong cao 
thượng mới là điều đáng giá, ít người biết đến. Nói rất thật 
với cô trong gần 8 năm qua, nhiều lần đi công tác ở những 
quốc gia nghèo Á châu và Phi Châu tôi đã nhận thức được 
như vậy. Điều giới hạn gây khó khăn cho tôi là tôi không 
phải một y sĩ như cô để có nhiều dịp may trong những công 
tác về xã hội.

Claudia đưa mắt nhìn bâng quơ ra con đường phía 
ngoài khách sạn, nơi đó đang có vài đứa trẻ ốm yếu lang 
thang dưới bóng đèn đường vừa bật sáng. Đưa bàn tay lên 
vuốt nhẹ vài lọn tóc lòa xòa trên trán, với giọng rất khẽ 
Claudia như nói với chính mình:

- Anh có lý Hải ạ, làm việc ở Thụy Sĩ tôi có thể nhìn rõ 
những gì tôi sẽ phải làm và tôi sẽ ra sao trong một năm, 
trong 5 năm, trong 10 năm hay trong suốt cả đời tôi. Có 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

573

lẽ anh nói đúng, hơn 4 năm vừa qua làm việc trong Bệnh 
viện tỉnh Basel. Giữa tôi và bệnh nhân chẳng có gì để phải 
nhớ đến nhau, bởi vì tất cả đã được tính toán bằng tiền 
bạc.

Im lặng một chút, buông tiếng thở dài Claudia nói tiếp:
- Đúng là nhàm chán và vô vị thật !

o O o

Sau lần công tác đó, Claudia thân thiện với gia đình 
Hải hơn. Thỉnh thoảng có dịp lên Zürich, nàng tạt đến 
thăm gia đình Hải. Trong những dịp đó cô luôn hỏi chuyện 
Hải về lối sống, kinh nghiệm của anh về con người, xã 
hội của những quốc gia nghèo đói mà anh đã làm việc. 
Hải nhìn thấy từ con người Claudia đang manh nha một 
điều mới lạ. Cô đang rơi vào sự băn khoăn trong lựa chọn 
liên quan đến hướng đi của nghề nghiệp. Cô ta đã bỏ dần 
những sở thích trưởng giả như trượt tuyết, mà dành thời 
gian nghỉ thường niên cho những cuộc du lịch, thăm viếng 
những quốc gia nghèo đói ở Á châu, Phi châu và Nam Mỹ. 
Trong những lần nói chuyện, cô nhìn vào những nền văn 
hóa khác, ngoài thế giới Tây phương với đôi mắt rộng rãi 
và chấp nhận sự khác biệt trong tinh thần cảm thông 
nhiều hơn.

Một lần bất thình lình đến thăm gia đình Hải, Claudia 
giới thiệu anh với Alex, người bạn trai của cô. Alex có chút 
dòng máu lai Nhật Bản, bà nội là người Nhật đến Thụy 
Sĩ từ trước Thế chiến thứ 2. Hình dáng bề ngoài của Alex 
nếu chú ý lắm mới nhận thấy một chút Á châu, nhưng cá 
tính và văn hóa của anh ta hoàn toàn không còn một tí 
gì liên hệ đến Á châu. Alex không biết gì về họ hàng hay 
thân nhân ở Nhật, ngoài một điều duy nhất là bà nội người 
Kobe, một hải cảng của Nhật Bản. Bà quen biết ông nội 
anh trong dịp ông làm thủy thủ đến Nhật Bản trước thời 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

574

chiến tranh Thế giới thứ 2, rồi cưới nhau và trở về Thụy 
Sĩ sinh sống. 

Không lâu sau đó Claudia kết hôn, rồi họ có một đứa 
con gái đầu lòng. Cũng thời gian đó Hải được đổi sang một 
phân ngành khác, không liên quan đến dinh dưỡng, vì thế 
ít có dịp gặp lại Claudia trong lãnh vực chuyên môn như 
trước nữa. Bẵng đi một thời gian vài năm, trong một lần 
đi phố, ngẫu nhiên Hải gặp lại Claudia. Hình ảnh đầu tiên 
làm Hải ngạc nhiên là cô mất hẳn đi sự vui vẻ cởi mở cố 
hữu ngày xưa. Khuôn mặt thoáng buồn và hơi ngại ngùng 
khi nói chuyện với anh. Sau một lúc lâu tâm sự, Claudia 
cho biết gia đình đã tan vỡ, hiện nay đứa con gái đang 
sống với bà ngoại. Claudia vẫn làm việc cho Bệnh viện 
tỉnh Basel nhưng cô đang có ý định thay đổi chỗ làm. Hải 
chẳng biết làm gì hơn là nói vài lời chia buồn và an ủi với 
cô bạn đồng nghiệp mà gia đình anh có nhiều quý mến. 

Sau lần gặp gỡ không vui đó, Hải cũng không có dịp liên 
hệ với cô nữa. Anh nghĩ rằng vì hoàn cảnh gia đình không 
vừa ý đã làm cho Claudia không muốn gặp lại anh. Trong 
một lần có dịp đến Basel, Hải tạt vào Bệnh viện Basel nơi 
Claudia làm việc với ý định thăm viếng cô, nhưng một bạn 
thân của Claudia cũng là bác sĩ trong bệnh viện cho biết 
Claudia đã nghỉ việc từ lâu, hiện đang làm việc tại thủ 
đô Antananarivo của Madagasca ở Nam Phi Châu trong 
đoàn công tác thiện nguyện của chính phủ Thụy Sĩ.

Có lẽ người bạn bác sĩ đó đã báo tin cho Claudia biết 
chuyện anh đến Basel tìm cô. Vài tuần lễ sau đó, Hải 
rất ngạc nhiên nhận được lá thư của Claudia viết từ 
Madagasca:

Anh Hải thân mến,
Tôi chắc chắn anh rất ngạc nhiên khi nhận được lá 

thư này của tôi. Đã hơn 2 năm rồi không liên lạc với anh, 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

575

chẳng phải vì không có gì để kể lể tâm sự với anh, ngược 
lại tôi có hàng trăm điều muốn kể lể với anh lắm Hải à.

Như anh đã biết, những lần nói chuyện với anh và nhất 
là lần đi công tác với anh ở Ethiopia, những lời tâm sự và 
suy nghĩ của anh đã làm cho tôi xúc động, thúc đẩy tôi tìm 
một hướng đi cho hợp với bản chất thật của mình. Tôi có 
cảm tưởng trong tôi đã manh nha một cái gì mơ hồ liên hệ 
đến hai chữ Nhân đạo. 

Rồi khi trở về Thụy Sĩ với những xô đẩy của vật chất, 
tranh giành trong việc làm… Tiếp theo lại bị lôi kéo vào 
những phức tạp của đời sống gia đình, tôi đã tưởng rằng 
chẳng có dịp để lựa chọn hay đổi thay đời tôi. Nhưng sau 
khi cuộc sống gia đình tan vỡ, ước muốn lại sống dậy với 
tôi, thôi thúc tôi can đảm hơn để lựa chọn một hướng đi 
khác. Hướng đi hợp với bản chất thật của mình hơn. Đó là 
lý do tôi đã bỏ việc làm cho Bệnh viện Basel để xin vào làm 
cho cơ quan viện trợ nhân đạo của chính phủ Thụy Sĩ. Tôi 
đã được tiếp nhận dễ dàng, gần 3 năm nay tôi đã làm việc 
cho Bệnh viện Trung ương Antananarivo của Madagasca.

Anh Hải thân mến, đúng như một lần anh đã nói với 
tôi. Làm việc thì ở đâu cũng thế, quan trọng là công việc 
mang đến cho mình sự sung sướng và hạnh phúc, hợp với 
ước nguyện của mình. Hiện nay tôi đã tìm được tất cả 
những điều đó mà còn có thêm những niềm tự hào về công 
việc làm của mình nữa anh Hải ạ. Gần như hằng ngày tôi 
đều nhận được những ánh mắt nhìn biết ơn, lời nói chân 
tình từ bệnh nhân mà có lẽ chưa bao giờ tôi có được trong 
những năm trời làm việc ở bệnh viện Thụy Sĩ. Những việc 
làm của tôi nơi đây mang một ý nghĩa và niềm vui gấp 
hàng trăm, hàng ngàn lần nhiều hơn công sức mà tôi đã 
bỏ ra. Tôi đã được trả lại bằng hạnh phúc, bằng sự kính 
trọng của bệnh nhân mà hầu hết là những người nghèo 
khổ trong xã hội cũng như của chính quyền địa phương.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

576

Dĩ nhiên, trong vài tháng đầu tiên, khi mới đến đây 
làm việc. Xa gia đình, cha mẹ, nhớ quê hương là những 
dằn vặt mà tôi đã phải can đảm chịu đựng, nhưng tất cả 
cũng đã qua rồi. Hiện nay, tôi đã quen thuộc và hình như 
những lần về thăm Thụy Sĩ lại gây cho tôi cảm giác ngược 
lại. Tôi nhớ nơi đây, nhớ ánh mắt, nhớ lời nói ân cần hạnh 
phúc của những người bất hạnh thường dành cho tôi, đợi 
chờ nơi tôi.

Anh Hải thân mến, có lẽ tôi phải cám ơn anh với những 
lời tâm sự, những suy tư chân thành của anh đã giúp tôi có 
một hướng đi. Tôi nghĩ rằng đời tôi sẽ gắn bó mãi với công 
việc nhân đạo này. Tôi yêu nghề nghiệp bác sĩ của tôi hơn 
vì nhờ nó tôi đã là một người rất hữu dụng. Ít ra tôi đã có 
dịp giúp đỡ được những thân phận hẩm hiu nghèo khổ mà 
họ cũng là con người như tôi.

Thân ái
Huber Claudia 

Hải đọc lại mấy lần lá thư của Claudia, anh không ngạc 
nhiên khi nghe cô rời bỏ Bệnh viện Basel để tìm một công 
việc khác. Anh biết người trẻ Thụy Sĩ vẫn luôn luôn tìm 
cách thay đổi nghề nghiệp, chỗ làm để tìm đường thăng 
tiến hơn trong cuộc sống. Nhưng Hải đã ngẩn ngơ khi 
biết rằng từ những lời tâm sự của mình mà Claudia đã 
khám phá ra bản chất nhân đạo tiềm ẩn trong con người 
của nàng và đã dám chọn một hướng đi. Hướng đi mà chỉ 
những người có đầy thiện tâm và can đảm mới có thể thực 
hiện. 

Đọc lá thư, Hải liên tưởng đến những người bạn trẻ 
Việt Nam, thế hệ sau của anh, đã vì một hoàn cảnh nào đó 
sau năm 1975 phải rời bỏ Việt Nam. Họ định cư ở các quốc 
gia tiên tiến, thịnh vượng như Bắc Mỹ, Tây Âu. Họ đã 
nhờ sự cố gắng hy sinh của cha mẹ và của chính họ để trở 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

577

thành những bác sĩ, nha sĩ, kỹ sư… Rồi vì một kích động 
nào đó, có thể là một lần theo cha mẹ về thăm quê hương 
hay đơn giản hơn qua báo chí, truyền hình… họ đã thoáng 
nhìn thấy những đau khổ, thua thiệt của quê hương từ 
những hậu quả còn lại của cuộc chiến tranh quá dài, quá 
tàn khốc. Những người đó đã dám bước ra khỏi những đố 
kỵ của thù hận chính trị để trở về giúp đỡ quê hương dân 
tộc dưới một dạng thức nào đó trong lãnh vực nhân đạo. 
Họ mong ước hàn gắn lại những đau thương của những 
đứa trẻ mù lòa, tàn tật vì bom đạn, hay đói còm vì thiếu 
ăn cũng như những thân thể tật nguyền của những người 
chiến binh bên này hay bên kia… Họ lặng lẽ bước vào công 
việc với tấm lòng quảng đại của một người đầy nhân đạo 
không vướng hận thù của chính trị chiến tranh. Tất cả 
những người trẻ đó cũng như Claudia, đã ít hay nhiều 
làm cho cuộc sống của nhân loại đẹp đẽ hơn. Những kẻ bất 
hạnh trong xã hội loài người nếu còn có được nụ cười hay 
niềm hạnh phúc ít ỏi nào đều ra đi từ những tấm lòng đẹp 
đẽ đáng tôn vinh đó. 

Lưu An Vũ Ngọc Ruẩn 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

578

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Lưu An Vũ ngọc Ruẩn

- Tên thật Vũ Ngọc Ruẩn, sinh năm 1946 tại Xuân 
Trường, tỉnh Nam Định, Việt Nam 

- Bút hiệu Lưu An & Thượng Xuyên Lộ. 

- Di cư vào Nam năm 1954, hoàn tất cấp tiểu, trung 
và đại học tại Sàigon, sau đó làm việc cho Đại học 
Cần Thơ cho đến năm 1974 đi tu nghiệp tại Nhật 
Bản (Kagoshima University, Japan). 

- Tốt nghiệp Master ngành khoa học thực phẩm (1977) rồi làm việc tại Nhật Bản 
khoảng 3 năm trước khi sang Thụy Sĩ định cư (1979).

- Tại Thụy Sĩ làm việc chuyên môn trong lãnh vực khoa học thực phẩm và dinh 
dưỡng từ năm 1979 đến 1996. Sau đó cùng gia đình điều hành cơ sở tư nhân 
nho nhỏ trong lãnh vực giáo dục, tài chánh của tập thể kiều dân Nhật Bản tại 
Thụy Sĩ cho đến ngày về hưu (2013).

- Viết rải rác cho một vài tạp chí Việt ngữ tại hải ngoại (Nghệ Thuật, Làng Văn, 
Viên Giác, Phụ Nữ Diễn Đàn v.v… ) dưới vai trò cộng tác viên tự do, không 
chuyên nghiệp. Việc viết lách như một thú tiêu khiển trong cuộc sống và chủ 
đề thuần túy văn chương, đạo đức.



579

Nguyễn Hoàn Nguyên

Buổi Sáng Sương Mù

T ôi vừa ngồi an vị trong toa xe lửa ở nhà ga 
Rotterdam, điện thoại cầm tay chợt rung lên. 

Anh bạn thân gọi:
- Mới nghe tin này, bác Tư đã qua đời rồi. Biết ông đã 

gặp bác từ những ngày đầu ở Hòa Lan nên tôi báo cho ông 
ngay.

Sau vài câu trao đổi, tôi cất điện thoại vào túi áo khoác, 
dựa lưng vào ghế. Toa xe vắng người, hành khách ngồi 
rải rác. Xe lửa bắt đầu chuyển động chạy tới phía trước. 
Cũng có thể nói xe chạy lùi về phía sau vì tôi ngồi trên ghế 
hướng mặt về thành phố Rotterdam. Nhưng tâm tưởng tôi 
rõ ràng lướt nhanh về phía sau, vượt một khoảng thời gian 
cách đây gần bốn mươi năm…

***

Mặc dù đi ngủ rất muộn, tôi vẫn thường dậy rất sớm. 
Buổi sáng tinh mơ ở khu này thật yên lặng. Mọi người 
thường dậy trưa, ngay cả trong những ngày làm việc. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

580

Chẳng có gì khó hiểu, bởi đây là khu nhà xây cất dành cho 
những người độc thân hay mới lập gia đình mướn. Đám 
này lại đang thất nghiệp dài lưng. Kinh tế Hòa Lan vẫn 
chưa hồi phục trong giai đoạn này.

Trôi theo trào lưu bất đắc dĩ, tôi cũng chưa từng có một 
công ăn việc làm nào đúng nghĩa. Còn nói về chuyện học 
hành, tôi vẫn đang đánh vật với mớ vốn liếng ngôn ngữ 
mới. Trong thời gian qua không phải tôi cứ bù đầu mỗi 
ngày với sách vở. Kiểm điểm lại, tôi thấy thời giờ dành cho 
việc này chẳng có là bao. Những biến động đưa đẩy tôi một 
thân một mình đến chốn này vẫn chưa lắng xuống. Tôi chỉ 
sử dụng phần lớn thời giờ để đi lông bông đâu đó, để ngủ 
và nhất là để ngồi ngó mông lung qua cửa kính, mặc cho 
đầu óc nghĩ ngợi lan man trăm ngàn chuyện. Như buổi 
sáng hôm nay chẳng hạn.

Ông bảo trợ già người Hòa Lan mỗi lần gặp mặt tôi, sau 
khi vồn vã hỏi thăm sức khỏe, tuôn ra ngay câu kế tiếp:

- Sao, cậu vẫn còn nhớ nhà à?
Thường thì tôi không trả lời dứt khóat “ja” hay “nee” 

mà chỉ uể oải cười nhẹ lững lờ. Thái độ gượng gạo, chậm 
chạp của tôi càng làm ông chiếu cố tận tình, trở thành nỗi 
khốn khổ mỗi lần gặp mặt ông. Bởi vì sau đó tôi phải ngồi 
nghe ông hùng hồn thuyết giảng đủ thứ. Kết luận của ông 
luôn luôn là câu: cậu phải tìm một đứa bạn gái, con gái 
Việt Nam ở đây không có nhưng con gái Hòa Lan đâu có 
thiếu. Cơn bế tắc của tôi được giải quyết nhanh, gọn, hợp 
lý. Thật ra cũng phải như thế. Tôi may mắn qua được đến 
bên này, tương lai mở rộng trước mặt, chỉ cần chịu khó 
nghiêm chỉnh làm việc một chút. Trước khi từ giã, bao giờ 
cũng vậy, ông thân ái vỗ vai tôi và nhắc lại câu nói trên. 
Rồi ông chào tôi bằng câu cuối cùng “cậu còn trẻ quá mà”.

Gần cả năm trời tôi chẳng thấy được mặt mũi người 
đồng hương nào ở đây. Giữa làng là một khu phố nhỏ với 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

581

hai ngôi nhà thờ, một Công Giáo và một Tin Lành. Ngôi 
làng được bao bọc chung quanh bởi khu rừng thưa. Mỗi 
buổi chiều tối tiếng chim kêu ríu rít về tổ khiến tôi buồn 
não nuột. Từ làng muốn lên thành phố gần đó để đi học, tôi 
phải mất khoảng bốn mươi phút xe buýt.

Nhớ lúc mới được đưa về định cư trong làng này, tôi rất 
khó chịu mỗi khi phải bước ra đường. Mọi người trong làng 
với ánh mắt tò mò dõi theo, quan sát tôi từ đầu tới chân. 
Cả tháng sau dân làng mới quen dần với sự hiện diện của 
tôi, bắt đầu chào hỏi lúc gặp nhau giữa đường. 

Dãy nhà nơi tôi ở mới được cất không lâu theo nhu cầu, 
nằm ở gần bìa rừng. Cách một bãi cỏ rộng bên kia con rạch 
là khu nhà dưỡng lão ở đàng xa. Đám trẻ bên này thường 
kháo nhau, nếu tao vẫn không tìm được việc làm thì cứ 
nằm lì ở đây, đợi tới già xách gói bước qua bên kia cũng 
tiện.

Trong khoảng thời gian này tôi nhớ nhà, nhớ nước quay 
quắt. Nhất là vào những ngày trời nắng, lúc bước dọc theo 
con rạch chảy vòng vèo qua mấy cái nông trại. Cảm giác 
ánh nắng nhiệt đới giữa buổi trưa im vắng bên dòng sông 
quê nhà như tiếng gọi của mẹ hãy mau mau trở về. Đôi 
khi tiếng gọi cuốn hút, thiết tha như nhận chìm tôi dưới 
dòng nước lấp lánh của con rạch. Ý thức rằng đó là điều 
bất khả trong lúc này như động lực xô đẩy tôi trồi lên khỏi 
mặt nước trở về thực tại. Hơi thở của tôi cấp bách, dồn dập. 
Cảm giác đó thỉnh thoảng xuất hiện trong các giấc mơ. Rồi 
tôi lại bắt gặp mình ngồi bất động sau khung cửa kính, 
nhìn ra ngoài bầu trời xám xịt như chờ đợi một sự thúc đẩy 
tình cờ nào đó. Đàng kia trên bàn viết bừa bãi giấy má, mớ 
bài học từ mấy ngày qua vẫn chưa được thanh toán.

Vào khoảng thời gian này lão về cư ngụ trong làng. Với 
chính sách rãi đều người tỵ nạn khắp nước Hòa Lan, lão là 
người Việt Nam thứ hai trở thành dân làng. Tôi giúp lão 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

582

một số công chuyện trong lúc ban đầu. Dầu gì mớ vốn ngôn 
ngữ Hòa Lan của tôi cũng khá hơn nhiều.

Lão chỉ ở vào khoảng tuổi trung niên, nhưng tóc đã bạc 
nhiều. Gương mặt gầy, điểm các nếp nhăn tạo nên vẻ khắc 
khổ. Lão bước đi hơi khom mặc dù đôi chân rất vững chãi. 
Thật ra lão chẳng có nét gì đặc biệt nếu lão đi đứng giữa 
thủ đô hay làng quê Việt Nam. Nhưng ở nơi đây, giữa một 
khu đa số là dân trẻ độc thân, sự gia nhập của lão vào sinh 
hoạt có vẻ gì không ổn. Trong ánh mắt của đám thanh 
niên Hòa Lan, lão già ngoại quốc này là một vreemdeling 
(kẻ lạ) đúng nghĩa. Có lẽ do số tuổi cùng sự tương phản 
giữa lão và đám thanh niên ồn ào này nên tự dưng thâm 
tâm tôi đã gọi lão là “lão” ngay từ lúc ban đầu.

Lão đến làng vào đầu mùa xuân, lúc màu xanh nõn 
chuối bao phủ khu rừng thưa. Đến giữa mùa hè thì mọi 
người hầu như quen thuộc với hình ảnh của lão với chiếc 
áo khoác rộng thùng thình, đi đứng lặng lẽ như một cái 
bóng. Theo lời kể, lão là một giáo viên tiểu học. Đến được 
vương quốc này, lão phải trả giá đắt cho tự do. Lão chẳng 
có vợ con gì cả, nhưng đi vượt biên cùng hai người cháu. 
Chuyến đi của lão thật gian truân. Chỉ còn một mình lão 
sống sót đến bờ bến an toàn. Được đưa về làng này, gần gũi 
thiên nhiên, lão cảm thấy khá hài lòng. Lão ở căn nhà của 
tên hàng xóm vừa mới dọn đi. Mỗi tuần vào ngày thứ tư có 
thầy hay cô giáo thiện nguyện đến nhà dạy kèm ngôn ngữ 
Hòa Lan. Hằng ngày ông thầy giáo tiểu học ngày xưa phải 
dành thời gian để tập tành a, b, c của ngôn ngữ xứ lạ.

Những lần gặp nhau, lão hầu như không kể lại chuyện 
vượt biên hay gia cảnh của mình. Lão thường trầm ngâm, 
ít nói. Nhưng đôi khi lão lại kể một loạt chuyện về quê 
hương miền Bắc, những bức tường hoa, đồng ruộng, sông 
rạch ở Thái Bình. Rồi những tháng năm lão sống ở miền 
Nam cho đến ngày vượt biên. Đôi mắt lão lúc kể chuyện 
nhìn vô hồn vào khoảng không phía trước. Tôi khám phá 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

583

ra lão cũng mang trong lòng những con sông, con rạch như 
tôi. Phải chăng thời gian làm lành các vết thương? Chỉ mới 
vài tháng tôi đã ngất ngư, lão đã cưu mang các con sông 
rạch đó đến hàng chục năm.

Có những ngày ngồi trong căn phòng của mình quá lâu, 
tôi cảm thấy vô cùng ngột ngạt. Tìm đến đám trẻ Hòa Lan, 
chỉ sau hơn một giờ lại mất hứng thú. Do không khí ồn ào, 
tửu lượng bia của tôi quá yếu, nhất là tôi không hiểu và 
cảm nhận trọn vẹn những câu chuyện khôi hài của đám 
này. Mọi người đều cười ồ vui nhộn, chỉ một mình tôi ngồi 
ngơ ngác. Tôi bèn mò đến nhà lão, được mời uống trà, đôi 
khi được nghe lão kể về những kỷ niệm. Nhưng không khí 
quá trầm lặng trong phòng khách của lão khiến tôi muốn 
quay lại căn phòng nồng nặc khói thuốc của đám trẻ hay 
trở về lại nhà mình. Đôi khi sự giằng co này khiến tôi 
muốn phát cuồng.

Nhưng rồi đám thanh niên ở gần lão lại tò mò một điều 
lạ khác. Mỗi đêm từ cánh cửa sổ hé mở của căn phòng 
không sáng đèn lắm của lão có những âm thanh lạ phát 
ra. Nó như âm thanh của vật gì gõ vào khối kim loại, tiếng 
vọng ngân dài, khá êm tai. Tôi khám phá ra lão đã tìm 
mua được ở một cửa tiệm trong làng cái tô bằng đồng. Lão 
sử dụng cái tô này như cái chuông lúc lão ngồi tụng kinh. 
Lần đó tôi đến nhà lão vào lúc mười giờ tối. Lão rót cho tôi 
một tách trà nóng. Để tôi ngồi một mình, lão thản nhiên 
bắt đầu thời khóa kinh. Tọa cụ, bồ đoàn chỉ là mền, gối 
xếp chồng lên nhau. Bàn thờ là chiếc bàn thấp, chẳng có 
hình tượng gì cả. Tiếng lão tụng kinh trầm ấm, rõ ràng. 
Tôi nghe lọt tai được vài chữ, “thị chư chúng sanh, nhược 
tâm thủ tướng”… 

Trong suốt thời gian tôi cư ngụ ở khu này, âm thanh 
tôi nghe nhiều nhất là thứ nhạc kích động ồn ào của đám 
trẻ, bài bản tương tự nhau phát ra từ những căn phòng kế 
cận. Nhất là vào mùa hè khi những cánh cửa sổ mở rộng. 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

584

Nếu nhà tên hàng xóm nào đó tổ chức tiệc sinh nhật, đứng 
ngoài rừng vẫn còn nghe tiếng nhạc văng vẳng. Hình như 
trong khu này chẳng có ma nào mê thứ nhạc êm dịu hơn. 
Tiếng tụng kinh, tiếng chuông của lão lại càng trở nên bất 
bình thường. Tôi nhìn dáng lão ngồi. Đáng lẽ một người 
như lão giờ này có thể ngồi thảnh thơi bên ngọn đèn giữa 
nhà với vợ con quây quần chung quanh. Lão ngồi trong 
ánh đèn sáng vừa đủ, gầy gò, đơn độc, tụng lên những lời 
kinh trên xứ lạ. Tôi thấy lão còn độc thân hơn tôi, hơn cả 
những tên độc thân trong khu này.

Mùa hè năm đó, đám trẻ tổ chức tiệc nướng thịt ngoài 
trời. Tôi cũng được mời tham dự. Đến hơn mười giờ tối trời 
vẫn còn sáng, tiếng nhạc ầm đùng vẫn tiếp tục. Mặc dù 
không uống nhiều rượu, tôi cũng cảm thấy xây xẩm. Tôi 
rời đám đông đến ngồi tựa dưới gốc thông. Một đứa con gái 
tóc vàng bước đến ngồi kế bên rồi bắt chuyện:

- Nghe nói bạn thích nhạc êm dịu phải không?
Tôi gật đầu. Đứa con gái đứng dậy, vừa kéo tay tôi vừa 

nói:
- Đi với tôi. Tôi có đĩa nhạc này chắc bạn thích.
Tôi bước đi với đứa con gái vào căn phòng ở khu nhà lân 

cận. Đóng cửa xong, nó lấy ra từ trong góc phòng một đĩa 
nhựa nhạc hòa tấu của James Last. Tiếng nhạc vừa cất lên, 
đứa con gái kéo tôi đến gần. Tôi và nó ngả người trên chiếc 
giường nệm. Dù đã đoán trước ít nhiều, nhưng chuyện xảy 
ra quá nhanh, quá dễ dãi đối với tôi. Miệng đứa con gái 
ở gần tỏa nồng nặc mùi bia và mùi thuốc lá, đôi mắt lại 
mở tròn như nhìn xem tôi làm ăn ra sao. Tôi đột nhiên cụt 
hứng. Không nói một lời, tôi bước vội ra khỏi phòng.

Kể từ ngày xảy ra tai nạn với con nhỏ tóc vàng, tôi 
né đám trẻ, liên lạc với lão thường xuyên hơn. Buổi sáng 
hôm nay tôi cũng thức dậy sớm, thấy rằng khó nằm yên 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

585

trong giường cho đến khi trời sáng hẳn. Bỗng dưng tôi 
thèm một tách trà hay cà phê nóng và thơm. Tôi tung mền 
ngồi dậy. Sau khi rời phòng tắm, tôi không bước xuống bếp 
để tự pha chế cà phê hay trà cho mình. Tôi khoác áo sang 
bấm chuông nhà lão. Bên ngoài trời không lạnh lắm. Ánh 
sáng mấy ngọn đèn dọc theo lối đi không xuyên qua nổi lớp 
sương mù dày đặc.

Lão cũng đã thức dậy từ lâu. Lúc tôi ngồi yên trong 
ghế, lão đang pha trà. Trên bàn đã bày sẵn hai chung trà 
bằng sành điểm hoa cúc vàng. Lão bước đến với bình trà 
nóng trong tay.

- Trà xanh, mới mua ở khu phố Tàu trên Amsterdam.
- Bác chịu khó đi tới trên đó lận?
- Tôi đi cùng với gia đình bảo trợ. Sẵn mua thêm ít đồ 

gia vị và bộ đồ trà.
- Bác muốn thưởng thức lại thú uống trà như lúc còn 

bên nhà?
- Anh thấy đó, pha một bình trà như tôi vừa pha thì 

cũng xong. Nhưng nó xong nhanh quá. Mình chỉ đổ nước 
vào ấm, vặn lò ga, phó mặc cho ông táo. Chừng nào nghe 
vòi ấm rít lên thì biết là nước sôi, rót ra bình, cho vào một 
túi trà. Thế là xong. Pha bằng máy còn giản dị hơn nữa 
nhưng chỉ khi nào không có nhiều thời giờ. Chứ nếu uống 
trà buổi sáng sớm mà không dành nhiều thời giờ, không bỏ 
công để pha một bình trà ngon thì còn gì là thú vị.

Tôi hỏi tiếp: 
- Chắc bác cũng thử qua mấy loại trà Hòa Lan?
- Tôi đã uống thử mấy loại trà hiệu Pickwick hay Van 

Nelle bày bán ngoài siêu thị, kể cả mấy loại trà ướp các 
loại thảo mộc, trái cây. Nhưng hương vị trà Tàu thì đã 
quen mất nết rồi cậu à.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

586

Chung trà đầu tiên đã làm tôi trở nên tỉnh táo hơn. Lão 
rót đầy chung trà thứ hai cho tôi. Thấy lão vẫn ngồi im 
lặng, tôi gợi chuyện:

- Bác tụng kinh gì vậy? Chác bác tụng kinh đã lâu rồi, 
thấy bác tụng không cần phải có quyển kinh trước mặt?

Đôi mắt của lão khẽ nhướng lên:
- Tôi tụng kinh Kim Cang, cũng đâu khoảng mười bốn 

mười lăm năm rồi. Trong thời gian còn đi dạy tôi chỉ đọc 
vài quyển sách Phật học ngắn gọn, dễ hiểu. Một hôm trong 
chuyến xe đò về miền Tây, tôi tình cờ nhặt được một quyển 
sách do ai đó đánh rơi dưới sàn xe. Xem lại là quyển kinh 
Kim Cang. Mọi chuyện bắt đầu từ đó.

Lão ngừng lại để nhắp một hớp trà. Bên ngoài trời đã 
lờ mờ sáng. Vùng đất thấp hơn mặt biển này thường đọng 
sương mù vào mùa thu. Qua khung cửa kính phía sau nhà 
lão, tôi chỉ thấy lờ mờ hai thành cầu bắt qua con rạch nối 
liền bãi cỏ phía bên này và khu rừng thông phía bên kia. 
Khu rừng mù sương trở nên huyền bí như một cảnh trong 
phim thần thoại. Đột nhiên tôi muốn rời khỏi ghế, băng 
mình qua sương mù để bước vào khu rừng. 

Trong lúc tôi im lặng nhìn ra ngoài thì lão cũng không 
nói gì. Chỉ còn âm thanh tiếng nước rót vào chung. Nhưng 
tôi lại nghe tiếng của lão:

- Cậu biết không, có một đoạn trong kinh tôi rất lấy 
làm thú vị. Sau này mỗi lần tôi tụng hay đọc hết đoạn đó, 
tôi cảm thấy đủ rồi. Tôi không có nhu cầu phải đi xa hơn 
nữa.

Tôi nghĩ sáng nay lão đang có hứng thú trò chuyện. Lão 
cứ trầm ngâm nói và tôi có lơ đãng nghe thì cũng chẳng 
sao. Nhất là đề tài câu chuyện đã bắt đầu bước vào chỗ rắc 
rối đối với tôi. Nhưng tôi cảm thấy tò mò về điều lão nói:



SÁNG TÁC VĂN HỌC

587

- Bác có thể chỉ đoạn nào trong quyển kinh cho cháu 
xem đươc không? Bác ngồi đây để cháu đi lấy quyển kinh. 
Cháu cũng thèm đọc tiếng Việt cả mấy tháng nay.

- Quyển kinh đó có còn đâu mà cậu muốn đi lấy.

- Sao vậy bác?

- Nó đã chìm dưới đáy biển rồi. Chính là quyển kinh tôi 
nhặt trên xe và tôi đã giữ bên mình cả chục năm nay.

Không muốn gợi lại những chuyện thương tâm đã xảy 
ra trong chuyến đi của lão, tôi hỏi tiếp:

- Vậy bác có thể đọc lại đoạn đó cho cháu nghe được 
không?

Lão khẽ gật đầu, đọc một loạt các câu Hán Việt. Sau đó 
lão đọc chậm rãi từng tiếng đoạn dịch nghĩa:

- “Lúc đó đến giờ ăn của đức Thế tôn, ngài mặc áo, cầm 
bát vào thành lớn Xá Vệ xin ăn. Ở trong thành này lần 
lượt xin xong, trở về chỗ cũ, ăn cơm xong, thu y bát, rửa 
chén xong, trải tọa cụ mà ngồi…”

Sau hớp trà, lão nói tiếp:

- Trong phần mở đầu quyển kinh chỉ trình bày những 
công việc bình thường hằng ngày của đức Phật. Tầm 
thường hơn cả cung cách tôi và cậu uống trà sáng hôm 
nay. Chỉ vậy thôi. Quyển kinh tình cờ nhặt được trên xe lại 
giúp tôi cảm thấy bình an trước những mất mát trong cuộc 
đời. Tôi tiếp tục đi tới bằng những việc làm bình thường 
hằng ngày. Uống một chung trà buổi sáng sớm chẳng hạn.

Tôi ngồi yên nghe lão nói. Cũng còn may mắn hơn tôi, 
trong những ngày đầu chân ướt chân ráo đến xứ này, ngơ 
ngáo về chuyện hội nhập, lão hãy còn mớ hành trang mang 
theo để nương tựa và chia sẻ. Tôi nhìn trở lại tôi, một thằng 
trẻ, cho đến giờ này vẫn còn ngồi đây với ý tưởng phải có 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

588

nơi nương tựa hay phải bám víu vào điều gì đó để có thể 
tiếp tục đi tới. Tôi lại nghe lão nói:

- Tôi sẽ viết lại đoạn kinh đó cho cậu. Nếu cậu thích đọc 
tiếng Việt, tôi cũng có thể chép lại cả quyển kinh.

Lại thêm một ngày không thấy bóng dáng mặt trời. Bầu 
trời màu chì như hạ thấp xuống, chạm vào những ngọn 
thông bên kia rừng. Sương mù hãy còn khá dày nhưng bãi 
cỏ bên này đã trở nên sáng sủa hơn. Tôi nhìn thấy thành 
cầu ở đàng xa. Chiếc cầu như biểu tượng của sự nối liền, 
nối liền vùng quang đãng bên này và khu rừng còn mù 
sương bên kia, nối liền tôi và lão trong buổi trà sương sớm 
hôm nay. 

Do việc học và việc làm vào khoảng thời gian sau đó, tôi 
dọn đi khỏi làng. Lão vẫn sống ở đó một thời gian nhưng 
rồi cũng dọn đi nơi khác. Với những bận rộn theo đuổi 
trong cuộc sống, tôi gần như không còn liên lạc với lão. 
Thỉnh thoảng có vài người nhắc đến lão, nhưng chỉ với 
những cái gàn: lão vẫn còn giặt quần áo bằng tay, lão vẫn 
chưa nhập quốc tịch, ở bên này mà vẫn còn thích học viết 
chữ Nho, chữ Nôm… Mọi người đánh cuộc với nhau rằng 
lão sẽ thọ đến một trăm tuổi.

Tôi cũng đã bước vào tuổi của lão lúc lão mới đến ngôi 
làng Hòa Lan. Những trải nghiệm trong cuộc sống suốt 
thời gian qua cho tôi khả năng có thể nhìn thấy được phần 
nào cái mê cung đời sống dày đặt của lão, khởi đi từ miền 
Bắc của một đất nước xa xôi và kết thúc trên đất Hòa Lan 
này. Cũng là cách để thấu hiểu hơn những rối rắm, phức 
tạp đã trải qua của chính đời mình. Tôi thấm thía hơn 
những mẩu chuyện đơn giản của lão trong lúc tôi và lão 
cùng ngồi uống trà trong những buổi sáng sớm. 

Tôi ngỡ rằng đã đặt dấu chấm hết trong một chương 
của đời mình khi dọn nhà rời khỏi làng. Tôi khám phá ra 
vẫn còn một chuỗi những dấu chấm, phẩy của cùng một 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

589

chương. Đã gần bốn mươi năm trôi qua, trong tâm tưởng 
tôi vẫn gọi thầm lão là “lão.” Bên dưới lớp vỏ chậm chạp, từ 
tốn, tôi thấy mình quả thật là kẻ giễu cợt chua cay, cynical 
đến không ngờ. Nhưng cũng thật vô cùng thân thiết.

Tôi chưa có lời cầu nguyện nào về cõi vĩnh hằng cho lão. 
Qua lớp sương mù quá khứ cõi lòng tôi chỉ thốt lên được 
một câu: “Cháu chào Bác Tư.”

Nguyễn Hoàn Nguyên

Giới thiệu sơ lược về tác giả 
Nguyễn Hoàn Nguyên

- Tên thật: Nguyễn Thanh Quan, Pháp danh: Tâm 
Cường, bút hiệu: Nguyễn Hoàn Nguyên

- Định cư tại Hòa Lan từ cuối năm 1979

- Cùng các thân hữu chủ trương trang web Cáiđình.
com ở Hòa Lan

- Có thơ văn được đăng trên các báo và trang 
mạng văn học: Việt Nam Nguyệt San (Hòa Lan), 
Măng Non, Độc Lập, Viên Giác (Đức), Làng Văn, 

SángTạo.org (Canada), trang web VHNT art2all.net, ThưViệnPhậtViệt.com, 
ViệtBáo.com, DiễnĐànThế Kỷ.net (Hoa Kỳ)

Tác phẩm:
- Có truyện ngắn trong Truyện Ngắn, tuyển tập truyện ngắn của các tác giả ở 

Hòa Lan.
- Có truyện ngắn và thơ trong Mùa Đất Thấp, tuyển tập thơ, nhạc, truyện ngắn 

của các tác giả ở Hòa Lan.
- Trao Tặng Đất Trời (thơ): phổ biến trong vòng thân hữu.



590

Phụ bản 17: Lớp Học - Tranh Cát Đơn Sa



591

T r a n g  T h ơ  

T Ị N H  B Ì N H

LÊN NON
Mệt nhoài lên đỉnh phù vân
Một trời một đất chợt gần gụi nhau
Vốc mây đôi ngụm trắng phau
Này hoa này lá trăng sao mỉm cười

Nhủ lòng cõi tạm người ơi!
Đường mây lối mộng rong chơi tháng ngày
Duyên trần ngoại cảnh đừng say
Miền sen tịnh độ thanh bai ta về

Hoàng hôn bảng lảng trời quê
Chim dang thêm cánh sơn khê mỏi mòn
Bước đời nặng trĩu đa đoan
Lệ mưa chớm tạnh lòng còn xót đau

Mệt nhoài nẻo thấp lối cao
Đỉnh trời bóng núi một màu hư vô
Biển người xao động nhấp nhô
Gánh gồng ước nguyện khổng lồ lên non...



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

592

HOA RỤNG THỀM XUÂN
Sương chiều rã mộng phù hư
Trăng đêm theo lối chân như tìm về
Lục trần ngũ dục bùa mê
Tâm thân rời rã nhiêu khê tháng ngày

Trăm năm giấc mộng trần ai
Bao nhiêu vinh nhục đắng cay vở tuồng
Ta về ôm lấy chữ buông
Vịn câu vô ngã không buồn không vui

Dòng đời nước chảy về xuôi
Đường tu lặng lẽ bùi ngùi lối riêng
Cành tâm vượn khỉ luyên thuyên
Há đâu phải dễ lặng yên gương hồ

Về đâu hoa đốm hư vô
Đông qua xuân đến cành khô lại cười
Pháp thân bất diệt tinh khôi
Thềm xuân rụng đóa hoa rơi năm nào...

XUÂN TINH KHÔI

Lấp lánh ánh nhìn từ đôi mắt của mùa xuân
Trong khu vườn thơm mùi nắng mới
Lũ gió tinh nghịch lăn tròn trên đám cỏ
Vỡ giọt sương những rung động khẽ khàng

Nở âm thầm vài bông hoa không biết tên
Dây thường xuân trườn mãi vòm xanh không mệt mỏi
Dường như mùa xuân đang lan bất tận
Trong khoảnh khắc mường tượng của một ai đó



SÁNG TÁC VĂN HỌC

593

Khước từ những chiều vàng rực rỡ
Gối đầu lên giấc mơ phù sa đồng bãi
Dáo dác tìm xuân cánh én tách bầy bay lạc
Mênh mang chân trời
Vô định đường hướng
Có hay không
Ánh mắt bao dung
Tình xuân độ lượng khôn cùng

Tự hỏi mình làm sao phủi hết ưu phiền
Những cung đường gió bụi
Cỏ khô và nắng cháy
Ngược lối hoang vu chai sạn bàn chân mỏi
Ước trở về làm bầy trẻ nhỏ
Ùa vào lòng xuân tinh khôi...

VÔ TẬN
Bông hoa biêng biếc nở
Trên hàng rào thép gai
Lặng yên nghe chim hót
Ấm lòng buổi sớm mai

Chẳng chờ chim én cũ
Mang mùa xuân quay về
Những buồn vui trú ngụ
Gửi mây trời trôi đi...

Này chim thôi hót nữa
Cửa lồng mở rộng thênh
Ngỡ ngàng đôi cánh nhỏ
Bầu trời ngàn năm quên

Ngửa tay tìm chút nắng
Li ti mưa bụi nhòa
Có gì trong vô tận...



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

594

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Tịnh Bình

Tên thật: Nguyễn Thị Bình - Bút danh Tịnh Bình
Hiện cư trú tại Thị Trấn Gò Dầu, huyện Gò Dầu, tỉnh Tây Ninh, Việt Nam



595

Chúc Thanh

Chúng con xin tri ân

T ôi mồ côi mẹ rất sớm, khi mới một tháng tuổi. 
Điều đó dường như xung quanh tôi ai cũng biết, 

riết rồi ra coi là bình thường, nghĩa là tôi sinh ra đời không 
có mẹ.

Tôi cũng quen như vậy, không quan tâm, không bi 
thảm hóa sự việc đã qua, cứ ai sống sao mình sống vậy, và 
tôi lớn lên anh hùng một mình… Ngày Vu Lan, lên chùa 
lễ ngày mẹ, tôi thản nhiên, ai cài cho tôi hoa hồng hồng 
hay hoa hồng trắng cũng vui… thầy Nhất Hạnh giảng cứ 
giảng… hoa hồng trắng hay hoa hồng đào cũng đều đẹp và 
linh thiêng riêng với tôi…

Mọi việc cho bản thân, không nhớ có ai dạy hay không… 
tôi tự tháo vát xoay sở lấy một mình, xoay sở có lúc tốt, 
có lúc không tốt, nghĩa là làm điều gì sai thì làm lại, kiểu 
khác, cho tới lúc được như ý vừa lòng thì ngưng, cười huề.

Bố tôi nuôi tôi rất chu đáo, từ việc ăn mặc, áo quần tới 
việc học hành, sách vở, giấy bút… ông thỏa mãn tôi tới dư 
thừa, có lẽ ông đã hy sinh rất nhiều phần của riêng ông 
cho tôi. Con yêu thương và nhớ ơn bố lắm.

Năm 1954, tôi mới 9 tuổi, mặc dù tôi còn đầy đủ thân 
thích bên nội bên ngoại. Nhưng đại gia đình tôi đa phần 
quyết định ở lại Hà Nội, Hải Phòng, không di cư vào Nam 
Bộ. Bố tôi vẫn quyết chí mang tôi đi theo ông vào Saigon, 
lánh nạn cộng sản. Có lúc tôi quyến luyến bịn rịn bên ông 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

596

bà nội ngoại, nhưng bố tôi ra lệnh: Con phải đi di cư với bố, 
bố ở đâu con phải ở cạnh bố.

Bố tôi nuôi tôi ăn học suốt quãng thời gian dài từ ấu 
thơ tới lúc trưởng thành, cho tới lúc tôi vào đời tự lo kiếm 
sống nuôi thân.

Nhưng với ai xung quanh, với cả bố tôi, với cả mọi người 
hàng xóm, thân thuộc, trường lớp… thì lúc nào tôi cũng là 
không có mẹ. Không phải là tôi bi quan mà tôi quên bẵng 
đi như là tự nhiên, trời sinh ra mình vậy đó, cho đến hi 
hữu có một lần…

Cái lần đó, cái năm đó, khi tôi còn rất trẻ, 16 tuổi tôi 
còn ngồi lớp 9 ở một trường nữ trung học và chuẩn bị thi 
Trung học Đệ nhất cấp. Tôi cũng không phải học sinh giỏi 
đặc biệt xuất sắc gì như Minh Châu hay Hồng Nhung. Tôi 
chỉ học khá và chăm. Các thầy cô có biết tôi vì tôi hay giơ 
tay hỏi hay đưa ý kiến trong giờ giảng bài, hỏi bài trong 
lớp.

Hôm đấy ở lớp học vào một ngày gần sát Tết nguyên 
đán, không khí lớp và trường có ồn ào và rộn rã hơn ngày 
thường. Có lúc như chẳng ai nói ai nghe ai cả. Tết đến mà… 
xuân đã về, xuân đã về…

Trong không khí vui nhộn ồn ào, mà tôi vẫn nhớ rõ là 
cô Ngọ, giáo sư dạy Việt văn lớp tôi, cô đứng ngay sau lưng 
và bảo nhỏ tôi:

- Em, Kim Mai, chiều nay tan học, em ghé nhà cô, mang 
giùm cô xấp bài kiểm này về nhà cô, luôn tiện cô có tí việc 
nhờ em. Em nhớ nhà cô chứ, gần nhà cô Uyên đó, 27 Phan 
Thanh Giản… ngõ impasse đó.

- Dạ, thưa cô, em nhớ!
Tôi đưa tay đỡ xấp bài mà cô đã bọc kỹ trong một phong 

bì lớn. Cô mang nhiều bài về nhà chấm, có lẽ tận dụng 
mấy ngày nghỉ Tết.



SÁNG TÁC VĂN HỌC

597

Chiều, sau giờ tan học, tôi mang tập bài tới nhà cô. Cô 
mở cửa đón tôi vô, ân cần trao cho tôi một ly nước mía còn 
sóng sánh đá cục và mời ngồi.

Đợi tôi uống đã vơi ly nước, cô chìa ra đưa về phía tôi 
một gói giấy hồng cột ruban hồng đẹp lung linh:

- Đây, Mai, đây là xấp vải lụa, cô tặng em để mai mang 
đi may áo mặc Tết…

Tôi hơi thảng thốt vì bất ngờ:
- Thưa cô, em cám ơn cô, mà em còn đủ áo mặc, cô may 

cho cô đi. Ba em vẫn may cho em…
- Ba em cho em cái áo mới nhất màu gì nào? Chắc hẳn 

là không giống cái này.
- Thưa cô, ba em mới may cho em cái áo màu xanh lơ, 

xanh màu trời…
- Đó, cô đoán đúng, áo màu xanh da trời là màu áo đồng 

phục nhà trường dùng chào cờ mỗi thứ hai đầu tuần. Cô 
muốn em có một cái áo mặc Tết. 

Cô tôi mở gói ra, một tấm vải lụa màu vàng trứng sáo 
chảy dài, trên có in từng cụm hoa đào lung linh ẩn hiện. 
Đẹp, thiệt đẹp.

- Thưa cô, cô để dùng đi, cô mặc áo này đẹp lắm.
- Không, cô còn nhiều áo mặc, mặc mấy năm nữa chưa 

chắc là hết. Cô tặng em may áo Tết, cầm lấy! Em cứ thưa 
với ba em: cho cô làm như vậy.

Tôi lúng túng… rồi đưa tay nhận quà tặng mà cô vừa 
xếp lại gọn gàng. Cô bảo là áo này mẹ cô cho cô đã lâu lắm, 
và cô còn nhiều áo mặc, không cần may thêm.

… Cô đi vòng qua phía bên kia bàn làm việc và nói tiếp: 
- May mặc đủ dùng thôi, may làm gì nhiều cho chật tủ, 

em, con gái đang lớn lên, cứ may mặc một cái áo màu tươi 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

598

vui cho may mắn khỏe mạnh, quanh năm đã mặc toàn là 
áo trắng đồng phục rồi, đôi khi mình cần thay đổi màu sắc 
trong cuộc sống… cho vui. 

Cô tôi cứ nói nói mà tôi nghe hơi lùng bùng trong tai vì 
quá cảm động, ngỡ ngàng, hồi nào tới giờ có ai cho tôi quà 
đâu?... Tôi uống cạn ly nước thì cô bảo, thôi về đi cưng, kẻo 
trễ rồi.

Tôi đẩy xe xuống đường, thong thả đạp xe về, lòng ngổn 
ngang, chắc lỗi là tôi không có mẹ nên cô chu đáo sắm áo 
Tết cho tôi. Có lẽ là cô nghĩ ba tôi bận rộn, sơ ý, không 
màng nghĩ tới những nhu cầu li ti, tỉ mỉ của một đứa con 
gái 15, 16 tuổi. Cô thấy tôi quanh năm bốn mùa mặc áo 
trắng, cô ngại tôi kém chị kém em rồi tủi thân… mà tôi có 
tủi thân bao giờ đâu? Thôi cứ cho là cô Ngọ tôi chu đáo như 
một hiền mẫu quan sát con gái đang lớn. Về nhà, tôi mở 
bao giấy gói, ngửi mùi vải lụa… xấp lụa tươi màu thơm mùi 
sợi mới, mùi của cô.

Buổi tối, khi cùng ăn cơm, tôi khoe bố tôi món quà tặng 
của cô giáo, bố tôi hơi sững sờ rồi thực sự cảm động, ông 
ngồi lặng một giây, rồi nhẹ nhàng khuyên bảo:

Xung quanh, ai ai, và ngay cô giáo sư cũng nghĩ tới con, 
mong những điều đẹp đẽ tốt lành cho con, vậy con ráng 
học hành chăm chỉ, để nên người hữu dụng cho bản thân, 
cho xã hội, khỏi phụ lòng thầy cô giáo.

Tới lúc vô giường ngủ, tôi còn mang máng nhớ lúc chiều 
cô khoe mẹ cô sắm áo cho cô, mà cô thấy còn quá nhiều áo 
thì may làm gì cho chật tủ… vâng, cô tôi đã dạy cho tôi một 
bài học đầu đời :

“Ít muốn là biết đủ,
Đợi đủ bao giờ đủ.”
Bài học của cụ Nguyễn Công Trứ mà rồi cô áp dụng 

ngay trong cuộc sống, tri và hành, cô nói là phải đi đôi, rập 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

599

khuôn với nhau mới là biết sống. Rồi những năm tháng 
theo sau.

Tôi lớn lên, ra đời, làm việc, kiếm sống, xê dịch, di 
chuyển đã nhiều nơi, tôi vẫn mang theo tấm lòng cô cho 
tôi ngày còn trẻ dại. Tôi giữ tấm áo kỷ niệm, giữ tấm lòng 
và bài học của cô Ngọ tôi.

Tôi lớn lên, tôi càng suy nghĩ, tôi cố gắng tập theo cô tôi 
trong việc chia sẻ ít nhiều với mọi người.

Cô Ngọ tôi ngày còn dạy học ở trường Trưng Vương cô 
độc thân, khá lớn tuổi, thờ Phật tại gia, tu tại tâm. Mỗi 
lần cuối năm, nhớ đến cô là tôi học theo thầy Thích Nhuận 
Thanh, đọc bài kinh sám hối nhiều lần, tự nhủ luôn luôn 
học hành để làm một người tử tế, tiến bộ hơn trong cuộc 
sống. Một người con Phật mỗi ngày mỗi đi gần hơn, gần 
hơn vào đạo pháp. Cô Ngọ tôi đã quan sát, đã thấy được 
những khó khăn của người. Có lúc tôi muốn gọi tên cô là 
Ngộ, Ngộ thay vì Ngọ, em mạn phép cô.

Bây giờ, năm nay tôi lớn tuổi lắm rồi, tôi đã thấm đẫm 
và suy nghĩ rất nhiều việc cô tôi làm. Tôi càng hồi tưởng 
việc cô cho tôi một món quà, không chỉ mang giá trị vật 
chất thông thường, mà còn mang cả một động lực tinh 
thần.

Của cho và cách cho của cô, tất cả hành động của cô có 
một cái tâm rộng lớn… y như thầy Thích Minh Niệm đã 
giảng trong “Tiếng nói của Trái tim”: cho đi là nhận được.

Đó là bài học lớn nhất mà một người thầy giáo là cô Ngọ 
đã dạy tôi và tôi có may mắn, có cơ duyên tiếp thu được khi 
tuổi vừa lớn, vừa chập chững học hỏi để biết suy nghĩ tìm 
cách sống. Nhất là trong hoàn cảnh cá biệt, tôi chỉ có một 
nửa của các đấng sinh thành.

Dĩ nhiên không phải thầy nào, cô nào, vị giáo sư, giáo 
viên nào cũng có duyên may áo mới cho học trò.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

600

Mà nếu để tâm lưu ý, chúng ta sẽ thấy rất nhiều thầy, 
cô giáo đã luôn luôn giúp đỡ học trò của họ bằng những 
phương tiện tùy nghi và cũng tùy hoàn cảnh, thí dụ:

Một lời khuyên đúng lúc kịp thời.
Một cuốn sách hay được khuyến khích đọc.
Một lời nhắc nhở ân cần đủ chạm vào trái tim vào tâm 

thức lúc cần thiết và đúng lúc cảm thông.
Thưa, có rất nhiều “cách cho” và “nhiều cái cho” mà 

chánh pháp gọi là bố thí, xảy ra, đã từng xảy ra trong ký 
ức, trong cuộc đời, mà có khi, thầy, cô, thầy tổ cũng không 
để ý hay các ngài đã không còn nhớ, hoặc các ngài xem đó 
là hiển nhiên là bình thường như nước chảy, như cơm sôi; 
nhưng với chúng con, là học trò, là đệ tử của các ngài thì 
đó lại là cái chìa khóa cần thiết, một cái passe-partout để 
chúng con đi vào cuộc đời. Chúng con xin tri ân.

A Di Đà Phật
Chúc Thanh

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Chúc Thanh

- Tên thật: Jeanne Bùi

- Pháp danh: Chúc Thanh

- Bút hiệu: Chúc Thanh, Chúc Liên

- Sinh năm 1945

- Trước năm 1975: sống và dạy Trung Học Công 
Lập tại Sài Gòn

- Năm 1982: sang Pháp, đi học lại và làm việc cho 
Mairie de Paris

- Bổn Sư truyền giới cho Chúc Thanh là Hòa Thượng Thích Thông Bửu 



601

Song Thư TTH

Chân dung sự vị tha

M ột ngày, bà Hoa đi viếng chùa, một ngôi chùa 
thân thương từ bao năm nay khi mới định cư 

trên nước Mỹ, và vào thiền phòng thăm Ni Sư. Một thiếu 
phụ lão niên đang trò chuyện với Ni Sư, thấy khách vội 
đứng lên cáo biệt. Khi đi ngang qua bà Hoa, hai gương mặt 
họ gần nhau và một vết bớt đỏ ở màng tang bên phải thiếu 
phụ chợt đập vào ánh mắt bà Hoa. Nhíu mày, ngẫm nghĩ, 
ngờ ngợ như thiếu phụ quen quen, bà chăm chăm nhìn 
theo cho đến khi bóng dáng thiếu phụ mất hút.

Quay sang chắp tay chào Ni Sư, Sư đáp lễ lại rồi hỏi:
- Hình như thiếu phụ ấy với con là người quen đã lâu 

năm, nay bất ngờ gặp lại nên khó lòng nhận ra ngay, hơn 
nữa thái độ con có vẻ kinh ngạc, băn khoăn và như chất 
chứa một tâm sự gì?

Câu hỏi của Ni Sư khiến bà Hoa động tâm, nhắc lại việc 
cũ có liên quan đến một thiếu phụ mà bà đã tâm sự tất cả 
với Ni Sư khi lần đầu tiên đến chùa, và có thể là thiếu phụ 
vừa rồi. Qua đó Ni Sư cũng kể lại những gì chỉ mới gần hai 
năm nay, mỗi khi về chùa thiếu phụ đó đều đến gặp Sư để 
than thở cảnh nhà. Phối hợp câu chuyện giữa hai người 
thì rất có thể họ đã từng... có liên quan với nhau trong một 
trường hợp vô cùng đặc biệt.

Bà Hoa thừ người thở dài. Những gì bà muốn quên lại 
theo ký ức trở về... biển cả, phi lao, một mối tình và trại 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

602

tỵ nạn Cherating, Malaysia. Tất cả như cuốn phim cũ kỹ 
được quay lại...

***

Biển cả, phi lao, vùng trời thiên nhiên kỷ niệm ấy đã 
đánh dấu bao mối tình của một thời ly loạn. Giữa cảnh sắc 
hữu tình, thiên nhiên tuyệt diệu dễ nảy nở tình cảm của 
những tâm hồn cô đơn xa xứ. Những buổi chiều hẹn hò 
dưới rặng phi lao rủ bóng, ngồi bên nhau nghe sóng biển rì 
rào chờ ngắm bóng hoàng hôn. Thế nhưng những mối tình 
thơ mộng ấy phần đông chỉ tạm bợ, thoáng qua giai đoạn 
trong khi chờ đợi định cư ở nước thứ ba; để rồi sau đó mỗi 
người đi mỗi nước. Cảnh chia tay đẫm lệ được tống biệt 
giữa “Biển nhớ” (nhạc TCS) qua tiếng hát rã rời của Khánh 
Ly phát ra từ loa trong trại tỵ nạn Cherating, Malaysia: 
“Ngày mai em đi, biển có bâng khuâng gọi thầm...”

Trong bối cảnh ấy tôi và Bình đã gặp gỡ và yêu nhau. 
Thế nhưng mối tình của chúng tôi là tình thệ ước trăm 
năm, nên sau thời gian tìm hiểu Bình quyết định đưa tôi 
về “nhà “để ra mắt mẹ anh.

Mẹ Bình là người đàn bà có phong cách sang trọng. Mặc 
dù trong tình trạng tỵ nạn, ăn mặc đơn giản vẫn không 
che lấp sự cao quý. Bà là phu nhân của một Đại tá VNCH, 
ông đã chết vì bệnh trong trại tù cải tạo của cộng sản ở 
một vùng rừng núi miền Bắc, 3 năm sau 1975. Sau đó, bà 
cùng đứa con trai duy nhất là Bình đi vượt biên. Và hôm 
nay, Bình đưa tôi đến gặp bà với ý định giới thiệu con dâu 
tương lai. Tôi hồi hộp, e ấp cúi đầu, chỉ nghe giọng Bắc Hà 
Nội của bà tuy ngọt ngào êm ái vẫn không làm cho tôi có 
cảm giác “dễ thở”, vì nó được phát ra từ gương mặt nghiêm 
nghị, dù bà đã tỏ ra thân thiện, gần gũi với tôi trong lần 
đầu gặp mặt.

Sau đó bà hỏi thăm gia cảnh của tôi, hỏi đến đâu tôi 
đều trả lời thành thật đến đó. Bà chỉ gật gật đầu, không 
nói gì, vẫn tiếp tục vui vẻ.



SÁNG TÁC VĂN HỌC

603

Cuối cùng thì tôi cũng thở phào nhẹ nhõm. Khi tôi cúi 
đầu chào bà ra về, bà nhìn kỹ tôi rồi nói: “Trông con bé 
xinh xắn, dễ thương đấy chứ”.

Tôi vô cùng hạnh phúc, xem lời khen như một sự bà đã 
chấp nhận tôi. Bình cũng sung sướng vô vàn, ôm mẹ hôn 
một cái thật kêu, reo lên: “Con cám ơn mẹ. Thế là mẹ đã 
chấp nhận con dâu rồi!”

Mẹ Bình bật cười khanh khách, mắng yêu: “Anh làm gì 
mà ... “rối” lên thế!”

o 0 o

Sau ngày đó, tình cảm giữa chúng tôi mặn nồng thắm 
thiết hơn trước. Thế rồi gần hai tháng sau, một buổi chiều 
Bình hẹn tôi ra gặp nhau dưới rặng phi lao, nơi chúng tôi 
vẫn thường hẹn hò. Đến nơi tôi rất ngạc nhiên khi thấy 
mẹ Bình cũng có mặt ở đó. Tôi chào bà và khép nép ngồi 
xuống. Bà đi thẳng vào vấn đề:

“Sau ngày gặp cô lần đầu, thời gian sau con trai tôi xin 
phép rằng, khi nào có phái đoàn Cao ủy LHQ về người tỵ nạn 
hoặc phái đoàn Mỹ đến, thì sẽ xin ghi tên cô vào thẻ xanh gia 
đình với tư cách là vợ sắp cưới của con trai tôi. Nhưng...” 

Bình kêu lên: “Còn vấn đề gì nữa hở mẹ. Mẹ nói thủng 
thẳng hẹn Hoa ra nói chuyện cho rõ ràng. Mẹ nói nhanh 
lên chứ con sốt ruột lắm”.

Mẹ Bình chậm rãi, nhấn mạnh từng chữ:
“Nhưng, tôi không bằng lòng!”
Bình lại kêu lên: “Mẹ không bằng lòng điều gì. Rõ ràng 

trước đó mẹ còn khen Hoa xinh xắn, dễ thương, nghĩa là 
mẹ đã chấp nhận Hoa rồi. Sao bây giờ mẹ lại quên?”

“Vâng, tôi có nói câu ấy. Nhưng xinh đẹp, dễ thương là 
để... dành cho người khác cơ. Còn đối với tôi, gia thế mới là 
điều quan trọng.”



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

604

Bà đằng hắng một tiếng rồi tiếp tục:
“Gia cảnh của cô không phù hợp với chúng tôi. Cảnh 

nhà cô nghèo khó dưới quê, mồ côi cha từ bé, mẹ giao con 
thơ cho bà ngoại nuôi nấng rồi ra đi biệt xứ. Xuất thân cô 
không có gì rõ ràng. Ai biết cô là ai chứ?”

Bình xen vào: “Thưa mẹ, hoàn cảnh của Hoa thật đáng 
thương, sao mẹ không thông cảm mà nói chi những lời 
miệt thị đắng cay như vậy.”

Mẹ Bình tức giận:
“Chưa gì anh đã bênh nó chằm chặp. Tôi nói thế là còn 

nhẹ đấy. Anh muốn mẹ nói rõ ràng cho anh hiểu không?”
Quay sang Hoa bà thẳng thừng:
“Cha cô mất không bao lâu thì mẹ cô đã bỏ rơi cô để đi 

theo trai rồi.”
Tôi cãi lại:
“Mẹ con không theo trai mà chỉ đi lấy chồng thôi.”
Mẹ Bình hừ một tiếng:
“Một người mẹ đi lấy chồng biệt dạng, bỏ rơi con thơ 

mới 2 tuổi cho bà ngoại nghèo khổ nuôi nấng, thì người mẹ 
ấy có khốn nạn không? Người xưa có câu: ‘Mẹ nào con nấy.’ 
Rồi đây cô cũng giống như mẹ cô thôi.”

Tôi đứng lên, bật khóc và nói lớn: “Bà không được sỉ 
nhục mẹ tôi!”

Nói xong, tôi quay mình chạy đi.
Tôi nghe tiếng Bình chạy đuổi theo tôi gấp rút: “Hoa 

ơi! Hoa ơi! Dừng lại!” và tiếng gào của mẹ Bình như xé 
gió vọng đến tai tôi: “Bình! Bình! Con không được gọi nó, 
không được chạy theo nó. Nếu không, mẹ nhảy xuống biển 
đây chết cho con xem!”



SÁNG TÁC VĂN HỌC

605

Đột nhiên tất cả đều im ắng... Chỉ còn tiếng sóng biển 
vẫn rì rào.

* * *

Một buổi sáng đang lui cui dọn dẹp, tôi bỗng xây xẩm 
và ngất xỉu. Khi tỉnh lại tôi thấy mình đang nằm trong 
căn phòng nhỏ, thuộc khu y tế của trại. Một bác sĩ Việt 
Nam đến bên tôi khám cẩn thận và hỏi về những vấn đề 
liên quan đến phụ nữ rồi kết luận tôi đã mang thai được 6 
tuần. Tuy bàng hoàng nhưng tôi cố che đậy và còn tỏ ra... 
vui vẻ. Ông nói cơ thể tôi hơi suy nhược, cần nghỉ ngơi và 
cho thuốc bổ dưỡng thai, chỉ nằm một lát rồi có thể ra về. 

Khi ông đi rồi, tôi nằm vắt tay lên trán nghĩ mình thật 
ngu dại. Vì từ khi ngỡ mẹ Bình chấp nhận tôi là con dâu 
tương lai của bà, tôi đã trót trao thân cho Bình. Tự nhiên 
nước mắt tôi trào ra, tôi ngồi dậy và muốn ra về ngay. 
Khi đến bên cửa, một người bỗng xuất hiện trước mặt tôi. 
Không ai khác chính là mẹ Bình.

Bà nhìn tôi rồi nói: “Hẳn cô ngạc nhiên lắm khi tôi có 
mặt tại đây. Một sự tình cờ thấy cô nôn ọe và hôm nay có 
người bế cô ngất xỉu đi cấp cứu tôi càng sinh nghi tìm đến 
đây và quả nhiên như tôi dự đoán, cô đã mang thai. Nhưng 
cô đừng vọng tưởng ‘mẹ quý nhờ con’ lấy cái thai để lôi kéo 
con trai tôi. Hôm nay thằng Bình đang bận rộn cả ngày 
trên văn phòng để thông dịch vì có mấy phái đoàn các nước 
đến cùng một lúc nên không biết việc này xảy ra.”

Bà dừng lại, đanh mặt nhìn tôi, gằn giọng:
“Tôi cấm cô không được gặp con trai tôi và nói việc cô 

mang thai. Hơn nữa tôi cũng không bao giờ nhìn nhận đứa 
cháu do một người hèn mọn như cô sinh ra, đã vậy nay ốm 
mai đau, đẻ con ra chỉ èo uột mà thôi.”

Bà lại ngừng như thể để tôi kịp nghe thấm lời... giáo 
huấn của bà rồi tiếp tục:



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

606

“Mà này, nói cô đừng giận nhé. Con gái dễ dãi như cô 
liệu cái thai trong bụng có phải là của thằng Bình, con trai 
tôi hay là của người khác chứ?”

Nói xong bà hếch mặt nghiêng nghiêng nhìn tôi với ánh 
mắt khinh khỉnh, cười khịch một tiếng mỉa mai: “Cuối 
cùng thì, cái thai trong bụng cô đẻ ra cũng chỉ là cái giống 
con hoang!”

Tôi đứng chết trân, uất nghẹn không thốt nên lời, chỉ 
trừng trừng mắt nhìn mẹ Bình. Và qua cái nghiêng mặt 
khinh khỉnh ấy, một vết bớt đỏ nơi màng tang bên phải 
của bà đập vào mắt tôi. 

Đó là hình ảnh kệch cỡm cuối cùng của bà ta ăn sâu vào 
lòng hận thù của tôi! 

***

Tiếng nói của Ni Sư cất lên đưa bà Hoa trở về thực tại:
- Nếu con còn nghi hoặc thì để hôm nào Sư sắp xếp 

cho hai người gặp nhau nói chuyện rõ ràng và sau khi xác 
minh chính là bà ta thì con cũng nên bỏ qua chuyện xưa 
mà tha thứ. Vì hoàn cảnh bà ta hiện giờ rất đáng thương.

Bà Hoa chợt quỳ xuống dưới chân Ni Sư, òa khóc: 
- Ni Sư ơi, con xin lỗi vì không thể vâng theo lời dạy của 

Ni Sư. Nhưng con không bao giờ quên được những gì bà 
ta đã đối xử với con. Con rất hận bà ta. Suốt đời này, con 
không bao giờ muốn gặp lại con người ấy.

Ni Sư vỗ nhè nhẹ trên đầu bà Hoa như an ủi, nhẹ nhàng:
- Gặp hay không gặp bà ta không phải do con định 

được, mà nó đều do chữ “duyên” quyết định. Rồi đây tất cả 
sẽ có sự an bài...

* * *



SÁNG TÁC VĂN HỌC

607

Cả tuần nay, y tá Hoa lo chăm sóc một bệnh nhân mới 
nhập viện. Đó là một phụ nữ già nua đơn chiếc không có 
thân nhân nào vào thăm trong suốt những ngày qua. Đây 
là khu dành cho những người bệnh ung thư giai đoạn cuối 
và sự sống của họ luôn bị đe dọa bởi “bản án tử hình”. Dù họ 
không phải là những phạm nhân tử tội nhưng đều bị “tòa án 
tử thần” gọi tên lãnh án. Sự sống của họ chỉ đếm theo từng 
tuần, từng ngày, thậm chí là từng giờ, từng giây phút...

Trong khi chăm sóc bệnh nhân, y tá Hoa phát hiện nơi 
màng tang bên phải của bà có một vết bớt đỏ, mặc dù giờ 
đây nó trở thành vết đỏ bầm tai tái, rúm ró theo gương mặt 
teo tóp nhăn nheo nhưng y tá Hoa vẫn nhận ra “người” 
của... mấy năm về trước.

Y tá Hoa không ai khác là bà Hoa, người đã gặp thiếu 
phụ có vết bớt đỏ tại ngôi chùa của Ni Sư. Hơn nữa khi 
đọc hồ sơ bệnh án của bệnh nhân: Phạm thị Xuân Lan, 80 
tuổi, ung thư đại tràng giai đoạn cuối. Tên và tuổi cùng vết 
bớt đỏ cũng như câu chuyện do Ni Sư kể từ mấy năm trước 
đã cho bà Hoa xác định được bà chính là mẹ của Bình. Một 
điều mà bà Hoa đã tự gạt chính mình, trước kia, theo lời 
đề nghị của Ni Sư vẫn không muốn gặp lại bà ta, người mà 
bà Hoa thù hận, để lòng được an nhiên không còn vướng 
mắc gì.

Thế nhưng bây giờ bà Hoa phải đối mặt với sự thật. 
Cứ mỗi lần ánh mắt bà “chạm” vào vết bớt đỏ trên gương 
mặt bà Xuân Lan là hình ảnh mẹ Bình xa xưa lại hiện về 
khơi dậy lòng hận thù. Nhất là có lần, khi Bác sĩ An vào 
khám bệnh cho bà Xuân Lan gặp lúc cơn đau vật vã khiến 
bà rên la lăn lộn, Bác sĩ An đã vội vã chích cho bà một liều 
morphine để bà giảm đau cấp kỳ. Chất á phiện trắng thấm 
dần vào cơ thể, bà Xuân Lan nằm im, gương mặt giãn ra 
phiêu phiêu, lâng lâng trong trạng thái hạnh phúc.

Bác sĩ An dặn dò y tá Hoa:



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

608

- Bất cứ khi nào bệnh nhân lên cơn đau như vậy, thì 
chích cho bà ấy một liều morphine, vừa giảm đau vừa làm 
cho người bệnh có cảm giác sảng khoái. Đừng để bệnh 
nhân bị hành hạ thể xác mà hãy cho bà ấy được hưởng 
những giây phút kỳ diệu. Vì bà ta cũng không còn sống 
được bao lâu!

Bất giác bà Hoa xúc động nắm lấy tay bác sĩ An, nói:
- Con trai của mẹ thật là một bác sĩ tận tâm. 
Bác sĩ An hơi ngạc nhiên:
- Hôm nay mẹ làm sao vậy? Con thấy mẹ là lạ, dường 

như có việc gì khiến mẹ cảm xúc. 
- Không có gì. Chỉ là mẹ phát hiện con là vị bác sĩ nhân 

ái. Mẹ vui vì điều này.
Bác sĩ An phá lên cười, vừa quay đi vừa nói:
- Nhờ con giống gen của mẹ đó.
Bà Hoa nhìn theo Bác sĩ An, trong lòng chợt dâng lên 

niềm thương cảm. Đứa con của bà đã từng bị mẹ của Bình 
rủa xả khi còn là thai nhi trong bụng mẹ, thì hôm nay 
“đứa con èo uột”, “cái giống con hoang” lại là bác sĩ An, 
đích thân chữa trị chăm sóc cho... bà nội của nó, nhưng cả 
hai nào có hay biết gì đâu!

Ngày hôm sau, bà Xuân Lan nhờ bà Hoa gởi giúp gấp 
cho bà lá thư đến con trai bà. Nhìn địa chỉ thấy tên của 
Bình, lòng bà Hoa bồi hồi. Bao câu hỏi lởn vởn trong đầu 
về Bình nhưng đành câm nín. Bà chỉ lẳng lặng đi gởi thư.

Gần một tuần sau có một người đàn ông tìm đến bệnh 
viện hỏi thăm bệnh nhân đang nằm điều trị ung thư tên 
là Phạm Thị Xuân Lan. Bà Hoa đưa ông đến gặp mẹ Bình. 
Ông nói, thay mặt Bình đến đây để... thăm bà, vì Bình đã 
qua đời từ nhiều năm trước. Vừa nghe đến đây, mẹ Bình ứ 
lên một tiếng thật to trong cuốn họng rồi ngất lịm. Bà Hoa 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

609

cũng bủn rủn tay chân phải dựa vào tường một lát, nhưng 
bà lấy lại bình tĩnh để làm nhiệm vụ của mình, chích một 
mũi thuốc an thần cho mẹ Bình để khi bà tỉnh lại khỏi bấn 
loạn. Sau đó bà Hoa mời người đàn ông đến căng tin bệnh 
viện, tìm chỗ khuất ngồi xuống, gọi hai ly cà phê và đi vào 
câu chuyện.

Người bạn của Bình kể lại từ đầu, nguyên do Bình rời 
xa mẹ trong ngần ấy năm cho đến khi chết. Hơn 10 năm 
trời kể từ khi hai mẹ con mới định cư tại nước Mỹ, dù sau 
khi Bình tốt nghiệp Đại học và đi làm, mẹ Bình luôn nhắc 
nhở con việc cưới vợ nhưng anh luôn thoái thác vì muốn 
lo cho sự nghiệp. Nhưng bà hiểu rằng, con trai mình vẫn 
còn nhớ đến Hoa, trong lòng còn u uất về việc bà đã dùng 
mạng sống của bà để áp bách Bình phải xa Hoa.

Cho đến một ngày, Bình tình cờ đọc được nhật ký của 
mẹ. Trong đó bà trăn trở về việc Hoa đã từng mang thai 
với con trai bà và mẹ anh chẳng những sỉ nhục Hoa, không 
chấp nhận đứa cháu mà còn buộc Hoa phải giấu giếm điều 
này với Bình.

Đọc xong Bình vô cùng bàng hoàng và tức giận người 
mẹ tại sao lại tàn nhẫn đối xử với Hoa như vậy, một cô gái 
đơn thân lại bụng mang dạ chửa sẽ sống thế nào trong 
những ngày tháng đó và sẽ ra sao, sống chết thế nào? Bao 
câu hỏi ấy cứ lởn vởn trong đầu, nhất là khi đối diện với 
mẹ thì lòng Bình càng đau khổ nhiều hơn.

Giữa khi ấy gặp lúc tôi rủ Bình dọn về San Jose, miền 
Bắc Cali nơi tôi đang sinh sống. Đó là thành phố công 
nghiệp phát triển cực thịnh, nhất là ngành computing mà 
anh Bình là Kỹ sư điện toán sẽ thích nghi thăng tiến sự 
nghiệp tại đây. Anh Bình nhận lời và dọn về ở chung với 
tôi từ đó. Trong thời gian này, anh cũng cất công dò hỏi 
tung tích của hai mẹ con cô Hoa. Anh gởi thư đến nhiều 
nơi có liên quan về vấn đề tỵ nạn của người Việt Nam 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

610

trước đây, nhưng hầu như đều trả lời giống nhau, rất khó 
tìm một người Việt Nam tỵ nạn ở Cherating, Malaysia vào 
khoảng năm 79-80, cách đây hơn 10 năm, vì từ đầu thập 
niên 90 các trại tỵ nạn tại Malaysia đã lần lượt đóng cửa. 

Thời gian này anh Bình rời xa mẹ đã mấy năm, chỉ 
gởi tiền hằng tháng để mẹ sinh sống và mỗi năm về thăm 
bà vài ngày vào dịp Tết. Khi tuyệt vọng vì không thể tìm 
ra tung tích hai mẹ con cô Hoa, anh Bình càng bị giày vò 
nhiều hơn, nhưng từ đó tư duy của anh lại thay đổi. Mẹ 
anh, người đã mang nặng đẻ đau sinh ra anh, nuôi nấng 
anh thành người, bao công lao nghĩa mẹ sinh thành anh 
lại đối xử thật bất hiếu với mẹ. Tất cả những gì mẹ làm cho 
anh, dù có sai trái, đều phát sinh từ tấm lòng của người 
mẹ thương yêu lo lắng cho con mà thôi.

Với ý nghĩ ấy, anh Bình quyết định trở về đưa mẹ dọn 
về sống chung với anh tại San Jose. Nhưng cũng trong 
thời gian đó, anh cảm nhận cơ thể vô cùng suy nhược, mệt 
mỏi lạ thường nên đến phòng mạch để khám bệnh. Sau 
khi được chuyển về bệnh viện khám xét kỹ lưỡng, bác sĩ 
kết luận: Anh Bình đã bị ung thư gan giai đoạn cuối, chỉ 
còn sống được khoảng 3 tháng nữa, có việc quan trọng gì 
thì nên giải quyết sớm.

Anh Bình cấp tốc trở về sống bên mẹ gần 2 tháng, khi 
không trụ được nữa anh biếu mẹ một số tiền lớn để dưỡng 
già rồi quay lại nhập viện. Được một tuần lễ, anh xuất 
viện trở về nơi chúng tôi đang ở, giam mình trong phòng 
suốt mấy ngày đến một buổi tối, anh bước ra khỏi phòng 
chỉ kịp giao cho tôi một vali nhỏ, thều thào với tôi hãy xem 
tất cả những thứ trong đó và giúp đỡ anh rồi ngất lịm. 

Tôi đưa anh nhập viện và chỉ tuần lễ sau thì anh Bình 
qua đời. Nhớ lời dặn dò, tôi xem trong vali thấy có cả một 
chồng thư anh Bình viết sẵn cho mẹ và một lá thư viết 
riêng cho tôi với di nguyện của anh Bình, cùng một tấm 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

611

di ảnh của anh. Từ đó lâu lâu tôi lại chuyển cho mẹ anh 
từng lá thư của anh Bình viết sẵn và một ít tiền để bà vẫn 
cứ ngỡ là con mình còn sống. Anh giải thích: “Vì thương 
mẹ, không muốn “người đầu bạc khóc kẻ đầu xanh.” Và mẹ 
anh sẽ không thể nào sống nổi khi biết con mình đã chết. 
Lại dặn dò tôi phải luôn giữ liên lạc với mẹ anh phòng khi 
bà có mệnh hệ gì, thì tôi thay mặt anh mà lo hậu sự cho 
bà. Ngoài ra... ...

Đến đây bà Hoa không kìm được xúc động, nghẹn ngào 
nói trong nước mắt:

- Thật thương cho anh Bình. Tôi chính là cô Hoa trong 
câu chuyện ông vừa kể. Anh Bình đã có lòng cất công tìm 
kiếm tung tích hai mẹ con tôi, thì giờ đây, việc hậu sự của 
mẹ anh Bình sẽ do tôi và con trai anh ấy đảm nhiệm để 
báo đáp cái nghĩa của anh Bình đối với chúng tôi.

Người bạn của Bình vừa ngỡ ngàng vừa vui mừng. Ông 
liền bàn giao mọi việc cho bà Hoa và chuyển khoản cho bà 
tất cả số tiền trong tài khoản của Bình đã ủy quyền cho 
ông sử dụng và cáo biệt.

Khi trở vào phòng bà Xuân Lan, bà Hoa đã nói lên tất 
cả sự thật bà chính là Hoa, người yêu của Bình năm xưa 
ở trại tỵ nạn Cherating, Malaysia và có thai với Bình, nay 
chính là Bác sĩ An, cũng là cháu nội đang điều trị cho bà. 
Nhưng đối với bác sĩ An phải giấu sự thật này, vì thời điểm 
hiện giờ không thuận tiện sẽ làm con trai bà bị sốc và khó 
chấp nhận ngay quá khứ đau thương của mẹ nó. 

Bà Hoa còn bàn với mẹ Bình là sẽ nói với bác sĩ An 
rằng, bà Xuân Lan có đứa cháu nội trai bị thất lạc từ bé 
khi đi vượt biên, nay con trai của bà đã chết, bà chỉ còn 
một thân trơ trọi, tuyệt tử tuyệt tôn, nếu tính đến bây giờ 
thì nó cũng trạc tuổi bác sĩ An nên tha thiết xin được nhận 
con là cháu nội nuôi của bà ấy. Chẳng hay bà có bằng lòng 
không?



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

612

Mới nghe nói đến đây bà Xuân Lan ứa nước mắt, đôi 
mắt bà bỗng nhắm nghiền, ngực lên xuống liên hồi rồi lại 
ngắt khoảng, miệng bà mấp máy như muốn nói nhưng 
không thốt nên lời, chỉ yếu ớt gật gật đầu và trong tình 
trạng thiếp đi. Đo áp huyết cho bà thì từ mạch tim đến áp 
huyết đều tụt xuống con số trên dưới 40. Nguy kịch rồi! 
Bà Hoa hoảng hốt vội chích cho Mẹ Bình một mũi thuốc 
hồi sinh để bà có thể kéo dài sự sống phút nào hay phút đó 
trong khi chờ bác sĩ An đến. Gọi máy. Tic tic liên hồi. Điện 
thoại Bác sĩ An bận. Không kịp rồi. Bà Hoa mở nhanh cửa 
phòng chạy vù đi.

Trong phòng chỉ còn lại một mình mẹ Bình. Bà từ từ mở 
mắt, lờ đờ nhìn cảnh vật quanh phòng như mờ ảo. Bên tai 
bà văng vẳng tiếng reo của con trai: “Con cám ơn mẹ nha. 
Thế là mẹ đã nhận Hoa là con dâu của mẹ rồi!” Mẹ Bình 
quờ quạng hai tay vào không trung nghẹn ngào: “Bình ơi! 
Con trai của mẹ. Mẹ xin lỗi con vì mẹ đã hại chết đời con 
rồi!”

Giữa lúc ấy Bác sĩ An tông cửa chạy ào vào theo sau là 
bà Hoa. Anh ôm chầm lấy mẹ Bình kêu lên:

- Bà... Bà Nội ơi! Cháu là bác sĩ An đây, bà có nghe cháu 
nói gì không? Cháu là cháu nội của bà đây! Bà Nội ơi! Bà 
Nội ơi!

Hai cánh tay khẳng khiu của mẹ Bình líu quíu trong 
không trung và quàng qua ôm chặt lấy bác sĩ An. Cổ họng 
bà kêu lên những tiếng nấc ứ ứ và cuối cùng gom hết tàn 
lực gào to trong tiếng khóc:

- Cháu nội của bà!

Hai cánh tay của bà đang ôm chặt cháu bỗng buông 
lơi dần, cuối cùng buông xuôi hẳn. Bà đã ra đi trong mãn 
nguyện.



SÁNG TÁC VĂN HỌC

613

Tiếng gào của bà vừa biểu lộ sự hạnh phúc vô biên 
nhưng cũng đồng thời pha lẫn sự hối hận dồn nén nay 
được bộc ra.

Bà Hoa lấy từ trong vali tấm di ảnh của Bình quàng 
khăn tang trên đầu theo di nguyện của anh: Không sống 
đến ngày đưa tang cho mẹ thì khi chết anh xin được để 
tang trước báo hiếu cho mẹ. Khi đưa tấm di ảnh của Bình 
cho Bác sĩ An, bà Hoa dặn dò: “Đây là di ảnh của... cha 
con!. Con hãy cầm để ngang ngực, đứng trước đầu giường 
bà Nội và niệm Phật. Bà Hoa cũng cúi đầu lạy ba lạy trước 
người đã khuất rồi lui dần ra cửa. Bà muốn dành khoảnh 
khắc thiêng liêng này cho một nhà “sum họp” theo đúng 
nghĩa của một “gia đình.” Và không hiểu sao bà rút handy 
mở máy chụp một tấm hình khung cảnh ấy. Để làm gì? 
Biết đâu sẽ có giá trị sử dụng nó trong tương lai.

Bên ngoài bầu trời đã bảng lảng. Bà Hoa ngồi xuống 
băng ghế đá trong công viên bệnh viện. Cảnh vật chìm dần 
trong ánh nắng vừa tắt đem lại sự tĩnh mịch an nhiên mà 
trước đây cũng khung cảnh và thời khắc này, bà chỉ thấy 
một sự hắt hiu ảm đạm. 

Vậy tại sao hôm nay bà lại cảm nhận nó với tâm thái 
nhẹ nhàng như tâm hồn bà đang hòa quyện vào thiên 
nhiên. Phải chăng hôm nay bà đã làm một việc thật ý 
nghĩa. Đó là mở rộng lòng tha thứ người bà đã từng thù 
hận bao năm. Một điều, đáng lý ra bà nên làm từ mấy năm 
trước, nghe theo lời khuyên của Ni Sư, mở lòng vị tha đối 
với người đang rơi vào hoàn cảnh tuổi già đơn chiếc, khao 
khát một thâm tình.

Tại sao bà là người Phật tử thuần thành tu tại gia, là 
người cư sĩ kể từ nhiều năm trước, khi được Ni Sư làm Lễ 
Quy y Tam Bảo, giữ gìn ngũ giới, học hỏi giáo lý Đức Phật, 
ngày đêm tụng kinh niệm Phật; bao lời vàng ý ngọc nhà 
Phật bà chỉ học mà không hành thì có ích chi?



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

614

Bà lại nhớ ngày đó, Ni Sư đã giảng cho bà lời Đức Phật 
đã dạy: “Sống vị tha là một trong những phép tắc đạo đức 
cao quý nhất.” Và câu nói sau cùng của Ni Sư mà giờ đây 
bà mới ngộ ra chân lý câu nói ấy: 

“Chân dung sự vị tha cũng chính là phản ánh: Chân 
dung người Phật tử tu tại gia.” 

Song Thư TTH
(Cuối tháng 02-2024)

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Song Thư TTH

- Tên thật: Lê Trần Hưng

- Pháp danh: Diệu Hiền

- Sinh năm 1955

- Định cư tại Thụy Sĩ từ năm 1980

- Cộng tác với báo Viên Giác, Hannover từ năm 
2010.



615

Trương Văn Dân

Tiếng chuông đêm trừ tịch

K hi năm Dương Lịch 2023 sắp bước qua và 2024 
sắp đến, nhà văn Nguyên Cẩn có post lên trang 

Facebook (Nga Pham) bài thơ “Chào 2024”, trong đó có 
mấy câu thơ đã làm tôi suy nghĩ, 2 câu đầu nói lên một ước 
nguyện, nhưng hai câu sau vẽ lên một hiện thực buồn đau 
về thế giới:

Chào 24 nguyện cầu cho thế giới 
Đạn bom ngưng oán hận cũng tàn phai. 
Hòa bình ơi sao giấc mộng còn dài!
Khi nhân loại điên cuồng trong ảo vọng. 
Tưởng chừng sau những năm tháng có quá nhiều diễn 

biến bất ngờ, nhiều sự kiện “không thể nghĩ tới” thì năm 
mới sẽ êm ả… Nhưng thực tế cho thấy là thế giới càng ngày 
càng ảm đạm và bất định, liên tiếp có những biến động 
làm ta lo ngại. 

Ngay từ đầu năm 2023, các nhà phân tích đều dự đoán 
về một cuộc suy thoái kinh tế toàn cầu. Tuy gần đây có 
vài dấu hiệu tích cực nhưng kinh tế Mỹ vẫn còn khó khăn 
khiến nhiều người bị ảnh hưởng về việc làm và thu nhập 
nên có xu hướng thắt chặt chi tiêu. Sự bất ổn chính trị, tuy 
chính phủ đã tạm tránh bị đóng cửa, nhưng kinh tế Mỹ 
ở giai đoạn tranh cử Tổng thống trong năm 2024, là thời 
điểm có nguy cơ diễn ra cao nhất. 

Các nền kinh tế của Âu Châu như Đức, Pháp Ý,… cũng 
đang trên đà trượt dốc, bất chấp hàng nghìn doanh nghiệp 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

616

năng động và hàng triệu chuyên gia tài năng đang hoạt 
động. Đức phụ thuộc nhiều vào nhập khẩu năng lượng từ 
Nga nên bị ảnh hưởng lớn từ xung đột ở Ukraine. Quan hệ 
Mỹ-Trung, Nam Bắc Triều Tiên căng thẳng; Mỹ, Anh vừa 
bắn tên lửa Tomahawk vào các thành phố ở Yemen để trả 
đũa Houthi gây nên điểm nóng chiến sự mới sau cuộc càn 
quét của Israel vào Dãy Gaza. Trong thế giới hỗn loạn đó, 
Liên Hiệp Quốc chỉ hữu danh vô thực, hoàn toàn bị tê liệt 
vì quyền phủ quyết của Mỹ, Nga hay Trung Quốc. 

Không ai biết là khi nào chiến tranh hạt nhân sẽ xảy 
ra, xóa sổ Trái Đất? 

Lịch sử chuyển động nhanh đến chóng mặt. Hỗn loạn 
đến bất ngờ.

Thế giới mong manh. Nhân loại sẽ về đâu? 
Có người nói nửa đùa nửa thực: người ta có thể tiên 

đoán mọi chuyện, trừ những chuyện xảy ra trong tương 
lai. Chỉ có điều chắc chắn là… cực kỳ bất ổn.

Các nhà phân tích cho rằng sắp tới 1% những người 
giàu nhất không những sở hữu phần lớn tài sản của nhân 
loại mà cả sắc đẹp và sức khỏe. Công nghệ sinh học sẽ 
còn chia con người thành siêu giàu và nghèo đói, một tình 
huống vô cùng nguy hiểm, dẫn đến những biến động xã hội 
và chính trị mà không ai biết sẽ giải quyết như thế nào! 

Không phải ngẫu nhiên mà vừa qua có Cuộc đình công 
ở Hollywood chống lại hiểm họa từ trí tuệ nhân tạo (AI, 
Artificial Inttelligence). Họ quyết liệt đòi kiểm soát việc 
lạm dụng như thâu giọng nói, hình ảnh, cử chỉ của các diễn 
viên để làm phim hay chuyển âm mà không phải trả lương.

Tất nhiên việc lạm dụng không chỉ nằm trong giới điện 
ảnh, vì AI sẽ là một cuộc cách mạng thay đổi xã hội. Nếu 
AI đã giúp y khoa và khoa học tiến những bước dài, nó 
cũng sẽ là một đe doạ khủng khiếp cho nhân loại: Khởi 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

617

đầu là chuyện thất nghiệp, máy làm thay người. Sau đó là 
văn hóa, sẽ không còn nghệ sĩ, không còn sáng tạo, không 
còn suy nghĩ… Ngày nay, chỉ cần cho một đề tài, AI sẽ viết 
một cuốn tiểu thuyết, với đủ tình tiết hỷ nộ ái ố, một cuốn 
khảo luận với đầy đủ dẫn chứng cổ kim chỉ trong vài phút!

Nếu trí tuệ nhân tạo gây xáo động thị trường nhân lực, 
biến hàng tỷ người thành vô ích và đang đặt ra những lo 
ngại về đạo đức, thì thiên nhiên cũng không có dấu hiệu 
ưu đãi con người. 

Lụt lội, hạn hán, cháy rừng, nạn châu chấu phá hoại 
mùa màng, sóng thần, động đất... luôn luôn thường trực. 
Động đất ở Thổ Nhĩ Kỳ, Nhật, Syria và bão ở Hoa Kỳ đã 
gây ra thiệt hại nặng nề. Âm thầm và đều đặn, mỗi năm 
đều có những thảm họa dịch tễ ở các châu lục: Ebola, bệnh 
bò điên, H5N1, SARS, sốt Chikungunya, xuất huyết và 
hiện tại là COVID-19 và các biến thể.

Một thế giới bất an!
Nhiệt độ Trái đất năm 2023 đã phá vỡ kỷ lục, cao nhất 

trong 100.000 năm qua. Những trận cháy rừng tại nhiều 
quốc gia đang làm tăng khí thải và nhiệt độ hành tinh có 
khả năng còn tăng cao trong những tháng tới.

Hệ sinh thái đang sụp đổ! Biến đổi khí hậu gây thiên 
tai, bão lụt, mở đầu cho những cuộc di dân khí hậu còn 
lớn hơn những cuộc di dân vì lý do chính trị, kinh tế hay 
chiến tranh. Đại họa này đang là một thực tế trước mắt, 
con người có thể bị diệt vong. Vậy mà lãnh đạo các quốc gia 
hùng mạnh trên thế giới vẫn vô tư khai thác tài nguyên, 
tàn phá những cảnh quan tuyệt vời của thiên nhiên để 
làm du lịch, bất chấp sự mai một văn hóa truyền thống. 
Tất cả chỉ quan tâm đến tiền, về tăng trưởng kinh tế, hồn 
nhiên bàn về tầm nhìn 20, 30 năm sau thì có khác gì căn 
nhà của mẹ thiên nhiên đang bốc cháy mà các con cứ vô tư 
ngồi nhậu và tán phét! 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

618

Liệu 20, 30 năm sau chúng ta có còn sống sót vì cách 
sống vô trách nhiệm, tham lam và hủy diệt?

*

Trong bối cảnh chợ búa đìu hiu, người mua, kẻ bán 
cùng “thắt hầu bao”, tiểu thương lo mất Tết, các quốc gia 
có thể hồn nhiên đốt pháo hay bắn pháo hoa “chào mừng” 
năm mới? Nhiều trẻ em ở các nước cơm không đủ no, áo 
không đủ mặc, sao có thể lãng phí với trò chơi nguy hiểm? 
Tai nạn, thương tật, cháy nổ… chưa kể đến chuyện người 
già con trẻ giật mình. Có nơi thả pháo từ lầu cao, từ xa chỉ 
thấy một đám khói mù mịt, lãng đãng bay hơn tiếng đồng 
hồ mà chưa tan.

Mà chỉ có dân ở thành phố lớn chứ miền quê nào biết 
đến pháo hoa? Sao không làm những thước phim rồi chiếu 
trên TV để mọi người đều được xem mà không tốn kém. 
Và số tiền tiết kiệm vì pháo được bỏ vào quỹ phòng chống 
tai ương? 

*

Thức trong đêm trừ tịch chờ phút giao mùa, tôi miên man 
suy nghĩ về các mẩu tin vừa đọc: Tháng 10/2023 Hamas tấn 
công Do Thái, giết 1.200 người, bắt cóc đàn bà, trẻ em nên 
Do Thái trả đũa bằng những cuộc hành quân tàn bạo nhất 
trong lịch sử. Mới đây họ còn định dẫn nước biển làm ngập 
lụt đường hầm Gaza bất chấp nguy cơ phá hủy môi trường 
sống, vừa làm hỏng nguồn nước ngọt nuôi sống người dân 
Palestine vừa làm ảnh hưởng đến kết cấu nền đất và các 
ngôi nhà trên mặt đất! Mọi giới hạn đều bị vượt qua và khốc 
liệt hơn cả những cuốn phim giàu tưởng tượng.

Một kỷ nguyên mới với bom rơi đạn lạc bắt đầu!
Vừa qua, có nhiều nơi trong vùng Địa Trung Hải không 

tổ chức lễ Giáng Sinh và ở một nhà thờ ở Bethlehem người 
ta đặt Chúa Hài Đồng giữa đống đổ nát của một tòa nhà 
bị đánh bom! 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

619

Chúa Hài đồng giữa đống đổ nát      Ánh mắt kinh hoàng nhìn cái chết đang đến gần

Chiều nay trên TV tôi vừa thấy hình ảnh một người 
cha đang vuốt ve khuôn mặt con gái và nói “hãy nhìn xem 
cháu xinh đẹp biết bao!” Bé gái như đang ngủ nếu không 
có tấm vải liệm. Trước đó người ta thấy ông trèo trên đống 
gạch ngói, té lên té xuống, đi tìm những mảnh đồ chơi của 
con để bé được mang theo. Còn trên đường phố một cậu bé 
đang vật vã trên con đường lầy lội, mang trên vai thi thể 
đứa em trai mà cậu vừa kéo ra từ sân nhà sụp đổ.

Có lẽ chỉ có chiến tranh mới tạo ra những hoàn cảnh bi 
thảm và kỳ lạ như thế.

Một bé gái khác ngồi bó gối, ánh mắt buồn bã ngồi nhìn 
căn nhà đổ nát. Bé gầy ốm, cổ tay cổ chân như những chiếc 
que, áo quần rách nát, còn khuôn mặt thì đăm chiêu như 
một cụ già. Tôi không biết điều gì diễn ra trong đầu bé khi 
nhìn căn nhà của mình sụp đổ, nhưng chắc một điều là 
những đổ vỡ ấy sẽ lưu lại suốt cả cuộc đời của bé. 

Bao nhiêu chiến tranh tương tàn đã làm tan hoang trái 
đất? Bao nhiêu triệu người đã bỏ mạng trên đường lánh 
nạn, vượt sông vượt biển…? Máu chảy thành sông, xương 
chất thành núi, để người ta tranh giành gái đẹp và ngôi 
báu, cho thỏa lòng tham quyền lực hay ảo tưởng xây dựng 
một thế giới không thực. 

Bỗng dưng tôi buồn vô hạn. Dù biết nỗi buồn thúi ruột 
ấy không làm ai no, không xoa dịu được những vết thương, 
không an ủi được người đau khổ hay ngăn được cái chết.

Chiến tranh! Chiến tranh! 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

620

Từng đọc rất nhiều trang về lịch sử nhưng tôi chưa hề 
thấy có cuộc chiến nào mang lại cơm ăn áo mặc, khôi phục 
lại nhân quyền, đem lại tự do hay công bằng xã hội. Nó chỉ 
là sự tranh giành quyền lực, kẻ chiến thắng làm ông chủ 
mới, chưa chắc tốt hơn chủ cũ mà ông vừa đạp đổ. 

Đâu là công bằng? Đâu là tự do? Ấm no, hạnh phúc? 
Những thứ mà mấy nghìn năm nay nhân loại mãi kiếm 
tìm mà chúng ta không ai nhìn thấy!

Vì sao? Có phải cái bệnh nan y của thế giới hôm nay 
làm nhân loại phải triền miên đau khổ là tham lam, do 
thiếu tình yêu và tình người. 

Hơn 2000 năm trước, triết gia Aristotle cũng đã hiểu: 
Nếu có tình yêu trên trái đất, mọi thứ luật lệ sẽ là thừa!

Hình như chưa có quốc gia nào quan tâm đến việc trừng 
phạt kẻ mạnh mà chỉ dùng đường lối cứng rắn để áp đảo, 
bóc lột kẻ yếu, gây chiến tranh với nước nghèo, tặng quà 
cho người giàu, ân xá cho kẻ cướp, bỏ bê đạo đức, nên các 
vụ bê bối và tham nhũng lan rộng, không có điểm dừng. 

Cách đây không lâu có một người bạn nói với tôi: “Anh 
biết không? Điều nổi bật ghê rợn của thế kỷ này là con 
người đã đánh mất nhân tính, trở thành những cái máy 
ăn nhậu vô cảm. Tôi thương hại những ai ngồi viết những 
trăn trở hay ngợi ca giá trị nhân văn mà không ai đọc, còn 
người đọc thì coi đó là chuyện vô ích!”

Bi đát! Vậy chúng ta sẽ phải làm gì?
Liều thuốc hữu hiệu cho tất cả những vấn nạn là tất cả 

chúng ta đều phải thay đổi lối sống, mỗi người tự thay đổi 
bản thân và có lẽ chỉ với cuộc chuyển hóa nội tâm này thì 
may ra mới có thể đóng góp và hy vọng cho một thế giới 
tốt đẹp hơn. 

Nhưng liệu có thể thay đổi được con người? Chẳng phải 
mọi tai họa đều do con người muốn thay đổi thế giới nhưng 
không chịu đổi thay chính mình sao? 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

621

Trong buồn chán tôi nằm ngủ thiếp lúc nào không hay.
Đánh thức tôi là một tiếng chuông chùa từ xa vọng lại.
Nghe tiếng chuông ngân nga, tự nhiên lòng tôi cảm 

thấy bình an và hy vọng. Cơ thể tôi đung đưa nhè nhẹ như 
đang trôi trên một con thuyền lướt trên mặt sông êm dịu. 
Tôi nằm yên, nhắm mắt buông thư cho thân xác và ý nghĩ 
bồng bềnh trong một cảm giác êm đềm. Gió mát từ dòng 
kênh Nhiêu Lộc thổi đến, như có mang theo chút hương 
thơm của những đóa hoa xuân đầy màu sắc, xanh, vàng, 
nâu, đỏ đang nở rộ.

Tôi ngồi dậy lặng lẽ bước ra ban-công nhìn về phía 
dòng nước và nghe một tiếng pháo lẹt đẹt lẻ loi của ai vừa 
đốt. Tự nhiên tôi nhớ đến ý tưởng đã viết 20 năm trước 
trong tạp bút “Buổi chiều trên nghĩa trang” : “Sao chúng 
ta không gom hết vũ khí trên trái đất, đúc thành những 
chiếc chuông” thì trong đầu lóe lên một ý tưởng khác: 
Thay vì bắn pháo hoa, trong đêm trừ tịch, ngay lúc giao 
mùa, tất cả các nước trên thế giới cùng lúc gióng chuông 
chùa, chuông nhà thờ, chuông ở các nơi tôn nghiêm và từ 
nhà của mọi thường dân, không phân biệt tôn giáo… cho 
âm thanh ngân vang trong không gian làm tỉnh thức tâm 
thiện của loài người.

Tiếng chuông và lòng thành kính sẽ truyền đến mọi 
nơi xa xôi tăm tối để ai nấy cũng đều nghe: Thâm trầm 
giữa náo nhiệt, ngân nga giữa bể dâu và đánh thức những 
khách trọ trần gian còn mãi theo đuổi danh lợi, gọi thế 
nhân đang mê đắm nơi bể khổ, trở về cõi an nhiên để cuộc 
sống mãi bình an trên trái đất.

Sài Gòn 15.1.2024
Trương Văn Dân



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

622

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Trương Văn Dân

- Quê ở Bình Định. Năm 1971 du học ngành Hóa và 
Công nghệ dược.

- Năm 1980 phụ trách tổng hợp hóa dược.
- Năm 1985 nghiên cứu phát triển dược phẩm dùng 

cho người và cho thú y.
- Hiện sống tại Sài Gòn. Đã viết, dịch, cộng tác với 

các tạp chí trong và ngoài nước.

Tác phẩm đã xuất bản:
- Hành trang ngày trở lại (tập truyện ngắn, NXB Trẻ, 2007).
- Bàn tay nhỏ dưới mưa (truyện dài, 2011).



623

Elena Pucillo Truong 
Trương Văn Dân dịch

Hà Nội, nét đẹp bí ẩn
(Nguyên tác tiếng Ý : Il fascino misterioso di Hanoi)

C ứ mỗi lần đặt chân đến một thành phố lạ là lòng 
tôi xúc động và có cảm tưởng như mình là một 

nhà thám hiểm đang đi tìm những phế tích để khám phá 
một nền văn minh bí ẩn bị chôn vùi.

Đầu thập niên 1990 tôi được đến Hà Nội lần đầu để làm 
một nghiên cứu cho viện đại học Milano và tôi đã bị mê 
hoặc ngay bởi cái không gian bí ẩn của cố đô này. Có thể 
do cái lớp sương mù mỏng manh vào sáng sớm hay những 
chuyển động phơ phất của hàng liễu rũ bên bờ hồ Gươm 
hoặc những chiếc cầu vòng xuất hiện sau cơn mưa tầm 
tã và những tia nắng bắt đầu xuất hiện, đang chiếu qua 
những vòng cung của đền Ngọc Sơn và chiếc cầu Thê Húc 
sơn màu đỏ… Nhưng chắc chắn là tất cả những điều ấy đã 
cho tôi cái ấn tượng Hà Nội là một thành phố đầy quyến 
rũ và bí ẩn.

Trước đó tôi có đọc lịch sử và đã vô cùng kinh ngạc về sự 
khác biệt của thành phố nghìn năm văn vật này với những 
thành phố ở phương Tây. Thí dụ, ở Âu châu, để tránh cạnh 
tranh, trên cùng một con đường, các chủ tiệm phải bán các 
sản phẩm khác nhau. Như thế, trong một vùng chỉ có thể 
có 2 sạp báo. Nhưng ở Hà nội, ngay từ thế kỷ XIII, băm 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

624

sáu phố phường đã hiện diện, và lạ thay, các chủ tiệm đã 
chọn một con phố để chỉ bán cùng một thứ hàng.

Tôi còn nhớ là từ khách sạn để ra bờ hồ mình phải đi bộ 
qua phố Hàng Đồng, và trên đường có chưng bày các loại 
mâm, lọ hoa, hạc thờ và các loại nồi đủ các kích cỡ… tất cả 
đều đã được lau chùi cẩn thận nên sáng bóng và phản chiếu 
ánh mặt trời. Rồi khi đi ngang qua một tiệm thuốc, tôi còn 
bất ngờ hơn khi trông thấy các hũ kính và bên trong có chứa 
những con rắn hay tắc kè ngâm rượu. Tôi nhớ là mình đã 
tròn xoe mắt, dừng lại, và sau đó có mua một chai rượu nhỏ 
bên trong có con rắn hổ mang để làm kỷ niệm. Nghe hướng 
dẫn của người bán hàng tôi còn mua thêm một chai khác 
lớn hơn, để mang về Ý tặng cho bà nội để chữa chứng đau 
nhức xương cốt. Buồn cười là khi đem về nhà, lúc mở gói 
giấy bao quanh bà đã hét lên vì kinh sợ. Phải cố gắng giải 
thích đặc tính trị liệu của loại rượu đặc trưng này, nói mãi, 
bà mới chịu nhắm mắt uống một ly nhỏ sau bữa cơm. 

Trong các món quà lưu niệm, ngoài những chiếc quạt 
xinh xắn làm bằng gỗ thơm có chạm trỗ như ren hay những 
chiếc áo chemise bằng lụa mềm mại trên đó có thêu tay 
những con rồng lấp lánh hay những bông hoa rất đẹp. Tôi 
đã đi dạo qua những con đường nhỏ, thỉnh thoảng dừng 
lại, cuốn hút bởi màu sắc hay những tiếng rao hàng líu lo 
như chim hót. Cũng có lúc tôi bước theo mùi của nồi phở 
đang bốc khói hay hương vị nhẹ nhàng từ những tách cà 
phê phin, thoang thoảng bay trong gió khi ấm nước sôi gặp 
gỡ bột cà phê xay mịn. Hương vị đó bất giác làm tôi có cảm 
tưởng như mình đang ở Ý vì ở quê tôi, pha cà phê cũng là 
một nghi thức đặc biệt mà nhiều nhà văn hay nhà thơ đã 
viết nhiều về tầm quan trọng của cách chọn hỗn hợp và 
xay trộn như thế nào để có một chất lỏng có độ sánh theo 
khẩu vị; ngoài ra còn phải chọn máy pha moka1 và nước, 
dường mỗi vùng đều có loại nước pha ngon nhiều hay ít. 

1 Máy pha ly trích cà phê  bằng hơi nước đặc biệt của Ý.



SÁNG TÁC VĂN HỌC

625

Mùi cà phê dắt tôi rảo bước vào một con đường nhỏ, 
quanh co, và có nhiều cửa tiệm mà lối vào rất hẹp, gần 
như bị che khuất bởi các loại hàng chưng bày. Tôi gần như 
bị lạc giữa cái mê cung nhỏ xíu ấy và khi trở ra phải theo 
dấu tay hướng dẫn của một bà cụ có đôi môi màu đỏ bầm 
đang ngồi nhai trầu bỏm bẻm trên một chiếc ghế nhỏ trước 
hiên nhà. 

Thỉnh thoảng có một người nào đi ngang và chào tôi 
bằng tiếng Pháp, chỉ một chữ “madame” mà âm thanh 
như còn dính trên môi, giống một lời thì thầm. Rồi cũng có 
một vài cụ già dừng lại, trao đổi vài lời bằng tiếng Pháp về 
thời tiết, hỏi tôi từ đâu đến và chúc tôi một ngày tốt đẹp. 

Tôi tò mò lắng nghe những tiếng rao hàng, càng lúc 
càng dày khi ra gần đến đường lớn có đông người và 
phương tiện lưu thông. “Bánh chưng, bánh giò, bánh gai”, 
“Bắp đây, bắp nấu đây”, “Xôi cúc, xôi cúc”, những người 
đàn bà, nón trên đầu và quang gánh trên vai đang bán 
đậu hũ non nóng và nước mật pha gừng. Đây đó cũng có 
những phụ nữ đến từ miền núi hay các làng lân cận, đội 
những chiếc mũ tròn có vành rộng đang chào bán rau tươi 
và các loại trái cây nhiều màu sắc. Tôi kinh ngạc nhìn các 
kim tự tháp bằng trái cây đặt trước các cửa hàng bên lề 
đường, trái nọ chồng lên trái kia, màu sắc chen nhau, như 
thách thức quy luật thăng bằng. 

Đây đó còn có nhiều loại chuối mà trước đây tôi chưa 
từng thấy, từ loại to lớn, dài hẹp, hay trái nhỏ như ngón 
chân mà hương thơm thật đậm đà.

Tiếp đó tôi còn khám phá ra các đền thờ, các ngôi chùa 
có một không gian yên tĩnh và âm thanh duy nhất là tiếng 
hót của những loài chim. Tôi đã từng đọc các trang sách 
viết về những nơi này, bị lôi cuốn bởi những huyền thoại 
và biểu tượng, thế nên có cảm giác như mình vừa quay 
lại tuổi thơ và đang lắng nghe những câu chuyện cổ tích 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

626

về những con rồng và các cô tiên, những chiến binh dũng 
cảm hay về con rùa bí ẩn. Giống như một giấc mơ giữa ban 
ngày, tôi tưởng mình đang cỡi rồng bay trên thành phố, 
luớt qua khu biệt thự Pháp và những căn nhà thời thuộc 
địa được che chắn bởi những hàng rào và cổng vào bằng 
sắt trang trí theo kiểu Liberty của đầu thế kỷ XX. Tôi 
muốn mình được bay như một cánh chim vừa thoát khỏi 
lồng, lơ lửng trên những con đường thuốc, với những dụng 
cụ chưng cất đang hâm nóng bát thuốc trường sinh hay cỡi 
trên lưng một con cá vàng bơi dọc theo sông Hồng.

Tôi không còn nhớ là thời gian đã trôi qua bao lâu khi 
tôi dừng chân để nhìn bức đồ họa trước một phòng châm 
cứu có đầy đủ hình người với các đường kinh mạch, các 
huyệt đạo chủ yếu để châm kim và hồi phục sự mất quân 
bình Âm Dương. Tôi nhớ là có nhiều trường hợp người ta 
dùng kim châm cứu để giúp sản phụ sinh con mà không 
đau đớn. Loại Y học truyền thống Đông phương này, trước 
đây ở Âu Châu người ta thường nhìn nó với sự hoài nghi vì 
khó có thể tin rằng chỉ cần kích thích một vài huyệt đạo ở 
gần ngón chân là có thể cắt giảm cơn đau cho một sản phụ. 

Tôi đang tích lũy và vận dụng những kiến thức mà 
mình đã đọc để có thể hiểu thêm về cái thế giới bí ẩn và 
xa lạ này. Nhưng chắc chắn là mình đã rất may mắn vì 
định mệnh đã cho mình một cơ hội để đến đây, một xứ sở 
nằm bên kia trái đất. Dường như tất cả mọi việc đều phải 
trôi theo một dòng chảy, có lẽ bây giờ tôi mới bắt đầu hiểu 
nhưng lòng tôi lại lo sợ là phải chấp nhận nó. Lúc đó tôi 
còn trẻ, và tưởng rằng chỉ có mình mới quyết định được đời 
mình. Vì thế tôi không bao giờ xem hay đọc tử vi, không 
xem bói bài hay tarocchi và từ chối khéo léo nếu có ai đó 
muốn xem chỉ tay để đoán vận mệnh.

Tôi không thể nào quên cuộc găp với một bà lão bán 
nhang và các sách tử vi ở góc một ngôi chùa. Tôi có cho bà 
ấy một ít tiền và bà cụ đã cầm lấy bàn tay tôi ấp giữa hai 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

627

tay mình, có lẽ để cảm ơn, nhưng bà giữ thật lâu như chưa 
muốn tôi vội bỏ đi. Lúc sau, bà kéo tôi lại gần. Tôi cảm 
nhận sự va chạm nhẹ nhàng của bà cụ khi bà đưa những 
ngón tay chạy dọc theo các đường chỉ trên bàn tay phải. Có 
lẽ bà bị mù. Bà nói vài câu gì mà tôi không hiểu nhưng tôi 
vẫn an tâm khi nhìn thấy nụ cười hiền hậu trên môi bà. 
Bà giữ chặt bàn tay tôi, sau đó bà đặt tay bà lên trái tim 
tôi và sau đó lên trái tim bà. Tôi đón nhận một tình cảm 
lạ thường, cảm giác mình được ơn trên che chở. Tôi đáp lại 
nụ cười của bà cụ bằng một vòng ôm thân thiện và từ ngày 
đó tôi thường mang theo mình cái cử chỉ che chở ấy trong 
những lúc gặp khó khăn trong đời.

Ngày đó tôi tin chắc là mình không còn cơ hội nào để 
trở lại Việt Nam và bay ra Hà Nội. Thế nhưng, định mệnh 
đã muốn là tôi phải trở về, dù sau rất nhiều năm tháng.

Vừa đến sân bay Nội Bài, hiện đại và có tổ chức, tôi biết 
là mình sẽ còn gặp nhiều điều mới lạ. Trên chuyến taxi đi 
vào thành phố tôi nhìn thấy có rất nhiều cao ốc đang xây 
dựng ở phía chân trời. Do trời mù sương nên những tầng 
trên cao như bị nuốt chửng, và tôi chỉ lờ mờ nhìn thấy 
những xe cẩu ở trên đỉnh với hai chiếc càng dài trông như 
một loài côn trùng vĩ đại.

Đợi tôi trong thành phố là một sự giao thông hỗn loạn 
của xe hơi, xe bus, xe pullman chở du khách, nhìn chung là 
các phương tiện tân tiến đã và đang thay thế các loại xe cổ 
điển như xe kéo hay cyclo. Tuy vậy trên đường phố không 
thiếu những nông dân quang gánh trên vai, chiếc nón lá 
trên đầu và nụ cười hiền hậu thường trực trên môi

Tôi trở lại phố cổ, nơi mà ngay xưa tôi chỉ là một trong 
vài người ngoại quốc hiện diện, thế mà giờ đây có mặt rất 
đông du khách đến từ mọi miền trên thế giới. Tất cả hình 
như đều bị cuốn hút bởi những vẻ đẹp của nghệ thuật, văn 
hóa và nhất là của thiên nhiên đa dạng trên đất nước này.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

628

Nhiều nhóm du khách đang chụp hình, vài nhóm khác 
đang tham khảo cẩm nang du lịch để tìm một tiệm bia hay 
đơn giản ra ngồi trên ghế xếp ở một quán phở ven đường. 
Chắc chắn là họ sẽ tìm thấy nhiều điều khác lạ, đẹp như 
tranh, nên đã không ngần ngại đi bộ nhiều km để viếng thăm 
các di tích, cuốn hút bởi những ngôi đền cổ làm bằng gỗ, hoàn 
toàn khác biệt với những tòa cao ốc quen thuộc ở nước họ.

Nhưng vẻ đẹp của Hà Nội còn nằm ở những góc phố, nơi 
những cụ già ngồi phì phèo thuốc lá hay thỉnh thoảng rít 
một hơi thuốc lào để ngẫm nghĩ một thế cờ tướng dưới bóng 
một tàn cây hay dưới mái hiên trước một ngôi nhà nhỏ.

Trên những cành cây ở những công viên, thi thoảng 
người Hà Nội còn treo lên những chiếc lồng chim mang từ 
nhà đến. Tiếng chim hót líu lo, như thể đó là một cuộc hòa 
âm của thiên nhiên và mọi người vừa ngồi nhâm nhi một 
ly cà phê hay thưởng thức một tách trà gừng ấm áp. Vào 
sáng sớm còn có một nhóm người đang tập Thái Cực quyền, 
tay chân chuyển động nhẹ nhàng như không trọng lượng 
nhưng thỉnh thoảng cũng bất ngờ chen vào một tiếng xoẹt 
từ những cây quạt đỏ cùng lúc xòe ra. 

Điều mới lạ mà tôi đã gặp bên bờ hồ Hoàn Kiếm là một 
nhóm người đang thực hành “yoga cười”, và tiếng cười vui 
vẻ của họ đã lan truyền đến khách bộ hành và cả chính tôi. 

Sự thu hút vẫn còn nguyên khi tôi đi trên phố có những 
cửa hàng nhỏ hẹp, bước vào phải đi lên một chiếc cầu thang 
hình trôn ốc mới có thể uống một tách trà đậm hay thưởng 
thức một món ngon như Chả cá Lã Vọng.

Bước trên con đường quen thuộc ngày nào mà giờ đây 
tôi như không nhận ra phương hướng vì sự xuất hiện của 
những cửa hàng bán T-Shirts và các quà lưu niệm. Thế 
nên tôi rất vui khi nhận ra cửa hàng ngày xưa đã mua 
chai rượu rắn. Bảng hiệu vẫn như cũ nhưng các bức tường 
có lẽ mới được sơn phết từ vài năm. Bên cạnh đó là một 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

629

tiệm thuốc bắc có tủ đựng với rất nhiều hộc, trong mỗi hộc 
có chứa từng loại cây cỏ quý giá có tác dụng mang lại sức 
khỏe cho con người.

Ở phương Tây hiện nay những nghiên cứu về y học cổ 
truyền Đông phương và châm cứu khá phổ biến nên đã có 
nhiều người chọn lựa phương pháp này để chống stress 
và những triệu chứng phát sinh từ cuộc sống xô bồ và bận 
rộn. Và có lẽ đây là một nét đặc sắc và thu hút của thành 
phố này: Nó cho mọi người cái cảm giác được sống chậm, 
thưởng thức từng giây phút quý báu của đời sống và những 
niềm vui nhỏ mà nó mang lại.

Đi đã khá lâu, thế nhưng tôi còn có một nơi cần phải 
đến: phải tìm lại ngôi chùa và bà cụ bán nhang, chắc chắn 
là tôi sẽ không gặp lại bà vì gần 20 năm trước bà đã già yếu 
lắm. Nhưng không gian và sự yên tĩnh ở nơi đây thì vẫn thế. 
Ở một góc sân có một người đàn bà đang chơi đùa với một 
chú bé. Đôi mắt bà mở to. Ngạc nhiên khi nghe tôi hỏi mua 
nhang bằng chút vốn liếng tiếng Việt. Tôi cầm lấy thẻ nhang 
và không quên cho thêm bà ta một ít tiền, nói là để mua quà 
cho cậu bé. Bà cảm ơn tôi bằng một nụ cười rất hiền.

Tôi bước vào chánh điện và đầu óc tôi cứ miên man nghĩ 
ngợi về bà cụ đã muốn che chở cho tôi từ nhiều năm trước. 
Tôi thắp nhang và cúi đầu trước tượng đức Quán Thế Âm Bồ 
Tát bằng cử chỉ tôn kính và cảm ơn. Khi ngước lên, dường 
như tôi nhìn thấy bóng một sư cô đang rời chánh điện, 
nhưng ngoái đầu lại, nhìn tôi. Chỉ một thoáng thôi, nhưng 
tôi vẫn bắt gặp ánh mắt mỉm cười hiền hậu, và hai bàn tay 
chắp lại đặt lên ngực, nơi chỗ trái tim. Trong nhang khói và 
ánh sáng lờ mờ, có thể đó chỉ là một ảo giác, thế nhưng tôi 
cảm nhận là lời cảm ơn của mình đã được lắng nghe. 

Dù chẳng có kết nối internet. 
Elena Pucillo Truong 

Trương Văn Dân dịch
Sài Gòn 9-2017



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

630

Giới thiệu sơ lược về tác giả 
Elena Pucillo Truong

- Tiến sĩ ngôn ngữ và văn học nước ngoài (Đại học 
Milano, Italia), Văn minh Pháp tại Milano từ năm 
1982.

- Gần đây có dạy tiếng Ý tại Nhạc viện thành phố Hồ 
Chí Minh và tại Phòng Lãnh sự Danh dự Ý

- Dạy tiếng Ý và Văn hóa Pháp tại trường Đại học 
Khoa học Xã hội và Nhân văn thành phố Hồ Chí 
Minh.

- Viết và cộng tác với các báo La Compagnia dei viaggiatori (Ý), Mekong (Tập 
san của Trung Tâm Nghiên cứu Việt Nam tại Torio, Ý), Tập san Văn học Quán 
Văn (Thành phố Hồ Chí Minh), Tạp chí Văn hóa Phật giáo, Tạp chí Sông 
Hương.

- Một số truyện ngắn đăng trên báo Tuổi Trẻ, báo Thanh Niên, báo Phụ Nữ, báo 
Bình Định…

Tác phẩm đã xuất bản:

- Bóng của ngày (Tập truyện ngắn, tản văn - In chung với Từ Sâm) – Nxb Hội 
Nhà Văn – 2012

- Một phút tự do (Tập truyện, tùy bút, Nxb Văn Hóa Văn Nghệ, 2014), đoạt giải 
Hội Nhà Văn Thành phố Hồ Chí Minh năm 2015.

- Vàng trên biển đen (Tập truyện, Nxb Tổng hợp Thành phố Hồ Chí Minh, 2018)

Giới thiệu sơ lược về dịch giả
Trương Văn Dân

(Xem ở trang 622)



631

Tịnh Ý

GIỌT SƯƠNG VÀ DÒNG SUỐI NHỎ

K hông ai biết họ hàng nhà Nước từ đâu đến, 
nhưng hình như nơi nào cũng có bóng dáng của 

Nước.
Có người bảo rằng gốc gác của Nước từ trên suối nguồn, 

trên triền núi cao. Người khác không bằng lòng, cho rằng 
quê hương của Nước nằm tận ngoài đại dương mênh 
mông, bao la ngút ngàn mắt nhìn không thấy bờ, thấy bến. 
Những con suối, dòng sông chảy chỉ là những đứa con ham 
chơi của nước, lang thang muốn tìm cái vui cái lạ trôi giữa 
dòng đời. Có người nhìn xa hơn, quyết chắc tổ tiên họ hàng 
nhà Nước trên chín tầng trời, lúc ẩn lúc hiện trong những 
đám mây nhiều màu sắc, lúc vần vũ như giông bão, lúc 
nhẹ nhàng tha thướt tựa dải lụa giữa thái không, rồi một 
buổi rủ nhau rào rào xuống cõi trần đem theo tươi mát dịu 
ngọt cho thế gian. Lại có ý kiến bảo rằng Nước đang tuôn 
chảy giữa thế gian, trên đại địa chỉ là những bóng hình, 
dáng vẻ bên ngoài của nước. Nước đó đã pha tạp mùi trần 
thế, chỗ ngọt, chỗ mặn, chỗ sạch, chỗ dơ. Nước vốn thâm 
trầm, tĩnh lặng và thường khiêm tốn về nơi trũng thấp. 
Muốn tìm được quê hương đích thực của Nước, phải cúi 
mình xuống, đào sâu vào lòng đất ngay dưới chân mình. 
Nước sẽ hiện ra, thanh tịnh, tinh khiết, ngọt ngào… Nước 
đó mới đích thực là nước. Bao nhiêu ý kiến là có bấy nhiêu 
cách giải thích về nguồn gốc của Nước.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

632

Một buổi sáng nắng ấm nọ, người ta thấy chị em họ 
hàng nhà Nước từ đâu trong rừng sâu núi thẳm, trong hốc 
đá, trên sườn non, lũ lượt réo gọi nhau tuôn chảy về phía 
dưới. Họ hàng nhà Nước vui nhộn nhảy múa, đùa reo tạo 
thành một bản nhạc nhiều cung bậc. Khi thánh thót, róc 
rách chầm chậm, khi rào rào rộn rã tiếng đùa vui. Từng 
giọt, từng giọt nước hòa quyện với nhau, mời gọi nhau, 
cầm tay nhau thành dòng, thành lũ, kéo nhau đi đang 
êm ả nhẹ nhàng, bất chợt chuyển sang vội vàng hấp tấp. 
Chẳng ai còn phân biệt giọt nước nào từ đất chảy ra, giọt 
nước nào từ trên cao sa xuống. Chúng chỉ có một niềm vui, 
quyện vào nhau tuôn chảy tạo nên dòng suối nhỏ.

Dòng suối chảy ngang qua khe núi. Ai đó trong chúng 
chợt thấy trong hốc đá kề bên có một vũng nước nhỏ, chắc 
đã đọng lâu ngày, nằm yên pha mùi lá rừng và màu rêu cỏ. 
Dòng suối cất lời chào mời, hớn hở: Chị em ơi, chảy ra đây 
cùng chạy chơi với chúng em!

Vũng nước đọng lờ đờ đôi mắt nhìn ra dáng ngạc nhiên, 
sợ hãi: Các bạn là ai, từ đâu tới? Các bạn chảy về đâu mà 
hối hả, không ngừng?

- Chúng em từ khắp nơi tụ lại và đang tuôn chảy về 
xuôi. Chúng em đi vào cuộc đời theo lời mời gọi thiết tha 
của cuộc đời. Ruộng đồng, hoa cỏ, chim muông… nơi nơi 
đang mong đợi chúng ta. Đi đi chị, đi cùng chúng em về 
dưới kia tưới mát cho đời.

Vũng nước đọng đắn đo, do dự. Đúng là khắp nơi đang 
chờ nước đến, nhưng con đường phía trước thật phiêu lưu 
mạo hiểm. Nắng cháy trên cao có thể làm tiêu tan nước. 
Đất đá bụi bùn, có thể làm dơ bẩn nước. Tại sao lại đua 
chen vào chốn trần ai. Chi bằng cứ ẩn cư trong rừng núi 
này có tốt hơn không?

Dòng suối tiếp tục chảy và liên tục réo gọi. Nhưng nước 
trong vũng tảng lờ bất động, nằm yên như chẳng hề hay 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

633

biết lời mời của huynh đệ. Vũng nước thầm thì, bụng bảo 
dạ, đám trẻ háo thắng chưa qua kinh nghiệm có khi rước 
họa vào thân. Còn ta, ta phải lo giữ lấy mình.

Dòng suối biết những ái ngại của người khác. Trên 
dòng chảy, nước có thể vẩn đục bởi bao uế tạp của cuộc đời, 
nhưng nước biết tự mình thanh lọc. Rác rến không phải 
là nước và rác rến sẽ chìm dần xuống đáy. Bùn đất không 
phải là nước và bùn đất lắng đọng sẽ tăng thêm thêm sức 
sống cho cỏ cây. Chẳng lẽ vì chuyện sạch dơ của rác rến, 
bùn đất mà nước không dám đến với cuộc đời để dâng hiến 
sự tươi mát cho cuộc đời?

Dòng suối chảy miệt mài không mỏi qua đèo, qua núi, 
khi chậm, khi nhanh, khi lên thác, lúc xuống ghềnh. Chim 
chóc hai bên rừng vui vẻ hát ca. Tôm cá dưới khe thấy 
nước về quẩy đuôi đùa giỡn. Hoa cỏ gặp nước tươi cười hớn 
hở khoe sắc thắm mừng vui. Cỏ cây vươn mạnh lên cao 
như đầy tràn sức sống, có chiếc lá lờ đờ trên dòng suối như 
thương yêu mơn trớn vỗ về.

Trên những chiếc lá thấp thoáng những giọt sương mai 
xinh xắn. Những giọt sương tròn trĩnh như những viên 
ngọc trai được mặt trời hừng đông chiếu rọi, óng ánh kiêu 
sa. Nước của dòng suối biết đó là họ hàng của nó. Nó lại 
cất cao lời mời gọi:

- Các chị ơi, xuống đây cùng chạy chơi với chúng em. 
Chúng em sẽ qua núi, qua đồi, qua những xóm làng xa xôi 
bất tận. Chúng em đi vào cuộc đời theo lời mời gọi thiết tha 
của đời. Ruộng đồng, hoa cỏ, chim muông nơi nơi đang chờ 
đợi chúng ta. Xuống đi chị, xuống đây cùng chảy với chúng 
em như một dòng sông!

Chị em giọt sương trên cao nghiêng mình mở mắt lớn 
nhìn dòng nước chảy. Cô chị nhíu mày thoáng chút nghi 
ngờ. Ai là chị em với những giọt nước đục ngầu ấy nhỉ! 
Cô em thì thấy dòng suối chảy đông vui và thân mật quá, 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

634

quay qua thì thầm với chị: Hay là mình cứ xuống chơi với 
họ, lẽ nào chị em mình ở mãi trên đây, lẻ loi một cụm thế 
này! Cô chị quay lại trừng mắt nhìn em: Em không biết 
mình là ai hay sao mà muốn nhập chung với họ? 

Giọt sương em bị chị mắng không dám nói gì thêm. Cô 
ngắm lại mình, hình như chị có lý. Chị em cô óng ánh như 
những hạt kim cương, khác hẳn những giọt nước đục ngầu 
dưới đó. Nhưng cô vẫn thấy triệu triệu những giọt nước 
bình thường đang tuôn chảy dưới kia vui vẻ quá, hạnh 
phúc quá. Còn chị em cô, đơn lẻ một mình. Một chút gì 
đọng trên khóe mắt của cô. Hạt sương bỗng nhiên không 
còn là hạt kim cương mà đã trở thành giọt nước mắt. 

Ánh mặt trời ấm dần lên, hạt sương thu nhỏ và sắp tan 
biến. Cô bé hoảng sợ ngoảnh lại cầu cứu chị nhưng chẳng 
thấy bóng hình chị ở đâu. Chị cũng đã tan biến từ lúc nào.

Và bản thân cô cũng không còn kịp thời gian để hối tiếc!

Tịnh Ý
Hamburg – Đức quốc

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Tịnh Ý

- Sinh 1947. 

- Quê quán: Huế.

- Hiện  đang ở  Đức.



635

Diệu Ɖức Hà Bạch Trúc

Duyên

H ồi nhỏ, tôi thường theo mẹ đi chùa. Mẹ đi chùa 
để “lạy Phật và nghe thuyết pháp”, tôi đi chùa 

để được ngồi bên mẹ, nghe tiếng đọc kinh vang rền, nhìn 
những pho tượng to lớn và những người lạ chung quanh để 
cảm thấy mình được mẹ che chở. 

Chùa khác với nhà thờ, toàn ngồi dưới đất. Mẹ ngồi xếp 
bằng ngay ngắn, còn tôi thì xiêu vẹo lúc ngồi tựa vô người 
mẹ, lúc nằm dài bên chân mẹ, lim dim trong tiếng kinh 
rền chung quanh. Có lẽ vì thế mà tôi thích đi chùa. Tôi 
còn nhỏ, đâu hiểu gì những câu kinh, những bài kệ, nhưng 
vẫn thích được đắm mình trong tiếng kinh, tiếng mõ, thích 
bầu không khí ở chùa. Mẹ đi chùa Kỳ Viên ở đường Phan 
Ɖình Phùng. Mẹ là một Phật tử trong tâm, không thường 
xuyên đi chùa, chỉ ăn chay mỗi tháng hai ngày (ngày rằm 
và mùng một), ngày mùng một Tết năm nào cũng đi chùa 
và ăn chay, và chỉ thỉnh thoảng mới đi nghe thuyết pháp 
ở chùa. Ở nhà, mẹ có cuốn kinh nhỏ và khuyến khích các 
con đọc. Tôi là người hay theo mẹ và nghe lời mẹ nên cũng 
thuộc vài câu kinh, dù chẳng hiểu gì.

Lớn lên, tôi cũng không thường xuyên đi chùa, coi đó 
là cái duyên mỗi khi có dịp đến chùa. Ðối với tôi, đạo Phật 
là một cách sống hơn là một tín ngưỡng. Tuy nhiên tôi vẫn 
ý thức mình là người Phật tử nên luôn cố gắng sống theo 
giáo lý nhà Phật, xem nhân quả là căn bản hành xử trong 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

636

cuộc sống. Và lâu lâu, khi có dịp, cũng vui mừng được đến 
chùa lạy Phật.

Sau ngày 30 tháng tư 1975, cái duyên đi chùa bị gián 
đoạn. Phải chờ đến nhiều năm sau, khi định cư tại Hòa 
Lan, cái duyên đó mới lại đến. Bốn mươi năm trước, làm gì 
có một ngôi chùa Việt Nam nơi đây, cho nên khi đặt chân 
đến Hòa Lan, tôi theo chân chồng tham gia vào việc thành 
lập Hội Phật Giáo Việt Nam tại Hòa Lan. 

Cái duyên đưa chúng tôi gặp gỡ ông bà Jas là những 
người có lòng muốn giúp Phật tử tỵ nạn Việt Nam tạo dựng 
một ngôi chùa nơi quê hương mới của họ. 

Rồi cũng do duyên mà tôi được theo các thầy Thích 
Minh Tâm, Thích Thiện Huệ đi thông dịch tiếng Hòa Lan 
cho các thầy trong những lần gặp gỡ đầu tiên với ông Henk 

Quý Thầy gặp gỡ ông bà Jas lần đầu



SÁNG TÁC VĂN HỌC

637

Jas về việc thành lập Hội và việc bảo lãnh một Thầy từ 
trại tỵ nạn sang Hòa Lan để hướng dẫn tinh thần cho Phật 
tử Việt Nam. 

Rồi chúng tôi đi cùng ông bà Jas qua chùa Khánh Anh 
của thầy Thích Minh Tâm ở Bagneux bên Pháp để ông bà 
tìm hiểu về sinh hoạt trong một ngôi chùa. 

Cùng ông bà Jas lên đường thăm chùa Khánh Anh

Phật sự tại Hòa Lan từ đó được hình thành, đầu tiên 
qua việc chính thức thành lập Hội Phật Giáo Việt Nam, 
rồi tiếp theo một Thầy được chấp thuận cho sang Hòa Lan 
định cư với tư cách tỵ nạn. Vị Thầy này, Đại Đức Thích 
Minh Giác đã biến cải ngôi nhà thuê của mình thành Niệm 
Phật Ðường “Niệm Phật.” Từ đó tôi lại có duyên và có nơi 
để đến lễ Phật. 

Rồi Phật sự ngày thêm khởi sắc; nhờ sự đóng góp của 
toàn thể Phật tử, Hội đã mua một trang trại nhỏ và biến 
cải thành ngôi chùa Việt Nam đầu tiên tại Hòa Lan, chùa 
Vạn Hạnh tại Nederhorst-den-Berg. Thế là duyên đi chùa 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

638

của tôi chuyển về chùa Vạn Hạnh ở thị xã nhỏ này. Rồi 
nhiều năm sau, một ngôi chùa Vạn Hạnh hoàn toàn mới 
được xây cất tại thị xã Almere. Lễ đặt viên đá đầu tiên xây 
chùa cũng là cái duyên cuối cùng tôi được gặp Thầy Thích 
Minh Tâm. Thế là từ đó tôi đi lễ Phật ở chùa Vạn Hạnh, 
Almere. Cũng như mẹ, tôi đến chùa vào những ngày lễ lớn 
trong năm: Tết Nguyên Ðán, lễ Phật Ðản và lễ Vu Lan. 
Trong lòng ước hẹn sẽ đến chùa thường xuyên hơn khi 
cuộc sống không còn nhiều bận rộn cơm áo. 

***

Sáng hôm nay, tôi lên chùa dự lễ thất tuần của thân 
mẫu một người bạn. Trời hôm nay trong sáng, gió nhè nhẹ 
đuổi mây trắng bay tỏa khắp bầu trời. Chánh điện rộng 
rãi, thanh cao, sáng trưng bởi ba bức tượng: Phật Thích 
Ca, Quán Thế Âm Bồ Tát và Ðịa Tạng Vương Bồ Tát. Mỗi 
lần bước chân vô chánh điện, tôi thấy lòng thanh thản tức 
thì, quên hết mọi ưu phiền, mọi suy nghĩ tiêu cực, chỉ còn 
những ý niệm lành thiện và nụ cười tươi với mọi người.

Chúng tôi mỗi người một cuốn Kinh Nhật Tụng, thành 
tâm chăm chú đọc theo Thầy. Giọng Thầy trầm ấm nhưng 
rất rõ và vang dội như tiếng đại hồng chung. Trong tiếng 
rền vang theo Thầy đọc kinh, tôi thoáng thấy như mình 
sống lại đoạn đời êm đềm ngày xưa theo mẹ đến chùa. 

Lòng chân thành, tâm bình thản nhưng cũng thấy 
mình như két, đọc mà chẳng hiểu bao nhiêu. Có những 
đoạn kinh chữ Phạn thuộc lòng nhưng mù tịt nghĩa: “Nam 
mô hắc ra đát na đa ra dạ da”; có những đoạn dịch ra chữ 
Hán hay chữ Quốc ngữ thì cũng chỉ hiểu lờ mờ. Nhưng có 
hề gì, đắm mình trong tiếng kinh mõ hồi lâu thì mọi hoạt 
động của trí óc cũng dần chậm lại, mọi suy nghĩ và mọi suy 
tính cũng tan biến đi. Thức rơi vào cởi bỏ, chỉ cố đọc theo 
Thầy cho kịp, cố giữ hơi thở cho đều và giọng ngân nga cho 
đúng nhịp. Hồn như say trong tiếng kinh rền, bay bổng 
nhẹ tênh trong niềm thanh tịnh ngào ngạt nhiệm mầu. 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

639

Bỗng trí bất chợt dừng lại, như xe thắng gấp trước một 
câu kinh. Thầy đã đọc xa mà tôi vẫn còn đứng đó. 

Bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ … 
Bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ …
Tôi bỗng chợt hiểu câu này có nghĩa là “trăm đời ngàn 

kiếp khó gặp lại”. Rồi choáng ngợp trong sự vui mừng thức 
tỉnh! Bao nhiêu năm đọc kinh như két, chẳng hiểu gì, sao 
hôm nay bỗng chợt sáng ra, như ánh sét đánh vô đầu, trí 
bừng tỉnh, và trong một chớp tôi bỗng ngộ một điều. Chỉ 
một điều thôi nhưng đủ để ánh sáng chói lòa, để niềm vui 
dâng trào, để lòng ngập tràn hạnh phúc. Tôi như nhìn 
thấy câu trả lời cho bao nhiêu câu hỏi của mình. 

Trong vô số kiếp luân hồi, đầu thai làm thân người là 
điều khó được, là một phước lớn do nhơn lành và tu dưỡng 
của nhiều đời trước. Gặp gỡ nhau trong kiếp này là có 
duyên lớn với nhau. Mất nhau rồi, khó mà gặp lại. Kiếp 
này gặp nhau phải trân trọng cái duyên gặp gỡ đó, phải 
tận hưởng hạnh phúc bên nhau, phải bỏ qua những dị biệt 
nhỏ nhặt, không nên giận hờn rồi xa cách. Phải biết quý 
mọi duyên gặp gỡ trong cuộc đời, từ một người thân, người 
yêu, người bạn hay chỉ một người quen sơ. Bởi “bá thiên 
vạn kiếp nan tao ngộ”, bởi trăm ngàn muôn kiếp khó mong 
gặp lại.

Về nhà, lên mạng tìm hiểu thêm thì biết đây là một 
trong bốn câu của bài Khai Kinh Kệ thường thấy trong 
kinh điển Phật giáo. Bài kệ này do Hoàng đế Võ Tắc Thiên 
cảm hứng đề bút khi được dâng tặng bộ Kinh Hoa Nghiêm 
vừa được phiên dịch.

Vô thượng thậm thâm vi diệu pháp
Bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ
Ngã kim kiến văn đắc thọ trì
Nguyện giải Như Lai chân thực nghĩa.



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

640

Dịch:
Phật pháp rộng sâu rất nhiệm mầu,
Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu.
Con nay nghe được chuyên trì tụng,
Nguyện rõ Như Lai nghĩa nhiệm mầu.
Nhờ lời dịch, tôi hiểu bài kệ có ý nghĩa cao siêu hơn, đó 

là cái duyên gặp Phật. Không dễ gì gặp được Phật pháp vì 
trăm ngàn muôn kiếp biết có được làm thân người, biết có 
cơ hội đến chùa, gặp Thầy, lạy Phật, đọc kinh và thấu hiểu 
ý nghĩa. Cho nên khi đã gặp Phật pháp thì phải hết lòng 
trân quý duyên lành này để lo tu tập, trì tụng và thực lòng 
tìm hiểu giáo lý Phật. Càng hiểu, tôi càng cảm thấy hối 
hận vì bấy lâu nay đã qua loa cùng Phật pháp, cứ lần lựa 
hẹn sẽ đến chùa, sẽ học Phật.

Tôi chợt nhớ có một lần, lâu lắm rồi, nằm mơ thấy mình 
vô chùa, được Thầy ban cho chiếc áo cà sa. Tôi sung sướng 
mặc vào, theo Thầy đi dạo trong chùa, rồi không biết nghĩ 
sao lại cởi áo ra, trả lại cho Thầy. Kể mẹ nghe, mẹ nói tôi 
đã đánh mất cái duyên của mình. Phải chăng do vô thức, 
vô minh nên tôi đã đánh mất cái duyên đến với Phật pháp 
ngày ấy.

Bài kệ này cũng khiến tôi liên tưởng tới những điều 
chính ra mình không nên làm. Tôi nhớ tới những lần đã 
buồn giận thằng con vì nó làm không đúng ý mình, những 
lúc hờn giỗi chồng vì những lời nói không bùi tai, những lời 
trách hờn em út vì nó hay cãi, những cuộc đôi co với bạn 
rồi lạnh nhạt chia tay. Tôi đã không biết tận hưởng những 
khoảnh khắc hạnh phúc bên những người thân quen đó.

Tôi cũng chợt nghĩ tới những người, những cuộc gặp 
gỡ chính ra mình phải biết trân trọng. Như những người 
gặp gỡ trong buổi tập thể dục hàng tuần mà tôi thường 
dửng dưng, ít khi bắt chuyện hay dành cho họ chút thì giờ 
ít ỏi của mình. Phòng tập thể dục nhìn ra một khu rừng 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

641

nhỏ, bốn mùa, bốn màu, bốn cảnh khác nhau. Mùa đông 
cây trụi lá, mùa xuân lộc non nhú ra mơn mởn mầm hy 
vọng, mùa hè cây cối xanh um, mùa thu lá đổi sắc màu 
vàng, đỏ, nâu. Trong lúc tập, tôi thích nhìn ra bên ngoài, 
cảnh rừng luôn thay sắc đó, và thực tâm không mấy hứng 
thú khi có người đến bên trò chuyện. Những người đồng 
tập phần đông là người lớn tuổi, họ đã về hưu từ lâu và 
thích nói chuyện hơn là tập. Chỉ hỏi họ một câu xã giao 
là họ huyên thuyên kể chuyện không dứt, tôi thường hay 
tránh nói chuyện với họ trong khi tập. Nghĩ lại, tự trách 
mình đã không đáp lại sự thân tình họ dành cho mình, đã 
không dành cho họ nhiều thì giờ hơn, đã không sẵn sàng 
trò chuyện lâu hơn để đem lại cho họ thêm chút niềm vui 
trong cuộc sống. Bởi tôi đã không thấu hiểu cái duyên gặp 
gỡ đó. Giờ đã hơn một năm phòng tập thể dục bị đóng cửa 
vì nạn dịch Covid, không biết bao giờ mới được đi tập lại, 
mà có đi lại, biết có còn gặp được các ông bà ấy không?

Tôi hối hận nhiều nhất khi nhớ tới là bà Thea, người 
bạn cuối cùng của tôi. Gọi là cuối cùng vì sau đó tôi không 
“tậu” được người bạn nào khác. Và có lẽ từ đây cho đến hết 
đời cũng sẽ không có được một người bạn như thế. Trẻ con 
dễ dàng làm bạn, còn người lớn thì càng lớn tuổi càng khó. 
Rồi đến một lúc nào đó, chỉ còn nhìn lại kiểm điểm xem 
mình có được bao nhiêu người bạn. Ðó sẽ là lúc mình giật 
mình, hay đó sẽ là lúc mình sung sướng vì biết mình đã 
“bỏ túi” được vài bông hoa “bạn.”

Lần đầu chúng tôi gặp nhau là hôm cộng đồng người 
Việt tại thị xã tôi ở tổ chức mừng Tết Nguyên Đán, có mời 
rất nhiều khách Hòa Lan trong đó có ông Thị trưởng cùng 
một số đại diện của Tòa thị chính. Ðó là cái Tết đầu tiên 
của tôi ở xứ người. Trong buổi lễ, tôi được cử làm xướng 
ngôn viên tiếng địa phương. Giữa chương trình văn nghệ, 
trong giờ giải lao có một người phụ nữ Hòa Lan đến làm 
quen và trò chuyện rất cởi mở, mời tôi đến nhà chơi và nói 



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

642

sẵn sàng dạy tiếng Hòa Lan cho tôi. Có lẽ bà thấy tiếng 
Hòa Lan của tôi còn kém. Người đó là Thea. Từ đó cứ cách 
hai tuần, tôi đến nhà Thea để học thêm tiếng Hòa Lan. 
Chúng tôi thân nhau nhanh chóng, dễ dàng, trò chuyện 
cởi mở về mọi đề tài. Thea thường xuyên gọi điện thoại 
thăm hỏi, nâng đỡ tinh thần tôi và kể tôi nghe về cuộc 
sống thường nhật của bà. Tôi có điều gì vui buồn, thắc 
mắc hay thất vọng trong cuộc sống mới cũng kể cho Thea 
nghe. Khi mẹ tôi mất, Thea viết cho tôi một bức thư dài, 
cám ơn đã được mời dự lễ cúng 49 ngày ở chùa, đã được 
phép chia sẻ cùng tôi nỗi đau lớn này. Tôi sanh con, Thea 
đến thăm, ngoài quà cho em bé còn thêm lọ nước hoa cho 
tôi. Thea nói: “Người ta thường chú ý tới em bé mà quên 
đi người mẹ.” Thea tình nguyện giữ em bé, khuyến khích 
tôi đi chơi, đi ra khỏi nhà cho thoải mái. Mỗi lần đến nhà 
tôi ăn cơm, món nào thích thì nói: “Lần sau cứ làm món 
này nữa nhé, không cần thay đổi”, rất thật lòng, như một 
người bạn. Còn tôi, không hiểu sao cứ dè dặt, cứ ái ngại, 
không dám đến thăm Thea thường, mỗi khi nghĩ Thea là 
vợ ông Thị trưởng và lại là ombudsman giữ nhiệm vụ xử 
những vụ dân khiếu nại cách làm việc của các công sở. 

Dần dà, tôi nói Thea cho tôi đến thăm sau ngày sinh 
nhật của Thea bởi vì tôi ngại nếu đến đúng ngày sẽ gặp 
bạn bè của Thea và của ông Thị trưởng. Khi Thea dọn nhà 
đi xa, vẫn cố gắng về thăm tôi, còn tôi thì lâu lắm mới đi 
thăm Thea một lần, cứ lần lữa hẹn, với lý do bận rộn công 
việc, bận rộn con cái, bận rộn cuộc sống. Rồi Thea về hưu 
được mấy tháng thì phát bịnh nặng. Tôi chạy đến thăm, 
nhưng chỉ được một lần thì Thea qua đời. Ngày đưa đám 
Thea, tôi ôm bó hoa xanh-trắng, hai màu mà Thea thích, 
đi sau quan tài tiễn Thea đến nơi yên nghỉ cuối cùng. Ðám 
tang rất đông người, ngoài gia đình của Thea, tôi chỉ biết 
có vài người nhưng nhiều người biết tôi. Họ đến bắt tay 
chia buồn và nói: “Bà là người bạn Việt Nam của Thea; 



SÁNG TÁC VĂN HỌC

643

Thea hay nhắc đến bà.” Tôi buồn và hối hận, cảm thấy 
mình thiếu sót vô song vì đã không đáp lại đúng mức tình 
bạn chân thật của Thea. Thôi thế là hết, chẳng bao giờ còn 
cơ hội đến với Thea, người bạn cuối cùng ấy.

Trong văn hóa Nhật, chữ duyên cũng bàng bạc trong 
khái niệm Ichigo Ichie (nghĩa đen: một lần, một gặp gỡ) 
nhắn nhủ mọi người phải biết trân quý giây phút hiện tại 
vì mỗi giây phút là một kinh nghiệm độc nhất không thể 
nào lặp lại, cũng như mọi gặp gỡ trong đời chỉ đến một lần 
duy nhất, mất đi rồi không bao giờ tìm lại được.

Cây thay lá mỗi mùa, lá rụng rồi lá lại mọc, con người 
đã mất thì mất luôn, có tái sinh cũng đầu thai một kiếp 
người khác, khó lòng gặp lại những người muôn năm cũ.

Tôi thầm hứa từ nay sẽ không để cái duyên gặp gỡ bị 
chi phối bởi những dị biệt nhỏ nhặt trong cuộc sống, cũng 
như không để cái duyên đi chùa bị lệ thuộc vào những bận 
rộn cơm áo thường tình. Khi có duyên gặp gỡ người, có 
duyên đến với Phật pháp thì chớ nên lơ là, chểnh mảng để 
lỡ cơ hội, phải nhiệt tình đón nhận và thành tâm tu tập. 
Bởi khi duyên đã mất thì “bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ”, 
trăm ngàn kiếp cũng khó mong gặp lại.

Hà Bạch Trúc



ĐẶC SAN VĂN HÓA PHẬT GIÁO

644

Giới thiệu sơ lược về tác giả
Hà Bạch Trúc

- Pháp danh: Diệu Đức. Nguyên quán: Sài Gòn. Học: 
Trung học Marie Curie Sài Gòn, Đại Học Văn Khoa 
Sài Gòn, Universiteit van Amsterdam Hòa Lan.

- Định cư tại Hòa Lan và làm việc tại Phòng Nhân Sự 
Universiteit van Amsterdam, Hòa Lan.

- Sở thích: đọc, viết và dịch trên những chuyến xe 
lửa hằng ngày đi làm. Rất thích các cây bút nữ 
của báo Viên Giác Ðức quốc.

- Đóng góp: Trang nhà chùa Vạn Hạnh Hòa Lan, báo Việt Nam Nguyệt San Hòa 
Lan, báo điện Biển Khơi (Hoa Kỳ).

- Tác phẩm: tập truyện ngắn “Như Một Giấc Mơ”; truyện dịch “Ngàn Ánh Dương 
Rực Rỡ” (A Thousand Splendid Suns của Khaled Hosseini) đăng từng kỳ trên 
Việt Nam Nguyệt San (Hòa Lan) và báo điện Biển Khơi (Hoa Kỳ).



645

Giới thiệu sơ lược về các họa sĩ

• Họa sĩ ViVi

- Tên thật Võ Hùng Kiệt, lấy bút hiệu ViVi có ý nghĩa 
là Vĩnh Long và Việt Nam.

- Võ Hùng Kiệt có năng khiếu về hội họa khi còn 
nhỏ, từ năm 1958 đã cộng tác tập truyện bằng 
tranh với báo Tuổi Xanh.

- Tốt nghiệp trường Cao Đẳng Mỹ Thuãt Sài Gòn 
năm 1968. Sau khi tốt nghiệp nhập ngũ QLVNCH, 
phục vụ tại Phòng 7 Bộ Tổng Tham Mưu và tiếp 
tục sự nghiệp cầm cọ.

- Năm 1965 được giải nhất cuộc thi vẽ mẫu tem do Tổng Nha Bưu Điện Việt 
Nam Cộng Hòa tổ chức. Từ đó về sau đã đoạt 33 giải tem thư, trong số đó có 
27 con tem chiếm giải nhất trong thời gian 10 năm (1965-1975). Được Tổng 
Nha Bưu Điện chọn để in bưu hoa trên lãnh thổ Việt Nam Cộng Hòa.

- Vẽ sách Giáo khoa cho các nhà xuất bản: Quê Hương, Nhật Tảo, Sống Mới, 
Cành Hồng, Khai Trí, và sách giáo khoa cho trường mẫu giáo Claire Joie 
(Annexe de Regina Mundi)

- Từ năm 1995 định cư tại San Diego, cùng người bạn đời là ca sĩ nhà văn Diễm 
Châu (họa sĩ Cát Đơn Sa) thực hiện tạp chí Phụ Nữ Thời Nay Hải Ngoại.

• Họa sĩ Cát Đơn Sa - Tức nhà văn nữ Diễm Châu, xem giới thiệu ở trang 542.

• Họa sĩ Đình Khải

- Tên thật Lê Đình Khải, sinh năm 1971 tại Sài Gòn.

- Bắt đầu thiết kế đồ họa từ năm 1995, từng thực 
hiện nhiều bìa sách cho Tủ sách Rộng Mở Tâm 
Hồn, NXB Liên Phật Hội và Viên Giác Tùng Thư.

- Hiện sống và làm việc tại quận Gò Vấp, Sài Gòn, 
Việt Nam.



646



647

TỦ SÁCH VIÊN GIÁC TÙNG THƯ
Có thể đặt mua dễ dàng qua Amazon

www.amazon.com/author/thichnhudien

OLANDE ANANDA
Hồ Thanh Trước Việt dịch

Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 122 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 148 trang

Tác giả: Văn Công Tuấn
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 190 trang

Tác giả: Phù Vân
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 168 trang

Tác giả: Thích Bảo Lạc
& Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 198 trang

Nhiều tác giả 
Nguyễn Hiền Đức sưu tập

Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 246 trang



648

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 208 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 260 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 170 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 250 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 262 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 276 trang

Tác giả: Thích Như Điển
& Trần Trung Đạo
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 336 trang

SHRAVASTI DHAMMIKA
Thích Trung Thành Việt dịch

Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 140 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 260 trang



649

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 356 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 302 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 494 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 200 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 444 trang

Nhiều tác giả 
Nguyễn Hiền Đức sưu tập

Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 464 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 204 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 396 trang

Nhiều tác giả 
Nguyễn Hiền Đức sưu tập

Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 348 trang



650

Đặc San Văn Hóa Phật Giáo - Phát hành thường niên trên toàn cầu 
2019 - 2020 - 2021 - 2022 - 2023

NHIỀU TÁC GIẢ
Chủ biên:: *Phù Vân - Nguyên Đạo - Nguyên Minh

Nhiều tác giả 
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 362 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 260 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 258 trang



651

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 424 trang

TÂY VỰC KÝ
● Chuyển dịch từ nguyên tác Đại Đường Tây Vực 

Ký của Pháp sư Huyền Trang
● Thích Như Điển & Nguyễn Minh Tiến

Việt dịch và chú giải

● Với các họa đồ thể hiện chi tiết cuộc hành trình 
của ngài Huyền Trang vào thế kỷ 7.

● Thích Tuệ Sỹ giới thiệu

Khổ sách: 6x9 inch 

Độ dày: 620 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 254 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 372 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 240 trang

Tác giả: Thích Như Điển
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 384 trang

Nhiều tác giả 
Nguyễn Hiền-Đức sưu tập

Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 426 trang



652

Cũng đành dâu bể với thời gian 
Tập thơ cuối cùng của nhà thơ Tùy Anh 

(1939-2023)

Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 212 trang (in màu)

Tản mạn về Nho tự 
và văn hóa Hoa Hạ

 Tác giả: Lâm Minh Anh
Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 496 trang

Thân Loan Thánh Nhân toàn thư - Tập 1
 Dịch giả: Thích Như Điển

Khổ sách: 6x9 inch 
Độ dày: 552 trang

PHÁP HOA VĂN CÚ
● Chuyển dịch từ nguyên tác Diệu Pháp 

Liên Hoa Kinh Văn Cú của Đại sư Trí 
Khải, giảng giải Kinh Pháp Hoa.

● Thích Như Điển & Nguyễn Minh Tiến
Việt dịch và chú giải

● Một trong Thiên Thai Tam Đại Bộ, nền 
tảng giáo pháp Thiên Thai Tông.

● Công trình đang thực hiện, dày hơn 
ngàn trang, dự kiến sẽ xuất bản thành 2 
tập vào khoảng cuối năm 2024.



653

TẠP CHÍ VIÊN GIÁC - phát hành thường xuyên mỗi 2 tháng 1 kỳ

là Tạp chí Phật giáo tiếng Việt duy nhất trên toàn thế giới đã liên tục phát hành hơn 
45 năm qua, vẫn tiếp tục tồn tại và phát triển để phục vụ  

cộng đồng Phật tử Việt Nam ngày càng tốt hơn.

Ủng hộ Tạp Chí bằng cách đặt báo thường xuyên  
- liên lạc Văn Phòng chùa Viên Giác hoặc Email: pagodevg2020@gmail.com

Có thể đặt mua  
qua AMAZON trên toàn cầu

(số 258, 259, 260, 261)



654

BÜCHER AUF DEUTSCH 

Autor: Thich Nhu Dien 
Format: 6”x9”  

Seitenzahl: 284 Seiten

Autor: Thich Nhu Dien 
Format: 6”x9”  

Seitenzahl: 240 Seiten

Autor: Thich Nhu Dien 
Format: 6”x9”  

Seitenzahl: 258 Seiten

Autor: Thich Nhu Dien 
Format: 6”x9”  

Seitenzahl: 404 Seiten

Autor: Thich Nhu Dien 
Format: 6”x9”  

Seitenzahl: 274 Seiten

Autor: Thich Nhu Dien 
Format: 6”x9”  

Seitenzahl: 296 Seiten



655

♦ Mọi yêu cầu hỗ trợ mua thỉnh kinh sách Phật học  
và Đặc San Văn Hóa Phật Giáo này,  

xin vui lòng liên lạc trực tiếp  
với Văn phòng chùa Viên Giác 

Karlsruher Strasse 6
30519 Hannover - GERMANY

Tel: +49 511 879 630 - Fax: +49 511 879 412 00
Email: pagodevg2020@gmail.com / todinh@viengiac.info

Quý vị có thể mua trực tiếp dễ dàng qua Amazon
www.amazon.com/author/thichnhudien/




	_Hlk168821908



