
10 ĐẠO BINH MA

2. Bất Mãn

 Thiền sinh có khi không hài lòng 

với đời sống Thánh thiện, cảm 

thấy chán nản với tọa cụ, thức 

ăn, thời tiết,… nên không thấy 

thoải mái, thích thú hành thiền, 
khiến cho việc hành thiền thụt lùi 

thì bạn phải tìm cách điều chỉnh 

hợp lý. 

 Nhờ vậy, bạn hứng thú và nhiệt 

thành tu tập đúng phương pháp, 

và chế ngự được chướng ngại. 

An lạc, hoan hỷ và thoải mái sẽ 

tự nhiên hiện khởi.

1. Dục Lạc

 Nhờ thiện nghiệp, chúng ta 

tái sinh vào thế giới có 

nhiều dục lạc như: Sắc 

đẹp, thanh hay, mùi thơm, 

vị ngon, xúc dễ chịu, Pháp 

vừa ý. 

 Khi tiếp xúc với sáu đối 

tượng này, ta phát sinh 

ham muốn. Vì vậy, thiền 

sinh cần phải thu thúc lục 

căn, hạn chế tiếp xúc tối đa 

với ngoại cảnh bên ngoài 

để cho tâm dễ an trú trên 

đề mục thiền.

 Hành Thiền chẳng khác nào một cuộc chiến tranh giữa Thiện và Ác. Bên ác gồm các lực lượng 
phiền não, được gọi là "Mười Ðạo Binh Ma." 

 Ðức Phật đã từng nói với Ma vương: "Này Ma vương, dục lạc là ma quân thứ nhất của ngươi, hai là 

bất mãn, ba là đói khát, bốn là ái dục, năm là dã dượi buồn ngủ, sáu là sợ hãi, bảy là hoài nghi, tám 
là kiêu mạn và vô ơn, chín là danh lợi và mười là khen mình chê người….”

3. Ðói Khát

 Việc ăn uống cốt yếu không phải 

để hưởng thụ mà là để có sức 

khỏe tu tập. Chúng ta đói, không 

phải chỉ đói thức ăn, mà còn đói 

nhiều thú vui giải trí, tiềm ẩn trong 

mọi lĩnh vực và nhu cầu từ vật 

chất đến tâm linh. 

 Chúng ta hãy thiểu dục, tri túc (ít 

muốn, biết đủ). Hãy chỉ làm 

những gì mình cần, chứ đừng 

chiều theo những gì mình thích. 

Nhờ vậy, thiền sinh sẽ tiến tu, 

sớm nếm được hương vị Pháp 

Bảo.



10 ĐẠO BINH MA

3. Đọc lại một số đoạn Kinh đã 

thuộc. 

Nếu đang hành thiền chung nhóm thì 

thiền sinh nên đọc thầm hay vừa đủ 

mình nghe để không phiền người 

khác.

4. Dùng biện pháp mạnh hơn như: 

kéo tai, chà xát chân, tay, mặt... để 

kích thích làm cho máu chạy đều 

khiến tâm tỉnh táo.

5. Hãy từ từ chánh niệm đi rửa mặt.

6. Nhìn vào ánh sáng như ánh sáng 

mặt trăng, ánh đèn, nhưng đừng nhìn 

vào mặt trời, vì sẽ làm hại mắt.

7. Hãy thử đi kinh hành trong 

chánh niệm.

8. Hãy đi ngủ. Nếu vào giường mà 

không ngủ được thì hãy tiếp tục hành 

thiền. Nếu buồn ngủ kéo dài nhiều 

ngày do bệnh hay ăn uống, sinh hoạt, 

ngủ nghỉ không hợp lý thì hãy chữa 

bệnh, điều chỉnh lại.

5. Dã Dượi, Buồn Ngủ (Hôn Trầm, Thụy Miên)

 Dã dượi hay hôn trầm nghĩa là tâm yếu kém, 

co rút lại, đặc cứng, không thể giữ đối tượng 

thiền chắc chắn, làm cho thân mệt mỏi, thụ 

động. Do vậy, tư thế ngồi của bạn không còn 

ngay thẳng và vững vàng, còn đi kinh hành thì 

chân nặng nề, lê lết. Khi dã dượi thì sẽ kéo 

theo buồn ngủ nên mí mắt bắt đầu nặng, đầu 

bỗng nhiên gục về phía trước. 

 Khi đó, thiền sinh phải nỗ lực tinh tấn hơn nữa 

để đốt cháy loại phiền não này. Đức Phật chỉ 

dạy tám cách để chế ngự như sau:

1. Thay đổi thái độ. 

Hãy quyết định: "Ta sẽ ngồi như vầy dù dã dượi, 

buồn ngủ có đến nữa.” Nếu buồn ngủ do hành 

thiền dễ dàng, êm dịu mà giảm tinh tấn, không cố 

gắng nhiều thì hãy cố gắng chánh niệm, chú tâm 

hơn vào đề mục thiền hay quan sát thêm các đề 

mục khác nổi bật trên toàn thân. Khi tâm tỉnh lại 

thì hãy đưa tâm về đề mục chính để tiếp tục vun 

bồi định niệm.

2. Nhớ lại và suy nghiệm ý nghĩa những đoạn 

Kinh hay giáo lý đã biết.

4. Tham Ái

 Khi dục lạc tiếp 

xúc các giác 

quan thì tham ái 

phát sinh nếu ta 

không chánh 

niệm kịp thời. 

 Ðây là đạo binh 

ma có đông 

quân số nhất và 

đánh vào nhiều 

mặt. 

 Cho nên thiền 

sinh cần phải thu 

thúc lục căn 

bằng cách luôn 

luôn chánh niệm, 

tỉnh giác và đừng 

để si mê chi 

phối, tạo cơ hội 

tốt cho tham ái 

tấn công.



10 ĐẠO BINH MA

6. Hoài Nghi

Sự buồn ngủ, dã dượi, thiếu trí tuệ khiến thiền sinh nghi ngờ 

khả năng của mình. Khi buông thả hành thiền, thiền sinh sẽ 

nghi ngờ về khả năng của mình, về Pháp tu, về vị Thầy. 

 Tâm Gai Góc

Có năm loại hoài nghi khiến tâm trở nên gai góc:

• Nghi ngờ Phật, vị Thầy dạy con đường giải thoát.

• Nghi ngờ Pháp, con đường thoát khổ.

• Nghi ngờ Tăng, những bậc Thánh đã giác ngộ một phần hay 

toàn thể, rồi nghi ngờ giới luật và cách hành thiền của mình.

• Nghi ngờ các thiền sinh, bao gồm cả Thiền sư.

• Nghi ngờ và không tin tưởng cả vào việc hành thiền. Khi có 

nhiều nghi ngờ, tâm sẽ tràn ngập sân hận, phản kháng, trở 

nên gai góc và không muốn hành thiền.

 Cách tốt nhất để triệt hạ hoài nghi là phải gặp một vị Thầy 

đáng tin cậy để được giải thích, chỉ dẫn, khuyến khích và 

phải kiên nhẫn thực hành để có cơ hội tự mình chứng 

nghiệm chân lý và lợi ích hành thiền. 

 Khi đó, hoài nghi sẽ tự tan biến. Nếu không hành thiền hợp 

lý, đúng đắn, thiền sinh sẽ không tự mình kinh nghiệm, rồi 

hoài nghi gia tăng và trở nên sân hận, bất mãn, và chống 

đối.

 Năm Dây Trói Buộc

Tâm gai góc còn sinh ra từ năm loại dính mắc:

• Tham ái vào ngũ dục: Chỉ thích những đối 

tượng khả ái, không hài lòng những gì đang 

thực sự diễn ra.

• Quá luyến ái, chăm sóc thân thể mình nên 

không chấp nhận các cảm giác khó chịu.

• Luyến ái vào kẻ khác hay thân thể của họ.

• Dính mắc vào thực phẩm.

• Hành thiền với mục đích được tái sinh vào 

cõi trời.

 Để vượt qua 5 trói buộc này, trước tiên, 

thiền sinh phải nhận diện chúng, rồi nỗ lực, 

chăm chỉ hành thiền thì sẽ chế ngự được 

hoài nghi và sân hận. 

 Khi đó, tâm sáng suốt, hoan hỷ, tái lập lại sự 

tinh tấn ban đầu trong việc hành thiền. 

 Tiếp theo là sự tinh tấn đều đặn hay duy trì 

giúp cho Chánh niệm và Chánh định tiến 

triển, và sự tinh tấn vượt bậc ở mức độ 

thiền cao hơn đưa đến giải thoát.



10 ĐẠO BINH MA

 Ðức Tin Khai Sáng Tâm

Ðặc tính của đức tin là quét sạch hoài nghi 

và khiến tâm trong sáng. Một thiền sinh 

không hiểu được những đặc tính quý báu 

của Phật, Pháp, Tăng sẽ nghi ngờ giá trị 

của Tam Bảo và hiệu năng của việc hành 

thiền. 

Nhưng khi tìm hiểu bài giáo lý, được Thiền 

Sư giảng giải, thiền sinh này sẽ bớt dần 

hoài nghi và tăng trưởng đức tin. Nhờ vậy, 

thiền sinh hứng thú, tích cực hành thiền và 

thực sự chứng nghiệm sự thật, nếm được 

hương vị Pháp Bảo. 

Khi đó, đức tin mới thực sự vững chắc, 

xóa bỏ hoàn toàn hoài nghi, rồi trở nên 

trong sáng, trong sạch, đầy an lạc và sáng 

suốt. 

Ðức tin chân chánh có công năng tập trung 

và làm sáng tỏ ngũ lực: Tín, Tấn, Niệm, 

Định, Tuệ. Ngũ lực sẽ trở thành đạo binh 

tinh nhuệ, tỉnh giác và đầy hiệu năng đánh 

bại tất cả mười đạo binh ma.

 Bốn Sức Mạnh Giúp Hành Thiền Hiệu Quả

Bốn sức mạnh hỗ trợ hay Tứ Như Ý Túc gồm có: Dục là ý chí tu tập 

nhiệt tâm; Cần là tinh tấn nỗ lực; Định là sự kiên định, vững chắc, 

không thối chuyển và Quán là Trí tuệ, hay sự hiểu biết thấu đáo. 

Nếu bốn yếu tố này trọn vẹn, thiền sinh sẽ sớm thấy rõ Niết bàn.

 Sự khôn khéo

• Thiền sinh nên hướng tâm vào trong để theo dõi, quan sát đề 

mục thiền hay những hiện tượng của thân tâm mình một cách 

liên tục, cẩn thận mà không nên phân tích, nhận xét, đánh giá 

hay điều khiển các hiện tượng đó theo ý mình. 

• Không có bất cứ kinh nghiệm nào tốt hay xấu mà tất cả chỉ là 

kinh nghiệm mà thôi. Những hiện tượng đó sinh diệt tùy theo các 

điều kiện nhân duyên chi phối. Điều quan trọng nữa là thiền sinh 

không nên hướng tâm ra ngoài để ý, phê bình, chỉ trích người 

khác hay bất mãn với ngoại cảnh. 

• Chúng ta nên biết rằng mục đích chính mình hành thiền bây giờ 

là hiểu và sửa thân tâm của mình, chứ không phải tìm lỗi, sửa lỗi 

người khác. Việc đó không phải là nhiệm vụ của mình. Hãy biết 

kham nhẫn, chấp nhận ngoại cảnh, thông cảm cho người và 

sáng suốt, chuyên tâm hành thiền để thoát khỏi khổ đau.



10 ĐẠO BINH MA

7. Sợ Hãi, Khiếp Nhược hay 

Hèn Nhát

 Ðạo binh sợ hãi này dễ tấn 

công thiền sinh hành thiền ở 

nơi hẻo lánh, đặc biệt là khi 

tinh tấn yếu sau khi bị dã 

dượi, buồn ngủ tấn công. 

 Sự hiểu biết rõ ràng về Giáo 

Pháp và dũng cảm, tinh tấn 

thực hành Giới – Định – Tuệ 

sẽ đẩy lùi sợ hãi. 

 Thiền sinh nên nhìn vấn đề 

với một tâm cởi mở và thoải 

mái, thì sự sợ hãi sẽ không 

khởi dậy. 

 Khi gặp bất kỳ vấn đề gì 

trong lúc hành thiền, hãy can 

đảm và thành thật trình cho 

Thiền Sư biết để được 

hướng dẫn vượt qua chướng 

ngại.

8. Kiêu Mạn và Vô Ơn

 Chinh phục được hoài nghi, thiền sinh bắt đầu hiểu được Giáo Pháp, cảm 

nhận được an lạc, lợi lạc hành Thiền. Nhưng cũng chính vì vậy mà tâm 

kiêu mạn và vô ơn khởi sinh. 

 Thiền sinh phân vân không biết Thầy mình có thành quả kỳ diệu như mình 

chưa, bạn tu khác có hành thiền tích cực như mình không,… 

 Kiêu mạn phần lớn xảy ra khi thiền sinh đến giai đoạn nhất thời thấy được 

sự sinh diệt của các hiện tượng ngay tức khắc dưới ánh sáng chánh niệm. 

 Khi đó, hàng loạt phiền não sẽ kéo đến gây chướng ngại tai hại. Với tâm 

tràn đầy năng lực, hỷ lạc, thiền sinh cảm thấy mình thành công lớn lao, vĩ 

đại, rồi tâm sẽ bảo thủ, cố chấp, thân sẽ căng cứng.

 Quên Ơn Người Ðã Giúp Ðỡ Mình

 Kiêu mạn là tâm đáng sợ, hủy diệt lòng biết ơn nên xem thường các vị ân 

nhân, rồi chê bai, dèm pha đức hạnh của họ. 

 Luôn khiêm nhường, biết ơn và cố gắng tìm cơ hội để giúp đỡ các bậc ân 

nhân là vũ khí lợi hại để chiến thắng đạo binh ma kiêu mạn. 

 Cách báo ân cao cả nhất cho cha mẹ, Thầy Tổ và các chúng sinh là thiền 

sinh phải cố gắng tu tập và giúp đỡ họ thực hành con đường thoát khổ, ra 

khỏi luân hồi sinh tử.



10 ĐẠO BINH MA
9. Danh Lợi

 Khi thực hành thâm sâu, bạn có tác phong và cách cư xử đứng đắn nên được nhiều người kính trọng, tán 

dương và lợi lộc cũng sẽ đến thật nhiều. Thậm chí, người ta đồn rằng bạn đã đắc đạo. Khi lời tán dương và cử 

chỉ kính trọng của mọi người đối với bạn đã in sâu vào tâm thì lúc này, bạn dễ bị gục ngã trước Danh Lợi.

 Những thiền sinh chưa thực hành thâm sâu rất dễ bị tự đánh lừa về những tiến bộ của mình, nên quá tự tin, 

vội vã muốn chính thức thực hiện công cuộc hoằng Pháp, giảng dạy đại chúng. Làm thế là muốn được thán 

phục và tán dương. Người loại này sẽ dạy thiền sai trái, không phù hợp theo Kinh điển, cũng không có nhiều 

kinh nghiệm thâm sâu nên sẽ làm hại những ai theo học.

 Thành Thật

Thành thật với chính mình, với vị Thầy và với người khác sẽ hạn chế tối đa tâm dính mắc vào Danh Lợi và tiến tu 

đều đặn. Nếu hành thiền với tham vọng được lợi danh, thiền sinh sẽ không tiến bộ chút nào. Cho nên, động cơ 

chính để chúng ta tu tập là chấm dứt khổ đau.

 Dập Tắt Lửa Phiền Não

 Nếu thật tâm thực hành Giới – Định – Tuệ, thiền sinh sẽ chế ngự, dập tắt, và loại trừ tất cả các loại phiền não. 

Giữ giới giúp loại bỏ các phiền não tác động qua lời nói và hành động. Thực hành Thiền Định giúp chế ngự 

những phiền não tư tưởng ám ảnh trong tâm, và hành Thiền Minh Sát giúp nhổ tận gốc rễ phiền não ngủ ngầm

trong vô thức. 

 Khi diệt trừ được ba loại phiền não này, thì lợi lộc, danh tiếng sẽ tự động đến một cách tự nhiên mà thiền sinh 

cũng không bị dính mắc vào chúng vì thấy rằng chúng quá nhỏ nhoi so với kết quả cao quý mà mình đạt được 

qua nỗ lực hành Thiền của mình. 

 Khi đó, thiền sinh sẽ biết cách sử dụng lợi lộc và danh tiếng một cách thích hợp, đồng thời tiếp tục hành thiền 

để giải thoát rốt ráo.



10 ĐẠO BINH MA
10. Khen Mình, Chê Người

Trong lúc hành Thiền, mục đích chính yếu và cao quý của chúng ta có thể 

bị phá hoại bởi những hiệu quả phụ của việc hành thiền. Tâm ý khen mình 

và chê người thường xuất hiện khi thiền sinh đạt được một số tiến bộ trong 

thực hành. Ví như khi cảm thấy giới luật của mình được trong sạch, họ có 

thể quá tự hào, nên hay phê phán phẩm hạnh người khác.

 Cốt Tủy Của Ðời Sống Thánh Thiện

 Chúng ta có thể thỏa thích về sự trong sạch của mình, nhưng không 

nên chê bai, hạ thấp người khác xuống để thổi phồng mình lên. Trong 

Kinh Lõi Cây, Đức Phật ví Giới, Ðịnh và Tuệ giống như một khúc cây có 

lõi rất quý. Cành lá là danh thơm và lợi lộc. Vỏ mỏng bên ngoài là Giới 

hạnh. Vỏ dày bên trong là Định tâm. Phần gỗ là thần thông. Phần lõi là 

Tuệ giác, Đạo Quả giải thoát. Người chân tu, sáng suốt biết rằng những 

kết quả tu tập ban đầu chỉ là những bước đệm tạm thời trên bước 

đường giải thoát.

 Ngay cả thần thông cũng không phải là yếu tố giải thoát thực sự. Ngày 

nay, nhiều người bị mê hoặc, thu hút bởi những kẻ phô diễn, khoe 

khoang các phép thần thông mà trong giới luật Tu Sĩ nhà Phật đã cấm. 

Vì thần thông dễ làm cho người ta tăng trưởng tham vọng, không tin 

nhân quả, nuôi dưỡng tà kiến, rồi dấn thân vào Tà Đạo. Dù có cao siêu 

đến mức nào, thần thông cũng không thể thắng được nghiệp lực hay chi 

phối nhân quả. Ngay như Đức Phật Toàn Giác có công đức vô lượng, 

thần thông vô thượng cũng còn phải chịu khổ thân do nghiệp lực cũ. 

Đức Thế Tôn chỉ ca ngợi loại thần thông đệ nhất đó là năng lực hướng 

dẫn người khác đi theo Chánh Đạo, hướng tới Tuệ giác thoát khổ.

 Một người có thần thông mà tin rằng mình đạt 

Đạo Quả thì đó là một sự si mê lớn. Ðây là 

người muốn tìm lõi cây, nhưng lại chỉ thỏa mãn 

khi được phần gỗ ngoài, vì hiểu lầm đây là điều 

mà mình muốn tìm. Một người có thần thông, 

chưa chắc vị ấy là Thánh. Ngược lại, một vị 

Thánh chưa chắc vị ấy có thần thông (Nếu vị ấy 

chỉ tu thuần Thiền Tuệ). Vì thần thông là kết 

quả của tu chứng tám tầng Thiền Định, luyện 

thuần thục 14 cách. Còn Tuệ giác là kết quả do 

hành Thiền Tuệ đem lại. Một vị Thánh A La Hán 

có đủ cả Tuệ giác và thần thông khi vị ấy thuần 

thục cả Thiền Định và Thiền Tuệ.

 Cho nên, sau khi có thần thông, vị ấy phải tiếp 

tục phát triển Thiền Minh Sát để chứng nghiệm 

Niết Bàn và tinh tấn liên tục cho đến khi trở 

thành một vị Thánh A La Hán, giải thoát mọi 

phiền não.

 Hy vọng tất cả các thiền sinh có đủ sức mạnh, 

năng lực và can đảm, dũng mãnh để đối đầu 

với mười đạo binh ma, và tận diệt chúng không 

chút thương tiếc để thành tựu Đạo Quả, ít nhất 

là Thánh Quả Nhập Lưu (Tu Đà Hoàn) ngay 

trong kiếp sống hiện tại này. Cầu mong các bạn 

giải thoát hoàn toàn và chấm dứt mọi khổ đau.


