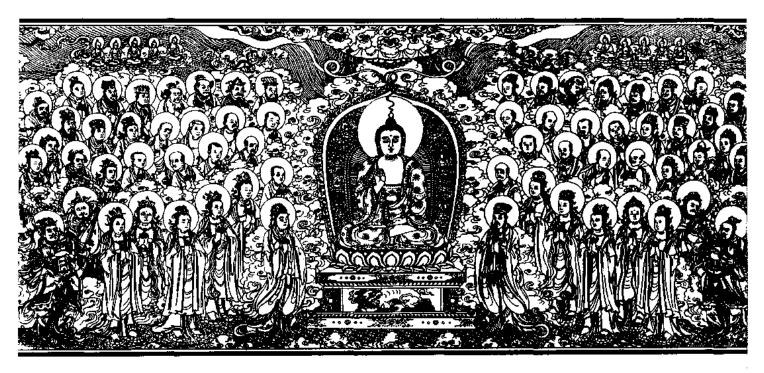


佛說護國尊者所問大乗經卷第一第二鑒



清刻龍藏佛説法變相圖

普照一

於師子座放大光明譬如千日照耀 菩薩摩訶薩在大眾中安庠而坐瞻仰世尊 勝純白圓滿梵行清淨純一無雜爾時喜玉 是佛光照於三千大千一切世界於其光中 大歡喜深信恭敬即從座起合掌向佛 出妙梵音告諸眾生我个所得一切諸法最 縛王樂叉王誠噌拏王等各與若干百千眷 上波羅蜜說真實義初善中善後善文義殊 大火聚破諸幽暗如摩尼寶王遠照一切 如 釋於諸天中威儀最勝亦如輪王七寶具足 屬俱來會坐爾時世尊坐於吉祥藏師子之 座四衆圍逸逾於須彌光明熾盛譬如日月 安意天子及諸天王龍王緊那羅王獻默哩 諸怖畏如師子王善能談說諸法空義如 切世間威儀具足梵行寂靜譬如帝 一切心 以 如是百千日等光 所有火光摩尼光 引彼衆生出苦輪 如月夜分放光明 亦如帝釋為天主 譬如須彌諸天居 牟尼光明照世間 行禪解脫三摩地 行梵天行即梵天 悲愍衆生而現身 菩薩聲聞緣覺僧 佛身晃躍 金輪四洲得自在 面 |端嚴如滿月 如金山 我佛慈悲亦如是 普照世間悉清淨 映蔽一切光不現 不 日月光等諸光明 能善調伏諸 威德儀容諸相異 光照上位諸菩薩 相好莊嚴功德異 於彼梵天復為王 利益 放百千光常照曜 出於大海而高顯 天龍八部皆園邊 及佛日恒照曜 世間甚希有 有情

人 九

瞻 知難 爾 佛說法 譬如高 仰 盡 瞻仰大師功徳海 摩尼寶王放光明 我 佛身晃曜真金色 大 具福精進方便智 如大師子曠 切世間 尊顏目不暫拾心觀法界其義甚深 所讃佛歸 心恭敬慕尊顔 見離言分別絕諸戲論微妙難解不 將 喜王菩薩摩訶 迴向 空無我義 有智慧光 山然大火 法界中 賢聖中 野吼 敬 77 薩讚歎佛已合掌向 諸餘摩尼光不 諸魔聞之亦如是 衆獸聞之悉舊 世間 是故我今頭面 破盡黑暗離 無有最上與佛等 映 威 光音照諸 蔽 破夜暗 切功徳不 切世間成佛 切切 功德無等等 世間 顯諸 可量 諸 羣 現 道 怖 禮 生 光 有 難佛

鷲峯山中到 得 静諸佛世尊以善方便身變佛 及初 現衆生前諸 界性中譬如虚空無有住處即衆生界亦 所 **受現量證** 所 城安居三月過是夏巴著衣持鉢與諸茲芻 自性一切諸法亦復如是無礙解脫究竟寂 袻 頭面 有 謟 而 時喜王菩薩摩訶薩如是觀 住爾時 如來 此 出家者初發心者出 如是觀想一 頌讃 禮 足 不 知 佛 可思議方便境界皆攝一相 歎 右选三币住立一 彼山巴即時 有一尊者名曰護 如來身經無數俱 之境界無有等等如是觀 佛 切法界唯佛如來 護國尊者往詣佛 (含衛 面合掌恭敬 佛 胝 國 國 刹 劫而 功徳 徧 於含衛大 詣王舍城 觀智攝 滿 已黙 不可 一切 法 女口

首最上

佛光明

稽

首如

空無礙意

能

知一切世間

25

所

行所作所成業

**貪癡過失不能斷** 

衆

生因彼墮三有

佛得成善逝

能

卯

世間諸善惡

所有身口及言說

上世等悉觀見

以

此

行

及諸衆

生

我

**个禮佛無等智** 

臨五

成就六通四禪足

諸

根

十力解脫門

智慧方便到涅

槃

是故我禮大覺尊

忍辱精進禪定門

恒行布施持戒行

如是身心

不疲倦

為求無上佛菩提

廣歷俱脈無數

劫

利樂一切諸有情

各生歡喜還本土

作此最上供養已

徳牟尼法離諸塵

稱讚世尊所說法

恭敬供養佛功德

菩薩聞已歡喜來

我佛無邊真色相

普徧

俱胝刹土中

首能

斷

**高諸結縛** 

首永超三有海

佛頂高 光編 無垢不動如金山 帝釋梵王究竟天 色相端嚴無與等 佛 如夜衆星現空中 大覺世尊無等等 所有受持法藏 乃至諸佛壽較量 如是一切方便法 所有一切生滅 清淨利土衆圍遼 乃至未來功德海 所 有十力無礙智 有過去諸 俱脈 顯如 由他 金山 佛 法 法 事 顯 對彼佛前俱不現 光照諸天及世間 光明遠照生諸福 右旋 我禮牟尼最上尊 現在常住於三世 我禮世尊智慧海 相好莊嚴大吉祥 我佛 | 切悉能知 所有供養作佛事 我 及彼 菩薩緣覺與聲聞 頊 佛一 切諸法悉能知 螺髻細滋潤 **眉間白垩相** 現在天人師 切悉能知

二九一

耗

敝

能

足放光明照羣生 手指鐵長網緩相 慈悲法念 調御世間 震動大地 行如鵝王及鹿王 目若青蓮恒適悅 **究竟安樂出塵勞** 立垂手過於膝 利果滿 聖法王施七財 行大地現好相 斷 切見者無厭足 煩惱諸本城 满月虚空中 無暫止 復利他 心為剱 依法 生滅輪 我 能為施主心平等 蒙光悉得生天界 我禮金色大覺尊 指甲清淨如赤 我禮如來堅固力 持戒方便智慧弓 具足顯現千輻輪 我禮如來圓滿 觀照世間運慈 得入善逝寂靜宗 亦如牛王行步穩 令彼眾生亦解脫 禮法王無上覺 面 圓明亦如 迎無有增

闡 辯才明了 法具足能得一 令彼有情依言所作離諸愚暗念佛方便樂 所求願令生歡喜時尊者護國聞佛語已身 明妄想煩惱決定真實入一切智發真實語 心適悅而發聲言世尊有何等法為菩薩行 世尊告尊者護國言如汝所問我為汝說滿 正等覺我有所問 地合掌向佛恭敬頂禮白佛言世尊如來應 爾時尊者該國頌讚佛已偏袒右肩右膝 無生無 我讚最上大牟尼 如是所有諸功徳 如是無為最上 切甚深梵義受持諸法速得證於無上 性相入一切智教化眾生斷彼無 滅 切最上功德無礙大智決定 惟 乗 類世等慈悲聽許爾 **攝盡一切諸** 佛為衆生慈愍說 願諸衆生證菩提 亦 無生老愛别 佛法 離

譬如甘露潤世間

願說甚深微妙法

言解柔輕聞歡喜

**令諸有情行上** 

端嚴富貴大辩才

清淨法眼照與首

為衆恒宣微妙言

願說菩提無垢行

枯彼愛河證解脫

親此愚迷苦惱侵

刹土清淨衆會滿

寶刹無邊壽命長

為彼云何修十善

何得清淨智慧海

彼慧能斷眾生疑

總持甘露生菩提

衆生迷没意無疲

何得無盡大覺智

俱胝多劫輪迴苦

降伏邪魔生正見

- O·八六八

攝受未來諸菩薩摩訶薩汝今諦聽善思念 者能問如來最上之義利益多人令得安樂 爾時尊者護國說此頌已佛言善哉善哉 實見諸衆生其心平等猶若虚空無所分别 四法一内二外三心四意如是四法稱理真 有四種法具足清淨是名菩薩摩訶薩何等 今樂聽惟願說之爾時世<del>尊</del>告尊者護國· 之我當為說時尊者護國白言善哉世尊我 依言所行是名菩薩摩訶薩四種之法獲得 我全樂開最 願佛隨 眾有菩提最 梵音深妙斷 求法之衆佛 於此小垂不樂求 根方 便說 所集 上垂 上根 願說 唯佛 其聲和雅 師資遇會正是時 及彼聲聞緣覺性 甘露 知我菩提性 如來第一法 如頻 濟羣生

正智爾時尊者護國

即於佛

前而

說領

救度六趣諸眾生

為說菩薩無垢行

最上無邊大福聚

佛身光明黄金相

真法從佛智海生

最上如來 為我說

彼行必有真實法

菩薩所行決定行

九三

能

缺三者求證甚深無生法忍四者精進修行 總持法門志求修學二者常近善友威儀無 種法於諸菩薩令心安慰何等四法 爾時世等說此頌已告等者護國言復有四 清 譋 譬如夢幻等無實 如所宣說大覺智 願令一切俱解脫 見諸衆生心平等 所作之善無唐捐 常談空義依空行 觀彼眾生苦無我 如是三有大海中 淨爾時世尊重說 心意内外常清淨 伏過失心寂靜 領日 求證菩提為佛子 親彼 **张智而行所作事** 不退菩提正道 悉向菩提心不退 **廣運法船** 能得菩薩 今彼愚迷生智慧 亦無人我無衆生 生老病死悉來侵 世間 放車品 如一子 無邊智 一者於

法一 種 爾 修不退復說 持戒清淨如是四法令彼菩薩安慰其心進 法於諸菩薩在輪迴中令心愛樂何等四 時世尊說此頌已告尊者護國言復有 聞甚深法證無生 增長八正作佛事 彼行能成寂靜心 律儀出生諸 無我無人無衆生 皆因善友證菩提 通達一切最上法 智慧增明無忘失 能持無上妙法門 若人愛敬總持法 一者令諸菩薩愛樂見佛二者令諸菩薩 領目 善本 成就 佛為衆生親演說 能了 堅持守護離 如是永離一 遠離惡友如怖火 出生七覺能修斷 如是速得無礙智 名聞遠響象所歸 切如來同所說 諸法畢竟空 無為解脫門 切見 破 犯

愛樂說法三者令諸菩薩愛樂能捨一切所 有四者令諸菩薩愛樂忍印無相深法如是 四法於諸菩薩在輪迴中深生愛樂復說頌

日

爾時世尊說此頌已告尊者護國言復有四 若聞諸佛所說法救度一切諸衆生 菩薩得見二足尊 若聞無相甚深法 能捨一切心無悋 國城妻子及身命 如是堅固心無退 能善調伏諸世間 無我無人無衆生 如是供養人中夢 身心寂静生愛樂 深生愛樂常尊重 光明普照除愚暗 如是於斯生愛樂 性離分别本來空 依行速證佛菩提 令入菩提無上道 給施衆生作佛因 見來求者生歡喜 一切生中行正行

> 樂小垂之人如是四法於諸菩薩不得愛樂 其在家不得愛樂二者既出家已不得愛樂 利養三者不得愛樂上族中生四者不得愛 種法於諸菩薩不得愛樂何等四法一者於

復說頌曰

爾時世尊說此頌已告尊者護國言復有四 常樂山野寂諸根 於小乗法無所著 普為羣生行布施 獨行清淨如利 在家無邊大過失 棄舍高貴上種族 於彼種種大利養 乃至割截於身體 不惜身命及眷屬 捨離令心無所著 持戒忍辱等諸行 常樂遠離無愛著 能斷愚癡諸垢染 勇猛勤修大智徳 志求正覺到彼岸 其心不壞如金剛 觀 於最上垂恒堅固 如幻化陽焰等

於諸菩薩而

有損減何等四法

一者破

種

生諸

藏

養亦無所求四者於甚深法忍具足成就 尊重供養於卧具等而不愛著三者不貪利 法於諸菩薩明了修習何等四 佛平等之心而求善逝二者承事法師 法一者

是四法明了修習復說領曰

四乗之教邪妄推求四者雖樂多聞全無所犯戒律二者不住山野而趣寂靜三者不依

爾時 種法於諸菩薩行法清淨何等內法一者身 作大供養求佛智 善能成就無礙智 常住深山無所畏 尊重承事於法師 平等導引諸羣生 彼有善逝大丈夫 聞 證彼寂靜無生忍 世尊說此須已告尊者護國言復有四 佛功德深歡喜 通達深 廣度衆生無量苦 無邊諸佛亦此生 於 依 如是行法堅固修 如是修習行十善 天上人間無有等 斯利養不生貪 師教授而修學 法離諸塵

爾 得如是四法於諸菩薩而有損減復說頌曰 是故 岩無救度彼衆生 觀彼輪迴諸有情 必得具足衆功徳 住持山野寂靜處 時世夢說此頌巴告尊者護國言復有 四 男女眷屬及已身 菩薩於斯破律儀 戒 乗 教理無虚誑 運最上妙法船 相清淨如摩尼 小無非究竟 常處 成就 迷没 能引衆生到彼岸 為生令發菩提 觀如草木無情愛 我人 迷没沉淪無有盡 度彼有情出苦海 一心清淨奉教行 佛智大丈夫 分别自然除 生死憂悲苦 不成無上覺 四

樂住深山行法清淨三者一切能捨不求果 清淨如是四法於諸菩薩行法清淨復說頌 報行法清淨四者常隨法師畫夜求法行法 心決定志求菩提行法清淨二者離諸虚妄

曰

諸惡朋友不相逢 身心清淨如虚空 於身命財無所著 觀彼世間非久居 見彼有情生歡喜 於彼山中修淨行 厭離本含憂根斷 貪瞋癡垢心皆盡 切過失令不生 利養無愛著 譬如飛鳥聚還離 如麂心驚不住地 懈怠虚妄亦復無 所捨 | 切無驚怖 如是求大菩提道 自在無畏如師子 能成如來無礙智 決定求證菩提道 行住深山趣解脱 捨彼俗塵求出家

> 衆苦逼迫無疲勞 志求道法依師學 若人不求於菩提 解此所修菩薩行 常行清淨廣大心 無相解脫空 親此虚妄無真實 無著無住亦 恒 間 以輕語誘羣生 恒處大險難 一無願 如風 彼即少智百生失 是求菩薩最上行 成就所求令彼喜 彼人五蘊恒清淨 飲甘露味常歡喜 7 難發身心求解 如是證入總持門 怨親平等無分别 是故我行寂靜行 被有為如幻 化

求財利如是四法為菩薩難法復說頌曰 三者心貪利養少於知足四者心樂虚妄邪 種法於諸菩薩而為難法何等四法一者心 爾時世尊說此頌已告尊者護國言復有 不尊重多行輕慢二者心無孝行懈怠背逆 四

二九七

龍

欳

能

怠二者不信三者嫉妬四者憎見他人如是 爾時世尊說此頌已告尊者護國言復有四 四法宜應遠離復說頌曰 種法於諸菩薩宜應遠離何等四法一者懈 佛法 菩提妙道永不逢 末法之時人散亂 復行農業及經營 沙門隱滅如來法 不行孝敬心懈怠 互相關諍無慈愍 自讚德業誣他人 向貪心於利養 本師及父 關諍相殺心嫉妬 諸善苾芻皆遠離 常以愚癡行散亂 覆藏己過見他非 五趣輪迴無有窮 如是沙門無功德 我能持戒及修行 復行虚妄為邪利 全無信重多輕慢

特如羅不應行二者有見補特如羅不應行 法於諸菩薩不應行何等四法一者惡友補 爾時世尊說此頌已告尊者護國言有四種 著財利補特加羅不應行如是四種補特加 三者捨一切善法補特伽羅不應行四者樂 遠離佛法諸功徳 是故常行菩提道 如是所行惡趣行 利益有情大金僊 今時暫得遇年尼 不應行復說 向只行於是非 世間貴賤人 頌 日 速捨諸過求解 隨入惡趣大火坑 都無分别善惡事 如是過失從順得 多劫俱胝方出世 無令淪沒惡趣生 不依教法獲斯苦 脫

如夜圆月現當空 除暗明顯菩提道若人遠離諸惡友 常得善友來親近

無信懈怠心愚迷

見有沙門持恐辱

却行驅擯出伽藍

心懷嫉妬常瞋恚

法復說頌曰

如是大福心不求於佛本師及父母 純以虚註味 若有受持 於彼輕慢無大 三寳最上良福 無智愚癡 女人即是惡 復閉一切惡趣門 若人尊重向諸佛 微 作 妙 彼業 趣門 世間 智 法 田 常懷人我不恭敬 當受無邊求惡苦 當得不淨無知處 堪受世間諸供養 流 永沉地獄及畜趣 能滅衆苦得無畏 而 開引衆生得佛道 如是當獲罪惡苦 無信解行歸敬 浪生死無窮盡

若捨最上微

妙法

不

樂寂靜甘露味

是毒氣能

遬

彼於

人

成佛大智慧

凡

有

所見常|

不 斷

巴身命偏養育

貪求財利衣鉢等

如是名為不淨器

遠離求證大菩提

復與在家同營事

常樂降伏諸魔怨

如是遠離此火坑

而

能成就最上道

親踈毀讃常平等

利養嫉妬亦復然

如是無上諸佛智

彼

人不幺悉成就

如是廣作大利益

常逢善友得菩提

但轉法輪度羣品

佛說護國尊者所問大無經卷第

慢教法二者執著我人三者心無信解四者

法於諸菩薩為苦報法何等四法一者輕

種

爾時世尊說此項已告尊者護國言復有

Ø

於不淨境具足印持如是四法爲菩薩苦報

二九 九

截

龍

宋冥譯經藏朝散奏試鴻臚鄉傳漢師施護奉 韶譯佛說護國尊者所問大乗經卷第二

難四者於其眷屬一心貪者如是四法為菩於世間事方便趣求三者散亂用心如行險於世間事方便趣求三者散亂用心如行險於世間事方便趣求三者散亂用心如行險於時間事方便趣求三者散亂用心如行險於時間事方便越來三者輕慢他人二者

如是種 於 究竟安樂無所求 滅盡無邊諸苦巳 散亂如行險道中 若行輕慢於他人 自眷屬生愛著 於輕慢世 人怖苦厭生死 種被 間等 纏縛 增長愚癡覆大 方便唯求世間 **叉彼煩惱諸眷** 求出沉淪趣解脫 常懷貪戀如迷醉 如象陷身深泥裏 是名菩薩所行 满菩提寂 智 事 道

如是精 所 我昔居山 我於過去發慈心 恒 過去修行無量 時 歌利王來截手足 見彼世間衆生行 昔住深山名闍摩 國城大地 我昔曽為 樂深 情身命 切功徳悉具足 切衆善悉皆修 行 有天子射我身 進不聞 山寂靜處 種 行忍辱 及珍寶 波羅 如頑 旌 埵 劫 修 捨自身命及妻子 獲大丈夫圓滿惷 遠離聲色想真空 **遠離諸惡眷屬等** 為衆生故求菩提 三身五智 如是永離無邊苦 華果池沼悉清 如是求佛無數劫 我為仙人婆囉多 心生慈忍無瞋恚 五趣輪迴無有窮 志求菩提 亦無瞋恨生其惡 彼餓虎欲食子 十 Z'S 不退 力 淨

棄捨王位及眷屬

叉昔曽為妙牙王

當時獲壽於千歲

心志求無上道

我昔曾為摩囊縛 復自化身為妙藥 我昔曽為能拾王 **昔有飛鴿來投我** 乃至身命及珍財 往昔作大蘇摩王 亦於過去捨王位 如是持刀割肉時 捨大摩尼令富他 常樂布施 投崖捨命濟 叉昔曽為師子王 爾時入縛為他人 牧泉生 彼飢 盡世行彼波羅蜜 廣行布施盡實海 天人 常為世間行利樂 拾已身命濟羣品 無驚無怖心安隱 各稱普聞我修行 令他大富離貧苦 於彼百王得解脫 如是求證菩提果 即割身肉濟彼命 不恪身命及財 切所求皆充足 稱讃大精 進

於佛塔前然已身 拾彼千女自修行 千女端嚴妙色相 來詣深宫乞我頭 又昔曾為無垢王 又昔曾為輸婆王 八十四年修 被有百千夜叉女 又昔曽為月光王 香華衆寳共莊嚴 領諸商客泛海中 叉背曾為寶髻王 一切城隍聚落中 細滑微妙色如蓮 又昔曽爲安意王 苦行 捨自手足利衆生 手足柔輕如兜羅 時有惡眼婆羅門 發大精 時有商主名星賀 至心恭敬作供 所戴賓冠世希有 普救衆生作善利 捨施他人無所恪 金寶真珠廣莊嚴 四 即 無慙大惡唯食人 忽然漂墮羅刹國 如是所作福無等 便捨頭而 衢道路施良藥 進 施 施與 沙射 養

Ξ Ο –

龍

蔽

龍

縅

手指 端 又昔電爲福 又昔皆爲 商客 百商 īĒ. 一殊妙如 纖長 木 旅 識 世 妙 將 夜 所希 光天女人服被 叉 捨 拾 無 我 見 四 此手指引 兆女 彼出家求佛 此 垢清淨黄金色 親 救 端 人常圍遼 度 正 生 利厚 領脫 道 難

五

乃至割身血 棄捨大地諸眷! 背恩復乞我眼睛 象馬車乗財帛等 時 又為王女稱 爾 復 如是往昔濟羣生 復見商人漂海浪 又背為王號多聞 飢贏困苦無飲食 恒 昔曾作後猴 時 覩 行敬愛無慢 有一女名色相 孤老貧窮 拾 王名 彼 四 肉等 大智 大 屬 洲 珟 我於海内软得 我 觀 我 與彼同類共遊行 給 1 如是布施無有 所有珍寶妙衣 身嚴金色體柔輭 施與眾生心歡喜 國土人民及衆 亦 此 慈愍有情 定所須 無慙被 無退動生疲苦 彼 亦施之無順 捨雙乳濟彼 是商人所生女 不 小著如蟻子 衙承 無 彼數服 命

聍

有

女人懷憂病

我行

悲愍令解

肜

或出身血及

髓

月窗

救療

疾病令除愈

如是勇猛精

進心

未曽暫捨於情

又昔曽為成

利

.Ŧ.

ソン

自

所愛如蓮

又皆曾為大醫

王

常

救病苦諸衆

生

於身所愛最難

捨

人來求者亦

與

2

又昔曽爲蓮

目王

愍見衆生在苦惱

又昔曽為法

射王

紺

目清淨如青蓮

施諸衆生

療

彼疾

シン

無上

又音曾為大鹿

王

金寶莊嚴體殊妙

南香華火自滅

入彼河中救溺人

令得安隱全身命

我見此火運慈心

昔

有惡人帝哩子

ソン

火焚燒大山野

時有獵師射我身

我

即拾牙心歡喜

又昔曽爲白象王

求

佛菩提行士

善

一〇·八六八

時彼溺 我昔亦 救彼商 指 有大 我昔復為師子王 我昔變身為藥蟲 以我慈心利他 是時我作大龜王 商主所有資粮竭 昔有五百商 告言勿說 昔作飛鳥軍拏羅 令彼问類衆飛禽 已两 切疾病食我身 猟 手俱 人背 作白 人羅刹難 師 我 射 馬 人衆 堕地 其恩 我身 居山 故 王 捨身濟彼商, 大 俱 商衆飢羸無飲食 指告國王令採 恐彼惡人來 此蟲名曰俱蘇 為求珍寳泛海中 我時無有少瞋恚 擔 常行菩薩慈悲行 亦無瞋恨無忿怒 俱得安然到海岸 亦 遠離色欲無散亂 獲安隱無諸 負衆人 復 力無畏行慈愍 而行 清淨行 出海 人命 獵 患 摩

過是七日至天晴

告彼

樵人莫說我

爾時棋士安隱歸

招引

猟師來殺害

如是背思殺我身

亦

無

瞋恨生慈忍

忽逢樵士遭大雨

5)

彼

山巖令迴避

叉昔曽作大熊身

常處深山行慈忍

是故得脫王宫難

思念父母年孙老

如是忍苦懷慈孝

時

遇

獵

師

縛彼

身

我

即替他令脫

如是以我

奉國

王令後宫糜繋我

所有飲饌無心食

三〇三

擮

毝

鸚 於我 時 又 時 見 我 又 我 爾 云 昔復為 昔復 有 昔 有 鵡 是 何 作 持 於 珔 上曾 惡 告彼 小山 因 禽 偷 國 田 所 田 少 田 主 作 入作 中 類 中 王 主 分 於 懷 衛 鷃 來 毀 鸚 菩薩 獼 飢 閳 我 汝 供 田 為是二主 填稻鸡採 族此鵡無 兔. 稻 怒毅 王林身 語親 身 榖 捕 Ŧ 與以常 與 此报養父我 倍 經 汝汝 如 即 時彼育 是 與 毋 救 捨 何 所 歷 羣 自身濟 俱 華 孝 鷃 彼 力 言 須 獼 無 稻 種 \_\_ 兔宣 我 親 故 老 見 槉 果 數 養穀 鵡 難 田 復 汝 行 無 樹 未生為 濟 現 而 而 法 繁 彼 拾訶孝 力 遊 王 林 曽 麈 歡 偷 責敬飛 前 中 行盛 切 命

聞 我 常於如如 智 輕 聞 頭 彼 未 如 求 |笑言教-慧方 是是佛 閳 佛 曾 是 此 轉 師 生 目 趣 我 末 耆 過 大 暫 髓 所 ---所 捨 佛 女中 慢解 行 是 詑 去 該 世 説 廢苦 便 年 腦 施 諸 盡 勝 亦多 告 有 願 及 告 不 大 内 修習 諸 衆 薩 怠 施行 身 信 妙 外 他 力 \_\_\_ 聞 等 受 行 命射 因 生 人 Ü 於此多聞 返生 雖精 彼 如是 此 **貪著聲色** 持 國 末 無 切衆善 我 之 行 戒 城 進 有 作 | | | | | | | | | | 所 誹 諸 忍辱精 妻子 佛 學 少時 法 無 而 亦 度廣修 為= 誇不 謟 行 言 言 識 悉無 問 立 無僧 及 生 非 無 無 亦 烮 趣 不本名佛 珠 渡 信 射 缺 佛 進 習 受利行犯因 遺 師海教

佛言此類非沙門

清淨苾芻勿同事

或有耕種住村方

或有經營於市肆

退失如來功德林

墮彼三塗諸惡趣

常住供養財物等

如已所有非法

見有具徳諸苾芻

而起

慢心行

誹

謗

次末世諸茲芻 見外道言 真實教 學威儀 我人 虚受勤勞求 父毋宗親亦 如是修習何 而造諸過無慚 非是真實解脫法 不有 所 出 愧 當墮三塗惡趣中 罔 於自諸根不調伏 如是廣造惡業因 畜養妻男種種為 味賢善破

恣行麤惡俗無異

**密於俗舍染邪行** 

永劫沉淪受衆苦

貪著飲食及色欲

非是沙門出家行

常被他人生輕賤 或有風遁及癩病 設處深山心不寧 譬如負柴焼臭屍 無戒無行無其德 未曾誨示修行法 **忘失一切佛功徳** 本性蹋浮多散亂 人前談已為慈悲 如是攝受令出家 亦如狂象失調伏 清淨之者宜遠離 非要學徒行承事 彼等非俗非沙門 亦無師資恭敬心 亦非沙門佛弟子 六根不具醜惡人 所學徒弟亦復然 方便智慧頭陀行 貪火焚燒無暫住

身被法服為佛使縱情放逸而飲酒

不

依戒律近王候

種種而行麤惡行

拖拽袈裟入聚落

憎嫉貪愛如火燒

馳聘

書信徃

四方

恃官勢力求財利

我慢貢高心散亂

三衣不整垂手行

此是邪

旣

無衆生無

設爾持戒

此

法

非為

復

三〇五

扎

龍

貪求 藏隱 全無持 如是末 常處王城聚落中 常談國城聚落中 若有清淨智慧者 所 若欲持戒奉律 若有苾芻依 復於精舍起貪心 如是晝夜恒思惟 末法苾芻無戒德 如 久為王法 所禁制 有卧具床 是諸善悉不行 深房映蔽 利養斷善根 小世愚癡 誦及焚修 附 榻 之 等 儀 我 唯務是 逺 此 言無所有令他去 廣修院宇及房屋 未曾時暫行三昧 官事賊事眷屬事 墮大門鼻無有 我 叱 令佛教法不 什物受用及飲 不樂深山寂靜居 非我所為須遠離 但為眷屬兼徒弟 訶 等蒸芻極 即 離彼等住深 驅擯受慙恥 與汝同居止 非及關 甚多 久滅 食

常須親 復 有 如文 如文 無信無行無善根 貧窮下賤 從此地獄受罪 彼人命盡吃而鼻 若有淨修梵行者 如是 譬如寳海 諸 手足諸根 亦 是名 為之法暫時即 是三苦常纏縛 如蓮華 被眾人生瞋恨 佛 末法破戒人 法 利 近 教 并养属 佛 及韓 永 不完具 滿 功 法僧 清淨 徳海 池開 ق 瘂 淨 以其 不 如 晝夜飢寒常憂苦 眇目矬陋多疾病 或 或被 受苦百千無數 見者悉皆生驚怖 或生畜趣或為 逢 損 因 幺丁 持 切罪業應 減佛教亦 被狂 此 斯惡友常遠 如化 戒律 九石 破戒 於 風 洮 如影 頭 即 而 而渾濁 而 陀行 遠 捶 推壞 如是 像 離 打 劫

僧

非梵行

於

佛

法

教

全

無

所成

何

沉

法

說

是於

佛

IE.

法

無

心愛

《樂生於

下

族

貧

段

生

一怨惡

聽

信

邪言

虚妄

推度是

法

說

非

非

家為

見

少

利

水

投

佛

法

希

求

出

家

交

得

爲

法

都

無所

獲

櫍

如

破器無堪

貯

用於彼

衆

人

10·八六

善尚 惡友七者長有疾病身體 者具足蓋纏身心憂感六者棄背賢善親 之 彼 補 提 復 佛 行 怠 我 有 不 迫直至命終如是八種補 得說 不說菩 家於彼受生四者縱得人身聽 受生二者貧窮之家於彼受生三者 告 何義佛言護國若 特 不 得 我 伽 尊者護 不 羅 法 爲 能 不 者我不說 提 於是護國 戠 續 惟 說 女口 菩薩行 於虚 是 殊 願說之佛言一者蔑戾車 何 國言有八 況菩提 補 妙之法護國 妄者 特 波 有 復 於 伽 羅 補 種 羅 我 白 而 慳 格者 佛言 審清淨 不說 特 特伽羅遠 得 補 匹贏八者衆苦 應說法 仂口 白言 成 特 清 羅 我 不 加 就 於無 淨行 無決 應說 羅 洒 不 何 爾 凝 說 離 等 逺 時 下賤 供 定 於 菩 天 鈍 法 八 離 世 更 提 佛 懈 逼 種 尊 近 五

著

利養嫉

妬

貴族

解怠

綺

愛無智者得

無智人敬愛如是

互相敬

愛貪

得

不

依法者而來敬愛懈怠者得懈

念人

敬

特

伽羅

於菩薩

垂

ネ

依

法

行有是過

/失者當

爾

時

世

尊說

此

領品

告尊

者護國

[言若有

有

無上

佛

菩

提

妙

地

ーナカ

波

羅

固

修習

勿

生

疑

未

來究竟

大安

洛

不爲

利益衆生化諸羣品一向妄言我

是

他

人虚

誑

父

毋

及

自

師

師長或入王城及諸聚恩在亂綺語两舌諂伎

大

智多聞博識

誑惑有情

唯求

財

利輕

棄善

能

藏

間 識者 律善 言於意云 無 於 不 12 識 道 說 儀 逝 不 應為 我不 語清 者我 法於 顛 法 根 倒虚 如 者 斷 是補 說修 何 淨於我慢者我不說恭敬法 不說 貪親 我 說 疑 佛 妄分别不依 不 法 爾 謗 學法 言護國為 愛者 說 特 於 時 世尊而 伽羅 佛 緫 嫉 有 於為 我 持 妬 者 不 過失法於妄言 不 法 此有' 身命 說 於 法 應說法時護 我 說 教 身清淨於 無徳者我 不 頌 情愚癡 者我不 乃 說 日 <u>至</u> تخضر 清 天 於 者 迷惑 國 不 說 淨 不 上 白 善 無 我 說於 求

貪者於 増 懈 不 定 急不 長諸 不生信 諸有 修 煩 利 習 養 情 惱 補 因 猶 恒 為貧窮 豫 行 特 離 不 伽 多 佛 散菩律亂提儀 羅 等 深 我 方 扵 退 其戒 失於 著於 慢自 法言 善法 貢 五 出家

見善 墜墮於 不 我 解 雖 那 譋 迷 諸 醜 沉 荷 設 没不 復發善 達不 慢 根常 肞 福 没大智慧 陋 意樂修禪 負 得 於身命 自 5如盲 勢 一不具足 非 作 **貢**髙 究竟 衆 正 解 盡 暗 麻 苾 時 鈍 知脫 生 其義亦 磨如畫 **墮大險** 如空大風· 於 譬如焚屍柴 其義亦如是 若 無彼廣大智 墜 應成善逝果 繲 輕 邪 錐 怠性 - 堕恶趣中 行 法甚深言 患而 欲 捨 邪 於 利濟 愚癡 難 散 深 道 如 力 中 亂 得證佛菩 勇猛 謗法 若人貪利養 莊 不 無 能 經 不設障 到 嚴 **墮諸** 信 求 彼 行 復凝彼 佛 衆善法 人 破 勤 色不 不信 倶 得 於 寂 嫌 戒 飛 胝 辯 者 鳥 身 提 劫 才 處

其國人民壽十俱胝歲王有太子名曰福

光

根具足色相端嚴殊妙第一太子生時有

作彼王善行八正之道種族豪盛有千俱照十二由旬南北闊七由旬城有七重七寳所

**一〇**·八六八

為之法當觀無常壽命盡時誰是救者於諸 子來為說法告太子言福光諦聽汝須息心 間一切事業無不通解於夜分中有淨光天 非法而生怖 至禁縛之者俱得解脫又彼太子生得七日 不應散亂於諸塵境常當遠 七寶高七人量復令一切眾生所 七寶藏 切技藝工巧筭術皆悉明了乃至世出世 派從地涌: 畏 出内有一藏現 離 晝夜思惟有 Ŧ. 殿 作如意乃 前

爾時世尊說此頌已告尊者護國言我於過

去無量無邊不可說不可說阿僧祇

劫

修

植衆徳本

乃至於一句

通達悉明了

如是積功徳

成

就最上道

永離於愚盲

若聞如是法

依

法而受行

斷除貪愛心

行

非

歽

行

增過失

墮於大火坑

佛說護國尊者所問大乗經卷第二

金紫辉 也驕切語 切 輕乳充

蹇

損斥也

tŋ

療治力

也吊

ŧл 嚻

其發光王所居城邑名曰寳光其城東西長

地廣闊一萬六千由旬其中州城數滿二萬

世尊爾時有大國王名曰發光主閻浮提其

一逝世間解無上士調御丈夫天人師佛

足善

佛

世號曰成義意如來應供正徧

知明行

藏

三〇九

乱

緻

該護國等者所問大無經卷第三隊 宋西天譯經三藏朝散大夫武光禄卿明教大師施護奉 巻郎六

遠離貪瞋 種種莊嚴 豪貴而最 太子汝當 宫殿及國 頭目手足等 ンペ 此 過去一切佛 所見諸衆生 勤求於出 爾時淨光天子而說頌曰 此積 心求菩提 人大勇猛 分娩 具 癡 離 知 捨施利眾生 飲食及衣服 現在及未來 美女及眷母 莫著於迷 悉皆如 而 於彼求乞人 未曽有疲懈 善行於律儀 如佛所說言 心生慈愍行 成佛菩提 幻 譬如 廣歷 或捨於身分 若於 皆從衆善生 成 清 晝夜常圍患 設處國王位 心生大歡喜 金 佛當不久 淨 蕱隹 此 銀摩尼寳 、坏器等 **頂脈劫** 無瑕 迷 險 醉 難 穢 中

> 菩提最 如是無數記誰能相救言 安住菩提 常處於 降伏煩 於 陽 志求無上 世間 如 不 境而 生三 是 焰 無 水 無 惡道 上路 常 有上 惱 不了 沫 深 怨 劧 濟 泡 道 12 山 親近於善友 常沉生死 虚妄汝當 過去一 不退於佛 勇猛 佛世人難值 所作善惡業 正念自思惟 虚受於勤勞 精 不 切佛 堅 進行 海 知 牢 道 **拾離於親愛** 如是行方便 終亦是 堅 乃 父 非 恆 正 法難得 至於命 <u>、</u>墮險惡 如無目 人人隨業行 實非 修 母與妻男 固 入正 於親愛 如 义 金 住 終 道 趣 聞 剛

於 彼 爾時佛告尊者護國言淨光天子說 福 世 所有園林華卉流泉浴池歌舞作樂雨 光太子年至十歲智慧明達而 無戲 此 頌 論 E

五百童女是諸童女身相端嚴顏貌和悅於

如百千天樂又於此城街巷衢路處處各住

一〇、八六八

者欲樂無有厭足永處輪迴無解脫時我於 幻四大假合無有堅實大地諸天悉非究竟 凡夫眾生常行非法愚癡迷惑分别親疎耽 不愛著乃至國城宫殿象馬車垂金銀 切所欲之事悉皆遠離一心思惟我身虚 財寶 弃聚看翫令其太子心生樂著又復王言所 有眾生求飲食者施以飲食求衣服者施以 方一切人民來入此城見斯音樂快樂之事 之曰令諸童女晝夜作樂不得間斷 諸音樂歌舞 作 唱 切悉能 時 發光王勑 所有四

磲碼 於此城中修建一宮廣一由旬造四門樓戶 大殿用百千珍寶周市莊校於殿 牖軒窓皆以七寶種種莊嚴於此宫中置 卧具者施以牀榻卧具乃至以 **園華果樹木其數甚多新蔚開敷世所希有** 俱胝衆寳牀榻及以卧具復於城中置一大 堆積復有象馬車乗皆以衆寶種種莊嚴 衣服求華變塗香者施以華鬘塗香求林榻 一切衆生隨意受用爾時發光王復爲太子 過珊瑚真珠吠瑠璃等如是諸寶處處 金銀摩尼 中間安四 硨

有六十衆寳妙蓋八萬寳幢於諸街巷次第

行布一一寳幢有六萬寳索一一寳索有十

俱胝樂器如是樂器微風吹動出妙音聲

街道純以七寳鈴鐸真珠羅網編覆其上復

發光王為其太子選擇最上淨妙福地建置

一城名曰愛樂其城七重於其城中有七百

心專求解脫爾時世尊復告尊者護國言彼

如是愚迷人中而乃受生作是念已志意繁

藏

開敷於池周市復有八百寶樹一一寶樹各 寶所成所謂金銀吠瑠璃玻骤於池周市置 置一大座髙 復令殿内以其七寶造四俱脈實座一一實 懸實索一一索上有俱抵數樂器微風吹 華俱毋那華奔拏哩迦華等種種名華恒時 口水從彼出其中復生鉢訥摩華烏怛鉢攤 又於園中有七質池於池四邊有四界道 座各以五百上妙之衣敷於座上於其中間 痂 掛八十百千珍寶妙備又於池上置大寶網 於其中間 敷設其上此是福光太子所登之座於諸座 出妙音聲令諸衆生聞者愛樂復次質樹懸 百八師子口水從彼入復置一 以爲蓋覆太子身令離塵盆爾時發光王 排一切質樹光明照曜無不愛樂 七人量以八十俱胝 百八師子 上妙寶衣 動 四

長不短 子復為太子修饌上味飲食逐日供給五百 帝歡喜之園令諸天人受妙快樂彼發光天 鴛鴦鵝鴨孔雀舍利俱枳羅鳥俱拏羅鳥迦 出優鉢 千車復今使命於諸城邑聚落選取童女年 飛時作微妙聲如衆音樂而無有異亦知天 十六歲至二十歲者色相端嚴諸根具足不 陵頻伽命命鳥等如是衆鳥俱善人言每羣 福光太子園苑之內有種種飛鳥鸚鵡鴝鴿 大光明照一切世界爾時世尊復告護國言 十九百千摩尼寳——摩尼寳廣—由 夜三時恒勢沉香及散妙華復於園內有 及金蓮華摩尼寶網四面嚴飾光 前各置香爐純金所成於爐周市懸金鈴 羅華香言詞美善心意純直而 不肥不 瘦不 白不黑身出 明照 白檀 旬有 雅晝 香口 九

失於十年中於色聲香味觸五塵諸境而不

苦惱迷悶躃地良久乃甦從地而起即說頌 彼太子孤處宫殿儀貌寂然涕淚悲泣心大 都不顧視獨坐思惟遠離聲色爾時發光天 愛著一心思惟諸惡友眾云何捨離而自修 八萬小王及諸臣從來入太子所住宫中見 子聞是事已心忽騰愕怪未曾有即時統領 白父王言其福光太子於諸婦女戲樂歌舞 行得其解脫作是念已彼諸童女即詣王宫 日

來寶爲嚴飾 子為最上寶 端正廣莊嚴 象馬七珍財 而 云何捨所愛 以供給之 衣服及飲 云何不觀我 復有諸童 宫般妙樓閣 種種富樂事 如彼天女相 女 饌 此城妙莊嚴 憂惱心惶亂 容颜甚奇妙 如是無量數 **国林及浴池** 心性善純直

我善根增諸煩惱常處輪迴無有自在譬如

有人處於禁縛終不能出爾時太子見此過

諸童女歌舞唱妓種種作樂之事都不愛著

於其國城宫殿樓閣園林池沼泉馬珍寶及

童女俱令侍從承事及歌舞作樂悅樂太子

以一俱胝童女奉上太子如是八十四俱胝

臣亦以一俱胝童女奉上太子國城庶民

亦

諸親眷亦以一俱胝童女奉上太子宰輔重

於太子王自宮中所有童女復賜一俱脈王

王城爾時發光天子以此八十俱胝童女賜

技藝無不悉解如是童女得八十俱胝來入

忌善解博弈歌舞戲樂乃至一切世間功巧

佛告尊者護國言爾時福光太子見是事已

而自思惟此諸女等於我身分為大惡友斷

龍藏

微 於斯而捨 所為適悅 各垂於寳索 光明普照曜 迦 華果皆茂盛 安置摩尼寶 於汝意云何 親近作戲樂 两 端正俱年少 俱來而白我 令諸童女等 通達諸技: 陵頻加等 B 風 吹 紺如蓮 動 ナ 皆出微妙音 寶樹懸寶旛 出 為我速宣說 善知人心意 具有衆飛鳥 九十九百千 **今汝正是時** 口出優鉢香 各各懷憂惱 獨處於深宫 歌舞及音樂 太子汝當 令其心快 於妙音聲 寶索中 樂 知 清響如天樂 云何 皆有妙樂器 復於諸樹間 各廣一由旬 其數有八萬 於 孔雀及鵝鴨 又向園林中 令於晝夜中 身有柳檀氣 如是諸童女 如彼蓮華菱 類貌甚寂 間 此而厭棄 無所 有 比

常處大險路 貪瞋鎮相隨 我今求解脫 增長大過失 爲我速宣說 善法堂無異 血 世間五欲境 都無孝敬心 晝夜三時 莊嚴甚微 金銀摩尼 四 긒 切女人身 肉與骨髓 面 何 垂珠 而 不 中 網 妙 腸胃大小便 衆惡不淨本 **硨磲與** 流浪於生死 發大菩提 永處於輪迴 墜墮於眾生 俱胝 汝仐不愛樂 長藝栴檀香 太子見所問 令我增苦惱 於此質殿中 此 此 女色相 細妙衣 為獨 宮殿 7 **購淚涕 唾等** 皮膚裹不淨 牽繫諸眾生 我觀如怨家 言已而悲泣 **漆離諸塵染** 纏縛於有情 稽首白父王 無有得出 違背於父母 皆 安置金香爐 瑠璃真珠等 如彼天帝宫 以用莊嚴上 以衆寶成 須史即

散滅

墜墮三有中

迷没於生死

浮世不久住

如

山水急流

命若浮

雲

菩薩大智人

身心常寂靜

觀

彼如草木

妻子并男女

於彼惡趣中

誰

能行救濟

不動如須

彌

常樂處深山

心求正道

鬬

諍起憎

嫉

一相行殺害

父

王及眷屬

非是菩薩境

無福

生

業盡復生業

如鳥禁籠

長不得自

六塵如毒蛇

我不著愚迷

遠離於虚

妄

色聲五欲塵

投身 如斯有 於 何人 父王 我 肵 貧窮賜珍財 損惱 入 降霆甘露 枯竭貪愛河 禁縛得解脫 常運妙法 父王今當 ,於險路行 捨 此 有 八具智慧 於國 入大海 勿外 諸嫉 一个當 於 智 衆 住 女 船 知 知 生 兩 并及於着 怖見佛 於此 必不 何人懷 除熱得 及諸眷屬等 何人得 照燭黒 在家多過失 度 脱 患苦使獲安 速捨虚妄境 悉令離憂苦 四 大不 五欲 行 於三有 邪 菩提 慈忍 堅實 法僧 暗路 清涼 塵 麕 道 我寧上 障 請 終不生染著 行 廣布於雲雷 而欲作散 何人有眼目 而 成就最上智 迷者令覺悟 歸趣真解脫 綇 復為衆有情 盲者與開 : 詣於深 王速將歸 蔽佛菩提 欲作怨家 女口 **企聚落** 須彌 亂 目

幾至冬月時

凋落悉枯悴

女

人及富饒

不久亦如是

愚癡

狂亂心

常没貪欲海

如夢如幻

化

亦如春樹木

滋茂葉芬芳

國城與宫

殿

音樂及歌舞

究竟不堅牢

開華衆所

華

奏入身

不覺賴其命

如是穢惡身

何

令愛樂

譬如毒藥樹

五

常有千千那

由

敬

敝

觀已於中夜時忽聞空中淨光天子讃佛讃 於三威儀中行住坐時求斷一切煩惱於月 殿是諸童女圍遶侍從 爾時佛告尊者護國言彼福光太子處於寶 修習清淨行 合掌向空以頌問日 法及苾芻眾如是聞已身毛皆賢悲喜交并 初八日於地而坐正意思惟離諸塵染作是 臨六 志求無上道 太子觀之深生厭離

爾時淨光天子於虚空中聞彼所問而為太 發聲稱讚讚何人 願樂聽聞為開演 救濟孤獨諸有苦 彼佛名曰成義意 功德神力無有比 頌答曰 開者皆歡喜 梵音而清響 廣長而薄淨 **唇色勝頻婆 蘅輪廣右旋** 佛頂如須彌 爾時淨光天子復為太子說佛功德相好 復次諸飛鳥 功徳廣無邊 目紺淨分明 右旋俱齊整 彼 太子復問 佛所行菩提行 净光天 六 假使百千樂 如淨玻瓈寶 美妙出世間 **齒密無缺滅** 名曰緊那囉 能斷衆 舒展覆面輪 **猶如青蓮葉** 眉間白毫光 出衆而髙顯 他 (生. 思 重為宣說我樂聞 有何功徳及相 **必 弱之衆 恒恭** 莫等佛音聲 此相最微妙 白類 照曜 螺髮而 **鴛鴦俱权羅** 舌色如紅蓮 令行菩提行 頷臆如師子 切諸天人

公如珂雪

如千日

維青

妼

子說所讚事以頌答曰

我要歸依求出離

虚空諸天大慈愍

常以十善化羣迷

方便智慧最為上

我今稱讃大沙門

佛說護國尊者所問大乗經卷第三

七

能

讃毀倶不著 我佛大導師 有福及無福 足現千輻輪 猶如龍馬王 雙肱如象鼻 縛哩四拏鵝 世間甚希有 佛頂如天蓋 垂手過於膝 項頸長細妙 隨衆各得解 各有色相嚴 身毛紺右旋 佛相好亦然 莎悉帝迦相 嚴飾金色身 兩腨勝鹿王 具沙俱绎羅 汝个若親近 量等於身分 如蓮在水中 如是妙端嚴 世間無有上 近遠平等聞 | | | | | | | | | | | 淤泥不可染 若有稱佛名 佛以一言辭 七處皆平滿 臂髆而臁圓 無畏如師子 **陰相而藏隱** 如來法自在 迦陵頻伽等 有德與無徳 如是廣端嚴 行歩同牛王

藏

佛說護國等者所問大無經卷第四

淨光天子讃佛法僧無量功徳相好莊嚴之 事心大歡喜正意繫心端坐思惟彼佛世尊 失生死輪迴相續不絕諸有智者應當遠離 障蔽不覺不知常以身見起諸惑染廣增過 具足功德所說妙法真實無謬聲聞弟子梵 佛告尊者護國言爾時福光太子聞處至中 又復思惟愚癡迷暗起三種思動發身語造 行清白又復思惟輪迴大苦一切衆生愚癡 出 免我觀生死少味多苦逼迫身心是可厭患 善惡業熏識成種如是名色六入觸受苦報 速宜親近彼佛如來微妙之法斷諸煩惱求 相續愛取纏潤增長有支如是結生老死誰 輪迴若近惡友耽著欲樂人天之報尚不 宋西天譯經三藏朝敢大天武光禄卿明教大師施護奉 部譯

佛攝光明蓮華不現爾時太子如山 成義意如來應正等覺所說妙法及茲錫衆 到 明照於太子令心適悅經須史問將至佛 大願賜慈悲救護於我我於此處擲身出外 佛曰成義如來應正等覺具一切智神力廣 應親眷而爲留難遂却上殿面東而立 時彼太子發此志已即便離殿欲徃門出又 能 我悉歸依作是語已五體投地禮佛千拜即 其右手放大光明照太子身其光化為千葉 欲求解脫作是語已即便擲身佛以神足舒 此終不解脫宜應速拾别求靜處修習梵行 太子作是念已於此宮城深生厭離我今於 蓮華承太子足又此蓮華復出百千微妙光 佛前合掌恭敬於遠世尊至心稱念南無 得何況阿耨多羅三藐三菩提 爾 而下 時 遥告 即

**一〇・**八六八

空中下合掌向佛讚數如來即說頌曰 福光太子聞是法已得總持門證妙解脫成 佛告尊者護國言爾時成義意如來見彼太 就五通涌身空中散華供養作供養已從虚 子信心清淨善根成熟即為宣說菩薩行法 稽首我佛真金色 成 志求無上大菩提 就福德無盡報 切纏縛永斷除 相好最上面如月 究竟圓滿菩提道 拾於世壽為法壽 修習菩薩真實行

我觀無等無邊佛 目淨輝朗如青蓮 如是皎潔大光明 如軍那華及朗月 牟尼螺髻紺青色 功德智慧無等倫 永離三有常清淨 常以慈顔顧我等 眉間毫光善照曜 髙顯清淨如須彌 除滅衆生諸罪暗 過於珂雪與硨磲

宣揚清淨妙法門

求出纏縛趣解脫

於其暗室然慧燈

破我疑惑無明等

願佛慈悲垂攝受

我全雖發信佛心

貧色如來功德質

今彼盲迷開智眼

何得衆生造過失

於大難中垂救護

佛為出世大導師

稽首 無比大醫王

满我意願除諸病

如佛所行菩提道

永出煩惱大海中

常行如來八正道

如佛所說我行之

切妄想悉消除

拋離惡趣到彼岸

如是真實為我說

九

火人

陀讃歎佛

稽首無上大醫王

晝夜獨坐自思惟

顧佛慈愍垂救度

少賜如來妙法藥

心求離五欲境

我身大患父未除

空界天人發聲言

勸導歸依來佛所

龍

我全禮佛真實語 我 應機流演大小乗 四牙鋒利若金剛 我佛雙腨如鹿 松王帝 釋護世 通達性相甚深文 我 如是蒙光苦惱除 下足登涉 俱 如赤 A 佛 **本離苦出煩** 於過去百 切世間無有比 頂禮如來齒 身相 無二平等 銅 而廣 妙端嚴 地面 Ŧ 長 觀 聍 主 王 劫 龍天八部及三塗破暗除迷百千刹 或覆面輪或大 普救世間諸有苦 有情 俱發光明齊羣品 離 皮膚柔輕真金色 我 能捨 衆生見者無厭足 行 倶 四 山 十齊密白 出輪 諸虚誑綺言辭 川 今歸禮大慈父 似牛王舉步穩 無情 大地俱震 一切 迴生死海 俱獲 利衆生 如珂 動

我佛無畏大師 佛 我今禮佛出三有 身口意業無塵染 禪定智慧悉圓 梵音際妙如梵天 大聖醫王衆所歸 垂慈廣為諸衆生 法本空寂無 如夢如電非父停 如是普利諸衆生 善療衆病悉消除 如是慈悲牟尼主 如蟻循環無 以 法 (依法證 財 施 有生 菩提 了期 切 三界無著: 常觀世界如幻 我 我今項禮滅三毒 能破無邊煩惱魔 持 各令善逝人天路 方便隨機宣妙法 **迦陵頻伽聲莫比** 常愍輪迴六道中 恒冶老死憂悲惱 不能知悟隨輪 無人無我無衆生 引彼愚盲得正路 具法自在利世間 个禮佛無等智 戒忍 唇精進 出水 化

1 O · 八六八

稽首無畏佛世尊 我今稽首人中尊 我 天上 所有稱讃諸 成就種種功徳相 令我獲證五神通 身光照曜勝天 最 佛人離諸苦惱 切徒衆悉歸依 H 微 人間俱敬愛 妙莊 功徳 刹 名聞 住立虚空仲讃佛 身口意業俱 衆生生者無塵垢 迴施人天成正覺 無垢清淨出世間 湛然不動無為相 無不愛樂慈悲相 方佛刹皆稱 人供養諸佛得 流布諸 世間 問 清淨

或作金輪王四洲

或為帝主或宰臣

常受大富大快樂

獲得最上人天福

具足干子及七寶

切衆生皆隨順

種

種上妙物供佛

或為護世或忉利

或處夜摩覩史陀

乃至他化與梵天

皆因供養諸佛得

俱能出離諸苦惱

如是見佛及聽法

恒行十善利世間

惶莫知凶吉即時將諸臣從及其眷屬來詣 太子宫中問諸宫人汝等云何夜來啼哭時 佛告尊者護國言爾時發光天子於其中夜 彼宫人即奏王言福光太子忽爾離宫莫知 忽聞福光太子宫城之内有大哭聲驚愕憂

令彼

不墮惡道中

安樂寂靜無塵染

佛能安住諸世間

求

福之者皆令福

如是獲福長相續

俱

胝

多劫不可盡

乱

第六〇

佛聲微妙過梵天

如佛所說

八正道

聞者適悅生敬愛

及諸天女美妙音

清淨語音功德普

衆生隨類各得聞

非似佛聲多方便

獻達哩縛緊那羅

如是為乗趣

菩提

一離凡得解脫

是語 天子聞是語已即將八十四 太子往詣東方禮覲供養成義意佛 覓時愛樂城中 而起心生憂惱涕淚悲泣欲往千城處 亦 止憂懼 已足 如蹋 悲痛 護城聖賢告於王言彼 是 險忽然避地良久乃甦從 以啼哭爾 時發光天子 時發光 福光 處尋 聞 地

光

時隱沒俱

不現

帝釋梵王身色光

色相園

明光照

足住立一面合掌向佛以頌讚 及百千那由他侍從眷屬周 方至成義意如來處到已五體投地 三十二相妙端嚴 稽首歸依功德海 八部東 胝劫 所歸 妙湛總持無等尊 七寳嚴身 切觀佛 出 俱胝 供養俱 佛身妙 世間歸命禮 市圍遠往詣東 日 宫 世希 無 禮世等 脈佛 人婇 厭 足 女 彼佛無法 俱胝 佛身無相如虚空 佛身如現水 捨 託夢無象入母胎 而 初生七步帝釋隨 如是等光對佛 日 如是歷修勝 佛證寂滅清淨法 垂慈爲彼轉法輪 月 彼世間 離 成 天衆圍遠佛 父母 持戒忍辱行 寂靜三摩地 閃電摩尼寶 及親 不 寸 中月

知

亦無師學書自解

天上人中為最

Ŀ

示生人世教羣品

捨於覩史天王

位

變化隨機

亦復

救

拔衆苦令解脫

眷

出彼王城入深

山

降伏四魔成正

衆

生沉溺處輪

離無常出苦難

福智及方

去

難

思俱

巍

赫赫妙

精進禪定善巧

布

施

藏

〇八六八

於阿耨多羅三藐三菩提得 發光天子歸依讃歎信心堅固求趣 佛前合掌向佛而 光太子見是父王歸依彼佛心生信敬 唯願世尊往愛樂城受我飲食供養 意如來默然許之受太子請時福光太子即 我佛常處三有中 時佛告尊者護國言彼成義意如來見此 以我稱讚佛功德 善哉佛說菩提道 雖知幻化無去來 禮牟尼無邊智 正法我所求 為說法時發光天子聞佛所說 身 白佛言如來應供正編 引彼 迴向菩提及衆生 救療一切煩惱 垂慈普救諸 正法能度世間 是 禮究盡法 衆生得菩提 佛 不退轉一 相 悉 解脫 心具足 時成 爾 含識 病 即 時 知詣 即 義 褔 即

爾

如是

牟尼-

起

化

隨王意而

及一切珍寶莊嚴之具施 告父王及諸眷屬我令請佛所有宫 摩尼 諸眷屬俱發聲言願捨所有施佛供養我皆 頭面 哩迦 榻即具以妙衣服敷設其上又於精舍左右 車上妙飲食供養世尊及茲獨眾復次福 入愛樂城受彼供養時福光太子以五百千 勿為障恪異口同音起隨喜心爾時父王及 太子為佛及眾廣以七寶造僧伽藍 行布華果樹木流泉浴池於其池中生奔拏 亦不沐浴洗濯香養塗飾亦無瞋惠貪愛乃 喜爾時成義意如來與諸茲勞恭敬圍達 華及 作禮獻僧伽祭衣 俱胝歲畫夜焚修亦不眠卧亦 寶網及傘蓋等四面嚴飾復置百千米 優鉢羅華等復次於一一茲芻前 白日三時亦復如是 佛供養汝諸養 無疲倦 用無數

能

小窗 豎立五百七寶傘蓋華果樹木及百千音樂 俱以香華飲食皆來供養如是經 茶毗處供養舍利爾時閻浮提內一切眾生 屬及諸衆生皆數太子出家剃髮修清淨行 剃髮為苾芻相 千燈如是供養至|俱胝歲然後太子出家 又||烙前置百千燈盆毎||盆中然百 福 妙名華及諸華曼塗香末 赤栴檀茶毗如來於閻浮提內所有 常行法施 **抵塔俱以真珠羅** 光太子收佛舍利以其七寶造九十 愛樂城中護城賢聖一 乃至成義意如來入於涅槃爾時太子 法 不 惜 滿四俱胝歲 身命何況外財 行頭陀行持鉢乞食伏斷 網 周 币嚴飾又諸塔前 如佛所行無有 香種 如佛所 切小王宫嬪眷 種妓樂於 百千歳 說 如說 爾 煩 切 四9 疲

寶爾時成義意如來所說六十四俱胝法藏 衣服 三菩提佛言護國若復有人貪著利養飲食 等悉皆出家我等往彼承事太子如供養三 時淨光天子互相告言一切小王及諸 苦薩摩訶薩 諸佛所一一供養無空過者皆如成義意如 **努已曾親近九十四俱胝百千那由** 寂靜行勤供諸 應當學彼福 今我身是爾時愛樂城中護城賢聖者豈異 來而無有異爾時發光天子者豈異人乎今 福光苾芻悉皆受持通達無礙 無量壽如來是爾時福光太子者豈異人乎 人乎今阿閦 卧 具醫藥等重稱讚彼人愚癡則為我 光茲易遠離貪愛親近善友修 欲求阿耨多羅三藐三菩提者 如來是佛告尊者護國言一切 佛不久當得阿耨多羅三藐 如是福光苾 口他佛於

〇・八六八

徳

是法應如是知應如是學應如是行不得 慚 近惡友及利養等爾時世尊而說領 於身口意而 無 破 愧遠 犯 戒 離 律虚妄不實毀謗 佛 不 相 刹 應唯 遠離菩提是故護 有外 沙門 相 2 不寂靜 國聞 離 佛 親如 無法

俱 永若 詐現寂靜住 若人貪愛於 刹 無慙無愧 因 不懼三塗苦惱 人遠離 胝 人不樂如 斯退失佛菩 離天界隋嘉道 那 暫 劫 遇若 數 如毒 無知 難 來法 依行 利養 值 山 足 佛 間 蛇 侵 長處輪迴 所 縱 輕賤具徳苾芻僧 常愛常貪恒緊縛 永 逺 緍 心於名利常產緊 說 言我具諸德行 劫 離真實清淨行 生 必證菩提 人世墮 īĒ 沉淪生死道 法 無解 亦 難 **六難** 肞

عتـ 薩 爾 百分 法暫得聽 於 大如若 僊我於 時 雖處深 愍救五 如 掩 若 若 **筹數分不及一乃至譬喻分** ाग 聞 世 於行法生尊重 他行業談已能 人厭 乗妙 ·不及一 尊 說 近法最 所說真 僧 智 所 行 祇 趣諸 慧及 離 山寂 **以**大 聞 劫 精 此 樂 徳 上垂 實行 千分不及 信 行 領已告尊者護國言若諸 進修 靜 浆 方 塵 解受持 五波羅 處 生 便 思 我常日誦得 畢永是 不 是人 逺 永 、恪身命一 一百千 得消 雜 如是 蜜不 人非遠 失菩提 切 所行同 如來 速 一功徳 如有 除於熱 切諸 證 亦不 倶 無 證書 俱 為 無 從 人於 胝 勝 刭 胝 上 佛 過 自身 上 此 道惱提求佛 及 前 分 非 此菩 功

三二五

藏

佛 詑 經 時 =那 由 他 天

斷盡諸漏得無生忍極耨多羅三藐三菩提以 何無生忍爾時專者護國統三菩提心得不退轉七 轉七 國 干苾芻 而 白佛

佛言護國此經名為大乗正法亦名廣大清言令此經典甚為希有云何受持當何名之

達持 淨不空誓願福 世轉等聞 佛 說此經已華者護國 佛 所說皆大歡喜信受奉行 光居士歡喜菩薩 及天人 阿蘇囉獻匠行如是受

佛 鮀 護國 尊者 所問大乗經卷第四

晋

肱鵒沫釋 臂姑六鸲宋音 節弘切權 耽 也切鸲俱樂都 腨 钨切也含 腓市鳥鶴 切 肠充名余 箭 也切購蔚 计充切额 凝之蓊岛 也切蔚孔 目草切 牖木蔚 圓丑盛紆 直容貌勿

也切鴝

崴