**选滴於乳味乎不然乳益乳也苟能錯搖** 

醍

物積學消心

非

孺子敢當荷負矣或曰猶牧女之添水將

七一 朝可獲豈仍乳而已即

外之经过是可属可爱、各个公司 宋 雲 間 沙 門 帝 岳 经科金刚健康

開也吾祖章安作疏益詳至荆溪将迎葉品科分大經章段起自關內憑小山瑤前代未來 雲 間 沙 門 滞 岳 撰

次班人號

引文釋義畧無混亂雖短脛亦可以厲法流編三千具攝而分今文分而又分質主問答

金剛鉀圓

可謂善

学派深良哉

折重也余復

以佛性

周

科

分一

分正緣分別指方隅則權實進否晓然而明

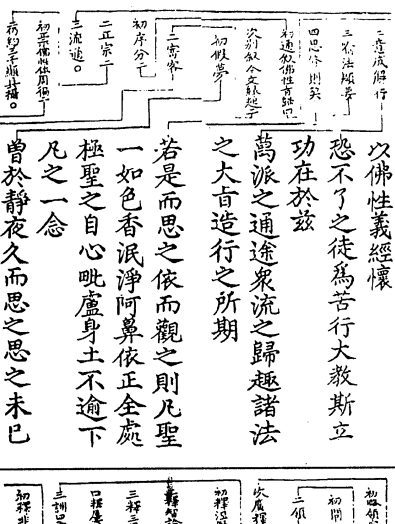
親立 碎遮 明園 者以加那 之伊 恕實之佛 膜金

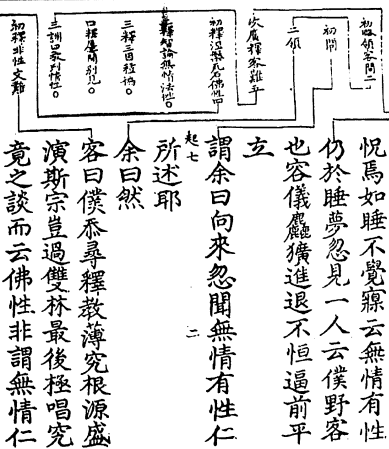
寄權 悉服 客疑 見無

自滥器釋典積有歲年未養不一唐天台沙門 堪然述

| 第一六八

册





金剛錍

火明今五字三 - 茶児老五二回心。 初示立意 初斥他不解 制器逐次体質二 二生的奈敦烈工 索选部難取 無情即不應云有性若云有性然以教分大小其言碩乖若云 情無未足 余日以子不開佛性進否教部容日涅槃部大云何並列 即不合云無情 余曰古 權實故使同於常人疑之 何獨言無情有耶 **今且為子委引經文使後代好** 尚 可怪 云 一闡提無云無 上泛示諸文0 三教之旅行 初作地不干

初引文 二种我

請觀有之一字虚空何所不

收

故知經文不許唯內專外故云

三引起释義二 經宗

引此文證 青不昧理性知余所立善符此文證佛性非無情者善得

**₹**₹ **今立衆生正因體倫** 

迎葉品云衆生佛性循如虚空 非內非外若內外者云何得名 經文亦以虚空譬之故三十 切處有

大引示你了在一 改站 年0 初引作四姓六 和正祥二-三站在四 三水前雙船 初的四明正 的果里非 豈非正因因果不二 佛乃以果地無礙而答迎棄次迎葉問云何名為猶如虚空 託云衆生佛性宣非理性正 虚空應當亦是有耶 故迎禁云如來佛性涅槃是有 法喻不齊 果上緣了悉皆是有難佛空喻 由佛果答迎葉刀以權智斷果 非 内外等及云如空 因

三胎年o 加拉 一引十一 三菜谷干 和我们以各个 迎素難一 和示雞常 二引經文 暫說三有以斥三非故知經文寄方便教說三對治 永非 性者謂墙壁瓦礫 來說為如來非如來者謂闡提 二乗為非佛性說為佛性非佛 今問若老石水非二乗煩惱亦 非涅槃者謂有為煩惱為非 佛光順問答次復宗明空 先順問云為非涅槃說為涅槃 那

如

第一六八

册

| \*\*\*\*\* | 一、 | \*\*\*\* | 一、 | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*\*\*\* | \*

第一六八

册

第一六八册

養養等 | 以邪計空為佛性喻更以一十一致禁止 | 次佛復宗顯空非有故恐世人 \*\*
無對不可見佛言此即心所三 初云世人言虚空者名為無色 復次外道言處空者即是光明 三斤當那— 三破住灰了-初引起 上在尚那 二秋光月丁一 上在前來 初引經 初引起一 二左蒿那 F世言身内何殊色法 一世言身內猶關外計空及二俱 -世言身內豈非住處 一有云不離三法一空二寶三者 有云住處 若言實者空處無故若言空實 也言身內必須隨身刹那時運 空實佛言若言空者有處無故 有云次第 二處無故

山北投公

·世所攝

初破邪计十

初引年

二种菜

佛言亦是色法

初城心が了

一世言身內何殊心所一語似心所故佛破之

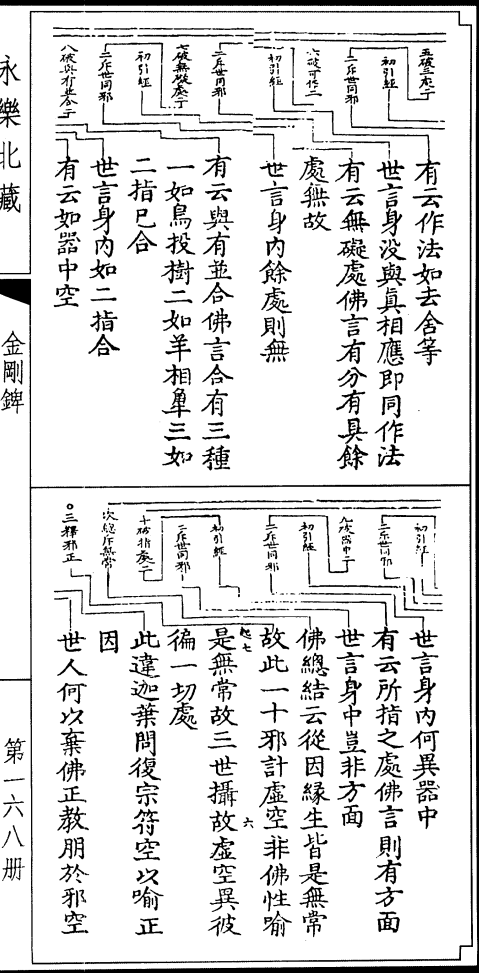
三打班上〇

初示意

復次而遮其非



金剛錍



錍

第

一六

八

册

0三能作三— 0四點後京 如何那計一 以迎棄難云如來佛性涅槃是斷果故智斷果上有緣了性所以難正因如來是智果涅槃是 有 何乃 次智斷 果 <u>}</u> 緑 7 佛 性

二就實

初带椎

空墩世人无石之妨縁了難正以杜餘論子應不見涅槃之文 世人多引 涅槃為 難 故廣 引之

0次处示指文二 初佛班也否 初通標 二別列甲

非迎亲知

機

(設疑故佛

迦

正

0 火秋之程打一

松宗權實

即不

子不知佛性之進否也

相

應

0 次站方不知進本

三左於敦了

次結六不知道不 三種游推實於 欲七 禁所引言 若頓教實說本有三種三理 福達性成修修三亦編 權門說故佛 沈 如虚空 示衆生 復以空譬正 皆 一欲赴 本 有者 順 正性且云 必禁三皆是 緣 此刀涅 3 捎 以順 局如边

子不知教之權實

述權緣

3

樂帶

永樂北藏

金剛錍

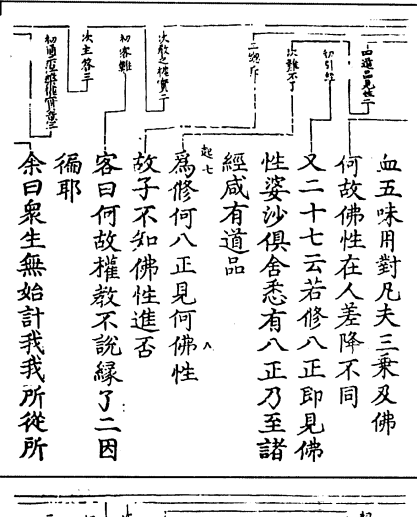
二四句解性一

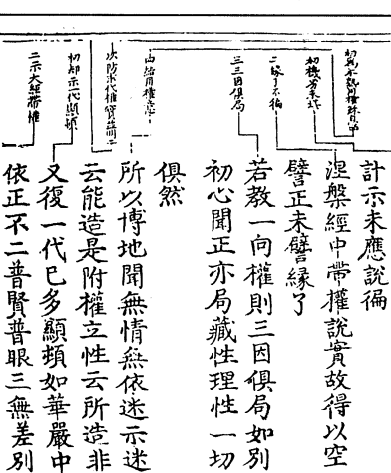
而不云生佛亦同法身力無畏

十方諸佛同一法身力無畏等



册





非

一天外来安文人

第一六八

册

|不信已身有如來性及 已方云口生化生有分此豈非子不知父性耶聞開權 方信已性悔來至此財非已有如二栗人處處聞大尚至法華 此世人不知教之權實 這部內諸文全無頻耶 今搜求現未建立圓融不弊性 來永斷示令知有及以不斷 小一分有情 及謂闡提 四斤他灰自疑心 二令使一致破卒 玉在佛丽— 福榜选偏指清淨真如尚失小福榜选偏指清淨真如尚失小 信唯心具復疑有無則疑心具圓頓之理乃成徒施 了體具者馬有異同若不立 無但因理壅故於性中點示體 傍遮偏指清淨真如尚失小 切大教全為無用若 己心 不立

初二年所軍

次以於斯中

金 剛錍

一以共造故以共變故同化境故一以共造故以共變故同化境故一 九從性變二十 局在 故世不知教之權實以子不思 心故 糸 佛性之名從何教立無情之 患 何獨自心 何文已如前說 住變二者示性令其改,有性何謂點示一者示 世迷恒思點 心之有無耶心之有無耶 性令其改迷然示一者示迷 痲 三约分十 初約站

智事理和對

如

上始作初位! 故子應 自大教 若 1

石

無心之語

生于小

是故

且云無情有

性

則

隨 縁

不變之說出

**恐邦島法是真如と子何殊井蛙子** 執小道而抗大達者 如由

不變

放真如是萬法由隨 具如之體何專於彼我 耶故萬法之稱寧隔於 情無佛性者豈非萬法 緣故 子信 纖 無

無

金剛錍

二瓜佐 分於清濁 波在濕非間於混澄為波自 則無有無波之水未有不濕

正造依依理終無異轍雖有清有濁而一性無殊縱造

三約好斥他

理本故也一战知果地依正融通並依衆生豈非自認相違耶 若許隨緣不變復云無情有無

上大京在社

此

刀事理相對以說

一初难理

初分二

不得云波中無水如迷東為若唯從理只可云水本無波

西

只可云東處無西終不得云西

若唯從迷說則波無水名西失處無東

情性合譬思之可如東稱

「於是野客恭退具跪西─無情有無例之可見 水之譬其理實然僕曾聞 而諮 百波

○ 释好於無情法性一」

第一六八 册

84

थ

| 一理本無殊凡謂之離故示衆生| 一年十二年 | 一年 | 一条 日子為學佛為學凡那 | 一条 日子為學佛為學凡那何乖 | 一条 日子 衛至佛才會凡離何乖

不覺無覺法性不成覺無不覺故知覺無不覺不覺不覺不覺自會一如

三佛皓相识妆

佛性寧立

四以即否定大小!

是則無佛性之法性容在小宗

錍

第

六

八

册

次引紅難四 三難法二 一難其如 松縣計 故 若同真如諸教不見無情法界 中為同真如分為兩派實相真性等為同法性 了和 若在無情但名法性 及實際等 PP 法性之佛 故華嚴 今問子諸經論 是解則見盧舍那豈非諸 一切法 須 性オ 自性無所有若能 彌 14 P法性在無情 中法界實際 7日大教 頂偈讚 非佛性者 品云

四票多船同具干 和名具雅丹丁 二龄石度作 性空即是 具佛體託具佛體在 相此亦無所脩能見大牟尼豈進慧云法性本清淨如空無有 請子思之當免迷教及迷 文真實慧云一切法無相 於無性又云無脩能見年 之進否也 文云法 (性本空寂無取亦無見)那之性耶 佛不可得思量又精 一切 佛 法是 尼 性

則

俱隨線並皆不變故俱

下作流典典智 初龍四十 次引弹 加工科 佛性異名 故真 真實如是諸法性實義俱非有華嚴又云衆生非衆生二俱無 法二空所顯真如當知真如故佛性論第一云佛性者即 言衆生非衆生豈非情與無 字即法佛也故法佛與真 一名異 如隨 即佛 性 隨 佛之 PP 如 情

和廣明教美子 ·欢别示花田所外 通 相等如三昧陀羅 **凡聖因果事理** 

如云法田

故知法性之名不專無情中之 以法界實際一切皆然

真性藏性實性等無性名者多一者多在凡在理如云佛性理性 然雖體同不無小別凡有性名 異體一故也

第一六八

册

87

第 六 八 册

**火性狗が由于** 初由煩假心 初正明終成 世而諸教之 死是佛 故失體徧 涅槃經中多云佛性者佛是果 世 故偏言之 人言一切衆生皆有果人之性 佛得理! 人迷故而 云徧者以由 次 佛等性 (因名佛) 證具開於 之中諸名互立 不從果云衆生有 性等者衆生實 示 煩惱心性體稀 令脩習名佛等 藏 以煩惱 生未

吹名同雅基子 初船前李華

種

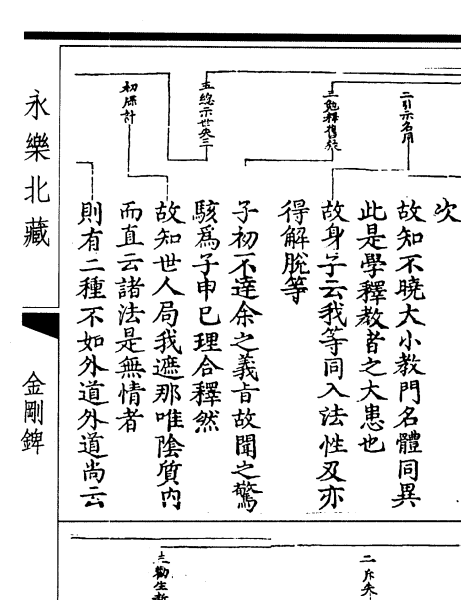
言豈 生死色徧色何以徧色即心故子尚不知煩惱心徧安能了知 良 由 佛 一唯真 不 性 知徧 心 煩故 腦知 性不 徧識 故佛 唯性 心徧

·一了弗土皆有眾生理性心是唯心心體不可局方所故所共徧不信別循耳自主, "福不信别福耶能造品",福不信别福耶能造品,四者依報共造正報别 以性喻空具如涅槃一 造所造

復心所既信

88

之者



諸法體性即真若尚知造心幻化幻而已又有二種了 云猶業力造造編三界又小乗已又有二種不如小乗小乗尚 綇 計衆塵所成亦不直云 我大色小我福 知諸法無常亦不直云無情 幻徧三界 虚空又外道 無情 又共 而

所擬

若次第乗故

子聞是已亦合薄知教法權實

第

六八

册

〇三程二月種福丁 次主答平 初來難 切 種 自 即 亦 佛 八一切生佛之心性情稱性編脩編果編又云一座 他依正觀於口 法皆正 曰 性 曰 公告正因性而二 良 進否 由 自昔 因 大市 不善編 E 云 心心 更至不必編 正中三因 重 座 疑 插 四之佛泉因 未 決心 由說生果

> 三主問答三 极解介 招旅性

> > 佛

果不名性

問

佛

性

之名常

無

常

耶無常非性常

不應變

問

佛

問

佛性之

因

非

念 大觀 問 具足 問 則泉滞自消 而 <u>仁之名從因從果從因</u> 問於子子若能 洞見法界生佛 法 佛界融 暁 余 正通 釋

一定衛事本法

性 不 可分問佛、 之名共和 性 耶 性之名大 别 耶 别 不 問 11, 名 性教性 耶共

果德之意

達

佛

現

欲開導子之

耶

三約雅心

三角带——問無情之名大小教耶大教大耶 耶 名有權實耶對體辯異其相何

告法界處色為亦無耶為復有 為色為非色耶為二俱耶問無情色等佛見爾耶為二俱耶問無情 於之 為色為非色耶為二俱耶問無 於是耶問無情敗壞故無性者 於是耶問無情敗壞故無性者 於是耶問無情敗壞故無性者

心界不名难問难心之言乃聖心界不名难問难心之言乃聖心和治理若凡二俱有過問难心不治之言乃聖人名心造無心耶难造心那二人有過問难心者不难色色非心耶暗造心那二

門眾生量異性隨異耶不爾非

第 一六 八 册

五約佛牛 問 佛報生不 耶 耶 身 為復 幾佛性耶 佛 性有 國 那問 性神 異耶 骓 我 泉 應 四句 4一佛身中幾生性14坐那問衆生一 个生本迷迷: 問 身性 佛土 為 始 亦 同 本 佛那始 法 異 佛 性 耶 為本 那 問 悟 亦浆 那

七約其如

耶體為 何無 土與生 土 同 耶 問 佛土 耶 事婆婆之處為共到異共別問佛佛士 異共別問 所 攝 為 遠 近 別 土 那

六约米成

成 同 有 異 過 問 佛 成十九

見性

爽

那些問

佛

灰

道

時

土亦成耶成廣俠

成土 處 成 為 鄉 被 生為 與彼彼成彼 問 佛成 那離 異耶! 《三身 與彼此成被 不出 \_\_ 問 不 佛 可問 為佛生

耶

分生亦居耶

所

居

分生亦居耶為各之一無能所異則同日

凡

問

佛佛

土成何眼智見自他境初後如

脩性脩性身土等不等那問真耶二俱如何問真如之體通於 問 真如 所造 互相攝那 不相攝

當

有為本無耶與惑共住同

為本無耶與惑共住同異如同異耶為永隨耶問真如本

何

地

有那問具如隨緣隨已與具隨緣變為無情為永無耶何

1 414

起七

像明體本始同異前後存没法 空處同異存没法譬如何問鏡 異法譬如 波水同 異前後得 何 問 病眼見華華

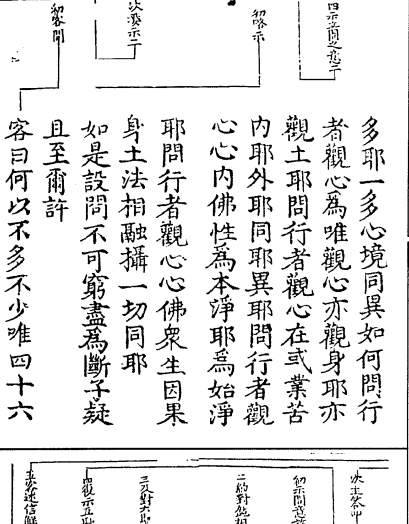
失真妄

譬如何問帝 網之譬 唯譬果耶 亦譬因耶果無因耶問如意 如 球

身身有土耶唯在果耶通因

何

名同異如何問行者觀心 行者觀 心心即境 1觀心一耶九那能所得



一約對処根

及對六即分證離為

四

位

為對鈍根故四十六

通義通自通

他一問亦足

余日攻惑攻疑攻行攻理通

被

黎亦

次逐六十

黎明

表述信解示 我歪歐 兼前及後故四十六 客曰仁所立義灼然異僕於昔 應知 乃至無量亦復如是 餘 所聞僕初聞之刀謂一草一木 位仍須皆具四十六問 問亦皆能攻餘四十五

94

金剛錍

第

一六八

册

智其後何大教宣 郑玉千 一次主欲 初客述 火土谷 無起 客曰乃僕重述初迷之見今亦余曰子何因猶存無情之名 佛 甚矣過莫大矣 鮗 有 何 且 性有減有生世皆謂此無豈唯不能脩因得果 足 者草木有生有 情故 パ 縁了若其然者僕實不忍 世所傳習難 日無情不應 滅塵礫 仁 至理失之 因果 隨 以為 亦乃 劫 第一 第二十二 少主你

無彼心粗所依徧知

無

减故法被被被被被

彼

名

福身土因

果

性

如虚

空

理

試答向之

余 日 觀 子 所見似知 問 大古 何

初客述

盡

住

塘

華

云

世間相

常

一世間之言是聖因果

依 正

容曰仁向自云若思 消僕若答者則以 答編祭游

**火主牧** 第五番干 情有性之說僕今受之此即是耶何者衆問豈不由僕不受無 滯即名為答何假曲申一 衆問何一問之有那? 客曰僕還攬向諸問意若消 具陳僕界論之異垂聽覧豈非 客曰仁所立義關諸大教難可 余曰大器雖爾未晓子情 **余日請述其旨** 問 浆

被披衆生 世人不了六教之體唯云無情 至入齊等我及眾生皆有此性遮那果德身心依正目他互融 不云有性是故須云無情有性 故名佛性共性福造編變編攝 **矮最後問** 三無差别即知我 刹那無不與被

初の再奏が

黎然似甲

了性編已則識佛果具自他之 因性我心具諸佛之果德果 次佛眼佛智觀之則唯佛

第一六八

册

生以我就取之即無佛唯 心能信教仰理亦無生唯佛亡 生初

則無生無佛照之則因果昭

然

應

知衆生但理諸

佛得事衆

生

和公門一

佛成道法界無非此佛之依正

佛依正中而生殊見苦樂昇洗一佛旣爾諸佛咸然衆生自於

一皆計爲已身土淨穢宛然

成壞斯在仁所問意豈不暑雨

總知諸問網格此即已答一千 萬問何獨四十六 余日善哉善哉快領斯·古實可 耶

此見獲勝果耶客曰幾不遇仁此生空喪必依

金剛錍

迷中之事理諸佛具有悟中之

但事諸佛證理是則衆生唯有

事理迷悟雖殊事理體一故

第一六八

册

錍

初客即 觀首然子所領似虚其情計子 觀道猶為罔象 因果依正心法用為凡夫初心 何耶 客曰親道者何仁師誰耶法依 親承大蘇妙悟是余師也摩訶 余日子豈不聞天台大師靈 **余日必欲脩習教法未周若不** 末安能徧括教行事理惑智 家宗途未可委究行門 14 初客外

灰森平丁 **雅桑語過**學

の報奏問別と

前方便十法成乗觀於十境十

觀

所承法也以二

十五法爲

客曰善哉僕當慕之以為水劫 而 畧也諸問且令識 十乗初妙境 境互發觀時進否此觀道之大 已餘乘諸境不服論之

之仗託也 客日憂聞講說大乗諸師 無情佛性為一別見 何那

猶 以

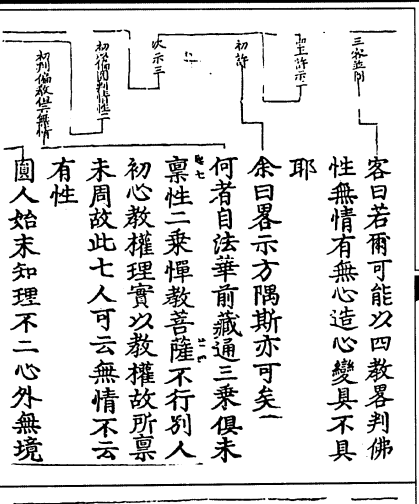
余曰此有由也斯等曾親 小乗

一六八 册

第

99

攝



異故十與六各分二別藏見六

唯圓及別後位 所以造通於四變義唯二即具 十括大小乗教法罄盡由觀解故藏通造六別圓造十此六及 由生性徧徧有二種 應云心變心變復通應云體具 以無始來心體本編故佛體徧 已或謂情與無情故造名猶 即狹徧 一
寛
廣
徧

极方便品手 客日如何能攝依正因果即見圓伊三德體徧 因果凡聖大小依正自他故所念中理具三千故曰念中具有 余曰一·

家所立不思議境於

見無生別見前後生滅圓

種具等義非此可述故别佛性論生而教似等明具别教不詮 滅九方見圓人即達九界三道 見事理一念具足

第 八 册

出

自 法

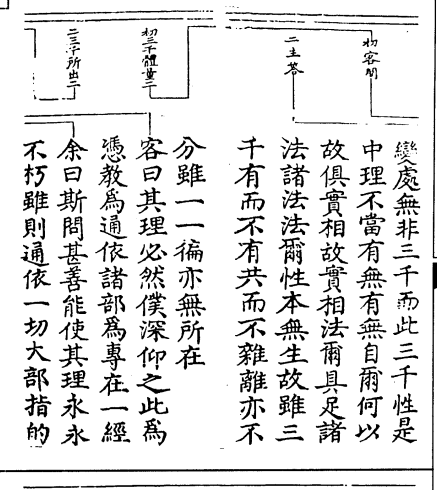
華

便

佛故

機品

妙初



法買相以諸法故故有相等等當知如是相等即是轉釋;

故相等皆是

相

法所謂諸

法

實相

如是

以諸相難佛

方三世諸

所

得

初客門 等皆如 余日實相 客日云何三千 如必十界十界必身土 稍 實相無相 依如

釋

世示此壽量久本准證於此如仰同無復異趣大車譬此

宿

ĩ 前過三都 即指前之七種人也是故身子 三請慇懃 是故數云唯佛與佛 不退菩薩並不能知斯義少分 十方世界稻麻二 因果凡聖恒具三千 三千具如止觀及廣記 如上觀及廣記中故知以大論立三世界故有 十方三世諸佛 一乗如恒河沙城佛乃能究盡

開顯

当 損 根 生增道 敗適復 獲記 始初發心終訖補處 由此菩薩疑

除

故推 由前 有餘途並託於此 功法華涅槃兼推意如前 四時兼但對帶部非完

說

正體也善現色身之所依也正當知一東十觀即法華三昧之 因 能顯性德緣了所開發也沒 佛性由之果用緣了行性由

〇三流近分四 與子相遇 無使焦敗願未來世諸佛會中 子得聞之可謂久種勤而習之 所至也諸大乘意唯例可知 弊真伊之所喻也法華大車之

犯小佛經方數一丁

為說又云當來世惡人破法墮

先小後大此乃以偏助固方可

不說法疾入於涅槃尋思方便

かかれ

惡道志求佛道者廣讚

一乗道

此即簡人才可為說

余曰佛有誠誠自可為規經云 次正常今文施通甲

二志答子

若

但讚佛東衆生没在苦我寧

報

以報所聞

如何

粉骨寧酬唯以此義隨才轉

於是野客悲喜交集曰投身莫

安樂行中但以大答亦可如 然末代施化復未知根 亦 可

還從地起應運大悲無惱他 開生誇者後終獲益如人倒 輕喜根而强毒之故首楞嚴 智制師亦

非內外編虚空同諸佛等法界

信編已次示編具既同諸

第一字一字一切身如諸佛之感土 一十二十一岁工身土相即身說土 一十二十分有人 一十一岁亦復如是有彼性 一方有大用此了佛有艰生之性 一方有大用此了佛有艰生之性 一方有大用此了佛有艰生之性

等於法界故此編

性具諸公

第一六八

册

金剛錍

生等何者若除報化猶是衆生 若言眾生有正因性與法身等 不與報化等者還成眾生與眾

若已禀方便教者若聞若行若

如向所聞種必相續世世生處

一縁向理性三因脩行填誓

以人天身佛會再聞而得解脫

伏若斷隨其所得點示體具故

華中五章開權一一但云是法

經云汝等所行是菩薩道故法

體量示具是示體德

**旣示三已次令緣於一體三實** 

發四弘善進受菩陛清淨

皆爲一佛乗故衆生聞已皆得 種智

温視学

散心講授者隨宜設化

永樂北藏

金剛錍

故大師判教末云佛法不思議

唯教相難解

二乗及菩薩尚所

事譬如生盲人分別日輪相欲不能測何況諸凡夫而欲判此

飲容弄拜安库而出

忽然夢覺問者答者所問所答

達者畢竟無是事是故有智者一判虚空界一切諸色像而言了

一一知信流通

論諍競大師親證判己尚自謙各生慙愧心自責無明暗捨戲

余今准此一家宗 喻後輩

三次出來宜

· 野客於是歡喜頂受自爾永劫- 野客於是歡喜頂受自爾永劫非師已見子亦順教如是流行非師已見子亦順教如是流行

都無所得

音郎眩椒基屬學與學同堂娘挂為瓜切教轄覺切實時之 追连之道也螳蜋皆好作之道也螳蜋皆替借官切莫音莫曆远切九螳娘堂音釋

金剛鉀竟