|  |  |
| --- | --- |
|

|  |
| --- |
| **大日经持诵次第仪轨** |

 |
|

|  |
| --- |
| No. 860**大日经持诵次第仪轨****净行护持品(亦云增益守护清净行品第二)**　至诚恭敬一心住 五轮投地而作礼归命十方正等觉 三世一切具三身归命一切大乘法 归命不退菩提众归命诸明真实言 归命一切诸密契以身口意清净业 殷懃无量恭敬礼归命方便真言曰。湡(oṃ) 　巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　湱(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　凹(ta) 　乙(kā) 　伏(ya) 唵 曩 么 萨 婆 怛 他(去)蘖 哆(去)迦 野名(vā) 　瑳(kci) 　凹(ta) 　扔(pa) 　刡(nda) 　向(va) 　刡(nda) 　巧(na) 　一(ka) 　冰(ru) 嚩(去)枳质(二合)跢 播 那 伴 陀 喃 迦 路亦(mi) 弭　右膝着地合爪掌 思惟说悔先罪业我由无明所积集 身口意业造众罪贪欲恚痴覆心故 于佛正法贤圣僧父母二师善知识 及以无量众生所无始生死流转中 具造极重无尽罪亲对十方现在佛 悉皆忏悔不复作出罪方便真言曰。湡(oṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　扒(pā) 　扔(pa) 　剉(spha) 　誆(ṭ) 　叨(da) 唵(一)萨 婆 播 跛(二)萨叵(二合)咤(半音)(三)那成(ha) 　巧(na) 　向(va) 　忝(jra) 　伏(ya) 　送(svā) 　扣(hā) 诃 曩(四)跋 惹啰(二合)野(五)莎 诃　南无十方三世佛 三种常身正法藏胜愿菩提大心众 我今皆悉正归依归依方便真言曰。湡(oṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　蒤(bu) 　盎(dvi) 　屹(sa) 　畚(tvaṃ) 　在(śa) 唵 萨 婆 勃 陀 步 地 萨 怛[口\*梵](二合)舍先(ra) 　冊(ṇaṃ) 　丫(ga) 　猌(ccha) 　亦(mi) 　向(va) 　忝(jra) 　叻(dha) 　廕(rmma) 罗[哧\*皮]蘖 唓(车夜)弭 跋 惹罗(二合)达 么猭(hrīḥ) 嘻唎(二合入)　我净此身离诸垢 及与三世身口意过于大海剎尘数 奉献一切诸如来施身方便真言曰。湡(oṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　凹(ta) 　觢(pū) 　介(ja) 　渨(pra) 唵 萨 嚩 怛 他(去)蘖 哆(去)补 惹 跋罗(二合)向(va) 　痡(rtta) 　左(nā) 　伏(ya) 　摓(tma) 　戊(naṃ) 　市(ni) 　搏(rya) 伐[口\*栗]哆(二合)曩(去)夜 怛么 喃 儞 利夜凹(ta) 　伏(ya) 　亦(mi) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　凹(ta) 哆 夜 弭 萨 婆 哆 他(去)蘖 跢枳哆碨(śca) 　囚(dhi) 　凸(ti) 　沰(ṣṭa) 　柉(ttaṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 始柘(二合)地 底 瑟咤(二合)担 萨 婆 跢 他(去)丫(ga) 　凹(ta) 　鄐(jñā) 　戊(naṃ) 　伊(mai) 　狣(a) 　合(vi) 　在(śa) 　北(to) 蘖 跢 枳惹(二合)南 谜 阿 尾 舍 覩　净菩提心胜愿宝 我今起发济群生生苦等集所缠绕 及与无知所害身救摄归依令解脱 常当利益诸含识湡(oṃ) 　白(bo) 　囚(dhi) 　才(ci) 　柰(tta) 　觜(mu) 　歋(tpa) 　叨(da) 　伏(ya) 　亦(mi) 唵 步 地 质 多 姥 怛播(二合)那 夜 弭　十方无量世界中 诸正遍知大海众种种善巧方便力 及诸佛子为群生诸有所修福业等 我今一切皆随喜随喜方便真言曰。湡(oṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卉(tha) 　丫(ga) 　凹(ta) 　觢(pū) 　触(ṇya) 　鄐(jñā) 唵 萨 嚩 怛 他(去)蘖 多 补 儜 枳惹(二合)巧(na) 　平(nu) 　伕(mo) 　刡(nda) 　巧(na) 　觢(pū) 　介(ja) 　伙(me) 　千(gha) 　屹(sa) 　觜(mu) 曩(去)弩 慕 那 曩 布 惹 谜 伽 三 姥痚(dra) 　剉(spha) 　先(ra) 　仕(ṇa) 　屹(sa) 　亙(ma) 　份(ye) 　猲(hūṃ) 那罗(二合)娑叵(二合)啰 拏 三 么 曳 吽　我今劝请诸如来 菩提大心救世者唯愿普于十方界 恒以大云降法雨劝请方便真言曰。湡(oṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　出(tā) 　渃(ddhe) 　好(ṣa) 　仕(ṇa)唵 萨 婆 怛 他(去)蘖 跢 悌曳(二合)沙 拏觢(pū) 　介(ja) 　伙(me) 　千(gha) 　屹(sa) 　觜(mu) 　治(dra) 　剉(spha) 　先(ra) 布 惹 谜 伽 三 姥 那罗(二合)沙叵(二合)啰仕(ṇa) 　屹(sa) 　亙(ma) 　份(ye) 　猲(hūṃ) 拏 三 么 曳 吽　愿令凡夫所住处 速舍众苦所集身当得至于无垢地 安住清净法界体湡(oṃ) 　屹(sa) 　湱(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　凹(ta) 　叨(da) 　渃(ddhe) 　好(ṣa) 　伏(ya)唵 萨 婆 怛 他(去)蘖 多 捺 悌曳 洒 夜亦(mi) 　屹(sa) 　楠(rva) 　屹(sa) 　玆(tva) 　旨(he) 　左(nā) 　飲(rtha) 　伏(ya) 　叻(dha) 弭 萨 婆 萨 怛嚩(二合)呬 哆[口\*栗]他 野 达廕(rmma) 　叻(dha) 　加(tu) 　芛(sthi) 　凸(ti) 　想(rbha) 　向(va) 　加(tu) 么 駄 覩 悉[口\*体](他以反)(二合) [口\*底] [口\*栗]婆(二合)嚩 覩　所修种种众善业 利益一切诸有情我今尽皆正回向 除生死苦至菩提回向方便真言曰。湡(oṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　出(tā) 　向(va) 　唏(kvi) 　柰(tta) 唵 萨 婆 怛 他(去)蘖 哆(去)嚩 枳质 多(二合)市(ni) 　搏(rya) 　寒(tna) 　旦(pu) 　介(ja) 　伙(me) 　千(gha) 　屹(sa) 　觜(mu) 儞 利夜 哆曩 补 惹 谜 伽 三 姥痚(dra) 　剉(spha) 　先(ra) 　仕(ṇa) 　屹(sa) 　亙(ma) 　份(ye) 　猲(hūṃ) 那啰(二合)娑叵(二合)啰 拏 三 摩 曳 吽入佛三昧耶契。　为净三业垢 结三昧耶契先合定慧手 并建二空轮遍触诸支分 诵持真实语入佛三昧耶明曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　包(te) 　育(bhyu) 　合(vi) 曩 么 萨 婆 怛 他(去)蘖 帝 频庾(二合)尾鄎(śva) 　觜(mu) 　卜(khe) 　湋(bhyaḥ) 　湡(oṃ) 　狣(a) 　屹(sa) 　伙(me)舍嚩(二合)穆 契 频也(二合)唵 阿 三 谜注(tri) 　屹(sa) 　伙(me) 　屹(sa) 　亙(ma) 　份(ye) 　渢(svā) 　扣(hā) 底哩(二合)三 谜 三 么 曳 娑嚩(二合)贺法界生契。　般若三昧手 俱作金刚拳二空在掌中 风幢皆正直以契置额上 绕身向下散观身等法界 无垢如虚空法界生真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湀(ddha) 　觡(nāṃ) 　叻(dha) 　廕(rmma) 　叻(dha) 　加(tu) 曩 么 三 曼 跢 勃 驮 喃 达 磨 驮覩辱(sva) 　矛(bha) 　向(va) 　人(ko) 　曳(haṃ) 娑嚩(二合)皤 嚩 句 诃吽(二合)　金刚萨埵契 结金刚智印止观手相背 地水火风轮左右互相持 二空各旋转合于慧掌中 是名为法轮最胜吉祥契金刚萨埵真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　伐(maṃ) 　阢(nta) 　向(va) 　忝(jra) 　冊(ṇaṃ) 　湡(oṃ) 　向(va) 曩 么 三 曼 跢 跋 惹啰(二合) [哧\*皮] 唵 跋忠(jrā) 　授(tmā) 　人(ko) 　曳(haṃ) 惹啰 怛么(二合)句 诃吽　诵此真言已 当住于等引谛观我此身 即是执金刚甲冑金刚契 先作三补咤止观二风轮 糺持火轮上附中指上节 二空自相并而在于掌中 火轮想囕字囕字如明珠 置之于顶上甲冑真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　向(va) 　忝(jra) 　冊(ṇaṃ) 　湡(oṃ) 　向(va) 曩 么 三 曼 跢 跋 惹啰(二合) [哧\*皮] 唵 跋忝(jra) 　一(ka) 　向(va) 　弋(ca) 　狫(hūṃ) 惹啰(二合)迦 嚩 者 吽　次念无堪忍 能制诸大障囕字赫光焰 环绕周严身无堪忍真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　包(te) 　芍(bhyo) 　屹(sa) 曩 么 萨 婆 怛 他(去)蘖 帝 频庾(二合)萨湱(rva) 　矛(bha) 　伏(ya) 　合(vi) 　丫(ga) 　包(te) 　湋(bhyaḥ) 袎　合(vi) 　鄎(śva) 婆 播 野 尾 蘖 帝 频也(二合)微 湿嚩(二合)觜(mu) 　卜(khe) 　湋(bhyaḥ) 袎　屹(sa) 　楠(rva) 　卡(thā) 　狫(hūṃ) 　丈(khaṃ) 目 契 频也(二合)萨 婆 他(去)诃吽(二合)佉吽(二合)先(ra) 　朽(kṣa) 　亙(ma) 　扣(hā) 　向(va) 　同(le) 袎　屹(sa) 　楠(rva) 洛 讫叉(二合)摩 诃(去)嚩 丽 萨 婆凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　凹(ta) 　旦(pu) 　触(ṇya) 　市(ni) 　蛭(rja) 　包(te) 　狫(hūṃ) 怛 佗(去)蘖 哆 补 儜也(二合)儞 惹 帝 吽狫(hūṃ) 　氛(tra) 　誆(ṭ) 　氛(tra) 誆(ṭ) 袎　狣(a) 　渨(pra) 　凸(ti) 　成(ha) 吽 怛喇 咤 怛喇咤 阿 跛啰(二合)底 诃包(te) 袎　渢(svā) 　扣(hā) 帝 娑嚩(二合)诃**供养仪式品第三**　先结三昧耶 次不动刀契乃奉阏伽水 复献金刚座次奉香华等 去垢无动尊现前观览字 去而一肘间炽焰朝日晖 念诵真实义能除一切障 先自净心地复净道场地 悉皆除过患其相如虚空 下观诃风轮黑光焰流布 次水轮嚩字其色如乳海 次地观阿字四向黄金色 上四字观门皆先诵归命巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　劣(raṃ) 　成(ha) 曩 莫 三 曼 跢 勃 駄 喃(下同)谓 览 诃向(va) 　狣(a) 嚩 阿　自此金刚轮 普现众法相谛观牟尼主 坐百宝莲华环涌众妙华 亿亿莲华卫各于莲华上 无量威德尊在天广殿中 殿宝柱行列幢幡华鬘等 贤瓶与遏伽普雨香华云 周流珍宝聚光网垂轻盖 互映诸妙像殿耸高广树 明彻遍法界偃盖布琼干 华叶普芬馥菓实千般秀 缤纷罗法筵巧色摩尼灯 旁曳天衣降芳药含滋味 香饍备珍味天乐奏妙音 谐韵悦意响云台无齐限 妙呈众供具自力佛加备 及遍法界心但诵此真言 充广大供养虚空藏明妃真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　包(te) 　芍(bhyo) 　合(vi) 曩 么 萨 婆 怛 他(去)蘖 帝 频庾(二合)尾鄎(śva) 　觜(mu) 　卜(khe) 　湋(bhyaḥ) 　湡(oṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　卡(thā) 　丈(khaṃ) 舍缚 穆 契 频也(二合)唵 萨 婆 他(去)欠珇(o) 　怐(dga) 　包(te) 　剉(spha) 　先(ra) 　旨(he) 　伐(maṃ) 　丫(ga) 　丫(ga) 　巧(na) 搵(住没反)蘖 帝 萨叵 啰 呬[牟\*含]誐 誐 曩入(kaṃ) 　渢(svā) 　扣(hā) 剑 婆嚩(二合)贺　一切法不生 自性本寂故想念此真言 阿字置其中转成大日尊 普现尘沙众光焰遍法界 随性令开悟大莲华王上 谛想牟尼尊于尊白豪间 复现于明主谛观明主已 方作加持法大日如来心真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　狣(a) 曩 莫 三 曼 多 勃 駄 喃 阿慧手金拳置于眉闲上。如来毫相真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　猱(āḥ) 　曳(haṃ) 　切(jaḥ) 曩 么 三 曼 多 勃 驮 喃 阿(去声急呼)痕 惹(急呼)次诸尊真言 普通种子心曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　一(ka) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃 迦　契经所说迦字门 一切诸法无造作真陀摩尼宝王印 定慧五轮互相交金刚合掌之标式 普遍一切菩萨法一切诸菩萨真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　卡(thā) 曩 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)萨 婆 他(二)才(ci) 　亙(ma) 　凸(ti) 　合(vi) 　丁(ki) 　先(ra) 　仕(ṇa) 　叻(dha) 　廕(rmma) 　叻(dha) 　加(tu) 微 沫 底(三)微 枳 罗 儜(上)(四)达 摩 驮 睹市(ni) 　蛭(rja) 　凹(ta) 　戌(saṃ) 　戌(saṃ) 　成(ha) 　送(svā) 　扣(hā) [嗨-每+(臼/工)]阇 多(五)参 参 诃(六)莎 诃　不动尊去垢 辟除使光显为息一切障 住火生三昧不动使者真言曰(用慧刀印诸供物名为去垢)。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　向(va) 　忝(jra) 　冊(ṇaṃ) 　弋(ca) 　汔(ṇḍa) 曩 么 三 曼 哆 跋 惹罗(二合) [哧\*皮] 战 荼亙(ma) 　扣(hā) 　刎(ro) 　好(ṣa) 　仕(ṇa) 　剉(spha) 　誆(ṭ) 　伏(ya) 　嫟(hūṃ) 　氛(tra) 摩 诃(去)嚧 沙 拏 沙叵(二合)咤 野 吽 怛啰誆(ṭ) 　詶(hāṃ) 　赩(māṃ) 咤(半)诃吽(二合)摩吽(二合)方隅结界皆用慧刀。　次作召请法 坚固金刚缚直舒二风轮 俛屈其上节是名金刚钩 能召一切众圣依愿而来 不违本誓愿召请圣众真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　猱(āḥ) 　屹(sa) 　湱(rva) 曩 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)阿(去急呼)萨 婆泣(trā) 　渨(pra) 　凸(ti) 　成(ha) 　包(te) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 怛啰(引二合)钵啰(二合) [口\*底] 诃 谛(二) 怛 他(引) 蘖北(to) 　乃(ku) 　在(śa) 　白(bo) 　囚(dhi) 　弋(ca) 　搜(ryā) 　扔(pa) 　共(ri) 　旦(pu) 党 矩 奢(三)菩 提 淅[口\*履]耶(二合)钵[口\*履]布先(ra) 　一(ka) 　送(svā) 　扣(hā) 啰 迦(四)莎 诃　次奉三昧耶 具以真言契契相如前说 诸三昧耶教三昧耶真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　戊(naṃ) 　狣(a) 　屹(sa) 　伙(me) 曩 么 三 曼 多 勃 駄 喃(一)阿 三 迷(二)注(tri) 　屹(sa) 　伙(me) 　屹(sa) 　亙(ma) 　份(ye) 　送(svā) 　扣(hā) 怛履 三 迷(三)三 摩 曳(四)莎 诃　次献遏伽水 奉诸善逝者用浴无垢身阏伽真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　丫(ga) 　丫(ga) 　巧(na) 　屹(sa) 曩 么 三 曼 多 勃 驮 喃 哦 哦 曩三交(mā) 　屹(sa) 交(mā) 　渢(svā) 　扣(hā) 么 三么 莎嚩(二合)贺　次奉莲华座 遍置一切处二空与地轮 聚合以为台余轮各相远 是即莲华印如来座真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　嫙(aḥ) 曩 么 三 曼 哆 勃 駄 喃 阿(引声急呼)　复次当辟除 以大慧刀印圣不动真言 当观同于彼最胜金刚焰 烧诸障无余次即当转作 金刚萨埵身真言印相应 遍布诸支分金刚种子心曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　圳(vaṃ) 曩 么 三 曼 多 勃 驮 喃 鑁　念此真实义 诸法离言说以具印等故 即同执金刚当知彼印相 水轮内五股金刚萨埵真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　向(va) 　忝(jra) 　冊(ṇaṃ) 　弋(ca) 　汔(ṇḍa) 　亙(ma) 曩 么 三 曼 多 伐 折啰 赧(一)战 拏 么扣(hā) 　刎(ro) 　好(ṣa) 　仕(ṇa) 　嫟(hūṃ) 诃(引) [口\*路] 沙 赧(平)(二)吽(或用三昧手作半金刚印)　次当周遍身 被服金刚铠身语之密印 前已依法说次佉字具点 以置于顶上思惟此真言 诸法如虚空彼真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　丈(khaṃ) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃 欠(先转此字作金刚萨埵身)　次应一心住 摧伏诸魔印智者应普转 真言共相应诸有恶心者 当见遍此地金刚炽焰光 当以智能手而作金刚拳 正直舒风轮加于白毫际 如毘俱知形是则彼标帜 此印名大印念之除众魔毘俱胝真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　矛(bha) 　伏(ya) 曩 莫 三 曼 多 勃 驮 南 萨 婆 皤耶泣(trā) 　戌(saṃ) 　市(ni) 　狫(hūṃ) 　剉(spha) 　誆(ṭ) 　伏(ya) 　渢(svā) 怛啰(二合)萨 宁 吽 娑叵(二合)咤 耶 娑嚩(二合)扣(hā) 诃　次用难堪忍 密印及真言而用结周界 威猛无能覩先以三补咤 风轮在于掌二空及地轮 内屈犹如钩火轮合为峯 开散其水轮旋转指十方 是名结大界无能堪忍真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　同(le) 　吉(lu) 　旦(pu) 　共(ri) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)丽 鲁 补[口\*履]合(vi) 　乃(ku) 　同(le) 　送(svā) 　扣(hā) 微 矩 丽(二)莎 诃　或以不动尊 成办一切事护身处令净 结诸方界等不动尊种子心曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　向(va) 　忝(jra) 　跧(ṇaṃ) 　詶(hāṃ) 南 么 三 曼 多 伐 折啰 赧 悍　结彼慧刀印 普皆遍洒之是诸香华等 所办供养具复一切遍置 清净法界心所谓览字门 如前所开示涂香真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　合(vi) 　圩(śu) 　湀(ddha) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)微 输(上)驮丫(ga) 　詿(ndho) 　畬(dbha) 　向(va) 　送(svā) 　扣(hā) 健 杜(引)嗢婆(二合)嚩 莎 诃散华真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　亙(ma) 　扣(hā) 　伊(mai) 南 么 三 曼 多 勃 驮 南(一)摩 诃(引)昧摵(trya) 　育(bhyu) 　怐(dga) 　包(te) 　送(svā) 　扣(hā) 怛[口\*履]也(三合)(二)毘庾(二合)嗢蘖 帝(三)莎 诃焚香真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　叻(dha) 　廕(rmma) 　叻(dha) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)达 摩 驮玆(tva) 　平(nu) 　丫(ga) 　包(te) 　送(svā) 　扣(hā) 怛嚩(二合)拏 蘖 帝(二)莎 诃燃灯真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　出(tā) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)怛 他 蘖 多菁(rci) 　剉(spha) 　先(ra) 　仕(ṇa) 　向(va) 　矢(bhā) 　屹(sa) 　巧(na) 喇旨(二合)(二)萨叵(二合)啰 儜 缚 婆(去)娑 娜(三)丫(ga) 　丫(ga) 　必(nau) 　叨(da) 　搏(rya) 　送(svā) 　扣(hā) 伽 伽 猱 陀 里耶(二合)莎 诃献食真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　狣(a) 　先(ra) 　先(ra) 　一(ka) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)阿 啰 啰 迦先(ra) 　先(ra) 　向(va) 　銃(liṃ) 　叼(dā) 　叨(da) 　合(vi) 　向(va) 　銃(liṃ) 　叨(da) 　只(de) 啰 啰(二)末 邻 捺 娜 弭 沫 邻 捺 泥(三)亙(ma) 　扣(hā) 　向(va) 　雽(liṃ) 　渢(svā) 　扣(hā) 摩 诃(引)沫 履(四)莎 诃　诸余供养具 所应奉献者依随此法则 净以不动尊当合定慧掌 五轮互相叉是则持众物 普通供养印复作心仪式 所献皆充满此方及余方 大供庄严云各雨诸供物 供养十方界诸佛及菩萨 以空藏通印如法所修事 积集诸功德回向成悉地 为利诸众生若诸真言人 此生求悉地先依法持诵 所为既终竟又以持金刚 殊胜之讽咏供养佛菩萨 当得速成就金刚歌咏偈曰。　金刚萨埵摄受故 得为无上金刚宝金刚言词歌咏故 愿成金刚胜事业转明妃偈曰。　以我功德所庄严 及净法界中出生如来神力加持故 成就众生诸义利三诵虚空藏转明 密印相如前说也**持诵法则品第四**　如是具法供养已 起利无尽众生心稽首诸佛圣天等 住相应座入三昧四种静虑之轨仪 能令内心生喜乐以真实义加持故 当得真言成等引智者如先所开示 现前而观本所尊于其心月圆明中 悉皆照见真言字行者应生决定意 先当一缘观本尊持彼真言秘密印 自作瑜伽本尊像由住本地相应身 虽少福者亦成就行者若持诵 大毘卢遮那正觉真言印 当依如是法大日如来种子心曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　狣(a) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃 阿(所谓一切法本不生故已如前说)　是中身密印 正觉白毫相慧手金刚拳 而在于眉间如来毫相真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　送(svā) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　珆(aḥ) 　曳(haṃ) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)阿(去声急呼)痕切(jaḥ) 惹(急呼)　如前转阿字 而成大日尊法力所持故 与自身无异住本尊瑜伽 加以五支字下体及脐上 心顶与眉间于三摩呬多 运想而安立以依是法住 即同牟尼尊阿字加下体 金轮瑜伽座鑁字加脐上 素光大悲水览字加心位 赤角智火光唅字白毫际 黑风自在力佉字在顶上 五色名大空　五字严身 威德成就 炽大慧光除众罪业 见是人赫 天魔军退几(kha) 等丈(khaṃ) 大悲空顶。无边性空不障碍故。如虚空界离一切分别无分别。如是一切智智妙观平等。离一切分别无分别故。云无等等也。成(ha) 因曳(haṃ) 大悲风额。除障智风能开发故。如风能净除尘雾烟云。如是大智风。净除无明垢秽烦恼昏沈等也。先(ra) 尘劣(raṃ) 大悲火心。三昧慧炬所温育故。如火能烧一切薪。如是一切智火烧无智薪灭妄业垢令无遗余。于无明暗中为大明照也。向(va) 言圳(vaṃ) 大悲水脐。功德乳海所滋润故。如水能从高赴下。多有饶益滋润草木华菓本性清净。如是如来智水。从真言法界流趣世闲。润诸持生助道之法成大果实。常以洗濯菩提之心不令染污也。狣(a) 座珃(aṃ) 大悲地界。金刚座下金刚宝地所执持故如地能生万物。荷负一切世闲不可倾动。如是一切智地。从如来金刚性生。即此生者毕竟无生。能生菩提万善。执持一切贤圣心地。不可沮坏也。　又于首中置 百光遍照王眼安无垢字 犹灯明显照智者观自体 等同如来身心月圆明处 声鬘与相应字字无闲断 犹如韵铃铎正等觉真言 随取而受持当知此方便 速得成悉地或说异仪轨 普通三密门若解旋转者 所作皆成就普通种子心真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　一(ka) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃 迦(所谓一切诸法无造作)　以是理光明 观此声实义摩尼宝王印 定慧互相交一切菩萨真言曰(真言如上)。　佉字含众色 增加大空点置之于顶上 当得等虚空复于其首内 想念本初字纯白点严饰 最胜百明心眼界犹明灯 大空无垢字住于本尊位 正觉当现前又观彼心处 圆满净月轮炳现阿字门 遍作金刚色其声真实义 诸法本不生迦字以为首 或所持真实环列有圆明 单字与句因随意而出入 方乃作持诵懈极然后已 或以真言字运布心月中 随其深密意思念声真实 或奉香华等次第修供养**真实事业品第五**　当如前事业 而自加持作金刚萨埵身 思惟佛菩萨无量诸功德 于无尽众生兴大慈悲心 以金刚讽诵及余妙言辞 称叹诸如来真实功德 所造善回向作如是愿言 如大觉世尊以所证功德 回向大菩提我今亦如是 以所有福聚与法界众生 共度生死海成正遍知道 自利利他法住如来大住 非独为己身乃至返生死济度诸众生得一切种智 到第一安乐当奉献阏伽 作归命合掌置顶上思惟 诸佛菩萨众真实大功德 至诚作礼言作礼偈言。　诸有永离一切过 无量功德庄严身一向饶益众生者 我今悉皆归命礼次启白众圣说是偈言。　现前诸如来 救世诸菩萨不断大乘教 到殊胜位者唯愿圣天众 决定证知我各当随所安 后复垂哀赴次当以三昧耶真言密印。于顶上解之而生是心。诸有结护加持皆令解脱。以此方便故。先所奉请诸尊各还所住。不为无碍大誓之所留止也。复用法界本性加持自体。思惟净菩提心。而住金刚萨埵身。是中明印前说。若念诵竟以此三印持身。所有真言行门终毕。法则皆悉圆满。又应如前方便观法界字以为顶相。被服金刚甲冑。由斯秘密庄严故。即得如金刚自性无能沮坏之者。诸有闻其音声或见或触。皆必定于阿耨多罗三藐三菩提。一切功德皆悉成就。与大日如来等无有异也。次复起增上心修行殊胜事业。于清净处严以香华。先令自身作观世音菩萨。或住如来自性。依前方便以真言密印加持。然后以法施心读诵大乘方广经典。或以心诵而请诸天神等令听受之。如所说偈言。　金刚顶经说 观世莲华眼即同一切佛 无尽庄严身或以世导师 诸法自在者随取一名号 作本性加持观自在种子心曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　戍(saḥ) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃 娑(急呼)　字门真实义 诸法无染着音声所流出 当作如是观此中身密相 所谓莲华印如前奉敷座 我已分别说次说观自在真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　觡(nāṃ) 　屹(sa) 　湱(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 南 么 三 曼 多 勃 驮 喃(一)萨 嚩 怛 佗(引)丫(ga) 　出(tā) 　向(va) 　刎(ro) 　丁(ki) 　凹(ta) 　一(ka) 　冰(ru) 　仕(ṇa) 　亙(ma) 　伏(ya) 蘖 多 嚩 路 吉 多(二)羯 噜 拏 么 也(三)先(ra) 　先(ra) 　先(ra) 　狫(hūṃ) 　切(jaḥ) 　送(svā) 　扣(hā) 啰 啰 啰 吽 惹(四)(入)莎 呵前以法界心字置之在顶。又用此真言密印相加。随力所堪读诵经法。或造制底曼荼罗等。所为已毕。次从座起。以和敬相应接诸人事。又为身轮得支持故。次行乞食或檀越请。或僧中所得。当离鱼肉熏菜。及供养本尊诸佛之余。乃至种种残宿不净。诸酒木菓等浆可以醉人者。皆不应饮噉。次奉抟食用献本尊。又作随意食法。若由有余更出一分。为济饥乏乞求故当生是心。我为任持身器安稳行道受是段食。如膏车辖令不败伤有所至到。不应以滋味故。增减其心及生悦泽严身之想。然后观法界心字遍净诸食。以事业金刚加持自身。是中种子如鑁字真言所说。复诵施十力明八遍。方乃食之说此明曰。 巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　楠(rva) 　蒤(bu) 　湑(ddhā) 　白(bo) 　囚(dhi) 　屹(sa) 　玆(tva) 　觡(nāṃ) 　湡(oṃ) 南 么 萨 婆 勃 驮 菩 提 萨 埵 南(一)唵向(va) 　吋(laṃ) 　叨(da) 　只(de) 　包(te) 　兮(je) 　亙(ma) 　同(le) 　巧(na) 　送(svā) 　扣(hā) 么 兰 捺 泥(去)帝 孺 忙 栗 寗(二)莎 诃如是住先成就本尊瑜伽。饭食讫已。所余触食以成办诸事真言心。供养所应食者。当用不空威怒增加圣不动真言。当诵一遍。受者欢喜常随行人。与护念之。彼真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　向(va) 　忝(jra) 　冊(ṇaṃ) 　泣(trā) 南 么 三 曼 多 伐 折啰(引二合)赧(一)怛啰(二合)誆(ṭ) 　狣(a) 　伕(mo) 　千(gha) 　弋(ca) 　汔(ṇḍa) 　亙(ma) 　扣(hā) 　刎(ro) 　好(ṣa) 咤(轻)阿 谟 伽(二)战 荼 摩 诃 路 沙仕(ṇa) 　剉(spha) 　誆(ṭ) 　伏(ya) 　猲(hūṃ) 　泣(trā) 　亙(ma) 儜(上)(三)娑破(二合)咤 野 吽(四)怛啰(二合)么伏(ya) 　泣(trā) 　亙(ma) 　伏(ya) 　狫(hūṃ) 　氛(tra) 　誆(ṭ) 野(五)怛啰(二合)么 野(六)吽(七)怛啰(二合)咤(轻)(八)詶(hāṃ) 　赩(māṃ) 悍 漫(九)彼食竟休息少时。复当礼拜诸佛忏悔众罪。为净心故如是修常业。乃至依前诵读经典。恒依是住。于后日分亦复如是。初夜后夜思惟大乘无得间绝。至中夜分以事业金刚。如前被金刚甲。敬礼一切诸佛大菩萨等。次当运心如法供养而作是念。我为一切众生志求大事因缘故。应当覆护是身少时安寝。非为贪着睡眠之乐。先当正身威仪重累二足右胁而卧。若支体疲懈者。随意转侧无咎。为令速寤常当系意在明。又复不应偃卧床上。次于余日亦如是行之。持真言者以不亏法则无间勤修故。得真言门修菩萨行之名号也。若于数时相现等持诵法中作前方便。乃至具修胜业。犹不成就者。应自警悟倍加精进。勿得生下劣相。而言是法非我所堪。如是展其志力。自利利他常不空过。以行者懃诚不休息故。众圣玄照其心。则蒙威神建立。得离诸障。是中有二事不应舍离。谓不舍诸佛菩萨。及饶益无尽众生心。恒于一切智愿心不倾动。此因缘必定得成随类悉地也。　常依内法而澡浴 不应执着外净法于触食等怀疑悔 如是皆所不应为若为任持是身故 随时盥沐除诸垢于河流等如法教 与真言印共相应以法界心净诸水 随用不动降三世真言密印护方等 住于本尊自性观复当三转持净土 恒以一心正思惟念圣不动真言等 智者默然应澡浴净法界心。不动尊种子。刀印皆如前说降三世种子心曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　向(va) 　忝(jra) 　冊(ṇaṃ) 　觡(nāṃ) 　有(haḥ) 南 么 三 曼 多 伐 折啰 赧 南 涸　此中诃字门 声理如前说少分差别者 所谓净除相降伏三界尊 身密之仪式当用成事业 五智金刚印次说降三世真言曰。巧(na) 　休(maḥ) 　屹(sa) 　亙(ma) 　阢(nta) 　向(va) 　忝(jra) 　跧(ṇaṃ) 　成(ha) 　成(ha) 　成(ha) 南 么 三 曼 多 伐 日啰 赧(一)诃 诃 诃(二)合(vi) 　絆(sma) 　份(ye) 　屹(sa) 　楠(rva) 　凹(ta) 　卡(thā) 　丫(ga) 　凹(ta) 微 萨么(二合)曳(平)(三)萨 婆 怛 他(引)蘖 多合(vi) 　好(ṣa) 　伏(ya) 　戌(saṃ) 　矛(bha) 　向(va) 　毃(ttrai) 　吐(lo) 　池(kya) 微 洒 也 三 婆 嚩(四)怛囇(二合)路 枳也(二合)合(vi) 　介(ja) 　伏(ya) 　狫(hūṃ) 　切(jaḥ) 　渢(svā) 　扣(hā) 微 惹 也(五)吽 惹(急呼二合)莎 诃　如是澡浴洒净已 具三昧耶护支分思惟无量圣天众 三奉掬水而献之为净身心利他故 敬礼如来胜生子远离三毒分别等 寂调诸根诣精室或依水室异方便 心住如前所制仪自身三等为限量 为求上中下法故行者如是作持诵 所有罪流当永息必定成就推诸障 一切智句集其身彼依世间成就品 或复余经之所说供养支分众方便 如其次第所修行未离有为诸相故 是谓世间之悉地次说无相最殊胜 具信解者所观察若真言乘深慧人 此生志求无上果随所信解修观照 如前心供养之仪及依悉地流出品 出世间品瑜伽法彼于真实缘生句 内心支分离攀缘依此方便而修证 当得出世间成就　如所说优陀那偈言甚深无相法 劣慧所不堪为应彼等故 兼存有相说**大毘卢遮那神变加持经供养次第法**  |

 |